
 

 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA - UNB 
INSTITUTO DE LETRAS - IL 

DEPARTAMENTO DE LÍNGUAS ESTRANGEIRAS E TRADUÇÃO - LET 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS DA TRADUÇÃO - POSTRAD 

 
 
 
 
 

RAYANE SANTOS DOURADO 
 
 
 

 
 
 
 

 
O MAR EM DOM CASMURRO: o papel da cognição na tradução da intertextualidade 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BRASÍLIA - DF 
2025 

 



RAYANE SANTOS DOURADO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O MAR EM DOM CASMURRO: o papel da cognição na tradução da intertextualidade 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Estudos da Tradução do 
Departamento de Línguas Estrangeiras e Tradução 
da Universidade de Brasília como parte dos 
requisitos para a obtenção do título de Mestre em 
Estudos da Tradução.  
 
Orientador: Prof. Dr.  Eclair Antonio Almeida Filho 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Brasília - DF 
2025  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA – UNB  
INSTITUTO DE LETRAS – IL  

DEPARTAMENTO DE LÍNGUAS ESTRANGEIRAS E TRADUÇÃO – LET  
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS DA TRADUÇÃO – POSTRAD  

 
 
 
 

O MAR EM DOM CASMURRO: o papel da cognição na tradução da intertextualidade 
 
 
 

RAYANE SANTOS DOURADO 
 

 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Estudos da Tradução do 
Departamento de Línguas Estrangeiras e Tradução 
da Universidade de Brasília como parte dos 
requisitos para a obtenção do título de Mestre em 
Estudos da Tradução.  
 

 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

______________________________________ ​
Prof. Dr.  Eclair Antonio Almeida Filho (Orientador)  

 
______________________________________  

Prof. Dr. Augusto Rodrigues da Silva Júnior (Membro Interno) 
 

______________________________________  
Prof. Dra. Viviane Faria Lopes (Membro Externo)  

 
______________________________________  

Prof. Dr. Daniel Teixeira da Costa Araújo (Suplente) 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Por meio do Senhor, 
para a minha mãe e meu pai.



AGRADECIMENTOS 
 
 
 

​ Agradeço ao Senhor, meu Pai. 
​ Agradeço à minha família. Em especial, meu irmão, Benjamim, que ainda é muito 
novo para entender o que isso significa.​
​ Agradeço aos professores da UNB, bem como meus colegas (e minha companheira 
fiel, Katarina) e todos os funcionários envolvidos no funcionamento da universidade. 
Agradeço ao meu orientador, professor Eclair, pela gentileza e por ter me acolhido após uma 
troca de tema inesperada. Agradeço à banca pela participação e pelo tempo dedicado à leitura 
do meu trabalho. Sobretudo, por serem grandes mestres que me inspiram a permanecer 
pesquisando, mesmo quando não me enxergo tão grande.  
​ Agradeço aos meus amigos. Agradeço à Jessica, Maria Luiza, Isadora, Roberto, 
Luiza, Luani, Maria Eduarda, Yuki e Vitor. Se eu fosse vocês, não teria me aturado por tanto 
tempo assim. Agradeço às minhas grandes e queridas amigas letristas, por estarem comigo 
desde o princípio de meus estudos, garantindo que eu nunca me sentisse sozinha.   

Agradeço, sem que eu queira, a mim mesma, por sempre conseguir fazer o que não 
quero.  
​ Agradeço à literatura. Agradeço aos grandes escritores brasileiros. Agradeço a 
Machado.  
​ Que viva a língua. 
​  



 

RESUMO 
 

 
A presente dissertação propõe uma análise da palavra “mar” dentro do romance Dom 
Casmurro (1899), de Machado de Assis, utilizando, como base, preceitos sobre a língua como 
descritos pela  Linguística Cognitiva (grupo teórico iniciado nos Estados Unidos, por autores 
atuando de maneira independente um dos outros, como George Lakoff e Charles Fillmore), e 
a aplicação desses conceitos dentro da literatura de acordo com a Poética Cognitiva, em 
especial, a perspectiva de Stockwell (2002). A análise se dá em relação ao contexto 
intertextual do romance, e a tradução sugerida no final da análise não é a do romance como 
um todo, nem de todas as menções da palavra, mas de excertos escolhidos de acordo com a 
sua relevância, visto que o propósito da pesquisa é averiguar o processo tradutório pelas 
lentes dos estudos cognitivos e apresentar vantagens em relação ao estreitamento dos dois 
campos (desta forma, o processo é o foco). É utilizado, para o entendimento da noção de 
contexto, a Teoria de Frames (FILLMORE, 1982), os conceitos de MCI e Domínio 
(LANGACKER, 1987), e a Teoria de Espaços Mentais (FAUCONNIER, 1994). Para a 
melhor análise da interação entre os dois mundos literários, no que tange a intertextualidade, 
é utilizada a Teoria de Mesclagem Conceptual (FAUCONNIER, 1997), visando, sobretudo, 
analisar o potencial teórico existente na aproximação dos estudos cognitivos e a área da 
tradução. 
 
Palavras-chave: Linguística Cognitiva; Poética Cognitiva; Tradução 
 

ABSTRACT 
 

This dissertation proposes an analysis of the word "sea" within the novel Dom Casmurro 
(1899) by Machado de Assis, using as a foundation the principles of language as described by 
Cognitive Linguistics (a theoretical group initiated in the United States by independent 
scholars such as George Lakoff and Charles Fillmore) and the application of these concepts 
to literature according to Cognitive Poetics, particularly Stockwell's (2002) perspective. The 
analysis is conducted in relation to the intertextual context of the novel, and the translation 
suggested at the end of the analysis does not encompass the entire novel nor all mentions of 
the word, but rather selected excerpts deemed relevant. The research's purpose is to 
investigate the translation process through the lens of cognitive studies and demonstrate the 
potential advantages of integrating the two fields (thus, the process itself is the focus). For 
understanding the notion of context, the theory of Frames (FILLMORE, 1982), the concepts 
of MCI and Domain (LANGACKER, 1987), and the theory of Mental Spaces 
(FAUCONNIER, 1994) are employed. To better analyze the interaction between the two 
literary worlds in terms of intertextuality, the theory of Conceptual Blending 
(FAUCONNIER, 1997) is used, aiming primarily to explore the theoretical potential in the 
intersection of cognitive studies and the field of translation. 

Keywords: Cognitive Linguistics; Cognitive Poetics; Translation 

 



 

LISTA DE FIGURAS 
 
 

 
Figura 1.1 -  Domínio ..............................................................................................................17  
Figura 1.2 - Correspondência entre planos...............................................................................20  
Figura 1.3 - Exemplo da “garota de olhos azuis”.....................................................................21 
Figura 1.4 - Representação da estrutura básica de uma Mesclagem Conceptual…………… 22 
Figura 1.5 - Representação do exemplo do vírus de computador……………………………23 
Figura 3.1 - Representação do frame de EVENTO COMERCIAL………………………….…………56 
Figura 3.2 - Mesclagem Conceptual apresentada……………………………………………77 
 

 



 

SUMÁRIO  
 
 
INTRODUÇÃO……………………………………………………………………………... 1 
 
1. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA……………………………………………………….. 4 
    1.1) DA LINGUÍSTICA COGNITIVA………………………………………………….. 6  

1.1.1) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É PERSPECTIVISTA……………………………. 9 

1.1.2) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É DINÂMICO E FLEXÍVEL…………………... 10 

1.1.3) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É ENCICLOPÉDICO E NÃO-AUTÔNOMO......11  

1.1.4) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É BASEADO NO USO E EXPERIÊNCIA…….. 11 

    1.2) DA POÉTICA COGNITIVA………………………………………………………. 13 

    1.3) DA NOÇÃO DE CONTEXTO…………………………………………………….  15 

1.3.1) DOMÍNIOS, FRAMES E MCI……………………………………………………….. 16 

1.3.2) ESPAÇOS MENTAIS E MESCLAGEM CONCEPTUAL………………………….. 19 

    1.4) A LINGUÍSTICA COGNITIVA E A TRADUÇÃO……………………………... 24 

1.4.1) DA APLICAÇÃO…………………………………………………………………..... 25 

2. DA INTERTEXTUALIDADE…………………………………………………………..29 

3. SANTIAGO E EZEQUIEL……………………………………………………………...33 

    3.1) A GLÓRIA…………………….……………………………….…………………... 41 

    3.2) O MAR …………………………………………………………..…………………..46 

3.2.1) O MAR É MORTE……………………………………………………………49 

3.2.2) O MAR É VIDA……………………………………………………………....58 

3.2.3) O MAR É AMOR………………………………………………………….….68 

    3.3) A TRADUÇÃO……………………………………………………………………...71 

3.3.1) A MESCLAGEM CONCEPTUAL………………………………………….. 75 

3.3.2) A PROTUBERÂNCIA E A RESSONÂNCIA………………………………. 78 

3.3.3) OS MARES……………………………………………………………………81 

  3.3.3.1) MARCOLINI………………………………………………………………83 

  3.3.3.2) AMARELLO………………………………………………………………85 

  3.3.3.3) AMARÍSSIMO…………………………………………………………….86 

  3.3.3.4) AMARGURAS…………………………………………………………….88 

CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………………………………………………89 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS…………………………………………………… 92 

 



INTRODUÇÃO 
 
 
 
 
 

​ Antes que eu tivesse a minha primeira aula dentro do curso de Letras, na 

Universidade Estadual do Goiás, em 2019, eu já sabia o que pensava da língua. Afinal, eu 

havia tido muito tempo para elaborar considerações. Muito antes que eu percebesse a 

existência do mundo, eu já percebia a existência da língua. Tudo isso porque, assim como no 

poema de Lisel Mueller, When I am Asked (1996), embora o sol continuasse brilhando e as 

flores continuassem florescendo independente do meu estado, a língua era a única coisa que 

compartilhava do meu pesar. Talvez alguém questione quais pesares uma criança pode ter, 

mas independente da profundidade ou da relevância da minha tristeza, o fato é que a língua 

ficava triste junto a mim.  

Dessa maneira, as minhas considerações sobre a língua reduziam-se em uma 

afirmação: primeiro a língua, depois o mundo. No entanto, a língua, para mim, nunca esteve 

dentro dos parâmetros da gramática normativa, nem nunca esteve confinada dentro das 

paredes da aula de língua portuguesa. Quase de maneira irônica, ela parecia sumir quando 

tentavam controlá-la, e só aparecia para quem lhe dava liberdade, como em livros fantásticos 

ou coleções de poesia. Suas tecnicalidades, isto é, suas partes ordenadas e impostas por 

normas, que não surgiam a partir da intuição de um falante, nunca me interessaram muito. Ao 

interagir com outras pessoas, o que me dava curiosidade era saber qual pensamento estava 

por trás de todas as escolhas linguísticas, mesmo se fossem considerados desvios. O porquê 

alguém havia escolhido tal termo e não o outro. Foi então que reparei que para mim, na 

verdade, a ordem era assim: primeiro a pessoa, depois a língua, depois o mundo.  

No entanto, eu também sempre soube que era essencial levar os três em consideração. 

Ao contrário do que me apresentavam em teorias clássicas sobre linguística, a ideia de 

estudar a língua à parte, sem considerar a mente ou o mundo, me frustrava. Mas eu não sabia 

descrever ou elaborar, de maneira científica, de onde a minha inquietação surgia. Por muito 

tempo, dentro da minha jornada acadêmica, eu carregava a sensação de que ninguém pensava 

igual a mim. Mesmo que eu lesse sobre o estruturalismo de Saussure, o cognitivismo de 

Chomsky ou sobre as variações dentro da sociolinguística, algo essencial, ao meu ver, parecia 

faltar em todas essas perspectivas. 

1 



Foi no meu último ano da faculdade que buscar uma linha teórica linguística que se 

encaixasse com meus pensamentos se tornou imperativo. Sendo a pessoa que eu sou, eu sabia 

que era impossível escrever uma monografia sobre a língua sem poder me debruçar sobre o 

assunto da maneira que parecia correto para mim. Por isso, busquei em fontes externas por 

palavras chaves. E, em um dos livros sobre linguística que li, encontrei o arquipélago teórico 

conhecido como Linguística Cognitiva. Ao conversar com a minha então orientadora, ela me 

apresentou a Marcuschi e, desde então, podendo ler grandes autores que elaboraram teorias 

de uma forma que nunca consegui, descobri que o processo envolve a língua, a mente e  o 

mundo sem ranqueamento. Todos de uma vez, sem distinção, a ponto de questionar onde 

começa um e termina o outro.  

Assim, como em um ciclo, antes que eu tivesse a minha primeira aula dentro do 

mestrado de Estudos da Tradução, eu já sabia o que pensava da língua. No entanto, não sabia 

ao certo o que pensar sobre a tradução. E, ao me aprofundar dentro do campo, encontrei um 

descontentamento de parte considerável dos autores da área sobre os mesmos aspectos dentro 

da linguística que me descontentavam antes de encontrar a Linguística Cognitiva. 

Entendendo bem a frustração, e tendo a exata noção do quão bem os preceitos da Linguística 

Cognitiva poderiam se encaixar com certos preceitos da tradução que eu via, o meu caminho 

ao longo do mestrado se tornou claro: os meus esforços se direcionaram à união das duas 

áreas. Mesmo em escala minúscula. Mesmo que a minha conclusão, no final, fosse a de que 

eu estava errada.  

Devido à extensão dos princípios da Linguística Cognitiva, bem como sua perspectiva 

em relação a não diferenciar cognitivamente a língua cotidiana da literária, eu conseguia 

enxergar inúmeras maneiras de lidar com as duas áreas. A escolha do objeto de estudo, então, 

deu-se, em grande parte, devido ao meu apreço à obra de Machado de Assis. E a escolha de 

traduzir os excertos que referenciassem o universo literário da Bíblia (especificamente, o 

livro de Ezequiel e sua influência no entendimento da palavra “mar”) deu-se de modo a 

averiguar se realmente se há potencial de utilização da Teoria de Mesclagem Conceptual, de 

Fauconnier (1997), para os objetivos tradutórios que lidam com mundos discursivos 

diferentes.  

Dessa maneira, o primeiro capítulo dessa dissertação começa com a apresentação de 

princípios essenciais dentro da Linguística Cognitiva que talvez não sejam extremamente 

conhecidos dentro da área da tradução. Esses princípios vão de conceitos básicos sobre 

características da língua (como a sua não-modularidade, sua natureza flexível e prototípica e 

a sua forma de conhecimento enciclopédica) e alcançam, eventualmente, modelos teóricos 

2 



específicos. Partindo das teorias de Fillmore (1982) e Langacker (1987) sobre a maneira 

como o cérebro utiliza as noções de domínios e frames no processo de formação do 

significado, no fim do percurso teórico, a Teoria de Mesclagem Conceptual, bem como a de 

Espaços Mentais, ambas de Fauconnier (1994, 1997), são apresentadas. Essa apresentação de 

teorias dentro da Linguística Cognitiva é intercalada com a sua utilização de acordo com a 

Poética Cognitiva, como descrito por Stockwell (2002), de modo a demonstrar como elas são 

aplicadas dentro da literatura. Todos os elementos presentes nesse capítulo são necessários 

para evidenciar como é entendida e analisada, a partir da perspectiva cognitiva, a noção de 

“contexto”, parte essencial do processo tradutório. Ao final do capítulo, é feita uma breve 

associação entre a Linguística Cognitiva e a Tradução historicamente, bem como a definição 

de conceitos da tradução utilizados aqui.  

O segundo capítulo começa expondo de que forma a Bíblia será interpretada nesta 

dissertação, visto que a intertextualidade analisada é com o livro de Ezequiel. Após isso, o 

conceito de referência intertextual da maneira pela qual foi construído historicamente 

(principalmente, levando em consideração a polifonia de Bakhtin [1929]) é brevemente 

comentado, e, então, há a apresentação de como a referência é entendida a partir da 

perspectiva cognitiva que, essencialmente, não difere obras literárias intertextuais de 

discursos diários em relação aos componentes cognitivos envolvidos devido o caráter 

enciclopédico inerente da palavra. No terceiro capítulo, ocorre a análise de fato, utilizando 

das noções apresentadas para a aplicação dos aparatos teóricos em busca de um resultado 

satisfatório, destrinchando a maneira como Machado de Assis utilizou elementos do universo 

bíblico como ferramenta para construir o significado dentro de sua própria obra e como esse 

significado pode ser melhor extraído utilizando de aparatos cognitivos para a definição de seu 

contexto e, assim, permitindo que estratégias tradutórias sejam estabelecidas. 

Diferentemente de outras pesquisas da área, é possível que o resultado satisfatório, 

aqui, não seja uma tradução acima da média, mas um processo tradutório que demonstre, de 

forma clara, os benefícios, para a área da tradução, que a aplicação de conceitos da 

Linguística Cognitiva pode trazer. Acima de tudo, o objetivo desta dissertação é apresentar 

princípios da tradução cognitiva e, de certa maneira, evidenciar o potencial existente na união 

entre esses dois campos que não são amplamente ou extensivamente conectados, embora 

tenham tanto em comum. 

 

 

3 



 
1. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 
O trabalho a seguir tem como objetivo analisar o uso da palavra “mar” dentro do 

universo discursivo do livro “Dom Casmurro” (1899), do escritor Machado de Assis, 

enquanto termo que se relaciona com o Livro de Ezequiel, da Bíblia, a partir de princípios da 

Linguística Cognitiva e da Poética Cognitiva, de modo a destacar o processo tradutório 

cognitivo e suas vantagens para certas traduções. Enquanto estudo no ramo da tradução 

cognitiva, utiliza-se de aparatos dos estudos cognitivos como aparatos tradutórios. Em 

especial, a teoria de Mesclagem Conceptual, como apresentada por Fauconnier (1997). Como 

todo trabalho acadêmico, no entanto, possui limitações particulares que serão listadas neste 

primeiro momento.  

As características desse trabalho que necessitam explicações iniciais podem ser 

resumidas utilizando as palavras de Ana María Rojo López, que, ao explicitar as intenções de 

sua própria pesquisa denominada Applying Frame Semantics to Translation: A Practical 

Example (2004, p. 311, tradução nossa), constatou:  

 

Não é a nossa intenção determinar uma taxonomia de frames que consiga 
explicar todos os problemas possíveis impostos pela tradução de elementos 
culturais. Também não é a nossa intenção ditar a abordagem do tradutor ao 
formular princípios de tradução que, por muitas vezes, não funcionam em 
determinados casos. Nosso objetivo é, essencialmente, aplicar os princípios 
da Semântica de Frames para a tradução de um limitado número de 
elementos culturais com a intenção de ilustrar os benefícios dessa 
abordagem à tarefa do tradutor.1 

 

De maneira similar, o presente trabalho compartilha dos objetivos descritos por 

López. É importante notar que, embora não seja o único aparato utilizado nesta pesquisa, a 

Semântica de Frames, como sugerida por Fillmore (1982), é uma teoria de grande amparo 

para esta dissertação, e elemento essencial para o entendimento da teoria de Mesclagem 

Conceptual.  

Além disso, mesmo se não fosse diretamente citada, a Semântica de Frames, como 

linha teórica que faz parte do grande grupo da Linguística Cognitiva, está embasada nos 

mesmos princípios que as outras teorias do grupo e também possui as mesmas limitações. 

1 “It is not our intention to set up a taxonomy of frames that can explain all the potential problems posed by the 
translation of cultural elements. Neither is it our intention to dictate the translator’s behaviour by formulating 
translation principles that often do not work in particular cases. Our aim is mainly to apply the principles of 
Frame Semantics to the translation of a limited number of cultural elements in order to illustrate the benefits of 
the approach for the translator’s task.” 

4 



Como Risku (2010, p. 95, tradução nossa) descreve, com os avanços dos estudos cognitivos 

sobre a condição humana e a comunicação, “nós, agora, não só nos perguntamos o que 

realmente acontece dentro do cérebro humano; nós ampliamos os limites da pergunta para 

incluir o ser humano (ele, ela) como um todo e sua história particular e ambiente”2.  

A ampla área de conhecimentos envolvidos nos estudos cognitivos, bem com a 

própria natureza desses conhecimentos, exigem que trabalhos acadêmicos dessa dimensão, 

limitados por sua extensão e o alcance do autor, entre outros aspectos, mantenham os seus 

objetivos em uma escala que pode ser considerada pequena. Esta dissertação não difere nesse 

aspecto. Esse é um dos motivos que faz com que o objeto de análise, aqui, seja uma palavra 

dentro de Dom Casmurro, e não o livro como um todo (embora, para o entendimento da 

palavra, aspectos do livro como um todo sejam analisados). 

No entanto, há uma outra razão para a escolha do objetivo, e ela também pode ser 

explicada por meio da citação de López, quando ela diz que o trabalho possui “a intenção de 

ilustrar os benefícios dessa abordagem à tarefa do tradutor” (ibidem, tradução nossa). Da 

mesma maneira, a palavra foi selecionada a partir do quão bem evidencia os benefícios de 

uma união entre os modelos teóricos presentes na Linguística Cognitiva e a tradução.  

A Linguística Cognitiva, enquanto arquipélago teórico estabelecido nos Estados 

Unidos e liderado por autores como Langacker, é considerada recente. A união entre ela e o 

campo dos Estudos da Tradução, mais ainda. A inclusão de um objeto de estudo de teor 

literário, apesar de não possuir uma construção cognitiva diferente da linguagem diária3, 

reduz ainda mais o número de trabalhos acadêmicos escritos com a inclusão de todos esses 

elementos. Sendo assim, não seria incorreto afirmar que autores que escrevem sobre essa 

relação o fazem em direção ao estabelecimento da junção, e não sobre uma junção já bem 

estabelecida.  

De maneira similar, esta dissertação também é um esforço para o estreitamento das 

relações entre a Linguística Cognitiva, a Poética Cognitiva e a Tradução. Como tal, possui 

características atípicas se comparada com outras dissertações que se mantêm no âmbito 

“puro” da tradução. Como López e Ibarretxe-Antuñano (2013) explicam, a relação entre o 

campo da linguística e da tradução, historicamente, passa por altos e baixos. Apesar de 

compartilharem interesses em comum, em certos momentos, os estudiosos da tradução 

3 LAKOFF; TURNER, 1989 

2 “We now no longer simply ask what actually goes on in the human brain; we widen the scope of the question 
to include the whole human being and his/her individual history and environment.” 

5 



reagiram às teorias linguísticas com uma atitude que destacou “a inabilidade da linguística de 

lidar com os aspectos culturais e cognitivos da tradução”4 (ibid., , p. 4, tradução nossa).  

É por conta dessa tensão que os fundamentos teóricos desta dissertação são 

explicitados a partir de conceitos básicos dentro da Linguística Cognitiva. As premissas que 

guiam esse conjunto teórico diferem de outras linguísticas mais conhecidas, principalmente 

em pontos relacionados a elementos “extralinguísticos” (que, aqui, são entendidos 

simplesmente como “linguísticos”) e a influência da percepção sociocultural dentro da língua. 

A similaridade entre a visão da Linguística Cognitiva e perspectivas bem aceitas na área de 

tradução (diferentemente de outras perspectivas linguísticas) é um ponto de grande 

importância, e, por isso, esses princípios da Linguística Cognitiva ganham destaque nesse 

capítulo.  

É por isso também que, em um primeiro contato, pode parecer que há a falta de 

elementos do campo da tradução dentro dos fundamentos teóricos. No entanto, a intenção de 

estreitar as relações entre as duas áreas implica em tratar os aparatos linguísticos como 

aparatos que estão em função da tradução também, além de servirem à linguística. Isso, é 

claro, se forem pertinentes, e todos os aparatos presentes nesta dissertação foram escolhidos 

tendo a sua pertinência para o objetivo tradutório como critério. Dessa maneira, aqui, os 

modelos linguísticos são tratados como ferramentas da tradução (e não se faz necessária uma 

diferenciação extensa entre os dois campos). A seguinte apresentação dos princípios 

cognitivos também aparece em Dourado e Lopes (2023), mas foi expandida de modo a servir 

os propósitos desta dissertação. 

 
1.1) DA LINGUÍSTICA COGNITIVA 

 
Sobre a escolha do nome “Linguística Cognitiva” para nomear um novo paradigma 

teórico no campo da Linguística, surgido em 1980, Lilian Ferrari diz que “poderia parecer, a 

princípio, inadequada” (2011, p. 13). De fato, sob o termo “estudo cognitivo”, mesmo em 

disciplinas variadas, uma série de diferentes teorias se acumula, sem necessariamente 

compartilharem uma mesma base teórica, possuindo apenas a característica de considerar a 

cognição humana. Em especial, dentro da linguística, “é senso comum na área que a 

Gramática Gerativa, proposta por Noam Chomsky, revolucionou os estudos linguísticos 

justamente por ter promovido uma guinada cognitivista em relação ao sistema estruturalista 

que a precedeu” (2011, p. 13).  

4  “[...] the inability of linguistics to account for the cultural and cognitive aspects of translation.” 

6 



A presença de uma outra teoria tratada pelo mesmo nome, no entanto, não impediu o 

estabelecimento da Linguística Cognitiva sob esse termo. Como explica Ferrari (2011, p. 13), 

“o termo vingou, estabeleceu-se eficientemente no cenário internacional e, até por sua 

compatibilidade com premissas básicas sobre a construção do significado, teve sua 

legitimidade reconhecida na comunidade acadêmica” como o nome dado para o arquipélago 

teórico que teve seu início com os estudos de, principalmente, George Lakoff, Ronald 

Langacker, Leonard Talmy, Charles Fillmore e Gilles Fauconnier. 

Esses autores concordavam fundamentalmente com o matiz cognitivo da teoria 

gerativa, condensado na premissa de que a linguagem é o espelho da mente (CHOMSKY, 

1975), mas se afastaram teoricamente do fundamento defendido por Chomsky “de que a 

sintaxe é autônoma e constitui a essência da descrição linguística” (MARTELOTTA; 

PALOMANES, 2008, p. 178).  

O princípio da modularidade da mente (CHOMSKY, 2000), como também é 

conhecido, supõe que a cognição é dividida em módulos ou partes, e que cada um dessas 

‘medidas’ é responsável pela estruturação e desenvolvimento de um só conhecimento, não 

interagindo com qualquer outra até o final do processo (CHOMSKY, 2006). Além disso, 

dentro da linguagem, de acordo com o gerativismo, a categoria sintática se qualifica por ser 

autônoma em relação às demais estruturas gramaticais, como a fonológica e a semântica 

(CHOMSKY, 1975).  

Quando a Linguística Cognitiva surge, muitos estudiosos se opõem a esse 

entendimento. Dentre eles, George Lakoff foi o que, em meio a outras considerações, 

pontuou que “parece extremamente improvável que os seres humanos não fazem uso de 

capacidades cognitivas gerais na língua. É bizarro deduzir que a língua ignora o mecanismo 

cognitivo [...]”5 (LAKOFF, 1987, p. 182, tradução nossa). Sua ponderação voltou-se a 

explicar que a afirmativa gerativista vem de um legado objetivista, que define a razão como 

algo mecânico, imparcial e inalterado, o que, em consequência, tornaria a ciência linguística 

em uma análise equivalente à ciência matemática, com respostas puramente objetivas. Ainda 

defendeu que, “considerando que a categorização está inserida, fundamentalmente, em todo 

aspecto da língua, seria muito estranho presumir que a mente, em geral, usa um tipo de 

5 “It seems extremely unlikely that human beings do not make use of general cognitive capacities in language. It 
is bizarre to assume that language ignores general cognitive apparatus [...]” 

7 



categorização e que a língua usa outro completamente diferente”6 (LAKOFF, 1987, p. 182, 

tradução nossa).  

De igual modo, Geeraerts (2006, p. 5, tradução nossa) avaliou que:  

 

[o] significado linguístico não é separado das outras formas de 
conhecimento do mundo que temos, e nesse sentido é enciclopédico e 
não-autônomo: envolve conhecimento do mundo que está integrado nas 
nossas outras capacidades cognitivas.7  

 

Dessa maneira, a Linguística Cognitiva adota uma perspectiva não modular. Ela 

entende que os princípios cognitivos têm caráter geral, sendo compartilhados e atuando tanto 

pela linguagem quanto por outras capacidades cognitivas (por exemplo, o raciocínio 

matemático ou a percepção). Em especial, para a LC, é importante notar a interação entre os 

módulos da linguagem. Mais especificamente, entre a estrutura linguística e o conteúdo 

conceptual. Sobre isso, Ferrari (2011, p. 14, grifo da autora) conclui:  

 

Assim, se a teoria gerativa postula que o significado de uma sentença é 
definido pelas condições sob as quais se pode interpretá-la como falsa ou 
verdadeira (e, portanto, o significado que é concebido como reflexo da 
realidade), a Linguística Cognitiva defende que a relação entre palavra e 
mundo é mediada pela cognição. Assim, o significado deixa de ser um 
reflexo direto do mundo e passa a ser visto como uma construção cognitiva 
através da qual o mundo é apreendido e experienciado. Sob essa perspectiva, 
as palavras não contêm significados, mas orientam a construção do sentido. 
Para usar uma afirmação que já se tornou clássica na área, “a linguagem é a 
ponta visível do iceberg da construção invisível do significado” 
(Fauconnier, 1997: 1) 

 

No entanto, a Linguística Cognitiva não é considerada uma linha teórica singular. 

Geeraerts (2006) a descreve como um arquipélago, ao invés de uma ilha. De acordo com o 

autor, a LC é uma estrutura teórica flexível, e não uma única teoria linguística, mas, apesar 

disso, ele argumenta que o fato da LC não se ter estabilizado como uma única teoria uniforme 

“não deve nos impedir de procurar características comuns fundamentais e perspectivas 

7 “Linguistic meaning is not separate from other forms of knowledge of the world that we have, and in that 
sense it is encyclopedic and non-autonomous: it involves knowledge of the world that is integrated with our 
other cognitive capacities.”  

6 “Considering that categorization enters fundamentally into every aspect of language, it would be very strange 
to assume that the mind in general used one kind of categorization and that language used an entirely different 
one.” 

8 



partilhadas entre as muitas formas de investigação que se reúnem sob o rótulo de Linguística 

Cognitiva”8 (ibidem, p. 2, tradução nossa).  

De fato, apesar de não se encaixar ou ser descrita de acordo com a definição 

convencional de uma linha teórica, os estudos publicados dentro do campo da Linguística 

Cognitiva partilham de noções fundamentais que atuam como os pilares teóricos da área. 

Geeraerts (2006) inicia a apresentação dessas noções por meio do princípio de que a língua 

trata, principalmente, de significado. Ele, então, descreve tais noções compartilhadas, que são 

construídas em cima dessa afirmação, bem como suas aplicações dentro da Linguística 

Cognitiva, dividindo-as em quatro seções, utilizadas aqui também para a organização. 

 

1.1.1) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É PERSPECTIVISTA9 

​  
​Ao contrário da semântica formal, que compreende a língua como um reflexo direto 

do mundo, a Linguística Cognitiva entende que não é possível que a língua seja um reflexo 

objetivo da realidade, já que não existe uma “realidade objetivamente dada” (FERRARI, 

2011, p. 21). O que, por sua vez, não é o mesmo que afirmar que não existem elementos 

objetivos fora da percepção humana. Elementos como a gravidade ou o reflexo da luz em 

objetos não são negados por parte da Linguística Cognitiva, mas “o acesso a partes dessa 

realidade é limitado por nosso ambiente ecológico e pela natureza de nossa estrutura 

corporal” (ibidem). Como exemplo, a autora cita a radiação vermelha emitida por certos 

corpos, que são invisíveis ao olho humano por conta do comprimento de sua onda (ibidem). 

De igual modo, ao falar sobre os processos inferenciais presentes na produção de 

sentido linguístico, Marcuschi (2007, p. 89) conclui que “não existem categorias naturais 

porque não existe um mundo naturalmente categorizado”. Dito isso, constata-se que as 

categorias existentes no universo humano, assim como a maneira pela qual são separadas, 

não são um mero espelhamento da realidade, embora o argumento não seja de que esses 

elementos não sejam reais, mas, sim, um discurso construído. Ainda nas palavras do autor 

(MARCUSCHI, 2007, p. 91) ,  

 

[o] mundo extra-mente existe, mas não de uma determinada, homogênea e 
única forma para todas as mentes humanas. A realidade conhecida é 
histórica e, coisas em que um dia se acreditou, hoje não se acredita mais. 
Coisas que uma comunidade distribui de uma forma, outras sociedades 

9 Linguistic meaning is perspectival 

8 “[...] should not prevent us from looking for fundamental common features and shared perspectives among the 
many forms of research that come together under the label of Cognitive Linguistics” 

9 



veem de modo diverso. O protótipo natural ou a categoria pura é uma 
fantasia. 

​  

No entanto, embora apropriado, não é necessário pensar em categorias do mundo 

organizado ao tratar do caráter perspectivista da língua. Afinal, a perspectiva humana começa 

em seu corpo, sendo coordenada e influenciada por características físicas da mente que 

observa. Lakoff (1987), partindo desse princípio, adota o termo ‘realismo experiencialista’ 

para descrever sua posição quanto à razão humana. Entre outras considerações, Ferrari (2011, 

p. 22) resume o termo dessa forma: “o pensamento é ‘enraizado’ no corpo, de modo que as 

bases do nosso pensamento conceptual são percepção, movimento corporal e experiências de 

caráter físico e social”, assim como, também, destaca o caráter imaginativo e gestáltico do 

pensamento. 

Geeraerts (2006), ao explicar o caráter perspectiva da língua, tampouco vai além, 

utilizando de exemplos corpóreos. Ele menciona uma situação em específico: o falante está 

no quintal nos fundos de uma casa e quer mencionar a posição de sua bicicleta. Nesse caso, o 

falante pode tanto dizer “a bicicleta está na frente da casa” quanto “a bicicleta está atrás da 

casa”. A primeira frase leva em consideração a posição “canônica” de uma casa. De forma 

similar ao corpo humano, a casa possui uma orientação comumente descrita como a parte da 

frente ou a parte de trás e, dessa forma, a bicicleta estaria na frente. No entanto, já que o 

falante está atrás da casa, a casa obstrui a visão do falante em relação à bicicleta e, de acordo 

com a sua percepção, a bicicleta estaria atrás da casa. 

A língua está repleta de perspectivas múltiplas como essa, assim como também possui 

outras, não-espaciais10. E, sobre essas perspectivas, Ferrari (2011, p. 22) conclui: 

 

[...] para o realismo experiencialista, a razão humana não é uma instanciação 
da razão transcendental, mas é algo que desponta a partir da natureza de 
nosso organismo e dos fatores que contribuem para a nossa experiência 
individual e coletiva: a herança genética, as características do ambiente em 
que vivemos, o modo como funcionamos nesse ambiente, a natureza de 
nosso funcionamento social etc. 

​  

1.1.2) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É DINÂMICO E FLEXÍVEL11 

 
Geeraerts (2006) resume essa premissa com um sequenciamento lógico. A língua trata 

de significado, e significados mudam, afinal, os significados estão atrelados ao mundo, que 

11 Linguistic meaning is dynamic and flexible 
10 GEERAERTS, 2006, p. 4 

10 



por sua vez está em constante mudança. E, “para uma teoria da linguagem, isso significa que 

não podemos simplesmente pensar na linguagem como uma estrutura mais ou menos rígida e 

estável – uma tendência que é bastante evidente na linguística do século XX”12 (ibid., p. 4, 

tradução nossa). Dessa maneira, a língua é flexível, e é importante tratá-la como tal, 

reconhecendo suas estruturas igualmente flexíveis e sem barreiras ou categorias rígidas e 

fixas. 

 
1.1.3) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É ENCICLOPÉDICO E 

NÃO-AUTÔNOMO13 

 
A noção de conhecimento enciclopédico, nesse caso, se opõe a uma ideia de 

conhecimento de dicionário, e é o entendimento de que uma palavra não é acessada por 

completo levando em conta apenas considerações sintáticas ou morfológicas: ao contrário, a 

total compreensão de seu significado pede por informações coletadas por outros aparelhos 

cognitivos, como o senso de olfato ou o entendimento geométrico (GEERAERTS, 2006). 

Não somente o conhecimento teórico da língua, mas os elementos presentes no mundo do 

falante, assim como sua própria percepção, devem ser considerados. 

É dessa forma que a semântica cognitiva rejeita a noção de que o significado 

linguístico esteja contido em algum tipo de léxico mental, separado de outras formas de saber. 

Langacker (1987, p. 154, tradução nossa, grifo do autor) afirma que: 

 

A distinção entre semântica e pragmática (ou entre conhecimento linguístico 
e extralinguístico) é altamente artificial, e a única concepção viável da 
semântica é aquela que evita falsas dicotomias e possui, consequentemente, 
natureza enciclopédica.14 

 

Dessa maneira, dentro do conceito de significado, não há necessidade para a 

separação entre conhecimento linguístico e extralinguístico, tendo em vista que é importante 

considerar todos os processos subjacentes na captação de dados de experiência, assim como 

sua compreensão e armazenamento.  

 

14 “The distinction between semantics and pragmatics (or between linguistic and extralinguistic knowledge) is 
largely artifactual, and the only viable conception of linguistic semantics is the one that avoids such false 
dichotomies and is consequently encyclopedic in nature.”  

13 Linguistic meaning is encyclopedic and non-autonomous 

12 “for a theory of language, this means that we cannot just think of language as a more or less rigid and stable 
structure – a tendency that is quite outspoken in twentieth century linguistics” 

11 



1.1.4) O SIGNIFICADO LINGUÍSTICO É BASEADO NO USO E 

EXPERIÊNCIA15 

 
Os estudos de Marcuschi (2007, p. 38, grifo do autor), consideram que, “sendo a 

linguagem uma faculdade humana, a língua será sempre uma forma específica de ação e 

cognição situada e não um simples sistema de representação de segunda ordem”. Ainda de 

acordo com o pesquisador, o conhecimento linguístico é adquirido, tendo como característica 

inerente apenas suas estruturas e, por ser um processo adquirido, está “condicionado pela 

inserção social e pelo contexto em que estamos situados” (MARCUSCHI, 2007, p. 39) 

Considerando que o significado não é um produto e, sim, um construto, o falante não 

se torna apenas um agente estático no âmbito comunicativo, mas, ainda, um produtor de 

significados, que “leva em conta os dados da experiência para a construção de significação 

referente ao universo cultural” (MARTELOTTA e PALOMANES, 2008, p. 181). Dessa 

forma, importa avaliar que, “mais do que produtora de representações da realidade, a língua 

seria uma forma de apropriação sócio-cognitiva da realidade que se manifesta 

concretamente” (MARCUSCHI, 2007, p. 38) 

E, embora as lentes pelas quais se possa analisar um contexto social sejam muitas, 

quanto às características do pensamento linguístico, Holland e Quinn (1987) propõem o 

conceito de modelos culturais. Modelos culturais são modelos do mundo vastamente 

compartilhados pelos membros de uma sociedade, mesmo que sem a consciência ativa desses 

membros, e que guiam os seus comportamentos dentro de suas realidades. Eles envolvem a 

premissa de que cada cultura é caracterizada e diferenciada das outras por temas 

fundamentais, assim como o entendimento que o conhecimento cultural não é estático, mas 

que se estende à compreensão de certas experiências ao serem enfrentadas (HOLLAND; 

QUINN, 1987). Em relação à língua, as autoras avaliam que “as intuições de falantes nativos 

sobre a língua são profundamente dependentes das intuições desses nativos como portadores 

de cultura”16 (HOLLAND; QUINN, 1987, p. 16, tradução nossa). 

Dessa forma, Geeraerts (2006, p. 6, tradução nossa) explica que, por isso, a 

Linguística Cognitiva é um modelo de gramática baseada no uso, pois “se levarmos a 

16 “The intuitions of native speakers about their language are heavily dependent on the intuitions of these natives 
as culture-bearers” 

15 Linguistic meaning is based on usage and experience 

12 



natureza experimental da gramática a sério, teremos que levar a experiência da língua a sério, 

e isso é a experiência do próprio uso da língua”17.  

Dessa forma, tendo estabelecido conceitos básicos entre as teorias sob o termo 

Linguística Cognitiva, é possível explicar também uma outra abordagem que compartilha 

desses princípios, a Poética Cognitiva. 

 
1.2) DA POÉTICA COGNITIVA 

 
A Poética Cognitiva (PC) é uma abordagem interdisciplinar do estudo da literatura 

que utiliza mecanismos oferecidos pelas ciências cognitivas. “Ciências cognitivas”, por sua 

vez, é um termo generalista que inclui diversas áreas que investigam o processo do 

pensamento humano, como (mas não limitado a) a psicologia cognitiva, psicolinguística, a 

filosofia da ciência e outras ramificações dos estudos linguísticos. Estas analisam a maneira 

pela qual a informação é recebida, estocada, categorizada e utilizada pela percepção humana. 

A Poética Cognitiva, então, estuda as possíveis contribuições que as ciências cognitivas 

podem oferecer ao campo da poética. Como Tsur (2008, p. 2, tradução nossa) afirma, ela 

“tenta descobrir como a linguagem e a forma poéticas, ou as decisões do crítico, são limitadas 

e moldadas pelo processamento de informações humano”18. 

O seu surgimento enquanto campo teórico nos estudos da cognição e literatura, como 

Margaret H. Freeman (2009) explica, é relativamente recente. Tsur, na primeira edição do seu 

livro Toward a Theory of Cognitive Poetics (1992), menciona que utilizou o termo pela 

primeira vez em 1980 (ou, na verdade, descobriu que os seus estudos de uma década seriam 

melhor chamados assim em uma convenção). Nesse mesmo livro, o autor apresenta o início 

de uma abordagem teórica baseada em uma série de disciplinas distintas, incluindo o 

Formalismo Russo, a crítica literária como um todo, a linguística e a neurociência. 

Paralelamente, sem ter conhecimento do uso do termo por Tsur19, Margaret H. Freeman 

publica Poetry and the scope of metaphor: Toward a theory of cognitive poetics (1998), 

também uma abordagem interdisciplinar no campo da literatura, dessa vez baseada no 

trabalho de Tabakowska (1993) com a inclusão de outros elementos como a fenomenologia e 

semiótica. Os estudos dentro da Linguística Cognitiva sobre metáfora conceitual levam à 

publicação, por parte de Lakoff e Turner, de More than Cool Reason: A Field Guide to Poetic 

19 FREEMAN, 2009 

18 “attempts to find out how poetic language and form, or the critic’s decisions, are constrained and shaped by 
human information processing” 

17 “If we take the experiential nature of grammar seriously, we will have to take the actual experience of 
language seriously, and that is experience of actual language use.”  

13 



Metaphor (1989), o que, por sua vez, baseia o livro Cognitive Poetics: An Introduction do 

Stockwell (2002), onde o autor apresenta uma abordagem mais intimamente conectada à 

Linguística Cognitiva. Posteriormente, dentro da mesma linha teórica apresentada por 

Stockwell, também são lançados Cognitive Poetics in Practice de Gavins e Steen (2003), 

bem como outros volumes em livros teóricos sobre a LC.  

Nas palavras de Freeman (2009, p. 450, tradução nossa), “a abordagem da Linguística 

Cognitiva tem, portanto, dominado como uma descrição do termo”20. E, apesar de ainda não 

haver consenso sobre a PC ser uma teoria ou um campo de estudo21, Stockwell afirma que 

apesar da PC utilizar de métodos, conceitos e modelos de vários ramos das ciências 

cognitivas, a aplicação desses elementos dentro da literatura reformula seus estados, o que 

torna a PC “uma disciplina por direito próprio, bem como uma forma aplicada de ciência 

cognitiva”22 (2009, p. 2, tradução nossa).  

Ao ter-se estabelecido enquanto uma forma aplicada das ciências cognitivas, a PC 

compartilha das mesmas premissas básicas que baseiam, por exemplo, o entendimento da LC 

quanto à língua, mesmo em casos em que o autor, como Tsur, explicitamente discorda de 

modelos mais específicos da Linguística Cognitiva23. No entanto, seus objetivos, métodos de 

estudo, modelos e objetos diferem das outras ciências cognitivas ao tornar o texto, a 

literatura, seu foco central. Nas palavras de Stockwell (2002, p. 4, tradução nossa): 

 

A chave para entender questões de valor literário, estado e significado está 
em ser capaz de ter uma visão clara do texto e contexto, circunstâncias e 
usos, conhecimento e crenças. A poética cognitiva nos oferece um meio de 
alcançar isso. Ela tem uma dimensão linguística, o que significa que 
podemos nos envolver em análises textuais detalhadas e precisas de estilo e 
ofício literário. Ela oferece um meio de descrever e delinear diferentes tipos 
de conhecimento e crença de forma sistemática, e um modelo de como 
conectar essas questões de circunstância e uso à linguagem da literatura. Ela 
também demonstra as continuidades entre a linguagem literária criativa e a 
linguagem criativa no uso diário.24 

 

24 “The key to understanding issues of literary value and status and meaning lies in being able to have a clear 
view of text and context, circumstances and uses, knowledge and beliefs. Cognitive poetics offers us a means of 
achieving this. It has a linguistic dimension which means we can engage in detailed and precise textual analysis 
of style and literary craft. It offers a means of describing and delineating different types of knowledge and belief 
in a systematic way, and a model of how to connect these matters of circumstance and use to the language of the 
literature. It also demonstrates the continuities between creative literary language and creative language in 
everyday use.” 

23 TSUR, 2008 
22 “a discipline in its own right, as well as an applied form of cognitive science” 

21 FREEMAN, 2009 
20 “the Cognitive Linguistics approach has thus tended to dominate as a description of the term” 

14 



​Lakoff e Turner, em seu livro More Than Cool Reason: A Field Guide to Poetic 

Metaphor (1989), afirmam que “o pensamento poético utiliza os mecanismos do pensamento 

cotidiano, mas os estende, os elabora e os combina de maneiras que vão além do 

costumeiro”25 (p. 67, tradução), assim como também concluem que “a linguagem poética usa 

o mesmo aparato conceitual e linguístico da linguagem comum”26 (ibid., p. 158, tradução 

nossa). Ou seja, embora a linguagem do dia-a-dia e a linguagem literária possuam diferenças 

estilísticas, os mecanismos cognitivos subjacentes que lidam e produzem ambas as 

linguagens são os mesmos. Para a Poética Cognitiva, isso significa que é possível partir de 

premissas teóricas das ciências cognitivas sobre a língua e cognição como um todo e 

aplicá-las, especificamente, no mundo da literatura.  

Os esforços para a aplicação dessas premissas deram lugar para o surgimento de uma 

série de estudos que a Linguística Cognitiva, por si só, não teria alcançado. Em especial, 

noções sobre a narrativa, a estilística (affective stylistics), foregrounding, ritmo e a recepção 

do leitor27 são exemplos de facetas da língua que não são considerados focos da Linguística 

Cognitiva, mas que a Poética Cognitiva transformou em elementos essenciais de seus 

estudos. Similarmente, é comum, dentro da Poética Cognitiva, utilizar de teorias já existentes 

da Linguística Cognitiva e aplicá-las em conceitos já existentes da literatura. Esse é o caso da 

teoria de mesclagem conceptual, de Fauconnier (1997), utilizada, também, em pesquisas 

sobre o contexto.  

 
1.3) DA NOÇÃO DE CONTEXTO 

 
“As estruturas de conhecimento armazenadas na memória permanente têm papel 

decisivo na construção de significado,” afirma Ferrari (2011, p. 49). E ela complementa: “na 

verdade, são essas estruturas que nos permitem explicar por que a interpretação envolve 

sempre mais informação do que aquela codificada na forma linguística” (ibidem). Como 

exemplo, a autora cita o nome “estacionamento rotativo” do qual sabemos não significar uma 

estrutura que gira, também como a expressão “final de semana” que não se refere aos últimos 

dias literais de uma semana.  

Em Stockwell (2002), sobre os “mundos” literários, encontramos essa mesma 

discussão sob o termo “contexto”. Ao discorrer sobre análises literárias, o autor discute a 

27  STOCKWELL, 2002 
26 “poetic language uses the same conceptual  and linguistic apparatus as ordinary language” 

25 “poetic thought uses the mechanisms of every day thought, but it extends them, elaborates them, and 
combines them in ways that go beyond the ordinary” 

15 



importância do contexto em obras literárias consideradas “boas”. Em especial, a noção de 

universalidade presente nos mundos estabelecidos pelas obras. O significado de uma obra, 

para Stockwell (ibidem), está apenas parcialmente contido no léxico e símbolos que o texto 

apresenta. Ele, na verdade, também é encontrado na mente dos leitores, que se baseiam em 

conhecimentos prévios e experiências individuais, bem como as coletivas, compartilhadas 

pela cultura e sociedade em que habitam. O autor (STOCKWELL, 2002, p. 92, tradução 

nossa) explica: 

 

Associado ao valor da universalidade está a noção de que a boa literatura, 
embora desvinculada de seu contexto original, carrega consigo os meios de 
reconstruir um contexto profundo. O "mundo" que a literatura evoca é 
elogiado por sua riqueza, textura, credibilidade e plausibilidade. Na ficção, 
essas dimensões da obra literária podem ser encontradas nas passagens 
líricas e descritivas, na caracterização, nas imagens poéticas e nas escolhas 
de palavras que se encaixam no cenário imaginado. Na ficção, um contexto 
profundo resolutivo é especificado para o leitor. Na não-ficção (tipicamente 
poesia lírica e poesia de amor), a universalidade é alcançada pela não 
especificidade. Ambiguidade, imprecisão ou valores que são sentidos como 
qualidades e emoções humanas eternas são a base para o leitor criar um 
contexto mapeando sua própria experiência humana na estrutura oferecida 
pelo poema.28  
 

 

Mesmo assim, apesar do valor existente no conceito de contexto, o autor reconhece 

que até recentemente não havia uma maneira fundamental para entender como o leitor 

constrói e interage com o contexto que parte de uma obra literária29. Como resposta, 

Stockwell (2002) sugere um caminho teórico que percorre da teoria de espaços mentais, até a 

noção de mapeamento e mesclagem. No entanto, para o estabelecimento das teorias citadas, 

foram necessárias as noções de frames, domínios e MCI.  

 
1.3.1) DOMÍNIOS, FRAMES E MCI 

 
Para tratar das estruturas de conhecimento subjacentes à linguagem e discorrer sobre a 

construção de significado, Langacker (1987, p. 147) estabelece a noção de domínio. 

29 STOCKWELL, 2002, p. 92 

28 “Associated with the value of universality is the notion that good literature, though dis-joined from its original 
context, nevertheless carries within it the means of reconstructing a rich context. The ‘world’ which literature 
evokes is praised for its richness, texture, believability and plausibility. In fiction, these dimensions of the 
literary work are to be found in the lyrical, descriptive passages, in the characterisation, in the poetic imagery 
and word-choices that fit the imagined setting. In fiction, a rich resolving context is specified for the reader. In 
non-fiction (typically lyric poetry and love poetry), universality is attained by non-specificity. Ambiguity, 
vagueness, or values that are felt to be eternal human qualities and emotions are the ground for the reader to 
create a context by mapping their own human experience onto the framework offered by the poem.”  

16 



Domínio, de acordo com o autor, é o contexto de caracterização da unidade semântica. E, 

entre os domínios mais básicos, ele destaca aqueles que têm ligação íntima com a experiência 

corporal humana: espaço, visão, temperatura, palavras, pressão, dor e cor. Ferrari (2011), ao 

falar sobre a teoria de Langacker, dá o exemplo do termo ‘círculo’, que designa uma área no 

espaço bidimensional. Esse espaço atua como seu domínio. No entanto, o termo ‘diâmetro’ 

não pode ser definido de acordo com o espaço bidimensional, porque, partindo desse espaço, 

a definição representaria uma linha. Dessa forma, o domínio para diâmetro é círculo, porque 

diâmetro representa uma dimensão do círculo. Para ilustrar, a autora utiliza de uma figura 

para descrever o modelo: 

 
Figura 1.1 - Domínio 

 
FERRARI, 2011, p. 50 

 

A semântica cognitiva também utiliza de duas outras noções inter-relacionadas, que 

descrevem estruturas cognitivas permanentes e estáveis. São as noções de frame e Modelo 

Cognitivo Idealizado. 

A Semântica de Frames, desenvolvida por Charles Fillmore (1982), designa um 

sistema estruturado de conhecimento que é organizado a partir da esquematização da 

experiência. Por essa visão, o significado das palavras está contido em frames. “Assim” 

descreve Ferrari (2011, p. 50), “a interpretação de uma determinada palavra, ou de um 

conjunto de palavras, requer o acesso a estruturas [...] e entidades associados a cenas da 

experiência humana, considerando-se as bases físicas e culturais dessa experiência”. Nas 

palavras de Fillmore (2006, p. 373, tradução nossa): “[…] quando uma das coisas em tal 

17 



estrutura é introduzida em um texto ou em uma conversa, todas as outras são 

automaticamente disponibilizadas”30. 

Como exemplo de um frame, Fillmore (1982) cita a expressão “fim de semana”. É 

necessário, para entender essa expressão, ativar o frame de ᴄᴀʟᴇɴᴅᴀ́ʀɪᴏ ᴄɪ́ᴄʟɪᴄᴏ (frames são 

sempre apresentados em capitalização pequena)​​​​​, que é definido pelo conhecimento de 

elementos naturais (a passagem do dia para a noite) e também por certas convenções sociais 

(o número de dias em uma semana, a divisão entre dias de trabalho e dias de descanso). 

Partindo dessa base, o termo “fim de semana” refere-se aos dias que são comumente 

reservados para o descanso (o sétimo e o primeiro), e não para o sexto e sétimo dia da 

semana, ao contrário de como seria esperado, caso fosse realizada uma leitura literal da 

expressão.  

Dessa forma, a partir da teoria de frames, Lakoff (1987) apresenta a noção de 

Modelos Cognitivos Idealizados (MCI) e os descreve como um conjunto complexo de frames 

distintos. A principal diferença entre um MCI e um frame, apesar de ambos representarem 

uma estrutura de conhecimento armazenada na memória de longo prazo, é que o MCI é 

considerado mais complexo e mais organizado do que um único frame. Lakoff (1987) afirma 

que os MCIs dependem de três tipos de princípios estruturantes: a) estrutura proposicional (a 

mesma reivindicada por Fillmore, quanto aos frames), b) esquemas imagéticos (esquemas 

que partem de noções corpóreas, como cima-baixo) e c) princípios metafóricos e 

metonímicos (por exemplo, ᴛᴇᴍᴘᴏ ser metaforicamente estruturado em termos de 

ᴇꜱᴘᴀᴄ̧ᴏ, como em “as horas passam voando”). Os modelos são considerados “idealizados” 

porque não existem naturalmente na realidade física, sendo convenções criadas e 

mantidas pela mente humana. Apesar de tempo e espaço existirem no mundo físico, por 

exemplo, os frames de ᴛᴇᴍᴘᴏ e ᴇꜱᴘᴀᴄ̧ᴏ carregam consigo concepções moldadas por 

afirmações culturais e sociais. 

Tanto a noção de domínio, quanto a de frames e a de MCIs descrevem uma realidade 

em que a língua, a sua utilização e a sua construção de significado, utilizam uma série de 

conhecimentos estruturados e organizados por aparelhos cognitivos subjacentes que estão 

estocados na memória de longo prazo.  

30 “[…] when one of the things in such a structure is introduced into a text, or into a conversation, all of the 
others are automatically made available” 

18 



Fauconnier, então, levando em consideração o conceito de mapeamentos (mappings), 

elabora a Teoria dos Espaços Mentais (1994, 1997). A principal premissa dessa pesquisa é 

que as mesmas operações que tomam conta da correspondência e interação entre domínios 

atuam, também, na semântica elementar, na pragmática e no raciocínio abstrato. Ferrari 

(2011, p. 109) explica:  

 

A Teoria dos espaços mentais (Fauconnier 1994, 1997) propõe que 
espaços mentais são criados à medida que o discurso se desenvolve. Tais 
espaços são domínios conceptuais que contêm representações parciais de 
entidades e relações em um cenário percebido, imaginado ou lembrado. 
Assim, o espaço que ancora o discurso na situação comunicativa imediata 
(falante, ouvinte(s), lugar e momento da enunciação) é a ʙᴀsᴇ. A partir da 
ʙᴀsᴇ, outros espaços são normalmente criados para alocar informações que 
extrapolam o contexto imediato: falamos de passado e do futuro, de lugares 
distantes, de hipóteses, de arte e literatura e também de cenários que só 
existem em nossa imaginação. 

 
 

Stockwell (2002), então, parte da premissa de que seria improvável a mente humana 

possuir estratégias e processamentos cognitivos diferentes para mundos reais e mundos 

fictícios. Ele (STOCKWELL, 2002, p. 92) afirma:  

 

Nossa capacidade de falar sobre personagens, lugares e eventos literários e 
fictícios como se fossem reais, nossa capacidade de imaginar novas 
situações nas quais eles poderiam viver, nossa capacidade de escrever 
sequências e encenar dramatizações, tudo surge de nossa capacidade geral 
de criar mundos contextuais complexos a partir de sequências de linguagem 
muito limitadas e subespecificadas em textos.31  

 

Baseando-se nessa noção, o autor retoma a teoria dos espaços mentais e a utiliza, 

aplicando-a na análise e descrição dos mundos complexos (rich worlds) fictícios. Dessa 

forma, Stockwell (2002) propõe a premissa de espaço mental para descrever como o leitor 

lida com os diversos mundos conceituais que surgem, mesmo dentro de uma única obra. Isto 

é, seu contexto.  

 
1.3.2) ESPAÇOS MENTAIS E MESCLAGEM CONCEPTUAL 

 

31 “Our ability to talk about literary and fictional characters, places and events as if they were real, our ability to 
imagine new situations in which they might live, our ability to write sequels and stage dramatisations, all arise 
from our general ability to create rich contextual worlds from very limited and under-specified strings of 
language in texts.” 

19 



Retomemos a explicação de Ferrari sobre os espaços mentais. Ao descrevê-los como 

“domínios conceptuais que contêm representações parciais de entidades e relações em um 

cenário percebido, imaginado ou lembrado” (2011, p. 109), a autora referencia tanto 

processos existentes no dia-a-dia quanto processos relacionados à leitura. Ao conversar com 

alguém, por exemplo, e a pessoa mencionar um tempo passado em que ela ainda não havia 

pintado o cabelo de vermelho, é necessário conjurar um outro espaço mental, que trata dessa 

época passada, em que a pessoa possui o cabelo de outra cor. Afinal, para que uma afirmação 

seja considerada filosoficamente verdadeira, ela não pode contradizer a si mesma por 

completo32. Um outro espaço mental, isto é, um outro “mundo” (no exemplo, caracterizado 

por estar em outro tempo), torna a existência de duas representações da mesma pessoa 

possível. Mesmo dentro da literatura, é por meio dos espaços mentais diferentes que o leitor 

estoca e lida com informações de aspectos (passado, futuro, lugares distantes, hipóteses, etc.) 

diferentes a longo prazo. 

Além disso, dentro dessa teoria, o conceito de projeção entre domínios é fundamental. 

Em um sentido matemático, a “correspondência entre dois conjuntos atribui a cada elemento 

do primeiro elemento uma contraparte no segundo” (FERRARI, 2011, p. 109), representada 

pela figura a seguir: 
 

Figura 1.2 - Correspondência entre planos 

 
FERRARI, 2011, p. 110 

 

Como exemplo de uma frase considerada ambígua e difícil de lidar pela semântica 

formal, mas que é facilmente explicada por meio da Teoria dos Espaços Mentais, Ferrari 

(2011, p. 110) cita a afirmação “no quadro, a garota de olhos azuis tem olhos verdes”. Apesar 
32 STOCKWELL, 2002 

20 



de parecer possuir uma contradição, a frase é explicada ao levarmos em consideração que as 

duas garotas existem em espaços mentais distintos. A garota de olhos azuis existe no Espaço 

Realidade (ou Espaço ʙᴀsᴇ) e a garota de olhos verdes, no Espaço de Representação, como é 

possível observar na figura a seguir:  
Figura 1.3 - Exemplo da “garota de olhos azuis” 

 
FERRARI, 2011, p. 111 

 

Ao disponibilizar bases alternativas para o seu estabelecimento, a Teoria dos Espaços 

Mentais permite o “fracionamento de informação” (FERRARI, 2011, p. 111). E esses espaços 

mentais são ativados por meio de indicadores linguísticos, denominados de construtores de 

espaços mentais (space builders), entre os quais estão “sintagmas preposicionais, morfemas 

modo-temporais e orações temporais e condicionais” (ibidem).  

Stockwell (2002), então, relaciona a ideia de espaços mentais com a noção de mundos 

discursivos (discourse worlds). Mundos discursivos, ele afirma (ibid., p. 93, tradução nossa), 

“podem ser entendidos como interações dinâmicas do leitor com mundos possíveis: palavras 

possíveis com dimensões narrativas e cognitivas”. O mundo fictício estabelecido por uma 

obra existe à parte do mundo da realidade em que o leitor habita, por mais realista e 

verossímil que esse mundo possa ser (como exemplo, Stockwell33 cita o fato de uma obra 

geralmente não existir em seu próprio universo, o que já a torna outro mundo). No entanto, 

33 2002, p. 95 

21 



mesmo dentro de um mundo discursivo fictício, existem outros pertencentes à mesma obra. 

Do contrário, não seria possível realizar cortes no tempo ou espaço dentro da narrativa, 

descrever desejos de personagens, ou até mesmo para os personagens suporem informações 

ou pensarem em hipóteses.   

Dessa forma, de acordo com Stockwell (2002), os espaços mentais são a maneira de 

compreender como o cérebro organiza e acompanha todas as informações em diferentes 

fundos conceituais. Nas palavras do autor (ibid., p. 96, tradução nossa): “a Teoria dos 

Espaços Mentais oferece um meio unificado e consistente de compreender a referência, a 

correferência e a compreensão de histórias e descrições, sejam elas reais, históricas, 

imaginárias, hipotéticas ou acontecendo remotamente”34. Então, ele cita (ibidem) os quatro 

principais tipos de espaços mentais: espaços de tempo, lugar, domínio e hipótese. À medida 

que a narrativa pede, novos espaços mentais são criados na mente do leitor para monitorar e 

projetar as informações necessárias em diferentes domínios.  

Ao mesmo tempo, a Teoria dos Espaços Mentais lida com a construção de novos 

significados, a partir da noção de mesclagem (blending). Mesclagem conceptual é uma 

operação em que há a projeção parcial entre dois espaços iniciais (input 1 e 2) que permite 

projeção entre elementos análogos. Essa projeção é fundamentada em um Espaço Genérico, 

que representa o que os dois possuem em comum. No fim, há o espaço da mesclagem (blend) 

que toma conta do novo significado que, apesar de surgir da junção, possui elementos não 

encontrados em nenhum dos dois inputs iniciais, como observado na figura a seguir: 
 

Figura 1.4 - Representação da estrutura básica de uma Mesclagem Conceptual 

34 “mental space theory offers a unified and consistent means of understanding reference, co-reference and the 
comprehension of stories and descriptions whether they are currently real, historical, imagined, hypothetical or 
happening remotely” 

22 



 
FERRARI, 2011, p. 122 

 

Fauconnier (1997), como exemplo de seu modelo, utiliza a ideia de “vírus de 

computador”. Nesse exemplo, o input 1 corresponde à noção biológica de vírus, tal como os 

organismos que são afetados por vírus e suas consequências. O input 2, por sua vez, 

encapsula conceitos de informática, como a estrutura de um computador e os programas que 

fazem parte dele. Na mescla, o vírus deixa de ser apenas vírus e o programa danoso deixa de 

ser somente um programa danoso. Mais do que partes semelhantes, os dois se tornam um só, 

assim como vão além de suas definições iniciais, dando lugar para a criação de novas 

expressões e um outro mundo conceitual que surge após a mesclagem. Há, ainda, a 

possibilidade de existirem outras mesclagens em outros domínios, como “vírus mental”. A 

mesclagem está ilustrada na figura a seguir: 

 
Figura 1.5 - Representação do exemplo do vírus de computador 

23 



 
FERRARI, 2010, p. 123 

 

Stockwell (2002, p. 99, tradução nossa) afirma que “quase nenhuma obra literária 

mantém uma unidade de espaços cognitivos: ela não poderia incluir nenhuma quebra de 

sequência narrativa, nenhuma mudança de tempo ou espaço, nenhum plano, desejos ou 

memórias, e nenhum personagem com visões diferentes entre si ou com o leitor!”35.  A Teoria 

dos Espaços Mentais, então, se torna uma ferramenta essencial não só para a compreensão da 

língua, mas da literatura na forma em que a conhecemos.  

Além disso, Ferrari (2011, p. 128) vai além, e afirma que: 
 

Embora a Teoria da Mesclagem se ocupe da estrutura linguística e do papel da 
linguagem na construção do significado, o processo de mesclagem conceptual tem 
sido apontado como operação cognitiva fundamental, com indiscutível centralidade 
nas operações gerais de pensamento e imaginação humanas. 

 

Dessa forma, a Teoria de Mesclagem Conceptual (FAUCONNIER, 1997), bem como 

a de Espaços Mentais (FAUCONNIER, 1994), estar associada ao mecanismo cognitivo geral 

humano permite não só a implementação da teoria à literatura (como Stockwell [2002] 

35 “Almost no literary work maintains a unity of cognitive space: it would have to include no breaks of narrative 
sequence, no shifts in time or location, no plans, wishes or memories, and no characters with views different 
from each other or the reader!” 

24 



sugere), como também implica em uma série de afirmações sobre o pensamento linguístico 

que independe da língua específica da qual está sendo falada. Funcionando, então, como uma 

base em comum que, embora seja externalizada de diferentes maneiras, oferece aos estudos 

linguísticos uma ferramenta para analisar e comparar dados entre línguas distintas, 

favorecendo, também, campos como os Estudos da Tradução.   

 
1.4) A LINGUÍSTICA COGNITIVA E A TRADUÇÃO 

 
Em Cognitive Linguistics and Translation: Advances in Some Theoretical Models and 

Applications (2013), apresentado em seu prefácio por Mona Baker como “uma das poucas 

tentativas bem embasadas de explorar a interface entre a Linguística Cognitiva e os Estudos 

da Tradução a partir de uma gama variada de perspectivas”36 (p. xi, tradução nossa), Ana 

Rojo López e Iraide Ibarretxe-Antuñano iniciam a discussão com a apresentação de uma 

linha do tempo contendo a relação entre a tradução e a linguística como um todo durante a 

história. As duas áreas, as autoras descrevem, “sempre tiveram uma relação de amor e ódio”37 

(2013, p. 3, tradução nossa). No entanto, durante a década de 90, autores como Mary 

Snell-Hornby (1988), Gutt (1991) e Tabakowska (1993) encontraram na Linguística 

Cognitiva um apoio teórico necessário para a resolução de problemas conhecidos nos campos 

da Tradução, com teorias sobre a noção de contexto e a virada de foco para o caráter 

experiencialista da língua, entre outros aspectos. De acordo com López e Ibarretxe-Antuñano, 

essas novas abordagens surgidas na década de 90 contribuíram com uma nova visão sobre a 

tradução e “[...] ilustraram uma virada geral nos Estudos da Tradução para uma abordagem 

mais experiencialista que desviou a atenção da descrição do produto da tradução para a 

pesquisa sobre o processo tradutório”38 (2013, p. 8, tradução nossa).  

Se é possível determinar o estabelecimento da Linguística Cognitiva enquanto campo 

de estudo como “recente”, os trabalhos que relacionam essa perspectiva com a tradução são 

ainda mais novos. No entanto, não são irrelevantes. Ao contrário, como sugerido por López e 

Ibarretxe-Antuñano (2013, p. 13, tradução nossa), “uma teoria da tradução que utiliza 

postulados cognitivos da Linguística Cognitiva [...] provê uma base epistemológica sólida 

38 “They illustrated a general turn of Translation Studies towards a more experimental approach which deviated 
the attention from description of the translation product to research on the translation process.” 

37 “have always held a love-hate relationship” 

36 “ the current volume represents one of the few sustained attempts to explore the interface between Cognitive 
Linguistics and Translation Studies from a range of perspectives” 

25 



que se baseia na relação entre a língua e a cognição, bem como a natureza corporificada da 

língua”39. 

 

1.4.1) DA APLICAÇÃO 

 

Em suma, é possível entender, de acordo com os processos cognitivos aqui descritos, 

que a reação do leitor em relação ao texto é a que se segue: para lidar com as diferentes 

informações de um livro, o leitor observa certos termos que permitem a criação, dentro da 

mente, de um novo espaço mental. Então, para o melhor entendimento do contexto dentro do 

livro, é estabelecida uma relação entre o espaço mental mais recente e o espaço mental com o 

qual se está interagindo no texto. A relação entre os dois permite comparação, e até mesmo o 

surgimento de um outro significado, levando em consideração o conteúdo em comum entre 

os dois espaços, mas também as suas características diferentes.  

E, ao levarmos em consideração as teorias de frames e MCIs da maneira pela qual 

foram estabelecidas, chegaremos à conclusão de que em um único livro existe um universo 

de frames e metáforas complexas únicas a si que permanecem estocados na memória de 

longo prazo de quem tem conhecimento sobre tal livro, principalmente em relação a um livro 

como a Bíblia, cuja influência nas culturas e línguas do mundo ocidental perpassa milênios e 

camadas de complexidade.  

Não é improvável, então, considerando os processos cognitivos descritos, da mesma 

maneira pela qual certos termos ativam a elaboração de um novo espaço mental, que termos 

profundamente associados com contextos literários específicos criem uma ligação, na mente 

do leitor, com espaços mentais já existentes. Como Stockwell (2002) explica, espaços 

mentais também podem ser entendidos como mundos discursivos. O processo de Mesclagem 

Conceptual, dessa maneira, se torna um processo de mesclagem entre dois mundos 

discursivos diferentes, que carregam, em si, o contexto dos livros em que existem. Machado 

de Assis, não diferentemente dos outros portadores de língua, ao referenciar o universo 

bíblico em suas obras, também ativava um outro mundo discursivo na mente de seus leitores 

e, a partir dessa conexão entre espaços mentais diferentes, construía o universo de seu próprio 

livro, influenciando, assim, o seu contexto e significado. Ao pensar na tradução como um 

39 “A translation theory which draws on the cognitive postulates of Cognitive Linguistics would support all 
these characteristics and provide a solid epistemological base that relies on the relationship between language 
and cognition, and on the embodied character of language.”  

26 



processo que lida com o contexto, como o tradutor pode melhor considerar e tratar da 

interação desses mundos discursivos diferentes ao traduzir referências intertextuais?  

Como mencionado no início do capítulo, a intenção desta dissertação não é ditar 

regras para o processo tradutório, nem oferecer um modelo que funcione para todas as 

traduções sem alterações ou criar princípios da tradução. A intenção é destacar as vantagens 

que a Teoria de Mesclagem Conceptual oferece para tipos de traduções específicas, 

explorando uma união entre campos que não é comumente citada, e estas vantagens são 

evidenciadas durante o processo de análise cognitivo-textual e da delimitação de estratégia 

(não necessariamente na escolha tradutória apresentada no fim). Ainda assim, é importante 

destacar considerações sobre o que vai ser traduzido e como. 

Em relação à equivalência, para os fins desta pesquisa, será considerada a noção de 

equivalência funcional. Equivalência funcional, como descrito por Shuttleworth e Cowie 

(1997, p. 64, tradução nossa), é “[...] um tipo de equivalência refletida no texto-alvo que 

procura adaptar a função do original para servir o contexto específico do qual e para qual foi 

produzido”40. López (2004, p. 313, tradução nossa), em sua própria pesquisa, afirma que essa 

abordagem “pode ser ou não ser ‘aceitável’ para o público do texto-alvo”41. Além disso, a 

autora afirma (ibidem, tradução nossa) que o que importa não é a importação semântica dos 

termos entre os textos, mas “se suas funções textuais como ativadores de conhecimento são 

ou não são equivalentes aos elementos do texto-fonte”. Para a equivalência funcional, é 

importante que haja, principalmente, um “alto grau de correspondência entre as informações 

semânticas, pragmáticas e estilísticas dos frames”42 (ibidem, tradução nossa).  

Também é importante considerar que, como Mary Snell-Hornby (1988) descreve, ao 

contrário da abordagem clássica das pesquisas sobre a língua e tradução que procura isolar 

fenômenos, o campo de estudos da tradução (translation studies) se interessa no conjunto de 

relações que se formam, e “a importância de elementos individuais é decidida por sua 

relevância dentro do contexto mais amplo do texto, situação e cultura”43 (p. 35, tradução 

nossa). Desta forma, mesmo que a equivalência seja considerada ao nível da “estrutura 

textual44”, a análise dessa estrutura implica em uma análise, também, de seu contexto maior 

44 TABAKOWSKA, 1993, p. 3, tradução nossa 

43 “the importance of individual items being decided by their relevance in the larger context of text, situation and 
culture.” 

42 “high degree of correspondence between the semantic, pragmatic and stylistic information of the frames.” 
41 “[...] may or may not be ‘acceptable’ to the audience of the TT” 

40 “[...] the type of equivalence reflected in a TT which seeks to adapt the function of the original to suit the 
specific context in and for which it was produced.” 

27 



(isto é, características classicamente consideradas extra-linguísticas, mas que, dentro da 

Linguística Cognitiva, pertencem ao processamento cognitivo linguístico).  

A terceira e última consideração é explicitada por Risku (2013, p. 1, tradução nossa) 

quando diz que “o que torna a pesquisa de tradução cognitiva, de fato, ‘cognitiva’ é o fato de 

que ela tenta observar a ‘parte de trás’ de processos observáveis”45. Além disso, também 

afirma que “abordagens cognitivas focam claramente nas pessoas e processos envolvidos na 

tradução e utilizam de um método de pesquisa primariamente descritivo, ao invés de 

normativo”46 (ibidem, tradução nossa). 

Quanto à interpretação literária da obra (isto é, aspectos estilísticos e estruturais que 

não são desconsiderados dentro dos estudos cognitivos), esta dissertação é embasada, 

principalmente, pelos estudos de Helen Caldwell (2002), Salomão (2021), Petit (2005), Marta 

de Senna (2000), Antonio Candido (1995) e John Gledson (2005). A versão da Bíblia 

utilizada foi escolhida por ter sido possuída por Machado de Assis47, sendo a Vulgata de 

Antonio Pereira De Figueiredo, de 1866. 

Assim, a tradução presente nesta dissertação envolve a análise dos processos 

cognitivos que produzem, categorizam e estocam o sentido linguístico. Ao analisar os 

elementos presentes na Mesclagem Conceptual envolvida na referência existente do 

texto-fonte, é possível recriar o processo utilizando termos na língua-alvo que sirvam a 

função necessária dentro do contexto estabelecido, ao mais alto grau de similaridade entre 

frames e metáforas conceituais. Essa abordagem, mais descritiva do que normativa, envolve o 

mundo “extra-mente” tanto quanto o “intra-mente” e, dessa maneira, pede por aspectos 

sociais e culturais sobre o autor, sua obra e os mundos discursivos que ele menciona em sua 

construção para a sua melhor aplicação. 

47 PROENÇA, 2011 

46 “cognitive approaches focus clearly on the people and processes involved in translation and employ a 
primarily descriptive—as opposed to a normative— mode of research” 

45 “What makes cognitive translation research cognitive is the fact that it tries to look “behind” the observable 
processes” 

28 



 2. DA INTERTEXTUALIDADE 

 

Quanto à intertextualidade bíblica na obra de Dom Casmurro, há muito o que dizer. A 

depender do olhar escolhido e da linha teórica na qual o pesquisador se baseia, é possível 

tratar o livro (considerado sagrado por, pelo menos, duas religiões de grande impacto na 

história do ocidente, o judaísmo e o cristianismo) como fonte de revelação divina e, desta 

maneira, analisar os efeitos religiosos que as menções bíblicas por parte de Machado tem em 

suas obras. No entanto, utilizando das palavras de Paulo Sérgio de Proença (2011, p. 9): “Não 

é o caso”. O que não é o mesmo que negar as possíveis consequências de teor religioso 

provenientes das referências mencionadas. No entanto, ainda de acordo com Proença (ibid., 

p. 12):  

 
É sabido que a religião tem valor modelar para a vida, isso não se nega. Todavia, o 
lugar de onde se pretende analisar a presença da Bíblia em Machado não é a 
sacristia nem o púlpito. O interesse reside em considerá-la fonte de natureza literária 
que produz ecos consistentes na civilização ocidental. Patrimônio cultural-literário 
da humanidade, a Bíblia tem sido inspiração para fiéis de diversas tradições e 
também para a construção de formas de relação com a vida e ideais que pairam 
acima das divergências confessionais. Portanto, é o valor literário-cultural da Bíblia 
o nosso fator de interesse. Em nenhuma hipótese - deve ser registrado - pretende-se 
atacar ou depender princípios religiosos ou tradições teológicas de qualquer 
natureza.  

  

Quanto à intertextualidade nas obras de Machado em seu sentido geral, há uma 

citação de Helen Caldwell, em O Otelo Brasileiro de Machado de Assis (2002, p. 213): “A 

melhor forma de compreender a alma universal da espécie humana, dizia Machado, é através 

do estudo de grandes autores de todo o mundo; a melhor forma de retratá-la, é 

‘plagiando-os’”. Não é segredo entre os estudiosos de Machado que o autor é amplamente 

reconhecido por sua habilidade em incorporar referências intertextuais em suas obras, citando 

e aludindo a uma variedade de autores e textos clássicos da literatura mundial. Em seus 

romances, ele frequentemente faz uso de citações ou alusões a obras de autores renomados, 

enriquecendo suas narrativas com camadas adicionais de significado48.  

E, quanto ao sentido de intertextualidade no âmbito da literatura historicamente, 

Proença (2011, p. 18) explica:  

 
Deve-se a Júlia Kristeva o aparecimento do termo intertextualidade, nos anos 1960, 
a partir de estudos sobre o texto literário (em Bakhtin). Estendia-se o termo como 
sendo o cruzamento de superfícies textuais, cujo resultado é a absorção e a 

48 CALDWELL (2002) 

29 



transformação de outros textos. A noção de intertextualidade deriva da centralidade 
do diálogo como a única possibilidade de vida da linguagem. Assim, os textos 
absorvem-se e são absorvidos uns nos outros. A partir daí, conforme Fiorin (2006, 
p. 163), está “entronizada a noção de intertextualidade como procedimento real de 
constituição do texto”.  

 

No entanto, quanto à intertextualidade como vista pela Linguística Cognitiva (ou seja, 

o tema central desta pesquisa), seu funcionamento vai além da relação entre textos e se 

enraíza nos próprios mecanismos cognitivos que possibilitam a construção e a interpretação 

do sentido. Nessa perspectiva, o processo intertextual não é apenas um fenômeno textual ou 

discursivo, mas uma operação mental que envolve a ativação de conhecimentos prévios, a 

estruturação de espaços mentais e a integração conceptual. Essa visão se aproxima da 

proposta de Marcuschi, que, em Cognição, linguagem e práticas interacionais (2007), 

argumenta que a intertextualidade (tratada como inferência e referência) é um princípio geral 

do funcionamento da linguagem, pois todo enunciado se constrói em relação a enunciados 

anteriores e a modelos cognitivos compartilhados. Dessa forma, a intertextualidade, na 

Linguística Cognitiva, reflete a maneira como o cérebro humano organiza e acessa a 

informação linguística e cultural, tornando-se um elemento essencial da cognição e da 

comunicação. Como Marcuschi (2007, p. 88, grifo do autor) elucida:  

 
Em suma, os aspectos aqui tratados podem ser resumidos em três termos carregados 
de história: referência, inferência, e categoria. Estes três grandes temas deveriam 
ser analisados de maneira integrada e como atividades ou processos representados 
nas expressões significativamente mais dinâmicas de referenciação, inferenciação e 
categorização, construídas essencialmente em atividades discursivas. Ao meu ver, 
trata-se dos três processos básicos que permitem toda a reflexão humana e a análise 
do próprio pensamento no âmago da linguagem. Tal como lembra Brandom (p. 14), 
todas as práticas que envolvem algum tipo de raciocínio são práticas discursivas e 
inferenciais. Assim, para o autor, “práticas inferenciais de produção e consumo de 
raciocínios são o centro comercial na região das práticas linguísticas”.  

 

Essa perspectiva, no entanto, não se opõe necessariamente à visão de Bakhtin ([1929] 

2010), mas se alinha a ela em diversos aspectos. Afinal, a concepção bakhtiniana de 

linguagem já pressupõe que todo enunciado se constrói em resposta a outros enunciados, 

inserindo-se em uma cadeia dialógica contínua. A diferença central está no foco analítico: 

enquanto Bakhtin enfatiza o caráter social e histórico da intertextualidade, a Linguística 

Cognitiva se concentra nos processos mentais subjacentes a essa relação, explorando como o 

cérebro humano ativa e manipula modelos cognitivos para interpretar e produzir enunciados. 

Assim, ao analisar a intertextualidade entre Dom Casmurro e o livro de Ezequiel sob uma 

perspectiva cognitiva, essa dissertação não os trata apenas como dois textos interligados, mas 

30 



como manifestações de processos cognitivos mais amplos, que ocorrem na mente humana 

mesmo quando não há referências explícitas. Isso se deve ao próprio caráter da palavra, que, 

conforme entendido pela Linguística Cognitiva, não possui um significado intrínseco, mas 

apenas orienta o falante para a ativação de significados com base em seu conhecimento 

enciclopédico49. Desse modo, a intertextualidade não se limita à materialidade do texto, mas 

emerge como um fenômeno cognitivo inerente ao processamento da linguagem. 

A intertextualidade, vista pela ótica cognitiva, dessa maneira, não tem como caráter 

distinto a conexão entre dois mundos discursivos ou a assimilação entre diversos 

conhecimentos, já que a mescla que ocorre para a extração de significado da linguagem do 

dia-a-dia, como já mencionado aqui, é vista como operação que baseia a cognição humana 

em seu sentido mais amplo e não difere (ao menos, cognitivamente) da linguagem literária50.  

Dentro da Linguística Cognitiva, e, especialmente, nesta dissertação, o que é 

analisado em um texto literário que possui referências intertextuais diretas é a sua explicitude. 

De acordo com Marcuschi (2007), a explicitude na linguagem não é um traço fixo, mas um 

fenômeno gradativo que depende da relação entre o texto, o contexto e o conhecimento 

prévio do interlocutor. Nesse sentido, a intertextualidade em um romance como Dom 

Casmurro, quando analisada sob essa perspectiva, pode ser compreendida não apenas pela 

presença visível de trechos do livro de Ezequiel, mas também pela ativação de esquemas 

mentais e modelos cognitivos que conduzem o leitor a estabelecer conexões, mesmo quando 

elas não são marcadas linguisticamente no texto. Dessa forma, a explicitude da 

intertextualidade não se restringe à materialidade textual, mas envolve a interação entre os 

mecanismos linguísticos, os processos cognitivos do leitor e o repertório cultural mobilizado 

na interpretação.  

Tendo estabelecido, então, que todo enunciado requer conhecimento social e cultural 

para ser compreendido, é possível analisar as referências intertextuais explícitas em Dom 

Casmurro a partir do conceito de domínios de Langacker (1987). Na perspectiva da 

Gramática Cognitiva, os significados das palavras não existem de forma isolada, mas sempre 

em relação a um domínio cognitivo maior, ou seja, um conjunto de conhecimentos prévios 

que servem como pano de fundo para a interpretação. Assim, Machado de Assis mobiliza 

certos termos como gatilhos que orientam o leitor na ativação de espaços mentais específicos. 

Aqueles associados ao universo bíblico e, mais precisamente, ao livro de Ezequiel são os 

considerados nesta pesquisa. 

50  LAKOFF; TURNER, 1989 
49 FERRARI, 2011 

31 



Essa abordagem se alinha à Poética Cognitiva, especialmente à perspectiva de 

Stockwell (2002), que enfatiza a importância dos modelos mentais e da atenção no 

processamento literário. Para Stockwell (2002), a leitura envolve não apenas a decodificação 

linguística, mas a construção de projeções cognitivas, nas quais diferentes camadas de 

significado emergem conforme a interação entre o texto e o conhecimento prévio do leitor. 

Assim, as referências bíblicas em Dom Casmurro operam como zonas de saliência, 

destacando elementos que guiam a interpretação e reforçam a complexidade da obra. Dessa 

forma, o intertexto com o livro de Ezequiel não apenas adiciona profundidade temática, mas 

ativa estruturas cognitivas que influenciam a maneira como a narrativa machadiana é 

experienciada, promovendo conexões sutis que enriquecem a recepção do texto e adicionam 

ao seu significado, visto que, como Marcuschi (2007, p. 108) afirma:  

 
A condição aporética da linguagem enquanto fenômeno humano é a forma de ser da 
língua. Daí ser ela uma atividade social e cognitiva em contextos historicamente 
delineados e interativamente construídos. A linguagem se dá como interlocução 
situada e se oferece como conhecimento para o outro. Dinâmica por natureza, a 
língua é estável, mas não estática e permite que os indivíduos a sigam. Deixa-se 
normatizar, embora de forma variável e variada. A linguagem é um de nossos 
nichos humanos mais antigos. Muito anterior à invenção do machado e da roda; 
anterior também à descoberta do fogo e da pólvora. Foi o motor da própria 
construção da condição social do homem que só assim conseguiu fazer o outro 
saber que pensa e o quê pensa. 

32 



3. SANTIAGO E EZEQUIEL 

 

Em “Estratégias do embuste: relações intertextuais em Dom Casmurro”, Marta de 

Senna começa a sua análise do livro Dom Casmurro com a seguinte afirmação (2000, p. 167, 

grifo da autora): 

 
Entre os romances de Machado de Assis, Dom Casmurro é, talvez, aquele em que se 
exerce com maior vigor uma de suas mais interessantes estratégias narrativas. 
Refiro-me ao que chamo de estratégia de embuste, ou seja, aquela através da qual o 
narrador machadiano se compraz em construir, quase a cada página, um trompe l'oeil 
que condiciona o olhar do leitor a ver o que não é, a não ver o que é.  

 

A autora embasa a sua afirmação em algumas características do personagem Dom 

Casmurro: é a única voz que os leitores ouvem durante o livro; já nos primeiros capítulos 

utiliza de alusões históricas que guiam o leitor a certas conclusões; utiliza de textos e 

personagens alheios ao seu próprio universo e, assim, nas palavras da autora, “inocula na 

mente ainda desprevenida do leitor as gotas da suspeita”. Este uso de referências 

intertextuais, de modo a “enganar o leitor” (ibid., p. 167), Marta de Senna nomeia “estratégia 

de embuste” (ibidem). E, embuste, por sua vez, é definido como “mentira que, estando repleta 

de astúcia, é usada com o intuito de enganar ou prejudicar uma outra pessoa” (RIBEIRO, 

2009).  

Esta interpretação, que enxerga Dom Casmurro como um narrador não confiável, que 

não busca a recontagem dos fatos de modo que sirva a verdade, mas, sim, a propósitos 

pessoais, foi estrelada por Helen Caldwell, em 1960, que sugeriu uma nova visão em relação 

à obra. Nesta, Dom Casmurro não é mera vítima de acontecimentos. Ao contrário, ele é um 

astucioso contador de histórias, que elabora sua escrita com a intenção de convencer os seus 

leitores. 

Em uma dessas referências alusivas (de fato, a primeira51), em que Dom casmurro 

decide recontar a história de sua vida, o narrador (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p, grifo do 

autor) no capítulo II, cita Fausto, dizendo:  

 
Foi então que os bustos pintados nas paredes entraram a falar-me e a dizer-me que, 

uma vez que elles não alcançavam reconstituir-me os tempos idos, pegasse da penna 

e contasse alguns. Talvez a narração me désse a illusão, e as sombras viessem 

51 DE SENNA, 2000 

33 



perpassar ligeiras, como ao poeta, não o do trem, mas o do Fausto: Ahi vindes outra 

vez, inquietas sombras...? 

 

Para Marta de Senna, “fazê-lo seria uma forma de, como o poeta de Fausto, invocar 

sombras do passado” (ibid., p. 159). No entanto, ela questiona: que serventia poderia ter o 

mundo dos mortos (elemento essencial em Fausto) “no relato de um burguês carioca 

comprometido - segundo não se cansa de reiterar na narrativa - com o relato verdadeiro dos 

fatos?” (ibid., p. 169). Sobre isso, a autora conclui que “o narrador machadiano interpela, 

como se a vida dos fantasmas de seu passado dependesse de sua vontade, como se ele fosse 

vítima indefesa de sua aproximação” (ibidem). No entanto, também acrescenta que dentro do 

texto citado por Dom Casmurro, há uma parte do qual ele omite, “mas que seria, talvez, a 

situação que impele ao gesto narrativo: ‘O que tenho no presente parece-me remoto/E o que 

desapareceu, realidade’” (ibidem).  

Quando Dom Casmurro está escrevendo o seu relato, tudo de sua vida já havia 

passado: esposa, filho, infância (“inocência”), sentido. É o que o próprio admite, embora 

diminuindo a importância da esposa e filho, no capítulo II (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p), 

quando diz: “Pois, senhor, não consegui recompor o que foi nem o que fui. Em tudo, se o 

rosto é egual, a physionomia é differente. Se só me faltassem os outros, vá; um homem 

consola-se mais ou menos das pessoas que perde; mas falto eu mesmo, e esta lacuna é tudo.”   

De fato, a narrativa em Dom Casmurro é assombrada pela insatisfação do narrador no 

momento em que vive e, no decorrer da obra, ele se esforça para convencer o leitor de que foi 

vítima nas mãos de sua esposa e melhor amigo. De certa forma, a escolha de recontar a sua 

vida desde sua infância ocorre senão para que o fim tenha o efeito (de convencimento 

racional e emocional) desejado por Casmurro: que outros sigam os seus argumentos até o 

sentenciamento de Capitu e Escobar, e que os sentenciem também. O início da história serve 

o fim. E o serve de tal forma que é possível dizer que o total entendimento do início se dá 

somente ao encontrar o fim. O próprio Dom Casmurro o admite no capítulo LXXII (ASSIS, 

[1899] 2017, online, s.p, grifo nosso), ao dizer que:  

 
Nem eu, nem tu, nem ella, nem qualquer outra pessoa desta historia poderia 
responder mais, tão certo é que o destino, como todos os dramaturgos, não annuncia 
as peripecias nem o desfecho. Elles chegam a seu tempo, até que o panno cae, 
apagam-se as luzes, e os espectadores vão dormir. Nesse genero ha porventura 
alguma cousa que reformar, e eu proporia, como ensaio, que as peças começassem 
pelo fim. 

 

34 



E, também, outra vez, de forma mais relacionada aos propósitos desta dissertação, no 

capítulo CXXXIII (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p), quando diz: “a vida é tão bella que a 

mesma ideia da morte precisa de vir primeiro a ella, antes de se ver cumprida”. Em nenhuma 

das duas citações, Dom Casmurro está referenciando a própria narrativa52. No entanto, dada a 

natureza astuciosa e sugestiva de ambos autores (Machado e Casmurro), é razoável se 

questionar: o que seria o início de Dom Casmurro se começássemos a partir do fim? 

A última morte presente na obra (isto é, o fim do fim), é a de Ezequiel, filho do casal, 

que Dom Casmurro suspeita não ser seu (o conflito principal de toda a obra). E, sobre essa 

morte, Petit (2005, p. 164) diz:  

 
Cumprida sua missão de testemunho e constatada a onipotência do pai instalado em 
sua glória, a vida do rapaz não tem mais razão de ser e mesmo que não viesse a ser 
a lepra, um dos flagelos bíblicos, que o extermina, o importante é que ele 
desapareça para sempre, a fim de não se tornar uma ameaça ao Pai, o Único, aquele 
que quer ser como Deus.  
 

A autora não cita ninguém menos que Dom Casmurro e seu desejo inesgotável por 

controle. É necessário, então, olhar para o início da obra como o início da história de um 

homem que quer ser Deus? Ademais, também sobre o fim do fim (o capítulo que narra a 

morte de Ezequiel), Marta de Senna destaca um “sacrilégio53” que Dom Casmurro comete 

com o texto bíblico, “recorrendo mais uma vez à tática de citar parcialmente, de deixar de 

dizer algo que, descoberto pelo leitor, subverte, ou completa, ou esclarece o sentido de que o 

narrador deixou no texto” (2000, p. 173). Trata-se do epitáfio dado a Ezequiel, onde se lê, no 

capítulo CXLVI: “Tu eras perfeito nos teus caminhos, desde o dia da tua creação” (ASSIS, 

[1899] 2017, online, s.p, grifo do autor). Como a autora destaca (2000), Dom Casmurro, 

ex-seminarista, que outrora citava trechos bíblicos com indicação de capítulo e versículo, 

agora omite ambos, assim como o último pedaço do trecho que, no texto de Senna, se 

encontra como: "Tu eras perfeito em teus caminhos, desde o dia da tua criação, até se 

descobrir em ti a iniqüidade" (ibid., p. 173) , e, na Vulgata, se lê: “Tu eras perfeito nos teus 

caminhos des do dia da tua creação, até que a iniquidade se achou em ti” (Ez, 28, 15).    

Dado o quão bem o restante da mensagem se encaixa com a visão de Dom Casmurro, 

“por que Dom Casmurro não transcreve o versículo inteiro?” questiona Senna (2000, p. 173), 

e ela mesmo responde (ibidem):  

 

53 Palavras da autora, encontrada na mesma página que o restante da citação. 

52 No entanto, estão associadas à peça de Otelo, elemento essencial para a narrativa de Dom 
Casmurro 

35 



[...] se não o faz, é porque isso seria demasiado óbvio, demasiado fácil. Como bruxo 
astucioso que se deleita na eterna surpresa do leitor ante a inesgotabilidade do que 
escreve, Machado de Assis cria esse narrador quase tão bruxuoso quanto ele, a 
propor-nos um desafio, a cada leitura, ainda ter embustes a desmascarar. 

 

As relações entre o livro Dom Casmurro e o livro de Ezequiel, na Bíblia, como afirma 

Proença (2011), vão além do estético, e, “ao contrário, dizem respeito à formulação de elos 

estruturais do livro, que tem por narrador um ex-seminarista” (p. 209). De fato, os símbolos 

presentes em ambos os textos são muitos, mas tendo determinado a estratégia de embuste de 

Dom Casmurro, aquela de deixar de dizer algo para desafiar o leitor e “subverter, ou 

completar, ou esclarecer” o sentido que o narrador deixou no texto, aliado à necessidade 

mencionada por Casmurro de que o fim se torne o início, de que a morte preceda a vida, e, 

sobretudo, sendo impulsionado pelo fato de que Dom Casmurro, astucioso e manipulador, é, 

ainda assim, apenas “quase tão bruxuoso” (DE SENNA, 2000, p. 173 grifo nosso) quanto 

Machado de Assis, seu criador, que igualmente “se deleita na eterna surpresa do leitor ante a 

inesgotabilidade do que escreve” (ibidem), incluindo a surpresa de seu próprio personagem 

que, sem saber, dava pistas sobre si mesmo que não desejaria revelar, torna-se imperativo 

trazer a atenção para a última morte, o fim do fim, e, tendo analisado o seu significado, subir 

o olhar para a análise desse fim, que, pela visão de Dom Casmurro, deveria ser o ínicio do 

peça e preceder a sua vida.  

Ao subir o olhar, é assim que o capítulo 28 (omitido e, por isso, revelado), do livro de 

Ezequiel, se inicia:   

 
FOI-ME dirigida a palavra do Senhor, a qual dizia: Filho do homem, dize ao 
principe de Tyro: Isto diz o Senhor Deos: Pelo motivo de que o teu coração se 
elevou, e tu disseste: Eu sou Deos, e estou assentado sobre a cadeira de Deos no 
meio do mar: sendo homem, e não Deos, e avaliaste o teu coração como o coração 
de hum Deos. Eis-ahi está que tu és mais sabio que Daniel: nenhum segredo ha 
oculto a ti. Tu te fizeste poderoso pela tua sabedoria, e pela tua prudencia: e 
ajuntaste ouro, e prata nos teus thesouros. Tu accrescentaste o teu poder pela 
extensão da tua sabedoria, e pela multiplicação do teu commercio: e o teu coração 
se elevou na tua fortaleza. Por cuja causa isto diz o Senhor Deos: Pelo motivo de 
que o teu coração se elevou, como se fosse o coração d'hum Deos: por isso eis-ahi 
vou eu a fazer vir sobre ti huns estrangeiros, os mais poderosos d'entre as gentes: e 
desembainharão as suas espadas contra a fermosura da tua sabedoria, e affearão a 
tua belleza. Elles te matarão, e te precipitarão do throno: e tu morrerás na perda dos 
que serão mortos no coração do mar. Acaso fallarás tu diante dos teus matadores, 
dizendo: Eu sou Deos: sendo tu hum homem sujeito ao poder dos que te matão, e 
não hum Deos? Tu morrerás da morte dos incircumcidados á mão de estrangeiros, 
porque eu sou o que fallei, diz o Senhor Deos.  

 

Proença (2011), ao tratar da simbologia da cidade de Tiro em Dom Casmurro, sugere 

que, na verdade, os temas estão vinculados a Escobar, por sua formosura, por seu comércio e, 

36 



obviamente, por sua morte. “Escobar era formoso, tinha no comércio a vocação e profissão e 

gostava do mar. Foi no mar que morreu, desafiando o perigo,” conclui o autor (p. 217), 

ligando Escobar não somente à cidade de Tiro, mas ao príncipe de Tiro, quando também cita 

o epitáfio de Ezequiel em relação a Escobar, no mesmo parágrafo. De fato, é possível traçar 

uma semelhança óbvia entre as características de Escobar e a cidade de Tiro. Petit (2005) 

também, em seu texto, afirma que “aqui, o mar é letal, pois o nadador será engolido pelas 

ondas desencadeadas, como foi a cidade de Tiro no livro de Ezequiel. Nos dois casos, a 

arrogância foi punida, e Deus se vinga do homem que quer ser Deus” (p. 161).   

No entanto, apesar de ser uma relação óbvia em uma primeira instância, a comparação 

se enfraquece ao melhor analisar o texto bíblico e é facilmente substituída pela interpretação 

de que o príncipe de Tiro (representante da cidade de Tiro) é o homem que verdadeiramente 

se portava e pensava como se fosse Deus, Dom Casmurro. As duas interpretações são 

enfraquecidas, principalmente, por aglutinarem como uma entidade só a cidade e o príncipe, 

representados por diferentes características e sentenciados por diferentes crimes. Afinal, 

apesar de Petit afirmar que “Deus tem ciúme de Tiro porque a cidade enriqueceu pelo 

comércio, e pela concorrência a sua supremacia,” o texto bíblico não dá margens para a 

dedução de que a cidade concorria contra Deus. John B. Taylor (1984, p. 172) é claro ao 

dizer:  

 
A falta de Tiro é que se alegra com a queda de Jerusalém congratulando-se por ter 
perdido um sério competidor comercial. A porta dos povos sugere que Jerusalém 
está em meio a numerosas rotas comerciais internacionais e assim era capaz de 
impor as suas taxas. Provavelmente, Tiro esperava assumir esse encargo para si 
mesma.  

 

Dentro do capítulo 26 do livro de Ezequiel (dirigido à cidade e, portanto, separado do 

capítulo 28, que é dirigido ao príncipe) elucida ainda mais as falhas de Tiro aos olhos do 

julgador divino (Ez, 26, 1-5):  

 
E ACONTECEO no anno undecimo, ao primeiro do mez, que me foi dirigida a 
palavra do Senhor, o qual dizia : Filho do homem, pelo motivo de que Tyro disse 
fallando de Jerusalem: He bem feito que forão quebradas as portas desta populosa 
cidade, os seus povos vierão a mim: eu me engrandecerei com o que ella perdeo, 
agora que ella está deserta. Por tanto isto diz o Senhor Deos: Eis-ahi vou eu contra 
ti, ó Tyro, e farei subir contra ti muitas nações, como o mar faz subir as suas ondas 
quando se incha. E ellas destruirão os muros de Tyro, e deitarão abaixo as suas 
torres: e lhe rasparei até o pó, e eu a tornarei como huma pedra muito liza. Ella virá 
a ser no meio do mar como hum enxugadouro das redes, porque eu sou o que fallei, 
diz o Senhor Deos: e ella será entregue por preza às nações.  

 

37 



A cidade de Tiro é, sim, mencionada por orgulhar-se por sua formosura, riquezas e 

sabedoria54, mas a menção de um coração que “concorre com Deus” ou, ao menos, crê ser 

verdadeiramente um Deus, aparece somente quando a mensagem passa a ser direcionada ao 

príncipe da cidade, e é justamente a primeira palavra que Deus dirige ao homem, senhor 

sobre seus súditos, representante do local que comanda.  

Dentro da mensagem direcionada ao príncipe de Tiro, é possível encontrar ambas as 

acusações: a de encher o próprio coração e acreditar ser Deus, assim como a violência e 

injustiça causada por sua ambição, como visto em “na multiplicação do teu commercio se 

enchêrão as tuas entranhas de iniquidade, e cahiste no peccado: e eu te lancei fóra do monte 

de Deos, e te exterminei, ó querubim protegente, do meio das pedras incendidas” (Ez, 28, 

16). Mas, dentro do falado à cidade de Tiro, não há menção de alguma competição com o 

divino. 

O que, por sua vez, não é o mesmo que dizer que não há menção do orgulho da 

cidade. No entanto, é importante ressaltar o ponto de partida de sua prepotência: seu príncipe. 

Como Taylor (1984, p. 176) explica:  

 
Abandona-se a metáfora neste poema e o príncipe de Tiro [...] é vigorosamente 
atacado por causa das suas reivindicações de deidade. Isso não significa, 
necessariamente, que Tiro acreditasse num reinado divino, pois a crítica não é tanto 
pessoal, mas é um sério ataque ao estado. Tiro considerava-se toda-poderosa, 
sobre-humana e virtualmente eterna.  

 

Ou seja, Tiro não se via divina, mas era uma cidade estruturada ao redor do próprio 

valor, que comemorava as mazelas de seus competidores comerciais por mais violentas que 

fossem. Dentro da narrativa, Tiro não é Deus, e não se crê Deus, mas se crê como um lar 

capaz de fabricar e abrigar um Deus, dominando os seus inimigos como se espera de uma 

figura divina e perdurando pelos séculos como seu habitante imortal. Quanto ao seu príncipe, 

no entanto, não há dúvidas do que acredita. Taylor (1984, p. 176, grifo do autor) afirma:  

 
O oráculo começa com a reivindicação do príncipe de Tiro que diz: Eu sou Deus. 
Esta reivindicação, que é a base da condenação, é esporadicamente repetida através 
do oráculo (2b, 6, 9). O príncipe, assim, não é um deus, mas homem (2, 9). Sua 
reivindicação de sabedoria, que não lhe é negada (3-5), levou seu coração, de modo 
estúpido, a se exaltar. Então terá seu fim encontrando a morte nas mãos dos 
estrangeiros, de maneira totalmente impossível para manter sua imagem de 
grandeza. Porque eu o falei, diz o Senhor Deus, e Deus tem sempre a palavra final.  

 

54 TAYLOR, 1984, p. 174 

38 



Desta maneira, Tiro, mais do que uma cidade que representa somente a Escobar, ecoa 

como o berço em que Bentinho nasceu. Afinal, em Ez, 28, 12-14, encontramos, direcionado 

ao príncipe de Tiro:  

 
E foi-me dirigida a palavra do Senhor, a qual dizia: Filho do homem, levanta hum 
grande pranto sobre o rei de Tyro: e dir-lhe-has: Isto diz o Senhor Deos: Tu eras o 
Sello da Semelhança, cheio de sabedoria, e perfeito na belleza, tu estiveste nas 
delicias do paraiso de Deos: o teu vestido estava ornado de toda a casta de pedras 
preciosas : o sardio, o topazio, e o jaspe, a chrysolitha, e a cornelina, e o berillo, a 
safira, e o carbunculo, e a esmeralda: o ouro, tudo foi empregado em realçar a tua 
fermosura: e os teus instrumentos forão preparados no dia, em que foste creado. Tu 
eras hum querubim, que estendia as suas azas, e protegia a arca, e o propiciatorio, e 
eu te puz sobre o monte santo de Deos, tu andaste no meio das pedras incendidas. 

 

“E eu te puz sobre o monte santo de Deos,” diz Ezequiel, acreditando proclamar as 

palavras vindas do Altíssimo de seu mundo, em relação ao homem que, dentro da narrativa, 

era jurado de morte por se enxergar divino. Apesar de “monte santo” possuir tom importante 

o suficiente para um falante do português médio que conheça a definição de dicionário da 

palavra santidade, é importante destrinchá-la dentro do livro ao qual pertence, olhando para o 

que as suas palavras incitam dentro de seu mundo discursivo. “Se não tivéssemos de lidar 

com nada mais do que isso,” Taylor (1984, p. 38) diz, sobre enxergar a mensagem do livro 

em seu nível mais superficial, “poderíamos resumir o ensino de Ezequiel em duas frases: 

Deus destruirá e, depois de 587 a.C., Deus restaurará e reconstruirá” (ibidem). No entanto, o 

autor continua (ibidem):  

 
Mas para relacionar isto com as necessidades dos homens e das nações hoje, 
conforme é a tarefa da exposição bíblica, devemos olhar abaixo da superfície, nos 
princípios subjacentes da natureza de Deus e dos Seus tratos com os homens, que o 
profeta reconheceu e aplicou, à sua maneira, às situações dos seus próprios tempos.  

 

A tarefa de Ezequiel, principalmente por pertencer ao seu tempo, não era fácil. O 

profeta, Taylor (1984, p. 38) diz, “era essencialmente um intérprete, aplicando o que sabia da 

natureza e das leis de Deus às condições sociais, políticas e religiosas dos seus dias”, o que 

continha riscos singulares dentro da esfera em que vivia. É necessário ressaltar que, na época 

narrativa de Ezequiel, a personalidade do Deus bíblico (isto é, seus atributos: o que 

considerava bom ou não, sagrado ou não) não havia se revelado com a extensão e intensidade 

de agora, após a completude do seu livro sagrado (de certa maneira, a jornada que viveu com 

o seu povo) e de sua disseminação através da esfera ocidental dada a dominação do 

cristianismo. Nas palavras de Taylor (1984, p. 38), isso significa que, “acima de tudo, tendo 

39 



poucos precedentes como base, e nenhuma Bíblia atrás da qual pudesse esconder-se, tinha de 

ter dupla certeza de que as palavras que falava não eram dele, mas, sim, d’Aquele que o 

enviara”. E, por acreditar que não eram suas palavras, mas de seu Deus, sobre o profeta 

Ezequiel, Taylor (ibidem) ressalta:  

 
Tinha de pesar os fatos e tirar as conclusões certas. Tinha de falar com destemor, 
sabendo que muito provavelmente sofreria oposição ou seria mal entendido. Tinha 
de falar alto, e de modo memorável, porque seus problemas de comunicação eram 
muito maiores do que os nossos hoje. [...] E tinha de fazer tudo isto no 
meio-ambiente das palavras doutros homens que professavam ser profetas, mas 
cujos oráculos eram uma ladainha sem a autoridade derivada de terem 
experimentado a palavra de Deus dentro de si mesmos. 

 

É possível concluir, com base no que foi apresentado, que as palavras presentes em 

Ezequiel foram enunciadas com cuidado. E, dado que a língua é e “[...] sempre será uma 

forma específica de ação e cognição situada” (MARCUSCHI, 2007, p. 38, grifo do autor), o 

que deve ser tratado com cuidado dentro do universo divino, para Ezequiel, estaria baseado 

em suas próprias experiências com o Deus que pensava representar e o mundo no qual os dois 

estavam situados. “E com isso,” Marcuschi (2007, p. 40) diria, “entramos na questão da 

explicitude”. Explicitude que, para Marcuschi (ibidem), “é oferecer uma formulação 

discursiva de tal modo que contenha em si as condições de interpretabilidade adequada ou 

pretendida”. Para Taylor (1984), o que demarca um tema (isto é, o que o torna explícito) 

como central dentro do livro de Ezequiel é sua constante repetição, e ele comenta sobre cinco 

destes. Entre eles, sobre o que ele chama de “A Transcendência de Deus”, diz (p. 38-39):  

 
Toda profecia começa com o caráter do Deus que a inspira. No caso de Ezequiel, 
que foi criado nos círculos sacerdotais em Jerusalém, é inevitável que o aspecto de 
Deus que ele sentia mais profundamente era Sua santidade. Esta não era uma 
qualidade moral, embora pudesse mostrar-se em ações morais, e fazia assim mesmo 
(cf. Is 5 : 16b). Era uma palavra que expressava relacionamento. O significado da 
raiz de qõdes (“santidade”) é “estar separado”, e assim, ser desligado doutros 
relacionamentos e usos comuns para cumprir uma função peculiar, uma que 
pertence a Deus, o Santo. O Deus de Israel não possuía, simplesmente, esta 
qualidade; Ele era esta qualidade. Tudo quanto tinha ligação com Ele derivava dEle 
a santidade. Podia, portanto, haver um lugar santo onde Ele era adorado, pessoas 
santas que agiam como Seus ministros, vestes santas que usavam e equipamentos 
santos que empregavam. Seu nome também era santo, Seu povo Israel era santo (até 
quando estava vivendo na injustiça), e o lugar onde fez Sua habitação era Seu santo 
monte. A visão do Senhor montado no Seu carro-trono (1-3) tipificava este senso de 
transcendência e de majestade. Era indizivelmente esplêndido, misteriosamente 
intrincado, sobre-humano e sobrenatural, infinitamente móvel mas nunca preso à 
terra, onividente e onisciente. É assim que Deus Se revelou a Ezequiel, não por 
proposições acerca do Seu caráter mas, sim, no encontro pessoal. [...] O homem de 
Deus sai da Sua presença indelevelmente marcado com a glória do seu Senhor. 

 

40 



O “monte santo” no qual Deus colocou o príncipe de Tiro, desta maneira, não é 

apenas um lugar, e não é um engrandecimento à personalidade (ou características, bens e 

atributos) do homem ao qual ele presenteou com essa posição. É a representação da escolha 

divina. É o que o Deus bíblico faz quando separa alguém para si, para que se relacionem. 

Para que o Deus bíblico se torne o seu Deus e, desta maneira, “o homem de Deus saia da Sua 

presença indelevelmente marcado com a glória do seu Senhor” (ibidem) 

Com Caldwell (2002) destaca, é importante ressaltar: não é somente o profeta 

Ezequiel que tomava o cuidado de medir o que falava (e, assim, o que era nomeado). “É 

Santiago quem escreve sua estória, mas os nomes dos personagens - com exceção de 

Ezequiel - foram conferidos pelo autor real. Eles representam o elemento do romance que 

pode, com absoluta certeza, ser posto na conta de Machado, e Machado de Assis não nomeia 

seus personagens ao acaso,” a autora afirma (p. 55), nos possibilitando relacionar o fato de 

que, no livro de Ezequiel, há a glória de Deus e, em Dom Casmurro, há Dona Glória, mãe de 

bentinho. Seu berço.  

 

3.1) A GLÓRIA 

 

“Para a sua família e dependentes, ela é uma santa,” começa Helen Caldwell (2002, p. 

64), sobre a mãe de Bentinho, e continua (ibidem):  

 
Para José Dias, ela é “Santíssima”, o epíteto da Virgem Maria. Seu nome, “Maria da 
Glória”, é o nome da Virgem, alusivo a sua graça e títulos. O substantivo comum 
“glória” é o termo utilizado para designar a refulgência depreendida das figuras de 
Deus, do Espírito Santo, de Cristo e Maria nas pinturas. Não obstante, o nome de 
Deus é constante nos lábios de Dona Glória, mas… e quanto aos atos pios? 

 

De fato, é essencial, ao ler Dom Casmurro, se questionar: e quanto aos atos pios? Seu 

nome, seu papel dentro da família e a maneira como Bentinho quer apresentá-la dentro da 

narrativa propõem uma óbvia conexão com o divino (e, por consequência, com o texto 

bíblico). Afinal, como a cidade de Tiro, Dona Glória tem sucesso em seu comércio 

(CALDWELL, 2002, p. 64):  

 
Ela não somente dirige seu corpo de escravos, como também dirige sua família e 
outros dependentes com a mesma sutileza. Mas a sua capacidade nos negócios não 
se resume aos escravos: ela investe ainda em papéis e bens imobiliários, empresta 
dinheiro a Escobar, mas com um pé atrás; mantém José Dias satisfeito com alguns 
tostões; tem uma parenta como companhia - não é preciso pagá-la, pressupõe-se. 

 

41 



E, como a cidade de Tiro, coloca seu tesouro sobre todas as outras coisas, temendo 

mais por sua própria riqueza (o que, neste caso, também pode ser interpretado como sua 

riqueza imaterial, como nome, família e filho) do que se compadecendo com o que era santo. 

É o que Caldwell afirma (2002, p. 64, grifo nosso): 

 
Vimos que sua fé religiosa não interfere em sua usura. Nem o amor ao filho a 
impede de obrigá-lo à vida de seminarista contra a vontade, por temer, como ela 
própria diz, que Deus a castigue se quebrar o juramento. Mais tarde, quando passa a 
se identificar com Capitu e a desejar entregá-la a Bento, como se fosse um pedaço 
de si mesma, ela, por meio de um estratagema casuístico, não dá a Deus a 
prometida recompensa. Maria da Glória Fernandes, como a imagem de madeira e 
vestes de seda de Nossa Senhora da Glória da igreja vizinha, é, por fora, uma dama 
cristã brasileira boa e rica, mas, por dentro, dura feito um pau, um osso duro de roer. 

 

No entanto, reiterando o que Taylor (1984) afirma, não é possível que somente Dona 

Glória seja a cidade do príncipe. Afinal, “a crítica não é tanto pessoal, mas é um sério ataque 

ao estado” (TAYLOR, 1984, 176). E, como na cidade de Tiro, o Estado brasileiro do século 

XIX é manchado pela riqueza acumulada por meio do que é vil. Como Tiro, que celebrou a 

queda de Jerusalém por antecipar os ganhos monetários que teria, o Estado brasileiro 

mantinha como sistema a venda (seja por vias externas ou internas, de maneira a burlar 

eventuais limitações jurídicas que aparecessem) de seres humanos, celebrando a tortura e 

matança causada em nome do lucro. Como Silva Junior e Lima (2019, p. 235) elucidam:  

 
Machado deixa muitas pistas dessa sociedade brasileira, mas sem fazer disso uma 
alegoria política ou literatura engajada e ufanista. As peculiaridades de trajetórias 
vitais (nascimento, infância, cotidiano, velhice e morte) de diversas personagens 
desvendam questões políticas e econômicas. Seu panorama é amplo porque 
documenta a realidade mundana por uma plataforma de observação em que o 
folhetinesco fixa elementos do Brasil do século XIX e da cultura brasileira sem a 
pretensão de fundar uma imagem perfeita da nossa realidade. O Machado artista (e 
não o jornalista ou o político) forjava um sistema alheio e próprio que incidia sobre 
vertentes movediças nacionais e universais. 

 

Dona Glória, desta forma, é, também, símbolo de seu tempo. Mas não somente isso, e 

isso tampouco a absolve. Ela certamente não possui poder para impedir ou afetar de maneira 

significativa a cultura escravista no qual se vê inserida, mas seu papel dentro de Dom 

Casmurro é o mesmo da cidade em relação ao príncipe: permitiam a sua magnitude 

imaginada. Não é só Dona Glória que compõe a cidade de Tiro dentro de Dom Casmurro, 

mas possui papel especial. A sua santidade percebida por Bentinho o estimula a crer que sua 

família é, verdadeiramente, divina e ele, verdadeiramente, Deus. É o que Caldwell (2002, p. 

51-52, grifo da autora) ilumina, quando diz:  

42 



 
Todavia, o problema de Santiago não se resume a uma forte ligação com a mãe. 
Poderíamos levar em conta a natureza de sua mãe - pelo menos aos olhos de 
Bentinho. Trata-se de uma “santa”, tão inocente quanto Eva antes da queda. Deus 
enviou-lhe um filho, que ela devia devolver-lhe em cumprimento de um acordo 
primordial. Se alguém duvida de que Machado seja capaz de inserir no 
subconsciente deste garoto sensível a crença de que ele era filho de Deus pela 
Virgem Maria, basta-nos recordar Santos, o banqueiro de sucesso, porém 
cabeça-dura, de Esaú e Jacó, que acredita conscientemente ser pai de dois apóstolos 
reencarnados. O jovem Santiago tem todas as razões para acreditar haver algo de 
especial com ele e sua mãe.  
 
 

Apesar de, por certo olhar, a admiração de um filho por uma mãe poder ser 

considerada inocente e até mesmo amável, acreditar ser o filho de Deus por ser impactado 

pela santidade que via em sua mãe, no entanto, não era o suficiente para Bentinho. Como 

ex-sacerdotisa, tinha conhecimento das qualidades esperadas de uma figura de alta influência 

dentro do cristianismo (que era o seu eventual destino prometido). Dentre elas, a mansidão, a 

gentileza e, sobretudo, o respeito à figura do Senhor, o Altíssimo. Mas Santiago, de fato, não 

o respeitava e, às vezes, o odiava. Tampouco pensava em sua mãe como figura benéfica em 

todos os momentos, desejando até mesmo, em certo ponto, que ela morresse, como elucida 

Caldwell (2002, p. 53, grifo da autora): 

 
Embora Santiago ame a sua mãe, há momentos em que ele a odeia - por sua 
devoção a Deus-Pai, sua disposição de sacrificá-lo a Deus. Ele chega a desejar sua 
morte; planejar feri-la contando-lhe em detalhes todo o seu amor por Capitu, bem 
como seus namoricos; sente um prazer estranho em enganá-la com Capitu - ela e 
sua família de bajuladores santarrões. Da mesma forma, ele ama o Deus-Pai 
indulgente, de quem espera todas as dádivas como de direito a um filho, avidamente 
disposto a ser um Seu padre adorado; mas às vezes ele o odeia também, é 
irreverente e blasfemo, escarnece Seus servos, tenta enganá-lo ardilosamente. Ele 
inveja não só a devoção de sua mãe a Deus como também a de Capitu. Em relação a 
seu pai putativo, Pedro Santiago de Albuquerque, ele demonstra pouca emoção; ele 
é, na maior parte, apenas uma espécie de santo em um altar, um busto que dá lustro 
à sua divina família. 

 

A inconsistente relação de admiração que Bentinho sente por sua mãe pode ser 

explicada porque não está baseada, verdadeiramente, em princípios cristãos. Ao menos, não 

nos que eram ignorados pela sociedade privilegiada de sua época. Sua admiração estava 

baseada no quão bem a sua mãe se encaixava nas noções de ética prevalentes em seu mundo, 

e estas mesmas noções estavam ligadas ao sistema escravista que os rodeava. Afinal, a 

inclusão de aspectos políticos do Brasil em que vivia em suas obras, para Machado, era 

extremamente comum55. E, sobre isso, John Gledson (2005, p. 11, grifo do autor) diz:  

55 E, para Gledson (2005, p. 11), essencial, como explica: “Schwarz demonstra, pois, com êxito, que o elo entre 
a ficção de Machado e a sociedade em que viveu não é secundário e sim absolutamente fundamental.” 

43 



 
A análise de [Roberto] Schwarz mostra os perigos de ignorar a presença da 
tradicional família brasileira e seu lugar fundamental na sociedade. Mesmo nos 
romances posteriores, como Dom Casmurro, em que a cidade surge como um ser 
mais complexo, e se multiplicam as profissões a abrir caminho para que uma classe 
intermediária adquira alguma independência de fato (as duas classes de personagens 
mais comuns a aparecer nos romances são os funcionários públicos e os homens de 
negócios), persistem as estruturas básicas, atenuadas ou disfarçadas, mas ainda 
poderosas.  

 

E, por isso, não importava que ela estivesse (ou acreditasse estar) servindo a Deus (a 

quem ele também deveria servir) quando o aborrecia, porque ele a julgava não pelas lentes de 

um servo de Deus, mas de um participante da estrutura familiar estabelecida em seu século. 

Estrutura da qual, como Petit (2005, p. 142) elucida, ele é a estrela, tanto por aspectos sociais 

públicos, quanto pela construção simbólica de sua divindade presente em sua realidade: 

 
Em primeiro lugar, os nomes dos personagens: Bento, “o ungido”, e Glória, “a 
glória” - aos quais o sobrenome Santiago não faz senão acrescentar a santificação -, 
nomeiam os pilares deste universo, sob todos os aspectos, sacralizado. As 
edificações do mosteiro de São Bento e da igreja do Outeiro da Glória, ambas 
colocadas sobre um promontório que domina a baía do Rio de Janeiro, duplicam 
esta supremacia da religião, aqui abrangendo a cidade. Eleito por Deus, tanto por 
seu nome como pelo destino, escolhido para ele (“Para viagem da existência, [...] irá 
ungido com os santos óleos da teologia…” (p. 872), lhe repetirá sem parar José 
Dias), Bento fica marcado desde sua infância pela consciência de pertencer a uma 
elite, eleito por Deus para dirigir os homens. Senhor de escravos, alugados por sua 
mãe ou empregados para os serviços domésticos, ele sabe que vai herdá-los, como 
também sabe que será o futuro herdeiro da casa em que mora e dos inúmeros 
imóveis que a mãe possui na cidade. Desde sua infância, ele ouve os superlativos 
com os quais José Dias incensa sua família e sabe que o agregado se dedica, de 
corpo e alma, a um sistema ao qual tudo deve.  

 

Desta maneira, a cidade do qual Bentinho é príncipe, de maneira ampla, é o sistema. 

O sistema que exalta o comércio de sua mãe (e, por consequência, a si mesmo); o sistema que 

o eleva a uma posição mais próxima de Deus, por meio da sua experiência com o clero 

católico (poderosa instituição em seu país); o sistema que o embebe com ideias de pureza, 

distinção e de uma distorcida santidade. Sobretudo, um sistema que define o seu futuro: um 

futuro próspero, rico, detentor de humanos como se fossem objetos, e de imóveis que nunca 

sairão da sua linha familiar. Um futuro que lhe promete estar rodeado de homens que, assim 

como José Dias, lhe devem devoção eterna, porque lhes haverá salvado a vida.  

O sistema, no final do livro, permanece. No entanto, Dom Casmurro não mais o 

reconhece. Ou, ao contrário, não é reconhecido por ele. Sua casa, que uma vez abrigou a sua 

mãe, os seus servos, a sua divindade e, sobretudo, as promessas que recebia sobre o futuro, o 

abandona. Afinal, a monarquia na narrativa bíblica tampouco foi exterminada quando a 

44 



cidade de Tiro encontrou seu fim. A cidade de Tiro é a cidade do príncipe de Tiro. E o 

sistema, aqui, é aquele relacionado a Santiago. Não importa que existam outras cidades, ou 

outros príncipes. O que afeta Bentinho é a sua própria realeza, mas a profecia é clara ao dizer 

(Ez, 26, 19-21):  

 
Porque isto diz o Senhor Deos: Quando eu te tiver reduzido a huma cidade deserta, 
como as cidades, que não são habitadas, e quando tiver feito vir sobre ti hum 
abysmo, e te tiver coberto hum diluvio d'aguas: e quando te tiver precipitado com 
aquelles, que descem ao lago, para te ajuntar á multidão dos mortos eternos, e te 
tiver collocado no fundo da terra com os que são levados ao lago, para ficares 
sempre deshabitada, como as solidões antigas: quando eu já tiver estabelecido a 
minha gloria na terra dos viventes, eu te reduzirei a nada, e tu mais não existirás, e 
ainda que te busquem, não te acharão mais para sempre, diz o Senhor Deos. 

 

E, no momento em que escreve o livro, a cidade de Bentinho já não existe mais. 

Sendo Dom Casmurro, já está com certa idade, mas não possui o que lhe foi prometido. Não 

é padre e, portanto, não pode se orgulhar de sua proximidade com o Senhor, mas tampouco é 

marido ou pai, já que, em sua cabeça, foi traído. Não há descendência para que deixe seus 

imóveis, nem herdeiros para que seu império permaneça até os fins dos tempos, como os 

quatro (a casa de Santiago, Santiago, a cidade de Tiro e o príncipe de Tiro) se convenceram 

de que ia acontecer. Sua mãe já havia morrido, assim como seu mais fiel súdito, José Dias. 

Assim, o texto bíblico, não por coincidência, ecoa nas palavras de Dom Casmurro, quando 

explica o porquê a reconstrução de sua casa passada em um outro local após a morte de sua 

Glória, no capítulo CXLIV. Uma Pergunta Tardia (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p), que, 

aqui, é apresentado em sua íntegra:  

 

Assim chorem por mim todos os olhos de amigos e amigas que deixo neste mundo, 
mas não é provavel. Tenho-me feito esquecer. Móro longe e saio pouco. Não é que 
haja effectivamente ligado as duas pontas da vida. Esta casa do Engenho Novo, 
comquanto reproduza a de Matacavallos, apenas me lembra aquella, e mais por 
effeito de comparação e de reflexão que de sentimento. Já disse isto mesmo. 

Hão de perguntar-me por que razão, tendo a propria casa velha, na mesma rua 
antiga, não impedi que a demolissem e vim reproduzil-a nesta. A pergunta devia ser 
feita a principio, mas aqui vae a resposta. A razão é que, logo que minha mãe 
morreu, querendo ir para lá, fiz primeiro uma longa visita de inspecção por alguns 
dias, e toda a casa me desconheceu. No quintal a aroeira e a pitangueira, o poço, a 
caçamba velha e o lavadouro, nada sabia de mim. A casuarina era a mesma que eu 
deixara ao fundo, mas o tronco, em vez de recto, como outr'ora, tinha agora um ar 
de ponto de interrogação; naturalmente pasmava do intruso. Corri os olhos pelo ar, 
buscando algum pensamento que alli deixasse, e não achei nenhum. Ao contrario, a 
ramagem começou a sussurrar alguma cousa que não entendi logo, e parece que era 
a cantiga das manhãs novas. Ao pé dessa musica sonora e jovial, ouvi tambem o 
grunhir dos porcos, especie de troça concentrada e philosophica. 

45 



Tudo me era extranho e adverso. Deixei que demolissem a casa, e, mais tarde, 
quando vim para o Engenho Novo, lembrou-me fazer esta reproducção por 
explicações que dei ao architecto segundo contei em tempo. 

 

No entanto, a maneira conclusiva com que Dom Casmurro descreve o motivo de 

escrever o livro faz surgir a questão: na inundação da cidade, teria o príncipe também 

morrido? De acordo com Caldwell, sim. Ao menos uma parte dele. Sobre a casa, que ela 

afirma ser um símbolo para a alma, a autora faz uma pergunta: “quem destruiu essa casa?” 

(CALDWELL, 2002, 128). E continua (ibidem): 

 
No capítulo CXLIV, ele diz: “Hão de perguntar-me por que razão, tendo a própria 
casa velha, na mesma rua antiga, não impedi que a demolissem e vim reproduzi-la 
nesta”. Sua resposta é esta: depois da morte de sua mãe, ele voltou para a casa, mas 
“toda a casa me desconheceu”; isto é, Bento desconheceu Dom Casmurro - Dr. 
Jekyll repudiou Mr. Hyde. “Tudo me era estranho e adverso,” diz ele, “deixei que 
demolissem a casa”. Em outras palavras, Hyde dá os golpes finais em Jekyll; 
Casmurro conclui o assassínio de Bento.  

 

“Ele tenta fazer a ressurreição de sua alma,” a autora continua, “recuperar o que 

possuía de ‘Bento’” (2002, p. 129). Mas, o príncipe da cidade de Tiro, assim como sua 

cidade, é procurado, mas não encontrado. “Todos os que te virem entre as nações, ficarão 

espantados de ti: tu foste anniquilado, e não tornarás mais a ser,” disse o Senhor através de 

Ezequiel (Ez, 28, 19), falando com seu príncipe, que uma vez habitou seu monte santo. 

Contudo, não há para onde fugir. Afinal, o fim do fim é este: “Tu eras perfeito nos teus 

caminhos des do dia da tua creação, até que a iniquidade se achou em ti” (Ez, 28, 15). 

 

3.2) O MAR 

 

Sobre a morte do príncipe, o texto bíblico menciona três maneiras: pelas mãos de 

estrangeiros (a mais mencionada e repetida), pelo fogo (citada uma vez, de forma rasa) e pelo 

mar (também citada uma vez). Dentre os três, os mais explicitamente mencionados em Dom 

Casmurro são os estrangeiros e o mar. O mar, mais do que os estrangeiros. Isto é, ao menos, 

explicitamente mencionados como ameaça. Afinal, não é o narrador, Dom Casmurro, que 

destaca56 (ao menos, conscientemente) a posição socialmente inferior de Capitu ou, 

principalmente, a de José Dias dentro de sua família e do sistema escravista em que estão 

inseridos como algo que o confunde. Se o chama de agregado, é porque o é. Para Dom 

56 Afinal, sobre a natureza das relações sociais de seu século, de acordo com Gledson, “o próprio Bento não a 
compreende e, assim, não pode descrevê-la de modo direto” (2005, p. 10) 

46 



Casmurro, é uma condição natural. Mesmo considerá-lo inferior, ou ser servido por ele, são 

condições naturais. No entanto, as relações de poder dentro do tema são amplamente tratadas 

em estudos sobre o livro, dada a sua importância. Como John Gledson (2005, p. 11) afirma, 

sobre a agregada se apaixonar pelo herdeiro da família:  

 
As tensões inerentes a essa situação permitem a Machado explorar a verdadeira 
atuação do poder em um limite crucial: o ponto em que a família (no sentido das 
relações consanguíneas) se impõe sobre os que de fato não lhe pertencem, embora, 
de certa maneira, possam ter sido adotados em seu seio. Nesse processo, ela testa os 
limites do paternalismo, que era a justificativa oficial, não só para o controle 
oligárquico, mas para a própria existência da escravidão. 

 

Ou seja, apesar de não ser um aspecto que chamasse a atenção do narrador Dom 

Casmurro de modo que causasse medo ou incômodo, era um tema importante para o narrador 

Machado de Assis. E também é possível traçar de que maneira os estrangeiros matam o 

príncipe, como Petit (2005, p. 143) o faz, falando do personagem que tem um capítulo para si 

cujo título é “O Aggregado”: 

 
José Dias corresponde perfeitamente a essa definição do estranho que conseguiu se 
iniciar no culto doméstico, a ponto de se tornar indispensável e de integrar, sem 
deixar de manter seu status de inferior moldável e submisso, o primeiro círculo da 
família patriarcal. Com a morte do pai, que era deputado no Rio e ali foi sepultado, 
Dona Glória se viu obrigada a ficar perto do túmulo do marido, reconstituindo na 
rua de Mata-Cavalos o círculo original ao redor do lar único e do túmulo comum. 
Naturalmente, ela conservou junto de si o estranho que fora integrado ao clã 
agnatício matriarcal. José Dias representa, portanto, uma personagem essencial, 
ligação entre o clã patriarcal do passado e o clã matriarcal do presente. Seu estatuto 
deve, logicamente, se reproduzir na sequência da linhagem dos Santiago, dito de 
outro modo, quando Bento, herdeiro agnatício direto do clã, assumir a liderança. 

 

Além de ser um elo entre o “presente ‘glorificado’ e de um futuro ‘glorificável’” 

(PETIT, 2005, p. 144), a autora também afirma que são os seus superlativos que estruturam a 

ideia de poder sagrado existente no livro. Pensando também em sua própria posição 

agradável (se comparado  com os  outros possíveis rumos que sua vida podia ter tomado), 

José Dias se via e atuava como um guardião, designando a si o dever de julgar o que era ou 

não sagrado o suficiente para adentrar o círculo da família. “O risco de cognação - parentesco 

instituído por uma aliança externa ao clã - abala o edifício da perpetuação de uma só e mesma 

linhagem santificada e idolatrada por José Dias”, ela explica (ibid., 145). Dessa forma, assim 

como Dona Glória, que inspira, José Dias incentiva e proclama a divindade de Bentinho, 

caminhando com ele para a arrogante conclusão de que o menino é divino, o que, dentro do 

texto bíblico, foi o que causou a sua punição diante dos olhos de Deus. Sendo assim, é fácil 

47 



entender como o príncipe, Dom Casmurro, morreu nas mãos de um estrangeiro: ele o trouxe 

até a conclusão de que era Deus, o que causou seu fim5758.  

No entanto, uma pergunta permanece. E quanto a Bento, a quem Dom Casmurro 

buscava, e que também era Santiago (o homem), mas que já estava morto quando sua cidade 

foi inundada? A causa de sua morte teria sido por afogamento? O seu assassino teriam sido as 

águas? Teria sido o mar?  

Sobre a maneira pela qual o mar afeta o príncipe, o texto bíblico diz duas coisas. A 

primeira, quando Deus justifica a condenação do príncipe, porque ele, com arrogância, diz: 

“Eu sou Deos, e estou assentado sobre a cadeira de Deos no meio do mar59” (Ez, 28, 2). A 

segunda, quando descreve como a água o mata. Sobre essa descrição, é relevante trazer 

atenção para a forma como diferentes versões60 do texto bíblico transcrevem o versículo 8, do 

capítulo 28 do livro de Ezequiel. Na versão Almeida Fiel e Corrigida, está escrito: “Eles te 

farão descer à cova e morrerás da morte dos traspassados no meio dos mares”. Na versão 

Nova Tradução na Linguagem de Hoje, está escrito: “Eles o matarão e o mandarão para um 

túmulo de água”. Na versão Bíblia de Jerusalém, está escrito: “Far-te-ão descer à cova e 

morrerás de morte violenta no coração dos mares”. No entanto, na Vulgata de Antonio 

Pereira De Figueiredo, de 1866, a que Machado de Assis comprovadamente possuía, é 

possível se ler: “Elles te matarão, e te precipitarão do throno: e tu morrerás na perda dos que 

serão mortos no coração do mar”. 

Ao contrário do que é possível extrair das outras versões, amplamente conhecidas e 

lidas no Brasil, dentro da Vulgata de Antonio Pereira de Figueiredo, o príncipe não morre por 

conta do mar. Na verdade, é possível inferir que a perda daqueles que de fato morrem no mar 

é o que, sim, causa a sua morte. Dessa maneira, ele não morre pelo excesso, mas pela falta. E 

é essa falta que o assassina. A pergunta se torna, então, a quem o mar mata? E como a falta 

mata a Bentinho? O que, por sua vez, é o mesmo que perguntar: de que maneira foi Bentinho 

destruído? 

 

60 Escolhidas, aqui, por 1) tradição; 2) ser a mais popular em idades mais novas, 3) sua literariedade, nesta 
ordem. No entanto, são trazidas à tona apenas para ênfase de um aspecto da Vulgata que Machado possuía, e não 
como objeto de estudo desta dissertação no âmbito de suas traduções. 

59 Algo que remete a Petit e sua fala sobre “as edificações do mosteiro de São Bento e da igreja do Outeiro da 
Glória, ambas colocadas sobre um promontório que domina a baía do Rio de Janeiro.” 

58 O óbvio fato de que Capitu também é estrangeira será tratado mais adiante nesta mesma dissertação. 

57 Ainda há muito o que falar sobre José Dias e sua posição como estrangeiro e seu papel na estrutura de Dom 
Casmurro, mesmo em relação ao livro de Ezequiel em específico, mas não é possível fazê-lo nesta dissertação 
sem que o seu objetivo se desvie. A passagem sobre o fogo no texto bíblico não é tratada aqui pelo mesmo 
motivo. 

48 



3.2.1) O MAR É MORTE 

 

A presença do mar no texto de Dom Casmurro não é um segredo. Muito pelo 

contrário, é um símbolo que permeia e invade o texto de forma tanto literal (como o elemento 

da natureza, descrito como paisagem inúmeras vezes) quanto de maneira lúdica (como, por 

exemplo, quando serve a Bentinho como elemento de alguma metáfora). A própria Caldwell 

(2002, p. 145, grifo da autora) o destaca como um símbolo em destaque dentro da narrativa, 

dizendo:  

 
Quando Bento, nas instruções de Capitu, tenta conquistar José Dias para o plano 
deles, ele contempla o mar. A primeira briga, assim como as últimas, são 
comparadas às tempestades marinhas. Os recém-casados vão morar no mar (praia 
da Glória) e passam as noites contemplando céu e mar. Santiago tem ciúme de 
Capitu contemplando o mar. Após o nascimento de Ezequiel, Escobar e Santiago 
vão caminhar na praia ou no Passeio Público (de onde se pode ver o mar). Escobar 
muda-se para uma casa perto do mar e os dois casais passam as noites na casa de 
Santiago ou na de Escobar “contemplando o mar”. [...] Escobar tinha pulmões e 
braços fortes para nadar no mar, mas vai longe demais e nele se afoga - e esse mar é 
identificado com os olhos de Capitu.  

 

Por meio desse trecho, é possível notar que grande parte da participação do mar 

dentro do texto de Dom Casmurro se dá enquanto cenário, possibilitando até mesmo a 

interpretação superficial de que sua inclusão acontece por conta dos locais em que o enredo 

da trama se passa (de que a sua descrição e inclusão seja, por conta disso, inevitável e, dessa 

maneira, desintencional). No entanto, como Salomão (2021, p. 81-82) pontua:  

 
A obra machadiana é pontilhada por marcas de leitura que sugerem a imagem do 
palimpsesto em que as filigranas contam, não devendo ser consideradas apenas 
como ornamento do estilo, como durante muito tempo ocorreu e ainda ocorre com a 
natureza e a topografia, elementos desconsiderados como sistema de sentido na obra 
do autor carioca. Quando Machado escreveu o Dom Casmurro já realizara uma 
sólida leitura dos clássicos gregos e latinos (Heráclito, Ovídio), de Spinoza, 
Shakespeare, Dante, Leopardi, de Montaigne e Pascal, de Schopenhauer, enfim. 
Todos autores aqui citados porque é com eles que Machado dialoga mais de perto 
no Dom Casmurro sobre o tema do tempo, da memória e da água, de certo modo 
entrelaçados no romance. 

 

Descartar a influência de um elemento literário por ser cenário, dentro da Poética 

Cognitiva, é tratá-lo com fundo (ground), em vez de tratá-lo como figura (figure). Tanto a 

noção de fundo quanto a noção de figura foram observadas, inicialmente, por psicólogos 

gestalt no começo do século XX, em busca de analisar as impressões de um ambiente na 

mente do ser humano. Como Stockwell (2002, p. 15, tradução nossa) explica:  

49 



 
Se não tivéssemos a facilidade de criar uma diferença entre figura e fundo, então só 
seríamos capazes de perceber um campo "plano" de formas e cores interligadas em 
nosso ambiente. No entanto, vemos, ouvimos e nos movemos em três dimensões 
estéreo, e assim a capacidade cognitiva de determinar o que são figura e fundo é 
clara e literalmente uma incorporação dessa condição humana. Além disso, uma vez 
que figura e fundo são diferenciados com base em traços ou características que 
percebemos nos objetos em vista, nossa orientação no mundo depende 
fundamentalmente de nossa capacidade de perceber estilo e diferenças estilísticas 
em objetos. Figura e fundo são, portanto, características básicas da análise estilística 
literária também.61  

 

Dito de maneira simples, determinar o que é fundo e o que é figura depende do que 

atrai a atenção dos olhos humanos e, dentro da literatura, isso é relacionado à protuberância 

(prominence) de um elemento em relação ao outro. A atenção humana, como Stockwell 

explica, não é constante. Ao contrário, ela é marcada por se desviar a todo momento, o que 

inclui a atenção que os elementos de uma narrativa atraem. A maneira como elementos 

atraem atenção em relação aos outros presentes na cena (ou seja, sua protuberância em 

relação aos outros) é o que geralmente determina o que é tratado como fundo e o que é 

tratado como figura. Nas palavras de Stockwell (2002, p. 18, tradução nossa, grifo do autor):  
 

A atenção é seletiva, em vez de um fenômeno generalizado e indiscriminado. Certos 
elementos em um campo visual são selecionados para atenção, e estes serão 
tipicamente os elementos que são considerados figuras. Isto significa que o fundo de 
certo campo visual é desselecionado, ou caracterizado por negligência. Psicólogos 
cognitivos têm usado a metáfora do "holofote" como um meio de entender o foco da 
atenção. O que quer que esteja no centro das atenções em um determinado momento 
receberá todo o interesse e foco de processamento do espectador ou leitor: todas as 
expectativas baseadas na experiência anterior com aquela figura atendida serão 
acionadas e estarão prontas para acompanhar a atividade da figura. 

 

Desta maneira, a figura é marcada (entre outros aspectos) pelo seu movimento. Não 

simplesmente o movimento físico, mas também a maneira como evolui e se transforma 

dentro da narrativa. Personagens costumam ser figuras “porque se movem pelo fundo, 

espacial ou temporalmente à medida que o romance avança, ou qualitativamente à medida 

que evoluem e coletam características de seu aparente desenvolvimento psicológico62” 

(STOCKWELL, 2002, p. 16, tradução nossa). É por isso que são facilmente identificados 

62 “Characters are also figures because they move across the ground, either spatially or temporally as the novel 
progresses, or qualitatively as they evolve and collect traits from their apparent psychological development.” 

61 “If we did not have the facility for creating a difference between figure and ground, then we would only be 
able to perceive a ‘flat’ field of interlocking shapes and colours in our environment. However, we see, hear and 
move in stereo three dimensions, and so the cognitive capacity for making figure and ground is clearly and 
literally an embodiment of this human condition. Furthermore, since figure and ground are differentiated on the 
basis of traits or features that we perceive in the objects in view, our orientation in the world fundamentally 
depends on our ability to perceive style and stylistic differences in objects. Figure and ground are therefore the 
basic features of literary stylistic analysis too.” 

50 



como figuras, ao invés de serem fundo de seu próprio cenário. Stockwell (2002, p. 15, 

tradução nossa) diz, sobre personagens: “Estilisticamente, eles provavelmente serão o foco da 

narrativa, movendo-se por diferentes ambientes, e provavelmente estarão associados a certos 

verbos de ação intencional em contraste com os tipos de verbos atributivos ou existenciais 

usados ​​descritivamente para o cenário”.63 

Apesar do caráter de cenário do mar em Dom Casmurro, no entanto, ele parece burlar 

o que é esperado de um cenário e, historicamente, chama a atenção para si durante toda a 

trama. Não somente enquanto leitores estão lendo a obra, mas a sua influência e o seu 

impacto no mundo discursivo de Dom Casmurro perpassa o tempo em que a obra está sendo 

lida e segue os seus leitores após fecharem o livro, deixando sua marca e reverberando na 

mente de quem entra em contato com a obra. 

Salomão, por exemplo, confere ao mar características comumente associadas à figura, 

conferindo o seu papel enquanto cenário64 (ao dizer que não percebe se faz o mal), mas 

tampouco é indiferente (emoção geralmente conferida a seres pensantes) ao que acontece 

durante a narrativa, como visto em (2021, p. 93): 

 
Que papel teria o mar no desenrolar da história? Apenas bate na pedra, como é seu 
costume desde Ulisses e antes? Se não fosse o mar, se Escobar não tivesse morrido 
afogado e não houvesse a cena do enterro em que Capitu fixou o defunto, com 
aqueles olhos de ressaca, tudo teria sido diferente? A natureza, ou seja, o mar, 
assume no romance um aspecto de indiferença, do ponto de vista fenomenológico; 
se faz o mal sequer se apercebe disso, obedecendo a leis materiais objetivas. No 
entanto, está presente, e a tudo pervaga, não sendo indiferente para a economia do 
sentido do romance. 

 

A ressonância que o mar tem dentro da obra de Dom Casmurro é facilmente sentida, 

mas não tão facilmente explicada. No entanto, de acordo com Stockwell (2009, p. 17, 

tradução nossa), a ressonância literária como um todo também possui essa mesma dificuldade 

de identificação e explicação: 

 
A dificuldade é dupla, primeiramente no sentido graduado e variável do fenômeno 
em si: ressonância não é um objeto, mas um sentimento texturizado prolongado que 
pode ser revivido periodicamente após a experiência inicial. Um senso de 
significância e saliência pessoal pode atingir o leitor em uma primeira leitura, ou 
pode emergir somente mais tarde, e então várias vezes na vida em andamento com 
diferentes intensidades e profundidades. Em segundo lugar, a dificuldade em fixar a 
ressonância também reside na pobreza de nosso aparato analítico para descrevê-la, 

64 Cenário e fundo, nesta dissertação, são termos diferentes e remontam a diferentes conceitos. Um se refere ao 
sentido estilístico, o outro se refere ao conceito cognitivo. 

63 “Stylistically they are likely to be the focus of the narrative, moving through different settings, and are likely 
to be associated with certain verbs of willful action by contrast with the attributive or existential sorts of verbs 
used descriptively for the background.” 

51 



na crítica literária. Normalmente, onde o sentimento é discutido, ele é descrito em 
termos impressionistas. A imprecisão do discurso reflete e perpetua a sensação de 
imprecisão do conceito. Grande parte dessa discussão visa não tanto capturar a 
noção de ressonância descritivamente, mas reencená-la na textura retórica da 
própria linguagem do crítico.65 

 

No entanto, ainda sobre ressonância, o autor sugere o que configura algo que ressona 

literariamente: “É causada por uma espécie de reverberação psíquica entre dois tempos, 

lugares, estados ou esferas — um comum e outro extraordinário66” (2009, p. 18, tradução 

nossa) Além disso, exemplifica, dizendo: “Assim, por exemplo, uma epígrafe bíblica para um 

poema sobre um ônibus escolar vazio em uma tempestade de neve ressoa entre o temporal e o 

eterno, emprestando ao ônibus uma aura de significado cósmico.67” (2009, p.18, tradução 

nossa). 

Desta, é possível concluir: o mar em Dom Casmurro (também) é cenário, mas não é 

tratado como fundo, visto que é inicialmente comum mas reverbera entre o extraordinário e 

não desaparece, chamando a atenção dos leitores para si. Machado o escreve e inclui como 

participante ativo na ressonância do livro, bem como uma entidade que não permanece 

imóvel (mecanicamente ou metaforicamente), mas, sim, age como figura. Como Salomão 

explica (2021, p. 83): 

 
Machado recupera topoi de potente carga semântica, capazes de atravessar – e de se 
sobrepor a – sistemas literários e culturais distantes no tempo. Todavia, merece 
ainda maior consideração o modo como o nosso autor organizou a presença do mar 
em relação aos personagens e à própria topografia do Rio de Janeiro. Tendo 
presente a articulação da memória com a topografia e, portanto, alargando a 
perspectiva de Bachelard para incluir as filigranas machadianas, vamos encontrar a 
imagem obsessiva da onda e do mar no Dom Casmurro, como fruto de um trabalho 
desenvolvido com paciência durante muito tempo e em muitos outros textos. 

 

A maneira com que o mar se move enquanto figura não pode ser descrita nessa 

dissertação (com limite de páginas e tema) em sua totalidade. Dentro do próprio texto de 

67 “It’s an aura of significance, significance beyond the otherwise insignificant event taking place. It’s caused by 
a kind of psychic reverberation between two times, places, states, or spheres ‒ one common and the other 
extraordinary.”  

66 It’s caused by a kind of psychic reverberation between two times, places, states, or spheres ‒ one common and 
the other extraordinary. 

65 “The difficulty is twofold, firstly in the graded and variable sense of the phenomenon itself: resonance is not 
an object but a textured prolonged feeling that can be revivified periodically after the initial experience. A sense 
of significance and personal salience can strike the reader on a first reading, or may emerge only later on, and 
then several times in ongoing life with different intensities and depths. Secondly, the difficulty in pinning down 
resonance also lies in the poverty of our analytical apparatus for describing it, in literary criticism. Typically, 
where the feeling is ever discussed, it is described in impressionistic terms. The vagueness of the discourse 
reflects and perpetuates the sense of vagueness of the concept. Much of this discussion aims not so much at 
capturing the notion of resonance descriptively as re-enacting it in the rhetorical texture of the critic’s own 
language.” 

52 



Salomão (2021), por exemplo, ele é tratado como representação do tempo e da memória, e, 

tal como os outros elementos nos livros de Machado, possui camadas de significado que não 

parecem se esgotar. Nesta dissertação, em específico, seu caráter enquanto figura é analisado 

pela forma pela qual é marcado por uma evolução específica de significado metafórico. E a 

análise deve-se iniciar com a afirmativa de que “a metáfora reside no pensamento, não apenas 

nas palavras68” (LAKOFF e TURNER, 1989, p. 2, tradução nossa), o que, em um primeiro 

momento, parece óbvio, mas são as suas consequências teóricas que devem ser exploradas. A 

língua, no geral, está permeada de expressões metafóricas que seguem metáforas conceptuais 

básicas que baseiam o pensamento de falantes, determinadas por sua relevância dentro do 

mundo cultural, conceitual e social desta língua. Como Lakoff e Turner (1989, p. 1, tradução 

nossa) explicam:  

 
Metáforas são tão comuns que muitas vezes deixamos de notá-las. Veja a maneira 
como normalmente falamos sobre a morte. O eufemismo "ele foi embora" não é 
arbitrário. Quando alguém morre, não dizemos "ele bebeu um copo de leite" ou "ele 
teve uma ideia" ou "ele estufou seu sofá". Em vez disso, dizemos coisas como "ele 
se foi", "ele nos deixou", "ele não está mais conosco", "ele partiu", "ele foi tirado de 
nós", "ele foi para o além" e "ele está entre os queridos que partiram". Todas essas 
são mundanas e são metafóricas. Todas são instâncias de uma maneira metafórica 
geral que temos para conceber nascimento, vida e morte, na qual o NASCIMENTO É 

CHEGADA, A VIDA É ESTAR PRESENTE AQUI e a MORTE É PARTIDA. Assim, falamos de um bebê que 
está “a caminho” e que é “um pequeno pacote do céu”, e enviamos anúncios de sua 
“chegada”.69  

 

No entanto, existem as metáforas conceptuais básicas (ou seja, aquelas que baseiam o 

pensamento humano) e simplesmente metáforas idiossincráticas, já que “dado qualquer 

conceito bem estruturado, uma pessoa inventiva provavelmente pode encontrar uma maneira 

de entender um conceito por meio de outro70” (LAKOFF e TURNER, 1989, p. 50, tradução 

nossa). Lakoff e Turner (1989) consideram essa diferenciação essencial para o total 

entendimento sobre metáforas conceptuais básicas, e explicam (p. 51, tradução nossa): 

 

70 “Given any well-structured concept, an inventive person can probably find a way to understand another 
concept using it.” 

69 “Metaphors are so commonplace we often fail to notice them. Take the way we ordinarily talk about death. 
The euphemism "He passed away" is not an arbitrary one. When someone dies, we don't say "He drank a glass 
of milk" or "He had an idea" or "He upholstered his couch." Instead we say things like "He's gone," "He's left 
us," "He's no longer with us," "He's passed on," "He's been taken from us," "He's gone to the great beyond," and 
"He's among the dear departed." All of these are mundane, and they are metaphoric. They are all instances of a 
general metaphorical way we have of conceiving of birth, life, and death in which BIRTH IS ARRIVAL, LIFE IS BEING 

PRESENT HERE, and DEATH IS DEPARTURE. Thus, we speak of a baby being "on the way" and "a little bundle from heaven," 
and we send out announcements of its ‘arrival.’” 

68 “metaphor resides in thought, not just in words.” 

53 



Metáforas conceituais básicas são parte do aparato conceitual comum 
compartilhado por membros de uma cultura. Elas são sistemáticas no sentido de que 
há uma correspondência fixa entre a estrutura do domínio a ser compreendido (por 
exemplo, morte) e a estrutura do domínio em termos do qual estamos entendendo-o 
(por exemplo, partida). Geralmente as entendemos em termos de experiências 
comuns. Elas são amplamente inconscientes, embora a atenção possa ser atraída 
para elas. Sua operação na cognição é principalmente automática. E elas são 
amplamente convencionalizadas na linguagem, ou seja, há um grande número de 
palavras e expressões idiomáticas em nossa linguagem cujas interpretações 
dependem dessas metáforas conceituais.71 

 

Além disso, os autores argumentam que mesmo as metáforas idiossincráticas não são 

conceptualmente únicas, podendo ser destrinchadas e eventualmente identificadas como uma 

metáfora conceptual básica dita de maneira diferente.  

Sobre a maneira com que poetas e autores lidam com as metáforas conceptuais 

básicas existentes, Lakoff e Turner (1989) citam três formas, e a terceira é a forma relevante 

para esta dissertação e a maneira como Machado lidou com as metáforas em sua obra. Eles 

dizem (p. 51, tradução nossa):  

 
A terceira postura é tentar sair das formas comuns em que pensamos 
metaforicamente e oferecer novos modos de pensamento metafórico ou tornar o uso 
de nossas metáforas básicas convencionais menos automático, empregando-as de 
maneiras incomuns, ou desestabilizá-las e, assim, revelar suas inadequações para 
dar sentido à realidade. A terceira postura é parte do que caracteriza o avant-garde 
em qualquer época.72 

 

O movimento do mar dentro da obra de Dom Casmurro, uma vez que foi identificado 

que figuras necessitam necessariamente de um avanço (em significado ou em movimento) 

para que não percam a atenção de seus leitores e que o mar tem papel de figura e não de 

fundo, é marcado por meio da sua inserção em metáforas conceptuais básicas que permeiam a 

narrativa e são utilizadas não somente para a construção de significado, mas para iluminar e 

esclarecer aspectos dos outros personagens presentes na trama. As metáforas coexistem, 

apesar de serem contraditórias, dada a complexidade dos temas de que tratam. Lakoff e 

Turner (1989) afirmam que, da mesma maneira, temas como morte, vida e tempo nunca 

72 “The third stance is to attempt to step outside the ordinary ways we think metaphorically and either to offer 
new modes of metaphorical thought or to make the use of our conventional basic metaphors less automatic by 
employing them in unusual ways, or otherwise to destabilize them and thus reveal their inadequacies for making 
sense of reality. The third stance is part of what characterizes the avant-garde in any age.” 

71 “Basic conceptual metaphors are part of the common conceptual apparatus shared by members of a culture. 
They are systematic in that there is a fixed correspondence between the structure of the domain to be understood 
(e.g., death) and the structure of the domain in terms of which we are understanding it (e.g., departure). We 
usually understand them in terms of common experiences. They are largely unconscious, though attention may 
be drawn to them. Their operation in cognition is mostly automatic. And they are widely conventionalized in 
language, that is, there are a great number of words and idiomatic expressions in our language whose 
interpretations depend upon those conceptual metaphors.” 

54 



poderiam ser encapsulados por uma só metáfora conceptual, visto que há sempre uma nova 

visão e um novo dizer sobre o tema.  

É possível identificar essas metáforas como conceptuais básicas dentro da obra 

porque, como explicitado por Lakoff e Turner, “elas são amplamente convencionalizadas na 

linguagem, ou seja, há um grande número de palavras e expressões idiomáticas em nossa 

linguagem cujas interpretações dependem dessas metáforas conceituais” (1989, p. 51, 

tradução nossa), o que é visível em relação ao mar, à onda e às águas dentro de Dom 

Casmurro. 

De maneira similar, é possível tratá-las como metáforas conceptuais básicas apesar de 

não serem básicas no mundo real dado que “é um princípio da poética cognitiva que os 

mesmos mecanismos cognitivos se aplicam à leitura literária como a todas as outras 

interações, e assim podemos entender um mundo discursivo como o domínio mediador para a 

realidade, bem como ficções projetadas. Para sermos capazes de fazer isso, devemos ser 

capazes de negociar a identidade transmundana – isto é, devemos ter uma facilidade de 

mapeamento entre mundos73” (STOCKWELL, 2002, p. 94, tradução nossa). Essa necessidade 

de transitar entre mundos, real e fictícios, não está presente somente nos leitores de Dom 

Casmurro, mas também por Dom Casmurro em si, que conta a sua própria história, avocando 

os mesmos mecanismos cognitivos necessários para organizar os diferentes espaços mentais 

presentes em sua narrativa da forma que seus leitores também precisam. O livro de Dom 

Casmurro é escrito pelo personagem Dom Casmurro, e sua narrativa depende de sua 

identidade e de sua organização cognitiva enquanto humano. As metáforas idiossincráticas de 

sua cabeça se tornam, então, as mesmas que baseiam conceptualmente a narrativa que ele 

escreve (e que dão sinais de sua presença pela maneira como ele as insere em sua linguagem, 

mesmo que inconscientemente).  

Dentre as três metáforas conceptuais selecionadas para análise nesta dissertação, cada 

uma representa uma parte da vida de Santiago, o homem, e se refere a diferentes facetas de 

sua história. Nesta seção, também, a análise começa pelo fim, e segue de maneira regressiva 

até o começo. Sendo assim, a primeira das três explicitadas nesta dissertação é o título do 

subcapítulo: O MAR É MORTE . Não por acaso, é a metáfora conceptual que baseia o final da vida 

de Santiago, quando já é Dom Casmurro e, dessa forma, a mais óbvia, já que o livro é escrito 

por Dom Casmurro após a morte de Bento e a inundação de sua cidade. É a metáfora 

73 “It is a principle of cognitive poetics that the same cognitive mechanisms apply to literary reading as to all 
other interaction, and so we can understand a discourse world as the mediating domain for reality as well as 
projected fictions. In order to be able to do this, we must be able to negotiate trans-world identity – that is, we 
must have a mapping facility between worlds.” 

55 



conceptual que Caldwell também extrai em relação ao mar, quando diz: “Portanto, a 

implicação do símbolo do mar, até onde respeita a Santiago, é a mesma que a da casa, do 

soneto e do sonho: fracasso; naufrágio; perda da alma, do paraíso, da vida, do amor” (2002, 

p. 145). 

A presença da palavra ‘naufrágio’ não é arbitrária, mas aparece por conta de uma fala 

do próprio Dom Casmurro, já citada aqui em outros momentos, devido a sua importância e 

centralidade para o tema. É como ele descreve o fim de sua vida, após seus esforços de 

conseguir o que queria (todos fracassados). No capítulo CXXXII, Dom Casmurro (ASSIS, 

[1899] 2017, online, s.p) diz:  

 
Releva-me estas metaphoras; cheiram ao mar e á maré que deram morte ao meu 
amigo e comborço Escobar. Cheiram tambem aos olhos de ressaca de Capitú. 
Assim, posto sempre fosse homem de terra, conto aquella parte da minha vida, 
como um marujo contaria o seu naufragio. 

 

Além de associar o mar e a maré com a morte do seu “amigo” Escobar (o que soa 

como um lamento irônico, já que, a esse ponto, está convencido de que seu “amigo” o traiu 

com sua mulher, e chega a descrevê-lo como “comborço”), descreve a sua vida como um 

marujo e seu naufrágio. Ou seja, descreve sua vida por meio de uma metáfora. Esta não é 

conceptual básica, mas pode ser destrinchada e eventualmente chegar à apresentada aqui, a de 

que O MAR É MORTE. Como visto em Fillmore (1982, p. 112, tradução nossa) e sua Teoria de 

Frames,  

 
[...] palavras representam categorizações de experiência, e cada uma dessas 
categorias é subjacente a uma situação motivadora que ocorre em um contexto de 
conhecimento e experiência. Com relação ao significado da palavra, a pesquisa 
semântica de enquadramento pode ser pensada como o esforço para entender qual 
razão uma comunidade de fala pode ter encontrado para criar a categoria 
representada pela palavra, e para explicar o significado da palavra apresentando e 
esclarecendo essa razão.74 

 

Como exemplo, o autor utiliza uma analogia. Ele compara a gramática com uma caixa 

de ferramentas. É possível analisar as ferramentas pela sua aparência e por aquilo de que são 

feitas (representando a fonologia e morfologia, por exemplo), mas também é possível 

analisá-las perguntando como são usadas, por que são usadas para o que são usadas, e por que 

74 “[...] words represent categorizations of experience, and each of these categories is underlain by a motivating 
situation occurring against a background of knowledge and experience. With respect to word meaning, frame 
semantic research can be thought of as the effort to understand what reason a speech community might have 
found for creating the category represented by the word, and to explain the word's meaning by presenting and 
clarifying that reason.” 

56 



seres humanos estão interessados nas atividades em que elas são utilizadas. O autor (ibidem) 

explica: 

 
Nessa analogia, é possível pensar em um texto linguístico, não como um registro de 
'pequenos significados' que dão ao intérprete a tarefa de montá-los em um 'grande 
significado' (o significado do texto que os contém), mas sim como um registro das 
ferramentas que alguém usou para realizar uma atividade específica. O trabalho de 
interpretar um texto, então, é análogo ao trabalho de descobrir em qual atividade as 
pessoas tiveram que se envolver para usar essas ferramentas em ordem75. 

 

Ferrari, demonstrando a utilização da Teoria de Frames na prática, diz que “em 

relação ao grupo de verbos comprar, vender, pagar, gastar, custar, cobrar, por exemplo, 

Fillmore (1982:116-117) afirma ser necessário acessar o frame de EVENTO COMERCIAL para 

interpretá-los” (FERRARI, 2011, p. 50, grifo da autora). Embora cada palavra destaque 

aspectos diferentes do frame, todos se relacionam dessa maneira:  
 

Figura 1.6 - Representação do frame de EVENTO COMERCIAL​

​

FERRARI, 2011, p. 51 
 

 

Em relação à palavra “naufrágio”, é possível suscitar o frame de DESASTRE MARÍTIMO. E há 

elementos presentes nesse frame que permanecem mesmo quando usados em uma metáfora 

como, por exemplo: as vítimas (a tripulação), a embarcação, a causa (um mar revolto, 

colisão, erro humano, etc.) e as consequências (perdas de bens materiais, vidas, 

75 “In this analogy, it is possible to think of a linguistic text, not as a record of 'small meanings' which give the 
interpreter the job of assembling these into a 'big meaning' (the meaning of the containing text), but rather as a 
record of the tools that somebody used in carrying out a particular activity. The job of interpreting a text, then, is 
analogous to the job of figuring out what activity the people had to be engaged in who used these tools in order.” 

57 



esquecimento, etc.). Quando Dom Casmurro diz que “conto aquella parte da minha vida, 

como um marujo contaria o seu naufrágio” (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p), ele, como em 

todas as metáforas, a utiliza para “mapear certos aspectos do domínio BASE para o domínio 
ALVO, dessa forma, produzindo um novo entendimento do domínio ALVO76” (LAKOFF e 

TURNER, 1989, p. 38-39, tradução nossa). Ou seja, ele tenta explicar a sua vida por meio do 

frame de naufrágio. Os elementos, então, seriam mapeados dessa forma: as vítimas (ele 

mesmo), a embarcação (a sua cidade, sua casa, sua alma, sua vida), a causa (a traição de sua 

mulher e melhor amigo ou, dito de outra forma, a astúcia deles e a sua própria inocência) e as 

consequências (a vida em que ele vive agora, onde não consegue mais se reencontrar). Dito 

de maneira simples, da mesma forma que um barco pequeno não consegue suportar um mar 

revolto, Dom Casmurro descreve que não conseguiu suportar, ou lidar com, os atos de sua 

mulher e melhor amigo. 

Ele o faz tentando convencer os leitores de que por ser “um homem da terra”, ele era 

diferente dos outros dois que, por consequência, seriam criaturas do mar, aludindo a um mar 

que, então, representa malícia e, como para uma tripulação em um naufrágio, a sua morte. É 

por isso que diz que suas metáforas cheiram ao mar que levou o seu amigo: não para lamentar 

sua morte, mas para associá-lo com o mar e, dessa maneira, transformá-lo em um elemento 

de seu mal, assim como o faz quando menciona os olhos de ressaca de Capitu.  

No entanto, apesar de tentar convencer os leitores de que o mar é morte, voltando 

dentro do tempo da narrativa, é possível chegar a um ponto em que o mar não é morte e 

encontrar a nossa segunda metáfora conceptual básica que norteia a narrativa: o mar é vida. 

 

3.2.2) O MAR É VIDA 

 

Antes de dizer que é um homem da terra e foi tomado e destruído pelo mar, 

representado pelas ações de sua mulher e amigo, como Caldwell (2002, p. 145) elucida, 

“quando Santiago decide cometer suicídio, isto é, separar-se de Capitu e de seu amor, pensa, 

‘não tornaria a contemplar o mar da Glória’”. Além disso, depois da morte do amigo, ele vai 

à casa dele na praia (capítulo CXVII) e diz: “quando me deu na gana experimentar se as 

sensações antigas estavam mortas ou dormiam só; não posso dizel-o bem, porque os somnos, 

quando são pesados, confundem vivos e defunctos, a não ser a respiração. Eu respirava um 

pouco, mas póde ser que fosse do mar, meio agitado” (ASSIS, [1899], 2017, online, s.p). 

76 “We use a metaphor to map certain aspects of the source domain onto the target domain, thereby producing a 
new understanding of that target domain.” 

58 



Dando a entender, essencialmente, que não contemplar o mar seria o mesmo que morrer, ou 

ainda, que respirava apenas por conta do movimento do mar ao seu redor.  

Existem instâncias desse tipo em que Dom Casmurro falha e admite ver o mar como 

vida. No entanto, essa segunda metáfora conceptual não representa a vida de maneira geral. 

Mais do que qualquer outra coisa, vida aqui representa a vida de Santiago (incluindo sua 

origem, sua trajetória e suas escolhas). De certa maneira, também abrange a maneira como 

ele mesmo se via: sua autoimagem. E essa interpretação está aliada, essencialmente, no uso 

da palavra ‘amarello’ através da narrativa. 

Essa escolha de associar a palavra ‘amarello’ com o próprio mar por conta de sua 

sonoridade não é típica dentro dos estudos machadianos. Caldwell (2002, p. 146), por 

exemplo, somente diz que é uma cor que está associada ao ciúme de Santiago (o que, na 

verdade, corrobora com o argumento apresentado mais adiante). No entanto, essa 

interpretação está associada a uma série de entendimentos linguísticos cognitivos e, portanto, 

embasada na maneira como o cérebro capta e organiza informações. E, fazendo das palavras 

de Stockwell as minhas (2002, p. 21, tradução nossa), “como todas as análises poéticas 

cognitivas, a discussão que se segue é uma questão de padrões textuais e de interpretação, 

que neste caso é a minha77”. 

Em primeiro lugar, a associação se faz possível por conta do caráter enciclopédico 

inerente das palavras, como descrito por Geeraerts (2006), quando diz que envolve outras 

capacidades cognitivas (entre elas, a captação do som), relacionado também ao caráter 

prototípico da língua quanto a sua organização e categorização. Não é improvável, nem raro, 

que, em textos literários (que são julgados por sua estilística e poética), as palavras de 

sonoridade parecida sejam analisadas quanto ao efeito e significado que agregam ao ritmo e, 

dessa forma, ao texto. Da mesma maneira, não é raro que sejam analisadas sendo postas em 

grupos (isto é, categorizadas em conjunto). 

Além disso, tendo identificado o mar como uma figura (e não um fundo), é importar 

reiterar Stockwell (2002, p. 15, tradução nossa) quando diz que personagens (como figuras) 

têm “limites resumidos por seus nomes próprios78”. Ou seja, a sua essência é resumida dentro 

de seu nome próprio e, certamente, ler o nome de um personagem no texto (mesmo que não 

seja uma referência a ele) ou alguma palavra que contenha o nome do personagem, é o 

suficiente para conectar os dois elementos. É fato que, fora do mundo discursivo de Dom 

78 “[...] boundaries summarised by their proper names [...]” 

77 “Like all cognitive poetic analyses, the discussion that follows is a matter both of textual patterns and an 
interpretation, which in this case is mine.” 

59 



Casmurro, mar não é nome próprio, mas, da mesma maneira, fora do que Machado de Assis 

cria, mar tampouco é figura, tampouco se transforma e tampouco adquire carga de 

significados com o passar do tempo (qualidades reservadas, mesmo em outros textos 

literários, apenas para aqueles que, sim, têm nomes próprios).  

Ademais, em relação a espaços mentais, Ferrari (2011) menciona a existência de 

construtores de espaços mentais, que são palavras ou construções gramaticais específicas que 

ativam a criação de um novo espaço mental. Da mesma maneira, aqui o argumento é que não 

é impossível que a presença da palavra ‘mar’ em amarello retome o elemento de outro espaço 

mental na cognição do leitor. O argumento também é que, se há algum autor que pensaria ou 

se interessaria em realizar tal associação, este seria Machado de Assis, mestre dos nomes e do 

embuste79. No entanto, nada disso é relevante diante de uma associação que não revele ou 

ilumine significados dentro da obra. Mas ela o faz, e o faz por conta da maneira pela qual é 

apresentada na própria obra, onde segue uma apresentação lógica. 

A palavra ‘amarello’ só aparece em seis capítulos dentro de Dom Casmurro. A 

primeira vez em que aparece é a mais significativa: no capítulo XII. Na Varanda (ASSIS, 

[1899] 2017, online, s.p), quando Bentinho diz:  

 
Tijolos que pisei e repisei naquella tarde, columnas amarelladas que me passastes á 
direita ou á esquerda, segundo eu ia ou vinha, em vós me ficou a melhor parte da 
crise, a sensação de um goso novo, que me envolvia em mim mesmo, e logo me 
dispersava, e me trazia arrepios, e me derramava não sei que balsamo interior. Ás 
vezes dava por mim, sorrindo, um ar do riso de satisfação, que desmentia a 
abominação do meu peccado. E as vozes repetiam-se confusas.  

 

Após ouvir José Dias alertar Dona Glória sobre Bentinho, sua amiga e seu futuro, 

Bentinho dá-se conta de que realmente ama Capitu e Capitu o ama. Essa revelação na mente 

da criança não é vista como negativa. Ao contrário, Bentinho está bambo por sua euforia e é 

tanta a sua felicidade que diz perdoar todas as maldades de José Dias.  

 
Tudo isto me era agora apresentado pela bocca de José Dias, que me denunciara a 
mim mesmo, e a quem eu perdoava tudo, o mal que dissera, o mal que fizera, e o 
que pudesse vir de um e do outro. Naquelle instante, a eterna Verdade não valeria 
mais que elle, nem a eterna Bondade, nem as demais Virtudes eternas. Eu amava 
Capitú! Capitú amava-me! E as minhas pernas andavam, desandavam, estacavam, 
tremulas e crentes de abarcar o mundo. Esse primeiro palpitar da seiva, essa 
revelação da consciencia a si propria, nunca mais me esqueceu, nem achei que lhe 

79 Antonio Candido diz: “Disso tudo resulta algo positivo para a crítica: a noção de que era preciso ler Machado, 
não com os olhos, não com argúcia acadêmica, mas com o senso desproporcionado e mesmo anormal; daquilo 
que parece raro em nós à luz da psicologia de superfície, e no entanto compõe as camadas profundas de que 
brora o comportamento de cada um.” (1995, p. 2) 

60 



fosse comparavel qualquer outra sensação da mesma especie. Naturalmente por ser 
minha. Naturalmente tambem por ser a primeira. 

 

É essencial prestar atenção nas duas últimas frases do capítulo: “Naturalmente por ser 

minha. Naturalmente tambem por ser a primeira”. Dessa maneira, torna-se claro o intuito do 

capítulo. Além de perceber que ama Capitu, Bentinho está se descobrindo enquanto ser 

humano. Está tendo sensações que nunca teve, e conclusões que sua idade não o deixou 

perceber sozinho. Está crescendo, tornando-se algo diferente. Transformando-se em si 

mesmo: em homem.  

É o que ele mesmo diz no próximo capítulo (XXXIV. Sou homem!) em que a cor 

amarella é citada. A cor aparece de forma breve, referenciando Capitu e o quão rápido se 

compôs após ser quase pega pela sua mãe (argumento que Dom Casmurro carrega durante a 

obra inteira a favor de sua acusação), dessa maneira: “Ouvimos passos no corredor; era D. 

Fortunata. Capitú compoz-se depressa, tão depressa que, quando a mãe apontou á porta, ella 

abanava a cabeça e ria. Nenhum laivo amarello. nenhuma contracção de acanhamento, um 

riso espontaneo e claro.” 

No entanto, mesmo que o narrador Dom Casmurro tente distrair a audiência em 

relação ao significado do capítulo, o título já é o suficiente para entender. Após o beijo com 

Capitu, Bentinho se descobre homem. Isso, para ele, tem uma série de consequências, como 

visto em (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p):  

 

—Sou homem! 

Quando repeti isto, pela terceira vez, pensei no seminario, mas como se pensa em 
perigo que passou, um mal abortado, um pesadelo extincto; todos os meus nervos 
me disseram que homens não são padres. O sangue era da mesma opinião. Outra 
vez senti os beiços de Capitú. Talvez abuso um pouco das reminiscencias osculares; 
mas a saudade é isto mesmo; é o passar e repassar das memorias antigas. Ora, de 
todas as daquelle tempo creio que a mais doce é esta, a mais nova, a mais 
comprehensiva, a que inteiramente me revelou a mim mesmo. Outras tenho, vastas 
e numerosas, doces tambem, de varia especie, muitas intellectuaes, egualmente 
intensas. Grande homem que fosse, a recordação era menor que esta. 

 

A maior das consequências é o quanto passa a detestar a ideia de ser padre e ir para o 

seminário. Afinal, isso significaria que ele não mais poderia ficar com Capitu e beijá-la. 

Tendo recém-descoberto a sensação de um beijo e, assim, a sensação de ser um homem, ele já 

não quer mais seguir o destino imposto para si por uma promessa que sua mãe havia feito 

sobre a sua própria vida. Mais uma vez, o foco do capítulo é a identidade de Bentinho quanto 

61 



a si mesmo. É homem, menino, padre, o amor de Capitu? Acima de tudo, esse, em específico, 

é um capítulo que fala de suas vontades (isto é, suas escolhas).  

O terceiro capítulo em que a cor aparece não a descreve como algo essencial. Sua 

passagem é tão rápida e tão desconexa do resto do texto que poderia ter sido ignorada, não 

fosse o capítulo ao qual pertence. É o capítulo LVI. Um seminarista (ASSIS, [1899] 2017, 

online, s.p), o primeiro capítulo em que aparece Escobar. A cor é citada desta forma:  

 
Tudo me ia repetindo o diabo do opusculo, com as suas lettras velhas e citações 
latinas. Vi sair daquellas folhas muitos perfis de seminaristas, os irmãos 
Albuquerques, por exemplo, um dos quaes é conego na Bahia, enquanto o outro 
seguiu medicina e dizem haver descoberto um especifico contra a febre amarella. 

 

Nessa citação, Dom Casmurro está mencionando um opúsculo que um colega 

seminarista escreveu e lhe presenteou, alguns anos após o seminário, quando se 

reencontraram. Esse opúsculo ele menciona por alguns capítulos. Menciona que o fez querer 

descrever algo que ele mesmo havia escrito, menciona que teve que fingir que recordava de 

algumas partes para agradar o ex-colega, menciona que enxergou muitos de seus outros 

ex-colegas em suas páginas (onde o amarello é citado em “a febre amarella”, e é relevante 

notar que a cor aparece em referência a um ex-seminarista que teve sucesso em seu caminho 

como médico e transformou a vida de outros para melhor), mas a parte mais importante é o 

que diz sobre si em relação ao opúsculo neste capítulo (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p): 

 
Quantas outras caras me fitavam das paginas frias do Panegyrico! Não, não eram 
frias; traziam o calor da juventude nascente, o calor do passado, o meu proprio 
calor. Queria lel-as outra vez, e lograva entender algum texto, tão recente como no 
primeiro dia, ainda que mais breve. Era um encanto ir por elle; ás vezes, 
inconscientemente, dobrava a folha como se estivesse lendo de verdade; creio que 
era quando os olhos me caíam na palavra do fim da pagina, e a mão, acostumada a 
ajudal-os, faziam o seu officio… 

 

Dado que se passa após esse capítulo, é essencial ressaltar o tom positivo e caloroso 

com o qual Dom Casmurro descreve o opúsculo. Diz que, até mesmo, o recorda “de seu 

próprio calor”. Isto é, chega a associar a obra a si mesmo, embora também diga “dobrava a 

folha como se estivesse lendo de verdade”, dando a entender que não o lia verdadeiramente. 

No entanto, o que fica é uma impressão positiva. Ele se recorda de seu próprio calor com 

alegria. Até esse ponto, nem mesmo esse capítulo escapa do tema que acompanha a cor: a sua 

própria identidade.  

62 



Imediatamente após esse parágrafo em que recorda de seu próprio calor com 

positividade, é introduzida a figura de Escobar, um seminarista que, de acordo com Dom 

Casmurro, o seduziu. “A principio fui timido, mas elle fez-se entrado na minha confiança,” 

explica o narrador (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p).  

Após afirmar que a alma da gente é uma casa, e que Escobar abriu a sua própria casa 

a ele, Dom Casmurro diz: “Não sei o que era a minha. Eu não era ainda casmurro, nem dom 

casmurro; o receio é que me tolhia a franqueza, mas como as portas não tinham chaves nem 

fechaduras, bastava empurral-as, e Escobar empurrou-as e entrou. Cá o achei dentro, cá ficou, 

até que…” (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p). É como finaliza o capítulo. Desde o 

aparecimento da cor amarella no livro, é a primeira vez que um capítulo que a menciona, em 

vez de certezas sobre sua virilidade e identidade, traz dúvidas. No entanto, como Antonio 

Candido (1995, p. 3) explica, o tema não é incomum nas obras de Machado:  

 
Talvez possamos dizer que um dos problemas fundamentais da sua obra é o da 
identidade. Quem sou eu? O que sou eu? Em que medida eu só existo por meio dos 
outros? Eu sou mais autêntico quando penso ou quando existo? Haverá mais de um 
ser em mim? Eis algumas perguntas que parecem formar o substrato de muitos dos 
seus contos e romances. Sob a forma branda, é o problema da divisão do ser ou do 
desdobramento da personalidade, estudados por Augusto Meyer. Sob a forma 
extrema é o problema dos limites da razão e da loucura, que desde cedo chamou a 
atenção dos críticos, como um dos temas principais de sua obra. 

 

No quarto capítulo em que a cor amarella é citada (LIX. Convivas de boa memória), 

dois capítulos após o aparecimento de Escobar, é esta a maneira em que ela aparece (ASSIS, 

[1899] 2017, online, s.p): 

 
Não, não, a minha memoria não é boa. Ao contrario, é comparavel a alguem que 
tivesse vivido por hospedarias, sem guardar dellas nem caras nem nomes, e sómente 
raras circumstancias. A quem passe a vida na mesma casa de familia, com os seus 
eternos moveis e costumes, pessoas e affeições, é que se lhe grava tudo pela 
continuidade e repetição. Como eu invejo os que não esqueceram a còr das 
primeiras calças que vestiram! Eu não atino com a das que enfiei hontem. Juro só 
que não eram amarellas porque execro essa côr; mas isso mesmo póde ser olvido e 
confusão. 

 

Dom Casmurro está falando sobre sua memória que costuma falhar. Ele diz que inveja 

as pessoas que conseguem se lembrar da cor das primeiras calças que vestiram e, de repente, 

lembrando-se de que ele próprio se lembrava da cor das paredes por onde passava quando 

descobriu que amava Capitu, se justifica, dizendo: não lembro contanto que não sejam 

amarellas, porque execro essa cor. Mas… por quê? A cor que estava seguindo um caminho 

temático de associação a sua própria identidade, a sua própria virilidade, aos seus próprios 

63 



desejos, escolhas e caminhos, sem menção anterior que ao menos levasse alguém a pensar 

que Dom Casmurro a odiasse, de súbito se torna execrada, justamente na primeira vez em que 

Dom Casmurro menciona a cor por si, em vez de usá-la como a descrição de algum outro 

objeto. E o próprio Dom Casmurro finaliza o que pensa da sua relação com a cor com a 

seguinte descrição: “mas isso mesmo póde ser olvido e confusão” (ASSIS, [1899] 2017, 

online, s.p), adicionando dúvida à dúvida. 

A influência de Escobar nessa mudança parece óbvia, ecoando em capítulos futuros, 

em que Machado tem inveja dos braços mais grossos e fortes do que os seus e que, sobretudo, 

sabem nadar no mar. Mas não é somente isso que acontece entre um capítulo que menciona o 

amarello e outro: Santiago também, em um passeio com José Dias, vê uma mulher tropeçar 

na rua. Em vez de ajudá-la, passa o dia pensando em seu corpo, e no corpo das outras 

mulheres que vê.  

Nesse ponto, entra Caldwell quando ela diz que “a cor amarela está associada a 

Santiago maduro - Santiago Casmurro - embora ele dela tente se livrar por intermédio de uma 

lacuna” (2002, p. 146). Ao enxergar em si mesmo o desejo por outras mulheres e ter 

encontrado com Escobar um homem que ele julga mais homem que si mesmo, Santiago 

indubitavelmente pensa em Capitu, e nos homens que ela poderia estar encontrando e 

chegando à mesma conclusão que ele: havia melhores. No entanto, o capítulo não termina aí. 

Agora, motivado por uma amargura que não era encontrada em capítulos em que o amarello 

aparecia, Dom Casmurro diz (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p):  

 

E antes seja olvido que confusão; explico-me. Nada se emenda bem nos livros 
confusos, mas tudo se póde metter nos livros omissos. Eu, quando leio algum desta 
outra casta, não me afflijo nunca. O que faço, em chegando ao fim, é cerrar os olhos 
e evocar todas as cousas que não achei nelle. Quantas ideias finas me acodem então! 
Que de reflexões profundas! Os rios, as montanhas, as egrejas que não vi nas folhas 
lidas, todos me apparecem agora com as suas aguas, as suas arvores, os seus altares, 
e os generaes sacam das espadas que tinham ficado na bainha, e os clarins soltam as 
notas que dormiam no metal, e tudo marcha com uma alma imprevista. 

É que tudo se acha fóra de um livro falho, leitor amigo. Assim preencho as lacunas 
alheias; assim pódes tambem preencher as minhas. 

 

Dom Casmurro diz que preenche lacunas alheias e convida o leitor a preencher as 

suas próprias lacunas (há de se notar: em um parágrafo onde cita rios, montanhas, águas, 

árvores, a marcha, não cita o mar, tão facilmente associado aos olhos de seu amor). A frase, 

que comumente é utilizada em estudos machadianos para justificar estudos que olham para 

além do que Dom Casmurro diz, estando associada ao amarello e, sobretudo, associada à 

64 



transformação do amarello durante a narrativa, não parece mais somente um convite para que 

o leitor preencha as lacunas de seu livro. Na verdade, torna-se um pedido para que o leitor 

preencha as suas falhas como homem, de maneira que ele mesmo não o consegue fazer. 

Interpretação amparada pelo quinto e penúltimo capítulo (LX. Querido opusculo!) em que a 

cor amarella aparece em Dom Casmurro, apresentado, aqui, em sua íntegra (ASSIS, [1899] 

2017, online, s.p):  

 

Assim fiz eu ao Panegyrico de Santa Monica, e fiz mais: puz-lhe não só o que 
faltava da santa, mas ainda cousas que não eram della. Viste o soneto, as meias, as 
ligas, o seminarista Escobar e varios outros. Vás agora ver o mais que naquelle dia 
me foi saindo das paginas amarellas do opusculo. 

Querido opusculo, tu não prestavas para nada, mas que mais presta um velho par de 
chinellas? Entretanto, ha muita vez no casal de chinellas um como aroma e calor de 
dous pés. Gastas e rotas, não deixam de lembrar que uma pessoa as calçava de 
manhã, ao erguer da cama, ou as descalçava á noite, ao entrar nella. E se a 
comparação não vale, porque as chinellas são ainda uma parte da pessoa e tiveram o 
contacto dos pés, aqui estão outras lembranças, como a pedra da rua, a porta da 
casa, um assobio particular, um prégão de quitanda, como aquelle das cocadas que 
contei no cap. XVIII. Justamente, quando contei o prégão das cocadas, fiquei tão 
curtido de saudades que me lembrou fazel-o escrever por um amigo, mestre de 
musica, e grudal-o ás pernas do capitulo. Se depois jarretei o capitulo, foi porque 
outro musico, a quem o mostrei, me confessou ingenuamente não achar no trecho 
escripto nada que lhe accordasse saudades. Para que não aconteça o mesmo aos 
outros profissionaes que por ventura me lerem, melhor é poupar ao editor do livro o 
trabalho e a despeza da gravura. Vès que não puz nada, nem ponho. Já agora creio 
que não basta que os pregões de rua, como os opusculos de seminario, encerrem 
casos, pessoas e sensações; é preciso que a gente os tenha conhecido e padecido no 
tempo, sem o que tudo é calado e incolor. 

Mas, vamos ao mais que me foi saindo das paginas amarellas. 

 

O opúsculo que é mencionado tantas vezes durante esse arco e, nesse capítulo, é 

rechaçado, é o Panegírico de Santa Mônica. Santa Mônica, esta, que teve papel crucial na 

formação do ideal materno católico. Como Costa (1995, online, s.p) explica:  

 
Sua trajetória de vida, envolta pelo papel da mediação divina que lhe é atribuído por 
seu filho, marcará, de maneira quase indelével, o paradigma cristão materno, 
palpável em sua pessoa. Ela será o lado positivo na dualidade feminina cristã de 
Eva-Maria. Sua vida afirmará a concretude do divino, colocando a maternidade 
cristã como a salvação da mulher. Como afirma São Paulo, embora a mulher seja 
submissa ao homem "porque primeiro foi formado Adão, depois Eva. E não foi 
Adão que foi seduzido, mas a mulher que, seduzida, caiu em transgressão", no 
entanto, "ela será salva pela sua maternidade, desde que, com modéstia, permaneça 
na fé, no amor e na santidade" (1 Ti 2, 12) Mônica é a salvação paulina 
personificada. 

 

Como encontrado em Costa (1995, Santa Mônica também é mãe de Santo Agostinho. 

Não somente é sua mãe, como também comumente considerada como incentivo à sua 

65 



conversão. A Santa é exaltada por, ao dedicar-se com gentileza e mansidão por anos à tarefa 

de trazer o seu filho para a luz cristã, conseguir que Deus respondesse às suas preces e, assim, 

o cristianismo recebesse uma de suas maiores figuras dentro da filosofia e teologia. Além 

disso, casou com seu esposo quando ele tinha quarenta anos e ela, dezessete ou dezoito. 

Sofria de problemas matrimoniais, como a infidelidade. Agostinho, que a descreve em seus 

textos, diz que ela os enfrentava com paciência. “Mônica era, portanto, aos olhos do filho — 

futuro bispo de Hipona e santo da Igreja Romana — uma luz a iluminar a casa pagã de 

Tagasta. ‘Era verdadeiramente a serva de Vossos servos’ (Confissões, p. 226),” Costa (1995, 

online, s.p) explica. E continua (1995, online, s.p): 

 
Agostinho foi mandado para Cartago a fim de estudar num curso superior, mais uma 
vez amparado por seu mecenas, Romaniano. Esta emancipação do rapaz trouxe os 
primeiros conselhos de sua mãe: "Ela me ordenou, que foi com muita veemência 
que me preveniu, que não fornicasse e sobretudo que não desonrasse a mulher do 
próximo". Agostinho vê na mãe um instrumento a serviço de Deus; "De quem eram 
se não de Vós, aquelas palavras que, por meio de minha Mãe, Vossa fiel serva, 
pronunciastes aos meus ouvidos?" (Confissões, p. 57). Para Agostinho, Mônica já é 
nesse momento o alicerce espiritual que o conduzirá em direção da verdadeira fé; 
ele na verdade, após seu batismo e conversão ao cristianismo, nunca reconsiderou o 
caráter feminino de sua mãe. 

 

Dom Casmurro, dessa forma, lendo uma exaltação a essa mulher que se tornou santa 

pela dedicação que manteve em nome da alma do filho, e, principalmente, lendo ele após ter 

passado por sua juventude (que, antes do encontro com Escobar, é celebrada), desaba e 

começa a atacar as páginas dedicadas à mulher. Mulher que, provavelmente, ele enxergava 

como a própria mãe, mas que tampouco é o foco. Seguindo o tema da cor, o foco são as 

páginas amarellas da última frase do capítulo, que ele provavelmente enxergava como a si 

mesmo. E ele via que faltava, portanto teve que preenchê-las. E preencheu-as com o que 

realmente tinha: uma pergunta. “Querido opusculo,” Santiago pergunta a si mesmo, “tu não 

prestavas para nada, mas que mais presta um velho par de chinellas?” (ASSIS, [1899] 2017, 

online, s.p). 

Como homem, ele não era Escobar. Como divino, não era Santo Agostinho. Se Santa 

Mônica era exaltada por conta da benção cristã que seu filho se tornou, o que faria disso a 

mãe dele, então? Seminarista que, dois capítulos antes da crítica ao panegírico, mal conseguia 

concentrar-se em seu papel cristão porque as batinas o lembravam de saias, e as saias o 

lembravam da mulher caída e suas meias. E que, de noite, foi perseguido pelas imagens, 

como descrito no capítulo LVIII (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p):  

 

66 



De noite, sonhei com ellas. Uma multidão de abominaveis creaturas veiu andar á 

roda de mim, tique-tique... Eram bellas, umas finas, outras grossas, todas ageis 

como o diabo. Accordei, busquei afugental-as com esconjuros e outros methodos, 

mas tão depressa dormi como tornaram, e, com as mãos presas em volta de mim, 

faziam um vasto circulo de saias, ou, trepadas no ar, choviam pés e pernas sobre a 

minha cabeça. Assim fui até madrugada. Não dormi mais; rezei padre-nossos, 

ave-marias, e credos, e sendo este livro a verdade pura, é força confessar que tive de 

interromper mais de uma vez as minhas orações para acompanhar no escuro uma 

figura ao longe, tique-tique, tique-tique... Pegava depressa na oração, sempre no 

meio para concertal-a bem, como se não tivesse havido interrupção, mas certamente 

não unia a phrase nova á antiga. 

 

Amarello, como mencionado, representa a vida. E, para Santiago, sua vida é uma 

falha. Quer seja como boêmio, quer seja como santo. Como santo, ele falha. Como homem, 

ele tem lacunas. E ele suplica, mesmo que não perceba, para que os leitores as preencham. 

Todo o tribunal contra Capitu, também, é uma súplica, o que não o isenta de ser manipulação. 

Ele manipula e usa de todos os seus artifícios enquanto homem sábio, poderoso e advogado 

para que a sua imagem, não a que ele odeia (tal como odeia o amarello) e, sim, a descrita pela 

profecia, seja preservada mesmo que em outras mentes. Durante a fase dessa metáfora 

conceptual, o que resta são só dúvidas. Estando longe de Capitu, Santiago se vê preso entre o 

que a sua mãe espera que ele seja enquanto santo e o que ele mesmo espera que ele seja 

enquanto homem (acrescentando, talvez, o que Capitu pensa dele, já que tem ciúmes, mas 

isso não parece o impedir de pensar em outras mulheres). Em Santiago, aparece a mesma 

questão que aparece em Candido (1995, p. 3): 

 
Surge então a pergunta: se a fantasia funciona como realidade; se não conseguimos 
agir senão mutilando o nosso eu; se o que há de mais profundo em nós é no fim de 
contas a opinião dos outros; se estamos condenados a não atingir o que nos parece 
realmente valioso -, qual a diferença entre o bem e o mal, o justo e o injusto, o certo 
e o errado? 

 

Esse caráter de súplica mencionado, assim como a resposta que Santiago parece 

encontrar, são melhor enxergados no sexto e último capítulo em que a cor é mencionada. Em 

CVIII. Um filho (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p), Santiago Casmurro diz: “Pois nem tudo 

isso me matava a sède de um filho, um triste menino que fosse, amarello e magro, mas um 

filho, um filho proprio da minha pessoa.” Na fala “triste, amarello e magro que fosse” estão 

presentes tanto o amarello do ciúme quanto o amarello da vida. Santiago quer um filho 

porque Escobar tem um filho, e aí jaz o ciúme. E o que teria tanto que, por meio do amarello, 

67 



Santiago chega a admitir: “não importa se ele pareça a mim”. Não importa se ele possuir as 

mesmas características que Santiago execra em si mesmo, não importa se ele não for forte 

como Escobar ou feliz como Capitu, contanto que seja dele. Verdadeiramente dele. Como a 

sua própria identidade, seu próprio destino, e seu próprio caminho nunca foram 

verdadeiramente seus. Já que talvez, assim, a sua dúvida seja respondida, e ele consiga 

determinar o que prevalece: a imaginação ou a realidade? Isto é, o que poderia ser ou o que 

realmente foi?  

Dentro dessa metáfora conceptual, há um leve afastamento entre Santiago e seu 

destino como príncipe exaltado. Ele se questiona sobre seu próprio destino e pondera sobre 

suas próprias ações, ameaçando se libertar da profecia. No entanto, como vimos no decorrer 

da trama, o nascimento do filho querido se torna o seu fim. Porque a vida, quando toca em 

Santiago, se torna em morte.  

No fim, Santiago Casmurro tinha tudo, mas não se deu por satisfeito. Não porque a 

mãe o queria como padre, mas porque ele se queria como Deus. E, sobre isso, Antonio 

Candido (1995, p. 3) diz:  

 
Mas além disso, há na sua obra um interesse mais largo, proveniente do fato de 
haver incluído discretamente um estranho fio social na tela do seu relativismo. Pela 
sua obra toda há um senso profundo, nada documentário, do status, do duelo dos 
salões, do movimento das camadas, da potência do dinheiro. O ganho, o lucro, o 
prestígio, a soberania do interesse são molas dos seus personagens, aparecendo em 
Memórias póstumas de Brás Cubas, avultando em Esaú e Jacó, predominando em 
Quincas Borba, sempre transformando-se em modos de ser e fazer. E os mais 
desagradáveis, os mais terríveis dos seus personagens, são homens de corte burguês 
impecável, perfeitamente entrosados nos mores da sua classe. Sob este aspecto, é 
interessante comparar a sua perfeita normalidade essencial de Fortunato da “Causa 
secreta” com a sua perfeita normalidade social de proprietário abastado e sóbrio, 
que vive de rendas e do respeito coletivo. O senso machadiano dos sigilos da alma 
se articula em muitos casos com uma compreensão igualmente profunda das 
estruturas sociais, que funcionam em sua obra com a mesma imanência poderosa 
que Roger Bastide demonstrou haver no caso da paisagem. E aos seus alienados no 
sentido psiquiátrico correspondem certas alienações no sentido social e moral.  

 

 

3.2.3) O MAR É AMOR  

 

No entanto, antes de Dom Casmurro, e antes de Santiago, havia Bento. E, como já 

estabelecido, Bento morre na perda daqueles que morrem no coração do mar. A escolha de 

começar pelo fim não é pelo acaso: a metáfora conceptual básica de que o mar é amor é a 

mais facilmente explicada (e, dessa forma, mais curta) e, inclusive, a mesma que Helen 

68 



Caldwell (2002, p. 113, grifo da autora) chegou em seu livro quando, ao defender Capitu 

sobre seu pesar quanto à morte de Escobar, diz:  

 
Explicaria a tristeza de Capitu ao fitar o defunto Escobar - se é que isso precisa ser 
explicado - e seu rompimento em lágrimas quando sua carta póstuma a Bento é lida: 
ela havia perdido não somente um amigo, mas sua tábua de salvação - sua única 
esperança de sobreviver ao naufrágio. Escobar tinha “braços fortes”, “bons 
pulmões”, podia nadar no mar do amor. 

 

Mas, dado que o mar é o amor, que naufrágio seria esse? Ora, o naufrágio de Santiago 

no mar do amor da própria Capitu. Caldwell também o comenta: “Mas que Escobar expresse 

seu amor a Capitu, como o de Julieta, ‘é como o mar - sem fim’, abarca todos os que amam 

Bento e que são amados por ele” (2002, p. 112) No entanto, não importa o que Capitu faça 

em relação a seu marido ciumento, ela não consegue alcançá-lo. Ou melhor, ela não consegue 

alcançar Bentinho, a quem Caldwell chama de “alma” (2002, p. 125), mesmo que sejam 

todos atos de amor. Afinal, como Caldwell afirma (2002, 107):  

 
Mas a verdadeira motivação de todos os atos de Capitu é o seu amor, seu ilimitado 
amor por Santiago e o orgulho que tem desse amor. É o seu amor que fortalece a sua 
união conjugal. Ela economiza dez libras esterlinas para mostrar a Bento a boa 
esposa que é. Apesar de ser vaidosa, apreciar jóias e boas roupas, ela queria provar 
que ele “era a única renda e o único enfeite que jamais poria em si…”. Quando 
Santiago mente que seus negócios vão mal, sua resposta é imediata: vender suas 
jóias, desfazerem-se de sua dispendiosa casa. Poderiam viver num beco até as 
coisas melhorarem. Tudo ficaria bem. 

 

As coisas, no entanto, não ficaram bem, e por um único motivo, trazido à tona 

principalmente por meio do personagem Manduca80. Manduca, como Helen enfatiza, não 

possuía a prosperidade de Santiago. Não possuía nem saúde, nem riqueza, nem amigos. “Mas 

ele possui a coisa fundamental que falta em Santiago - uma enorme capacidade de amar; 

amar e ter fé em um homem, um povo, uma causa, uma vida,” Helen explica (2002, p. 88), e 

continua: “Ele tem tudo, mas não sabe amar, nem tem fé. Seu coração é um barquinho frágil 

que se desvia de seu curso com a menor lufada de vento [...]” (2002, p. 89).  

Não é possível dizer com certeza qual o momento em que Bentinho dá lugar a (ou tem 

seu lugar tomado por) Santiago, mas Caldwell nota que, com a morte de Manduca, “Santiago 

nos diz que, ao deixar a casa do defunto, suas idéias douradas de amor perderam o lustro e o 

metal trocou-se em cinzas” (2002, p. 91). E, dessa forma, “o ciúme de Santiago surge muito 

cedo, com toda a sua força e horripilância, devorando pacientemente o Bento nele: surge 

80 A quem Helen associa com a figura de Jesus (CALDWELL, 2002, p. 90). 

69 



mesmo antes de Capitu ter notícia da existência de Escobar, ou ele dela.” (CALDWELL, 

2002, p. 120)  

Como Helen afirma várias vezes em seu livro, ela acredita que é Santiago quem mata 

Bentinho. Mas, ao retomar o texto bíblico, que dá indícios de uma morte pela perda, é 

possível ter outra interpretação: todas as vezes que o Capitu reagia à rejeição com amor81, 

mas não era correspondida com a mesma intensidade pelo homem que não sabia amar, 

Santiago, Bentinho deixava de existir dentro do homem. A criança, descrita por Helen como 

“bom, amável e generoso Bentinho” (2002, p. 98), que ficou com as pernas bambas quando 

percebeu que amava a Capitu e que ela o amava de volta certamente lidava com o amor de 

Capitu de maneira muito mais adequada, retribuindo seus afetos com a mesma intensidade 

devida, ao contrário de Santiago. E, como Helen nota, mesmo sendo rejeitada e exilada, 

“nada mudou Capitu - nem a frieza, nem a repulsa, a crueldade ou o abuso. Ela morre 

amando seu Otelo” (CALDWELL, 2002, p. 125).  

É ela quem morre no coração no mar. Isto é, em seu coração, rodeada pelo seu próprio 

amor que ela não pode impedir, nadando em busca de Bentinho. Bentinho que, com o tempo, 

ao não conseguir encontrar Capitu por conta da intervenção de Santiago, também morre. 

Em Capitu, encontramos ambas as ideias de estrangeira e do mar: ela é a agregada dos 

olhos de ressaca, culpada pela morte de Bento. Mas não há sangue nas mãos de Capitu, senão 

o seu próprio. Bento morre pela lacuna que, de acordo com o amarello, Santiago pede para 

que a preencham em si, mas, como ele mesmo afirma e Helen elucida, “[...] ele não 

conseguiu matar a preguiça de uma alma que a trazia de berço e não a sentia atenuada pela 

vida” (2002, p. 89).  

E, assim, o que resta no final é Dom Casmurro, uma casa réplica e o mar. O mar 

literal, que nunca deixou o Rio de Janeiro, mas que em nada substituiria o mar que era 

Capitu. Afinal, como Caldwell elucida (2002, p. 125): 

 
Não é por acaso que a criatura de Machado, Santiago, a envolve em símbolos 
marinhos, pois era familiar a seu criador o mito grego de que Vênus nasceu do mar, 
como era-lhe também familiar o aditamento camoniano de que Vênus é a mãe do 
povo português. Capitu é pura feminilidade portuguesa, o amor encarnado lutando 
contra o amor-próprio (Casmurro) pela alma (Bento) de Santiago - pois o amor é 
parte essencial da alma. 

 

Dessa maneira, em Dom Casmurro, O MAR É AMOR, O MAR É VIDA e O MAR É MORTE. Tudo 

porque Capitu, para as três facetas do personagem Dom Casmurro, representa as três 

81 CALDWELL, 2002, p. 109 

70 



características de diferentes maneiras. Tudo porque o mar, enquanto figura que baseia o 

mundo metafórico conceptual do livro, absorve os seus arredores e se transforma (isto é, se 

move) com o passar do espaço e tempo, alocando, dentro de si, paradoxos que se 

contradiziam. Tudo porque, em resumo, Santiago não sabia nadar. E nas palavras de Antonio 

Candido (1995, p. 3): 

 
Mas o fato é que, dentro do universo machadeano, não importa muito que a 
convicção de Bento seja falsa ou verdadeira, porque a consequência é exatamente a 
mesma nos dois casos: imaginária ou real, ela destrói a sua casa e a sua vida. E 
concluímos que neste romance, como noutras situações da sua obra, o real pode ser 
o que parece real. E como a amizade e o amor parecem mas podem não ser amizade 
nem amor, a ambiguidade gnosiológica se junta à ambiguidade psicológica para 
dissolver os conceitos morais e suscitar um mundo escorregadio, onde os contrários 
se tocam e se dissolvem. 

 

3.3) A TRADUÇÃO 

 

Em seu livro, Translation Studies: An Integrated Approach (1988), Mary 

Snell-Hornby é clara sobre o caminho que a tradução deveria tomar em sua visão. Mesmo 

precedendo a virada cognitiva que aconteceu no campo dos estudos da tradução por quase 

vinte anos, sua proposta ecoou entre os tradutores cognitivos do futuro: para Snell-Hornby, 

era necessário romper com a visão tradicionalmente compartimentada da tradução, que 

separava estudos linguísticos, literários e culturais.  

De acordo com a autora (1988), para enxergar a tradução como um processo 

contextualizado e dinâmico, eram necessárias “algumas mudanças radicais no pensamento82” 

(p. 1, tradução nossa) proeminente de sua época. “Em primeiro lugar, quanto à 

conceitualização e categorização, e, em segundo lugar, na abordagem sobre a tradução em 

si83,” a autora afirma (ibidem). Tal como visto dentro da Linguística Cognitiva (apesar de não 

ser, necessariamente, uma teórica da área), Snell-Hornby descreve as dicotomias polarizadas 

da época de Cícero como anciãs (“age-old”) e se posiciona contra uma visão da língua 

objetivista e reducionista e suas ideias rígidas de equivalência. “Dessa forma, o caráter 

multidimensional da língua com sua tensão de paradoxos e forças aparentemente conflitantes 

se torna a base da tradução84” (ibidem) é como ela termina a apresentação de seu livro. O 

argumento segue dessa maneira (1988, p. 2, tradução nossa, grifo da autora): 

84 “In this way, the multi-dimensional character of language with its dynamic tension of paradoxes and 
seemingly conflicting forces becomes the basis for translation.” 

83 “Firstly, in conceptualization and categorization, and secondly in the approach to translation itself.” 
82 “This presupposes some radical changes in thinking.”  

71 



 
[...] a ideia deve ser abandonada de que a tradução é meramente uma questão de 
palavras isoladas, uma idée fixe que caracterizou o trabalho sobre tradução até bem 
recentemente: em nosso conceito, a tradução começa com o texto situado como 
parte integrante do contexto cultural, por meio do qual a análise de texto procede da 
macroestrutura do texto para a micro unidade da palavra, sendo esta vista, não como 
um item isolável, mas em sua relevância e função dentro do texto. Além disso, o 
texto não pode ser considerado como um espécime estático da linguagem (uma 
ideia ainda dominante em aulas práticas de tradução), mas essencialmente como a 
expressão verbalizada da intenção de um autor, conforme entendida pelo tradutor 
como leitor, que então recria esse todo para outro público em outra cultura. Esse 
processo dinâmico explica por que novas traduções de obras literárias são 
constantemente procuradas e por que a tradução perfeita não existe.85 

 

Desta forma, a língua não ser estática e objetivista tem “vastas implicações para a 

tradução86” (1988, p. 41, tradução nossa). “Levada ao extremo, a noção de que a linguagem 

condiciona o pensamento e que ambos estão inextricavelmente ligados à cultura individual da 

comunidade que fala a língua em questão significaria que, em última análise, traduzir é 

impossível87” Snell-Horby continua (ibidem, tradução nossa). No entanto, ao decidir não 

levar a noção ao extremo, a autora elucida sua teoria (ibidem, tradução nossa): 

 
Mais uma vez, nos deparamos com uma dicotomia de dois extremos, e aqui também 
a resposta não está em escolher qual das duas alternativas conflitantes apoiar, mas 
em determinar o ponto na escala entre elas que é válido para o caso em questão. Em 
outras palavras, a extensão em que um texto é traduzível varia com o grau em que 
ele está inserido em sua própria cultura específica, também com a distância que 
separa o contexto cultural do texto de origem e do público-alvo em termos de tempo 
e lugar.88 

 

Para os tradutores de Machado de Assis, no entanto, determinar a distância que separa 

o contexto entre texto-fonte e o público alvo em termos de tempo e espaço é uma tarefa 

88 “Once again we are faced with a dichotomy of two extremes, and here too the answer lies, not in choosing 
which of the two conflicting alternatives to support, but in determining the point on the scale between them 
which is valid for the case in question. In other words, the extent to which a text is translatable varies with the 
degree to which it is embedded in its own specific culture, also with the distance that separates the cultural 
background of source text and target audience in terms of time and place.” 

87 “Taken to its extreme, the notion that language conditions thought and that both are inextricably bound up 
with the individual culture of the community that speaks the language concerned would mean that ultimately 
translation is impossible.” 

86 “The principle of linguistic relativity has far-reaching implications for translation.” 

85 “[...] the idea must be abandoned that translation is merely a matter of isolated words, an idee fixe that 
characterized work on translation until quite recently: in our concept translation begins with the text-in-situation 
as an integral part of the cultural background, whereby text-analysis proceeds from the macro-structure of the 
text to the micro-unit of the word, this being seen, not as an isolatable item, but in its relevance and function 
within the text. Furthermore, the text cannot be considered as a static specimen of language (an idea still 
dominant in practical translation classes), but essentially as the verbalized expression of an author’s intention as 
understood by the translator as reader, who then recreates this whole for another readership in another culture. 
This dynamic process explains why new translations of literary works are constantly in demand, and why the 
perfect translation does not exist.” 

72 



atipicamente complicada, embora, em relação a todos os outros autores, seja inicialmente 

complicada o suficiente. Como descrito por Antonio Candido (1995, p. 2):  

 
Nas obras dos grandes escritores é mais visível a polivalência do verbo literário. 
Elas são grandes porque são extremamente ricas de significado, permitindo que 
cada grupo e cada época encontrem obsessões e as suas necessidades de expressão. 
Por isso, as sucessivas gerações de leitores e críticos brasileiros foram encontrando 
níveis diferentes em Machado de Assis, estimando-o por motivos diversos e vendo 
nele um grande escritor devido a qualidades por vezes contraditórias. O mais 
curioso é que provavelmente todas essas interpretações são justas, porque ao 
apanhar um ângulo não podemos deixar de ao menos pressentir os outros. É o que 
pode mostrar uma revista na sua fortuna crítica, à maneira de Jean-Michel Massa. 

 

E, se em relação às audiências atuais todas as interpretações são justas, tentar 

baseá-las de acordo com o público de alvo de sua época tampouco dá resultados bastante 

frutíferos, visto que ele possuía “despreocupação com as modas dominantes e o aparente 

arcaísmo da técnica” (CANDIDO, 1995, p. 3) (algo que, talvez, tenha influenciado o fato de 

que Capitu só tenha tido sua inocência considerada em larga escala 61 anos após o 

lançamento do livro). Por isso, quando Snell-Hornby afirma que o tradutor precisa ser 

também tradutor de duas culturas89, para o tradutor machadiano, há três: a do universo do 

português brasileiro, a do universo da língua-alvo e a do universo da mente de Machado. 

Mas, mesmo nesse ponto, Snell-Hornby prevê discussões e afirma: “Para nossos propósitos, 

deve ser enfatizado que o papel do tradutor como leitor é essencialmente ativo e criativo (cf. 

Honig e Kussmaul 1982; Holz-Mänttäri 1984), e que a compreensão não deve ser equiparada 

a uma “recepção” passiva do texto90” (1988, p. 42, tradução nossa). Risku, ao comentar sobre 

o livro de Snell-Hornby, afirma: “No contexto da tradução, isto significa que é a forma como 

a linguagem é usada num tipo específico de texto e situação que é de interesse, pelo que o 

próprio texto é visto ‘como uma parte integrante do mundo, não como um espécime isolado 

da linguagem’ (Snell-Hornby, 1988, p. 49)” (2002, p. 523) 

Quanto ao papel ativo do tradutor como leitor, o argumento ecoa e é estendido (que 

fala sobre leitores em geral) em Stockwell (2009, p. 22, tradução nossa) quando discute a 

ressonância em um texto literário, dizendo: “O grau de ressonância em qualquer leitura 

literária não é simplesmente uma questão do poder estilístico do texto, mas também uma 

questão da intensidade do estado de alerta do leitor, do grau de resistência ou da disposição 

90 “For our purposes it must be emphasized that the role of the translator as reader is an essentially active and 
creative one (cf.Honig and Kussmaul 1982; Holz-Mänttäri 1984), and that understanding must not be equated 
with a passive “reception” of the text.” 

89 1988, p. 42 

73 



de se envolver emocionalmente na experiência91”. Quanto ao lado criativo, também toca em 

parâmetros similares quando admite o caráter subjetivo da própria pesquisa (STOCKWELL, 

2002, p. 24, tradução nossa):  

 
Sem dúvida, parte da atenção que dei à análise foi informada pela experiência 
ideológica e social, e isso é parcialmente consciente e controlado, parte da minha 
competência literária aprendida que é atraída por continuidades entre terra e 
trabalho em uma paisagem industrial e de charnecas do Norte. Fatores como este 
colocam o texto literário como figura contra o solo da experiência do leitor, e 
também fazem parte da discussão92.  

 

O caráter específico da tarefa do tradutor (enquanto difere de um leitor comum) não 

os absolve da subjetividade e carga enciclopédica de sua própria mente. Ao contrário, as 

amplifica. E, como Risku afirma, “a tradução é uma atividade altamente criativa, específica 

para cada situação e texto, o que significa que é extremamente flexível93” (2002, p. 525, 

tradução nossa), visto que deve lidar com a conexão entre língua, mundo e mente de autor, 

leitor e de si mesmo. Dessa maneira, a Linguística Cognitiva, a Poética Cognitiva e, assim, a 

Tradução Cognitiva em geral proveem modelos de organização de informação e de 

processamento cognitivo que estruturam a tarefa do tradutor e permitem que estratégias sejam 

criadas, da maneira que Snell-Hornby descreveu em seu livro como o procedimento 

necessário para uma tradução de abordagem integrada, dizendo (1988, p. 69, tradução nossa):  

 
Já estabelecemos também que para o tradutor o texto não é puramente um fenômeno 
linguístico, mas também deve ser visto em termos de sua função comunicativa, 
como uma unidade inserida em uma dada situação, e como parte de um contexto 
sociocultural mais amplo (2.2). Tomando isso como ponto de partida, a análise de 
texto do tradutor deve começar identificando o texto em termos de cultura e 
situação, como “parte de um continuum mundial” (Vermeer 1983). O próximo passo 
é a análise da estrutura do texto, procedendo da macroestrutura para o nível de 
coesão lexical e incluindo a relação entre o título e o corpo principal do texto, e 
finalmente estratégias devem ser desenvolvidas para traduzir o texto, com base nas 
conclusões alcançadas a partir da análise. É importante enfatizar novamente que a 
análise não está preocupada em isolar fenômenos ou itens para estudá-los em 
profundidade, mas em traçar uma rede de relacionamentos, a importância de itens 
individuais sendo determinada por sua relevância e função no texto94. 

94 “We have already established too that for the translator the text is not purely a linguistic phenomenon, but 
must also be seen in terms of its communicative function, as a unit embedded in a given situation, and as part of 
a broader sociocultural background (2.2). Taking that as the point of departure, the translator’s text analysis 

93 “Translation is a highly creative, paper, situation-specific activity and this means it is extremely flexible.” 

92 “No doubt some of the attention that I have given to the analysis has been informed by ideological and social 
experience, and that is partly conscious and controlled, part of my learned literary competence that is attracted to 
continuities between earth and work in a Northern industrial and moorland landscape. Factors such as this place 
the literary text as figure against the ground of readerly experience, and are part of the discussion as well.” 

91 “The degree of resonance in any given literary reading is not simply a matter of the stylistic power of the text 
but is also a matter of the reader’s intensity of alertness, degree of resistance, or willingness to invest themselves 
emotionally in the experience.” 

74 



 

No entanto, Snell-Hornby também determina como e quando utilizar aparatos da 

linguística em relação ao texto, concluindo que o que importa para o campo da tradução é o 

potencial dos conceitos escolhidos, que devem ter “validade geral e flexível o suficiente para 

ser adaptado ao texto individual — e frequentemente idiossincrático95” (1988, p. 3, tradução 

nossa). E, já tendo estabelecido que, como Ana López (2013), o objetivo desta dissertação 

não é ditar a abordagem do processo tradutório como um todo, mas exemplificar e 

demonstrar situações em que os aparatos cognitivos escolhidos beneficiam a tradução do 

objeto sugerido, é tido que, desde o começo, ao determinar o significado de intertextualidade 

dentro dos estudos cognitivos (relacionando-os a Dom Casmurro) e, também, ao utilizar de 

teóricos literários e modelos cognitivos para a análise do texto em sua estrutura macro e 

identificado padrões textuais de acordo com os parâmetros da Poética Cognitiva para 

determinar o que chama a atenção e, por isso, influencia na ressonância da obra, todos os 

processos presentes nesta dissertação até esse ponto também estão incluídos no processo 

tradutório e essa seção, em específico, é senão a culminação de todos os elementos que 

permitiram que uma estratégia fosse determinada quanto à tradução do que tange esta 

dissertação: a relação de Dom Casmurro com o livro de Ezequiel e a maneira como isso afeta 

a presença do mar em sua totalidade.  

Em resumo, até este ponto, tudo que foi analisado e levado em consideração construiu 

o contexto do aspecto de Dom Casmurro levado em consideração (situando a palavra dentro 

do mundo discursivo de Dom Casmurro) e, agora, resta somente a discussão sobre a 

estratégia tradutória escolhida para manter a ressonância e textura do texto original mesmo 

após ter sido traduzida.  

 

3.3.1) A MESCLAGEM CONCEPTUAL 

 

Ferrari, ao falar sobre o conceito de mesclagem conceptual (FAUCONNIER, 1997), 

diz que “vale a pena destacar que a Teoria da Mesclagem possibilita o tratamento da estrutura 

95 “and this must be both broad enough to have general validity and flexible enough to be adapted to the 
individual — and often idiosyncratic — text.” 

should begin by identifying the text in terms of culture and situation, as “part of a world-continuum” (Vermeer 
1983). The next step is the analysis of the structure of the text, proceeding down from the macro-structure to the 
level of lexical cohesion and including the relationship between the title and the main body of the text, and 
finally strategies should be developed for translating the text, based on conclusions reached from the analysis. It 
is important to stress again that the analysis is not concerned with isolating phenomena or items to study them in 
depth, but with tracing a web of relationships, the importance of individual items being determined by their 
relevance and function in the text.” 

75 



emergente, enquanto a Teoria da Metáfora [Conceptual], por se apoiar em um modelo de dois 

domínios, não apresenta essa possibilidade” (2011, p. 125). No caso de Dom Casmurro, que 

utiliza da existência de múltiplas metáforas conceptuais concomitantes e, ainda assim, 

contraditórias, é imprescindível a utilização da Teoria da Mesclagem para a completa análise 

de como a construção do sentido e contexto da palavra ‘mar’ toma enquanto figura na mente 

do leitor.  

Exemplificando as vantagens da Teoria da Mesclagem, Ferrari continua: “Na 

metáfora, ‘aquele cirurgião é um açougueiro’, por exemplo, a inferência emergente de ‘o 

cirurgião é incompetente’ não pode ser explicada por um modelo abdominal, já que a 

inferência surge apenas na mescla [...]” (2011, p. 126). Tanto a mescla quanto a estrutura 

emergente são etapas indispensáveis para melhor enxergar como Machado se apropria de 

elementos de outro discurso (nesse caso, o Livro de Ezequiel), determinando-os como parte 

dos frames necessários para o contexto do seu próprio mundo discursivo. Afinal, o 

significado proveniente da mescla não permanece imóvel: Machado toma a junção para si, 

expandindo-as e transformando-as conforme julga necessário para a sua obra.  

Sobre os espaços mentais presentes em uma mescla conceptual, Ferrari (2011, p. 117) 

menciona quatro primitivos sugeridos por Cutrer (1994) sobre o papel do tempo e modo 

verbais em sua construção e estruturação: BASE, FOCO, EVENTO e PONTO DE VISTA. “Esses primitivos 

funcionam como princípios de organização discursiva,” a autora explica (2011, p. 117). Em 

relação a Dom Casmurro e ao objetivo desta dissertação, PONTO DE VISTA , identificado como PV 

dentro do esquema, é o discurso primitivo de mais relevância.  

Além disso, sobre o modelo de Teoria da Mesclagem, é essencial mencionar o 

conceito de compressão. Discutido de maneira extensiva por Fauconnier em seu livro com 

Mark Turner (2002), os autores afirmam que compressão é um processo cognitivo 

fundamental, utilizado pela mente humana como maneira de simplificar relações complexas 

entre espaços mentais para criar mesclas que são mais fáceis de processar e manipular. De 

acordo com os autores (p. 92, tradução nossa, grifo do autor):  

 
Não estabelecemos espaços mentais, conexões entre eles e mesclas sem motivo. 
Fazemos isso porque nos dá uma visão global, compreensão em escala humana e 
novos significados. Isso nos torna eficientes e criativos. Um dos aspectos mais 
importantes da nossa eficiência, percepção e criatividade é a compressão alcançada 
por meio da mesclagem96. 

96 “We do not establish mental spaces, connections between them, and blended spaces for no reason. We do this 
because it gives us global insight, human-scale understanding, and new meaning. It makes us both efficient and 
creative. One of the most important aspects of our efficiency, insight, and creativity is the compression achieved 
through blending.” 

76 



 

O modelo de mesclagem aqui apresentado sobre Dom Casmurro também utilizou da 

compressão. Em um tipo de mesclagem que os autores denominam “mesclas múltiplas” 

(multiple blending), os inputs presentes são, eles mesmos, resultados da mescla de outros 

processos de mesclagem anteriores implícitos nas análises dos capítulos anteriores. Além 

disso, o espaço genérico é uma compressão. Como compressões são descritas como processos 

que se baseiam em relações vitais (vital relations) entre os elementos, o espaço genérico desta 

mescla está comprimido por meio da relação determinada como “analogia”. Sobre essa 

relação vital, os autores explicam (2002, p. 98, tradução nossa):  

 
A analogia depende da compressão Papel-Valor (Role-Value). Suponha que temos 
uma rede com “Papa” em um input e Giovanni Montini no outro e o Papa Paulo VI 
na mistura, e temos outra network com o mesmo papel, Papa, em um de seus inputs 
e Albino Luciani na outra e o Papa João Paulo na mescla. Neste caso, há um 
conector de identidade entre o Papel em uma network e o input de Papel na outra. 
Dizemos que o Papa João Paulo e o Papa João VI são análogos, e o que queremos 
dizer, exatamente, é que temos duas redes de compressão Papel-Valor que têm o 
mesmo input de Papel. Em outras palavras, quando, por meio da mistura, dois 
espaços misturados diferentes adquiriram estruturas de frames em comum, eles são 
vinculados pela Relação Vital de Analogia97. 

 

A analogia escolhida para o espaço genérico foi a mesma que Dom Casmurro 

escolheu, quando disse que sua vida foi um naufrágio. Ativando o frame de DESASTRE MARÍTIMO e 

incorporando dois de seus elementos, os dois inputs incluídos são determinados pelo PONTO DE 

VISTA (enquanto primitivo que estrutura espaços mentais) dos dois personagens principais 

envolvidos na tragédia. O esquema, então, é apresentado desta forma:  

 

 

 

 

 

 

 

97 “Analogy depends upon Role-Value compression. Suppose we have one network with Pope in one input and 
Giovanni Montini in the other and Pope Paul VI in the blend, and we have another network with the same role, 
Pope, in one of its inputs and Albino Luciani in the other and Pope John Paul in the blend. In this case there is 
an identity connector between the Role input in one network and the Role input in the other. We say that Pope 
John Paul and Pope John VI are analogous, and what we mean, exactly, is that we have two Role-Value 
compression networks that have the same Role input. In other words, when, through blending, two different 
blended spaces have acquired frame structure in common, they are linked by the Vital Relation of Analogy.” 
 

77 



 

Figura 3.2 - Mesclagem Conceptual apresentada 

 

 

A estrutura emergente que surge da mescla são as consequências observadas no 

desenrolar da trama: é possível inferir que o amor é morte para Santiago Casmurro porque 

este não sabe amar; o barco perdido no naufrágio, para Capitu, era a sua vida em sua 

completude (incluindo o homem que verdadeiramente amava) e, para Dom Casmurro, era seu 

poder percebido e imaginado (isto é, sua identidade enquanto soberano dentro de sua cidade); 

o amor (mar) de Capitu mata o seu poder e inunda sua cidade quando, essencialmente, o faz 

perceber que, por mais que seja seu esposo, nunca teria o controle de um verdadeiro Deus 

sobre ela (exemplificado por meio do seu olhar que, por não ser onisciente e onipresente, não 

consegue embasar os seus argumentos e provar o adultério, sem sanar as suas dúvidas ou 

preencher lacunas resultadas de sua necessidade por controle); e, sobretudo, mas ainda entre 

outras coisas, não há aspecto da vida de Santiago intocado pelas águas do mar.   

 

3.3.2) A PROTUBERÂNCIA E A RESSONÂNCIA 

 

Assim como Santiago, o texto da obra também não é intocado pelas águas do mar. Já 

apresentado aqui como ponto importante dentro da determinação de figura e fundo, o mar se 

move dentro do livro tanto física (por meio de verbos e esquemas imagéticos) quanto 

metaforicamente, apropriando-se de novos significados à medida que a trama se desenrola, 

como um personagem em seu próprio direito. Mas o que isso significa para a tradução?  

78 



Na verdade, a pergunta é: como isso não afetaria a tradução? Afinal, tendo 

estabelecido que, para o tradutor, o texto é a “expressão verbalizada da intenção do autor, 

conforme entendida como leitor” (SNELL-HORNBY, 1988, p. 2, tradução nossa), que o 

“papel do tradutor como leitor é essencialmente ativo e criativo, e que a compreensão não 

pode ser equiparada a uma recepção ‘passiva’ do texto” (SNELL-HORNBY, 1988, p. 42, 

tradução nossa), chegando à conclusão de que, para a tradução, “a forma como a linguagem é 

usada em um tipo de texto e situação que é de interesse” (SNELL-HORNBY, 1988, p. 49, 

tradução nossa), o tradutor deve ser tratado como um leitor especializado e que sua tarefa é 

“também uma questão de intensidade do estado de alerta [...], de grau de resistência da 

disposição de se envolver emocionalmente na experiência” (STOCKWELL, 2009, p. 22, 

tradução nossa).  

Definir quais elementos são protuberantes dentro da narrativa e, por isso, constroem o 

tom e afetam a ressonância da obra literária, para o tradutor, se torna tarefa essencial para a 

reprodução do texto de forma satisfatória em outro universo linguístico. E, como já 

demonstrado, a Poética Cognitiva oferece aparatos que perpassam a cognição humana e 

servem para a identificação e categorização desses elementos.  

Tendo já realizado a análise quanto à função do “mar” dentro da estrutura textual de 

Dom Casmurro, faz-se necessário acrescentar que, aliado à noção de frames, Fillmore (1982) 

também definiu um conceito chamado scenes (cenas). De acordo com o autor (1982, p. 63, 

tradução nossa), 

 
Pretendo usar a palavra scenes — uma palavra com a qual não estou totalmente 
satisfeito — em um sentido mais geral possível, para incluir não apenas cenas 
visuais, mas tipos familiares de transações interpessoais, cenários padrão, layouts 
familiares, estruturas institucionais, experiências articuladas, imagem corporal; e, 
em geral, qualquer tipo de segmento coerente, grande ou pequeno, de crenças, 
ações, experiências ou imaginações humanas98.  

 

“[...] scene é a situação vivenciada ou significativa que encontra expressão na forma 

linguística,99” (1988, p. 79, tradução nossa) explica Mary Snell-Hornby. E já que scenes e 

frames se ativam intercaladamente, “[...] uma forma linguística específica, como uma frase 

encontrada em um texto, evoca associações que ativam outras formas linguísticas e evocam 

outras associações, de modo que cada expressão linguística em um texto é condicionada por 

99 “the scene is the experienced or otherwise meaningful situation that finds expression in linguistic form” 

98 “I intend to use the word scene — a word I am not completely happy with — in a maximally general sense, to 
include not only visual scenes but familiar kinds of interpersonal transactions, standard scenarios, familiar 
layouts, institutional structures, enactive experiences, body image; and in general, any kind of coherent segment, 
large or small, of human beliefs, actions, experiences, or imaginings.” 

79 



outra100” (1988, p. 80, tradução nossa), formando uma rede de relação entre as scenes e 

frames presentes em uma só obra. Nas palavras de Fillmore (1982, p. 61, tradução nossa): 

“Uma análise de texto bem-sucedida deve fornecer uma compreensão por parte do intérprete 

de uma imagem, cena ou figura do mundo que é criada e preenchida entre o início e o fim da 

experiência de interpretação de texto101”. Para Snell-Hornby, os benefícios dessa abordagem 

para a tradução são claros, e o seu processo seria como descrito (1988, p. 81, tradução nossa):  

 
A tradução é um ato complexo de comunicação no qual o autor da língua-fonte, o 
leitor como tradutor e o tradutor como autor do texto-alvo e o leitor do texto-alvo 
interagem. O tradutor parte de um frame apresentado (o texto e seus componentes 
linguísticos); o frame foi produzido por um autor que extraiu de seu próprio 
repertório de cenas parcialmente prototípicas. Com base no frame do texto, o 
tradutor-leitor constrói suas próprias cenas dependendo de seu próprio nível de 
experiência e seu conhecimento internalizado do material em questão. Como um 
falante não nativo, o tradutor pode muito bem ativar scenes que divergem das 
intenções do autor ou se desviam daquelas ativadas por um falante nativo da língua 
de origem (uma causa frequente de erro de tradução). Com base nas cenas que ele 
ativou, o tradutor deve agora encontrar frames na língua-alvo adequados; isso 
envolve um processo constante de tomada de decisão, pelo qual ele depende 
inteiramente de sua proficiência na língua-alvo. É nesta fase do processo de 
tradução, onde o tradutor molda o novo texto, que até agora foi negligenciado na 
teoria da tradução. A abordagem de scenes-e-frames, que não trabalha apenas com 
palavras e estruturas, mas com um princípio mais holístico de elementos textuais 
inter-relacionados, experiência, percepção e situação de fundo, pode fornecer um 
ponto de partida promissor102. 

 

É por isso que López diz que o que importa não é a importação semântica dos termos 

entre os textos, mas “se suas funções textuais como ativadores de conhecimento são ou não 

são equivalentes aos elementos do texto-fonte” (2004, p. 313, tradução nossa), porque sua 

abordagem também se baseia da Teoria de Frames de Fillmore. Visto que, juntamente de 

102 “Translation is a complex act of communication in which the SL-author, the reader as translator and 
translator as TL-author and the TL-reader interact. The translator starts from a presented frame (the text and its 
linguistic components); this was produced by an author who drew from his own repertoire of partly prototypical 
scenes. Based on the frame of the text, the translator-reader builds up his own scenes depending on his own 
level of experience and his internalized knowledge of the material concerned. As a non-native speaker, the 
translator might well activate scenes that diverge from the author’s intentions or deviate from those activated by 
a native speaker of the source language (a frequent cause of translation error). Based on the scenes he has 
activated, the translator must now find suitable TL-frames; this involves a constant process of decision-making, 
whereby he depends entirely on his proficiency in the target language. It is at this stage of the translation 
process, where the translator shapes the new text, that has up to now been neglected in translation theory. The 
scenes-and-frames approach, which does not merely work with words and structures, but with a more holistic 
principle of interrelated textual elements, experience, perception and background situation, could provide a 
promising starting point.” 
 

101 “Successful text analysis has got to provide an understanding on the part of the interpreter of an image or 
scene or picture of the world that gets created and filled out between the beginning and the end of the 
textinterpretation experience.” 

100 “In other words, a particular linguistic form, such as a phrase found in a text, evokes associations which 
themselves activate other linguistic forms and evoke further associations, whereby every linguistic expression in 
a text is conditioned by another one.” 

80 



todos os outros aparatos cognitivos utilizados nesta dissertação para análise textual e 

cognitiva, a tradução aqui também é baseada nessa abordagem, ela é amplamente 

influenciada pela relação em que a palavra ‘mar’ se relaciona com todos os frames e scenes 

que ativa durante a obra. 

 

3.3.3) OS MARES 

 

É importante começar com a afirmação de que a tradução presente nesta seção reflete 

os princípios explicitados dentro dos capítulos anteriores. Como já argumentado na seção 

sobre o “amarello”, dentro do analisado nesta dissertação, o mar é uma entidade figura dentro 

de Dom Casmurro. Tendo realizado a análise estrutural e conceitual do texto, da maneira 

como Machado trata nomes próprios em suas obras, e da participação constante do mar na 

construção de camadas de significados em Dom Casmurro, “mar”, aqui, é considerado um 

fonema essencial para a ressonância e fixação dos temas apresentadas e carregados em seções 

passadas.  

Em primeiro lugar, como explicitado por Langacker (2008), uma unidade semântica é 

formada por um polo fonológico e um polo semântico (onde ambos são independentes e 

altamente simbólicos). Além disso, sobre a categorização linguística, o teórico assume uma 

perspectiva prototípica de organização cognitiva e afirma (1987, p. 17, tradução nossa):  

 
A filiação [dentro de uma categoria] é, portanto, uma questão de grau [...]. Além 
disso, os membros não são necessariamente um conjunto definido de forma única, 
uma vez que não há um grau específico de afastamento do protótipo além do qual 
uma pessoa é absolutamente incapaz de perceber similaridade [...]. Finalmente, o 
modelo de protótipo permite que uma entidade seja assimilada a uma categoria se 
uma pessoa encontrar qualquer justificativa plausível para relacioná-la a membros 
prototípicos [...]103.  

 

A perspectiva prototípica da categorização é um dos pilares teóricos da Linguística 

Cognitiva e, como Ferrari explica (2011, p. 42-43),  

 
Rosch (1999) salientou que há várias outras formas pelas quais as categorias 
prototípicas podem ser formadas. Algumas são baseadas em frequência estatística, 
calculada em termos do número ou média de vários atributos [...] Outras categorias 
são formadas em torno de ideais salientes por força de fatores fisiológicos (ex. boa 
forma, cor focal); de objetivos específicos (ex. a categoria "comidas para dieta" tem 
como ideal a proximidade a zero caloria) ou de experiência individual (o ideal se 
torna saliente em função dos significado emocional).  

103 “Finally, the prototype model allows an entity to be assimilated to a category if a person finds any plausible 
rationale for relating it to prototypical members [...]” 

81 



 

Assim, é possível argumentar que a categorização linguística, tal qual o processo 

tradutor e a escrita literária, é altamente criativa e, como Mary Snell-Hornby descreve mesmo 

dentro da tradução, possuem “blurred edges” (bordas enevoadas) em vez de limites rígidos e, 

em uma tradução integrada, “a dicotomia dá lugar ao conceito de um espectro ou clinal contra 

o qual os fenômenos são situados e focalizados104” (1988, p. 35, tradução nossa) 

Como Salomão afirma, “mar está presente espacialmente no Dom Casmurro como um 

elemento que se espraia, que se derrama, estende-se, alastra-se, irradia-se, lentamente, em 

imagens construídas cá e lá [...]” (2021, p. 88). Como se a narrativa fosse um barco com 

buracos pequenos e imperceptíveis, escondidos atrás de caixas de carga, a água toma conta da 

estrutura de madeira lentamente e, antes que a tripulação (leitores) se deem conta, estão 

rodeados pela água salgada do mar. A maneira como o mar invade a obra sem que seja 

percebido foi o critério utilizado para traduzir os seletos excertos traduzidos. Como o 

propósito da dissertação é discutir o papel da cognição dentro da tradução, bem como analisar 

seu potencial como ferramenta para o processo tradutório, o número de excertos é pequeno, 

visto que não são o foco nem o objetivo principal da pesquisa. No entanto, tampouco são 

irrelevantes, servindo como exemplos práticos de situações em que incluir a cognição dentro 

da estratégia da tradução ilumina e preserva aspectos importantes do texto literário. Afinal, ao 

subir na proa e olhar ao redor, é fácil identificar o mar. Da mesma maneira, às vezes é simples 

identificar e traduzir referências marítimas em Dom Casmurro, como os olhos de ressaca de 

Capitu, o afogamento de Escobar ou a metáfora de naufrágio em seu sentido mais superficial 

(visto que a língua-alvo dessa dissertação é o inglês e essa metáfora que associa naufrágio à 

destruição de uma vida também existe dentro do universo dessa língua).  

No entanto, as maneiras sorrateiras e escondidas (típicas do mestre de embuste) com 

que a narrativa é inundada, que não seriam tão facilmente identificadas sob outras 

perspectivas teóricas (ou nem seriam identificadas de fato), tomam lugar central dentro da 

tradução cognitiva (que, reiterando Risku, é marcado por “observar a parte de trás de 

processos observáveis” [2013, p. 1, tradução nossa]), e por isso foram selecionadas aqui. 

Além do texto original, utilizo da edição traduzida por Margaret Jull Costa e Robin Patterson 

(2018), escolhida por não ativar os frames identificados nesta dissertação, a título de 

comparação e exemplo.  

 

104 “[...] the dichotomy gives way to the concept of a spectrum or cline against which phenomena are situated 
and focussed.” 

82 



3.3.3.1) MARCOLINI 

 

Sobre o capítulo em que esse personagem aparece, Caldwell (2002, p. 195) diz: “da 

nossa análise da “ópera” [...] em Dom Casmurro, sabemos que o ‘o jogo entre Deus e Diabo’ 

significa o bem e o mal em cada personagem fazendo-os agir de um certo modo.” E, também 

sobre o mesmo capítulo, Proença diz: “o capítulo IX, ‘A Ópera’, de Dom Casmurro, segundo 

Maia Neto (2007), pode ser comparado ao capítulo ‘O delírio’, de Memórias Póstumas. 

Ambos têm o mesmo efeito estrutural para a obra de que fazem parte; ambos apontam para o 

início” (2011, p. 119). O capítulo é conhecido por seu tremendo impacto temático dentro da 

obra, lidando com temas como a maldade e bondade humanas e quais consequências essa 

conversa tem para o personagem Santiago, que aceita a teoria dada pelo tenor. No entanto, 

pouco se fala sobre a sua relação com o mar.  

Apesar da relação óbvia sonora entre Marcolini e mar, sobre o nome do personagem, 

Caldwell comenta: “Marcolini, como convém a um cantor de ópera, tem um nome italiano. E 

não só isso: tem um nome originado de uma famosa Cantora, Marietta Marcolini, de pouco 

mais ou menos uma geração antes de Machado de Assis, para quem Rossini compôs algumas 

de suas óperas” (2002, p. 87). No entanto, em vez de aprofundar-se em seu significado 

italiano, decide examiná-lo como conteúdo português, e define que significa “marca”, 

analisando o que essa marca significaria para a história. 

No entanto, ao procurar pelos buracos dentro do barco e ser guiado pelo fonema 

similar, é possível encontrar, em Origine E Storia Dei Cognomi Italiani (ROSSONI, 2013, p. 

1884), uma explicação do sobrenome italiano, traduzido pelo professor e tradutor Andrea 

Ferrini para esta dissertação: 

 
Marcolin é tipicamente vêneto, muito difundido nas regiões de Vicenza, Pádua, 
Treviso, Veneza e Pordenone, mas também está bem presente em outras províncias 
do Vêneto e em Udine. Pode ser uma forma hipocorpísticas vêneta do nome Marco, 
mas, muito provavelmente, trata-se de um apelido derivado do vocábulo veneziano 
arcaico marcolin, que era o nome dado à moeda vêneta no período imediatamente 
anterior e pouco posterior à queda da Sereníssima República de Veneza, talvez 
indicando de forma jocosa que o antepassado era uma pessoa de poucos recursos ou 
de pouca importância.  

 

Além de dar indícios sobre uma participação ou um caráter de pouca qualidade, o 

ponto principal indicado pelo nome está na moeda arcaica marcolin. Embora não haja 

extensas fontes sobre a moeda, baseado no que foi dito na citação mencionada, é possível 

inferir que foi uma moeda de pouco valor criada imediatamente antes da queda da República. 

83 



Em A History of Venice (1989), Norwich discorre sobre essa época. Durante sua 

ascensão, Veneza tornou-se uma das maiores potências comerciais e marítimas, controlando 

rotas comerciais vitais entre o Oriente e o Ocidente. Entretanto, a história de Veneza, que 

floresceu em grande parte por sua força naval e sua habilidade em governar uma rede 

complexa de mercadores, aliados e interesses políticos, também revela uma cidade vulnerável 

a forças além do controle humano. O mar, que em um primeiro momento alimentou sua 

prosperidade, mais tarde se tornou um fator crucial em sua queda. No final do século XVIII, 

após séculos de domínio sobre o comércio mediterrâneo, a Sereníssima começou a 

enfraquecer devido a várias pressões internas e externas. Invasões, as guerras napoleônicas e 

a crescente concorrência de outras potências econômicas reduziram gradualmente o poder de 

Veneza, que já não era mais a força comercial imbatível que fora antes. 

A moeda marcolin, cunhada pouco antes de sua queda, reflete esse momento de 

transição. Veneza, a cidade que cresceu graças ao mar, foi tragada por ele. O mesmo mar que 

proporcionou riqueza e opulência agora se tornou o símbolo da fragilidade de uma cidade que 

nunca pôde escapar de sua própria decadência. A moeda é, portanto, mais do que um simples 

artefato numismático; ela encapsula a ideia de uma cidade que se afasta de sua antiga 

grandeza, sendo "morta" pelo mar, não pela falta de recursos, mas pela incapacidade de 

adaptação a um mundo em transformação. 

O simbolismo da moeda Marcolin também pode ser visto como um reflexo da 

resistência de Veneza à mudança, tentando preservar sua identidade e seu domínio em um 

cenário onde a modernidade, representada pelas forças externas e internas de mudança, fazia 

com que seu sistema de governo e sua economia se tornassem obsoletos. A queda de Veneza 

não é apenas a queda de uma cidade, mas a decadência de um modelo que não conseguiu se 

adaptar ao novo curso da história, como uma moeda que perdeu seu valor à medida que o 

mundo ao redor se transformava. 

Deste modo, a relação entre o nome e o mar que toma conta da narrativa de Dom 

Casmurro se torna óbvia. Isto é, dado que o leitor saiba a história da moeda e da República, o 

que não é provável, tanto no mundo cultural do português brasileiro quanto no mundo 

cultural da língua inglesa. Este é um dos frames que não ativaria de imediato uma relação 

entre o espaço mental e o mundo discursivo do Livro de Ezequiel tanto para o leitor brasileiro 

quanto para o leitor da língua-alvo. E, dado que, reiterando López, para a tradução de 

equivalência funcional, é importante um “alto grau de correspondência entre as informações 

semânticas, pragmáticas e estilísticas dos frames” (2004, p. 313, tradução nossa), se um 

84 



frame não é de fácil acesso para o público da língua-fonte, tampouco deve ser de fácil acesso 

para o público da língua-alvo.  

No entanto, dentro do português brasileiro, há uma vantagem: a sonoridade. O nome 

Marcolini possuir a palavra “mar” em sua estrutura, mesmo para um leitor que não tenha 

conhecimento de seu significado italiano, permite que gotas d’água caiam e molhem a 

narrativa como gatilho para a ativação (por vezes, inconsciente e, quase sempre, automática) 

da scene do mar. Mas, visto que nomes próprios são cuidadosamente selecionados por 

Machado de Assis, a sugestão de troca tampouco preserva o estilo do autor. Por isso, o 

proposto aqui é uma nota de rodapé que não modifique o texto, mas que dê alusões à moeda e 

à época, deixando que o leitor, a cargo de seu próprio interesse e atenção, siga o contexto 

cultural caso ele queira, como é o que acontece com o leitor da língua-fonte. Desta forma:  

 

 

TEXTO ORIGINAL TRADUÇÃO DE 
EXEMPLO 

SUBSTITUIÇÃO 
POSSÍVEL 

Eu, leitor amigo, acceito a 
theoria do meu velho 
Marcolini, não só pela 
verosimilhança, que é muita 
vez toda a verdade, mas 
porque a minha vida se casa 
bem á definição. (ASSIS, 
[1899] 2017, online, s.p) 

I, dear reader, accept my old 
friend Marcolini’s theory, 
not just because it’s 
plausible, which is often all 
one can say of the truth, but 
because my life fits his 
definition perfectly.  (ASSIS, 
2018, s.p) 

*Inclusão de uma nota de 
rodapé que permita que o 
leitor seja guiado até o 
significado marítimo do 
nome, apesar de não ser 
possível uma associação 
sonora, como acontece na 
língua-alvo. 

 

 

3.3.3.2) AMARELLO 

 

Visto que a trajetória da cor amarella dentro da obra já foi analisada em seções 

passadas, o que resta é determinar qual outra cor ativaria, na mente do leitor, um espaço 

mental associado ao mar. A substituição, quando se trata somente da cor, se torna fácil: 

sea-green, além de possuir a palavra mar (sea), em seu nome, a cor verde também é associada 

com inveja (como em expressões tal qual “he was green with envy” ou “the grass is always 

greener on the other side”), substituindo de maneira satisfatória o termo original, ao se 

relacionar com o ciúmes do amarelo original.  

Quanto ao capítulo em que a cor é relacionada à “febre amarella”, também há outra 

solução: green sickness, uma doença relacionada à anemia. Seguindo o que a análise 

85 



cognitiva propõe, a cor é um determinante maior em relação ao tema central do livro do que a 

doença (que tem pouco efeito ressonante dentro do livro e chama pouca atenção, faltando 

protuberância. De maneira similar, as cores das páginas do panegírico não influenciariam no 

significado geral da obra, sendo facilmente substituídas por green ou até mesmo por greenish 

yellow (amarelo esverdeado, para que não perca a assimilação com o quão velho as páginas 

eram). 

 Em relação ao último capítulo, onde amarello também pode significar fraqueza (em 

que Dom Casmurro fala do filho que deseja ter), green, em inglês, ativa um similar frame, o 

de doença, associado com vômito, também como visto em green sickness. Tendo estabelecido 

o sea-green como a cor das paredes no primeiro capítulo em que aparece, a menção de green 

sozinho em outros capítulos posteriores seriam o suficiente para a assimilação e 

categorização do mar de maneira prototipicamente próxima à cor, ou até mesmo greenish 

(esverdeado) caso fosse necessário. 

 

3.3.3.3) AMARÍSSIMO 

 

Dom Casmurro cita essa palavra em dois capítulos. A primeira vez, quando José Dias 

denuncia a relação entre Capitu e Bento para Dona Glória e, ao fazê-lo, diz: “«Prima Gloria! 

prima Gloria!» José Dias desculpava-se: «Se soubesse, não teria falado, mas falei pela 

veneração, pela estima, pelo affecto, para cumprir um dever amargo, um dever 

amarissimo...»” (ASSIS, [1899] 2017, online, s.p). A segunda, no capítulo imediatamente 

após a esse, quando explica que José Dias amava superlativos, e repete, no final: 

“Levantou-se com o passo vagaroso do costume, não aquelle vagar arrastado dos 

preguiçosos, mas um vagar calculado e deduzido, um syllogismo completo, a premissa antes 

da consequencia, a consequencia antes da conclusão. Um dever amarissimo!” (ASSIS, [1899] 

2017, online, s.p), nomeando até mesmo o título com a palavra. Para manter a assimilação 

com o tom negativo e substituir o gatilho de espaço mental sonoro por um gatilho conceitual, 

a tradução proposta aqui é esta: a palavra maelstrom, definido tanto como um grande 

turbilhão de água quanto utilizado para representar uma situação caótica. Dessa forma:  

 

 

TEXTO ORIGINAL TRADUÇÃO DE 
EXEMPLO 

SUBSTITUIÇÃO 
POSSÍVEL 

86 



«Prima Gloria! prima 
Gloria!» José Dias 
desculpava-se: «Se 
soubesse, não teria falado, 
mas falei pela veneração, 
pela estima, pelo affecto, 
para cumprir um dever 
amargo, um dever 
amarissimo...» (ASSIS, 
[1899] 2017, online, s.p) 

 
 

[...], the most painful of 
duties . . .”  (ASSIS, 2018, 
s.p) 

[...] a very painful duty, a 
maelstrom of duties . . .” 

Um dever amarissimo! 
(ASSIS, [1899] 2017, 
online, s.p) 

The most painful of duties 
indeed!  (ASSIS, 2018, s.p) 

The largest maelstrom of 
duties indeed!  

 

3.3.3.4) AMARGURAS 

 

Como último exemplo, essas amarguras específicas são as que Capitu cita depois de 

descobrir que Dom Casmurro acredita que Ezequiel não é seu filho e, em vez de fazer 

qualquer outra coisa, decide ir à igreja. Sobre essa cena, Caldwell questiona (2002, p. 109):  

 
E Capitu? Por que ela rejeita apelar a Dona Glória? Porque tem orgulho, porque sua 
única arma é o seu amor - ela enfrenta qualquer rejeição com o seu amor -, e devido 
ao desespero, pois seu amor não surte mais nenhum efeito no coração endurecido de 
Santiago: se Bento não acreditasse nela e, mesmo assim, a amasse, ela não o 
indisporia com sua mãe; de qualquer forma, de nada adiantaria. Ela segue em frente 
amando Bento, que está morto, e chora pelo homem desventurado que o matou. 

 

O caráter significativo da condição de Capitu (o mar do amor personificado em Dom 

Casmurro) não permite que sua fala seja ignorada como possível frame de ativação do espaço 

mental em que o mar significa amor para ela e morte para Casmurro. Assim, de maneira 

similar ao “amaríssimo”, a solução se encontra em desastres naturais, nas inquietações do 

mar que, por mais que não forneçam assimilações sonoras, permitem que sejam formados 

categorias prototípicas relacionadas a temas marítimos dentro da mente do leitor da 

língua-alvo da mesma maneira que são formadas na mente do leitor da língua-fonte por meio 

da sonoridade da palavra. Embora outros eventos marítimos se encaixassem, o escolhido aqui 

é tempest, comumente associado metaforicamente ao coração humano. Desta maneira:  

 

 

87 



TEXTO ORIGINAL TRADUÇÃO DE 
EXEMPLO 

SUBSTITUIÇÃO 
POSSÍVEL 

—Confiei a Deus todas as 
minhas amarguras, disse-me 
Capitú ao voltar da egreja; 
ouvi dentro de mim que a 
nossa separação é 
indispensavel, e estou ás 
suas ordens. (ASSIS, [1899] 
2017, online, s.p) 

“I have confided all my 
sorrows to God,” said Capitu 
on returning from church.  
(ASSIS, 2018, s.p) 

“I have entrusted my 
tempestuous heart to God,” 
[...]  

 

 

As sugestões de tradução aqui presentes não são o foco. Enquanto uma pesquisa que, 

em seu cerne, procura evidenciar aspectos do processo tradutório quando há a presença de 

estudos cognitivos, busca reconhecer: não há traduções perfeitas. E, como Stockwell (2002) 

avisa, todos os leitores (tradutores ou não) são influenciados pela carga experiencial que 

carregam enquanto humanos. Após a análise do texto e do que o envolve, a escolha de frames 

que ativarão os scenes corretos não pode ser objetivamente julgado, visto que o entendimento 

linguístico cognitivo105 sobre a categorização humana é a de que “tudo pode ser relacionado” 

(LANGACKER, 1989) (a critério do tradutor e de como enxerga todos os elementos de seu 

texto e delimita sua estratégia, dentro da tradução). E, apesar dessa escolha através de 

traduções diferentes poder ser objeto de sua própria análise, não é o propósito desta. Dessa 

maneira, como mencionado na introdução da dissertação, o objetivo não é alcançar uma 

tradução acima da média. O objetivo é demonstrar como esse critério é flexível e pertencente 

à sua própria rede de conexões, como dito por Snell-Hornby em: “a importância de elementos 

individuais é decidida por sua relevância dentro do contexto mais amplo do texto, situação e 

cultura”106 (1988, p. 35, tradução nossa). Contexto que é individual a cada autor, leitor e 

tradutor-leitor, o que também “explica porquê novas traduções de obras literárias estão em 

constante demanda107” (SNELL-HORNBY, 1988, p. 2, tradução nossa).  

 

107 “explains why new translations of literary works are constantly in demand” 

106 “the importance of individual items being decided by their relevance in the larger context of text, situation 
and culture.” 

105 De acordo com a Linguística Cognitiva em que esta dissertação se baseia.  

88 



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Esta dissertação teve como objetivo apresentar uma abordagem inovadora sobre o 

processo tradutório, fundamentando-se na Linguística Cognitiva e na Poética Cognitiva para 

compreender a intertextualidade e o significado em textos literários. Com base na premissa de 

que toda tradução é um fenômeno cognitivo, argumentou-se que as referências intertextuais, 

sejam elas explícitas ou implícitas, operam dentro dos mecanismos da cognição humana, 

ativando esquemas mentais e domínios de conhecimento pré-existentes. A partir das reflexões 

de Marcuschi (2007), demonstrou-se que a intertextualidade não se restringe aos textos 

literários, mas constitui um aspecto fundamental da própria linguagem.  

Afinal, todo enunciado se constrói em diálogo com discursos anteriores e posteriores, 

sendo continuamente ressignificado pelo contexto e pelos processos cognitivos dos leitores e 

tradutores. Dessa forma, a tradução de textos intertextuais não pode ser reduzida a uma 

simples correspondência lexical entre línguas, pois exige a ativação e reconstrução de redes 

de significação que fazem parte do repertório cultural de cada indivíduo. Desta forma, dado 

que a comunicação é sempre situada, e que não há diferenciação entre a linguagem literária e 

a linguagem diária de um ponto de vista cognitivo, foi possível utilizar de aparatos cognitivos 

para a determinação de um elemento essencial para a tradução: o contexto. Entre esses 

aparatos e teorias, os conceitos de frames (FILLMORE, 1982), Modelos Cognitivos 

Idealizados (MCI) (LAKOFF, 1987), Espaços Mentais (FAUCONNIER, 1994) e Mesclagem 

Conceptual (FAUCONNIER, 1997) foram os principais. 

Tendo estabelecido que, para acessar o contexto de uma palavra, é necessário 

mobilizar o conhecimento armazenado na memória de longo prazo, aliado ao caráter 

intrínseco de uma obra literária, a análise de Dom Casmurro, no que tange às referências ao 

livro de Ezequiel, foi embasada em estudos de autoras como Helen Caldwell (2002), Marta 

de Senna (2000) e Juliette Petit (2005). A partir dessas contribuições, verificou-se que, 

segundo a teoria de Stockwell (2002, 2009), o mar, embora frequentemente concebido como 

um elemento estilístico de fundo, assume, na narrativa machadiana, um papel figurativo 

dinâmico, tornando-se um elemento significativo que se transforma ao longo da trama. 

Essa transformação simbólica do mar acompanha as diferentes fases da vida de Dom 

Casmurro, refletindo estruturas cognitivas que orientam sua experiência e percepção do 

mundo. De acordo com a teoria das metáforas conceptuais básicas de Lakoff e Turner (1989), 

pôde-se identificar três metáforas conceptuais básicas que moldam a relação do personagem 

89 



com o mundo: o mar é amor, o mar é vida e, finalmente, o mar é morte. Essas metáforas não 

apenas estruturam a narrativa, mas também evidenciam o processo cognitivo por meio do 

qual o protagonista interpreta sua própria trajetória, atribuindo novos sentidos ao mar à 

medida que sua visão de mundo se modifica e o personagem se transforma. No entanto, o 

significado do mar não é atrelado somente ao ponto de vista de Dom Casmurro, e a 

interpretação final da palavra conta, também, com o ponto de vista de Capitu, o que apenas 

ilumina a conclusão alcançada: o mar só é morte, e a vida de Dom Casmurro é um naufrágio, 

porque o mar também é amor e Dom Casmurro não sabe amar. Ao contrário de Capitu que, 

por sua vez, é o mar e o amor personificados em um, sendo, assim, a destruição e a vida de 

Santiago ao mesmo tempo.  

Tratar o mar como figura, dentro do conceito da Poética Cognitiva, permitiu, 

sobretudo, considerá-lo não apenas como um elemento descritivo, mas como um nome que 

carrega uma essência simbólica própria, assim como os nomes de personagens em narrativas 

geralmente fazem. Dessa forma, o mar em Dom Casmurro não é apenas um cenário passivo, 

mas um ente ativo na construção do significado da obra, desempenhando um papel 

fundamental na experiência cognitiva do leitor. Além disso, ao reconhecer que a 

categorização humana é prototípica (isto é, baseada em modelos exemplares em vez de 

fronteiras rígidas) e que pode ser influenciada por similaridades sonoras, rítmicas ou 

associativas, foi possível aprofundar a análise da presença da água do mar na narrativa. O 

mar permeia Dom Casmurro de maneira sutil e progressiva, criando redes de significado que 

se expandem ao longo da obra sem que o leitor perceba de imediato. Esse processo ocorre 

porque elementos linguísticos e imagéticos ativam associações inconscientes e constroem 

padrões interpretativos que ligam o mar a emoções, memórias e transformações no percurso 

do protagonista. 

Ao tratar o mar como figura, foi possível reconhecer outros frames (como palavras 

que, apesar de não possuírem significado relacionado ao mar, representavam esse símbolo 

por meio de seu som e do papel que prestavam dentro da narrativa enquanto analogias) que 

ativavam scenes na mente do leitor, enriquecendo a experiência interpretativa da obra, 

amparados pelos estudos de Mary Snell-Hornby (1988) sobre a tradução. A análise por meio 

de mecanismos cognitivos permitiu compreender como certos elementos textuais funcionam 

como gatilhos para a construção de significado, mobilizando redes conceituais que organizam 

a percepção do enredo e dos símbolos narrativos. 

Essa conclusão se alinha diretamente aos propósitos da tradução quando se considera 

uma abordagem que busca ativar, na mente do leitor-alvo, os mesmos espaços mentais e 

90 



mesclas conceptuais que o texto original desperta na mente do leitor-fonte. A tradução, vista 

sob essa ótica, não se limita à equivalência formal ou lexical, mas passa a ser entendida como 

um processo que envolve a recriação de redes cognitivas e a adaptação de estruturas 

conceituais de maneira a preservar a experiência interpretativa do original. 

Dessa maneira, como mencionado, a conclusão não se propõe como um princípio ou 

modelo tradutório rígido, mas sim como uma demonstração prática de como as teorias e 

aparatos cognitivos podem servir aos propósitos tradutórios. Ao integrar conceitos da 

Linguística Cognitiva e da Poética Cognitiva à análise da intertextualidade e dos símbolos 

narrativos, este trabalho buscou ampliar a compreensão sobre os processos mentais 

subjacentes à tradução, oferecendo novos caminhos para a abordagem de textos literários 

complexos e intertextualmente densos, como Dom Casmurro. 

Ainda há muito a ser explorado e desenvolvido para que os estudos cognitivos e a 

tradução se consolidem como campos interligados de maneira mais estruturada. A interseção 

entre Linguística Cognitiva, Poética Cognitiva e Estudos da Tradução abre caminho para 

novas abordagens que consideram não apenas aspectos formais do texto, mas também os 

processos mentais envolvidos na sua produção, recepção e reformulação em outra língua. 

Os resultados desta dissertação apontam para a relevância de modelos cognitivos na 

compreensão da tradução como um fenômeno que vai além da equivalência textual, 

envolvendo redes conceituais, intertextualidade e construção de significado em diferentes 

domínios cognitivos. Ao analisar Dom Casmurro sob essa ótica, foi possível evidenciar que 

referências intertextuais, como as do Livro de Ezequiel, não são apenas elementos estilísticos 

ou eruditos, mas atuam como mecanismos estruturantes da experiência leitora, acionando 

processos cognitivos que devem ser considerados na prática tradutória. 

Dessa forma, espera-se que este trabalho contribua para o debate sobre a 

aplicabilidade dos modelos cognitivos na tradução literária e incentive novas pesquisas que 

aprofundem o papel da cognição na mediação entre culturas e línguas. O campo da tradução, 

ao incorporar abordagens da Linguística Cognitiva e da Poética Cognitiva, pode se beneficiar 

de uma tradução mais integrada, que valorize tanto a estrutura do texto quanto os processos 

mentais que o sustentam, tornando a prática tradutória ainda mais rica e fundamentada. 

 

 

 

 

 

91 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. [1899] 2017. Disponível em: 
https://www.gutenberg.org/cache/epub/55752/pg55752-images.html#INDICE. Acesso em: 28 
jan. 2025. 
 
ASSIS, Machado de. Dom Casmurro. S.L: Liveright Publishing Corporation, 2018. 
Tradução de: Margaret Jull Costa e Robin Patterson. Não paginada. 
 
CALDWELL, Helen. O Otelo Brasileiro de Machado de Assis. Cotia: Ateliê Editorial, 
2002. 

 
CHOMSKY, Noam. Aspectos da teoria da sintaxe. Coimbra: Arménio Amado, 1975. 

 
______. New Horizons in the Study of Language and Mind. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000. 

 
______. Sobre a natureza e linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
 
CANDIDO, Antonio. Esquema Machado de Assis. In: Vários Escritos. 3ª ed. rev. e ampl. 
São Paulo: Duas Cidades, 1995. 
 
COSTA, Ricardo da. Santa Mônica: a criação do ideal da mãe cristã. A criação do ideal da 
mãe cristã. 1995. In: Grupos de Trabalho III — Antigüidade Tardia.. Disponível em: 
https://www.ricardocosta.com/artigo/santa-monica-criacao-do-ideal-da-mae-crista. Acesso 
em: 18 dez. 2024. 
 
DE SENNA, M. Estratégias do embuste: relações intertextuais em Dom Casmurro. Scripta, 
v. 3, n. 6, p. 167-174, 22 mar. 2000. 
 
DOURADO, Rayane; LOPES, Viviane Faria. “As convicções são inimigas mais perigosas da 
verdade do que as mentiras”: a verdade de pilatos à luz da linguística cognitiva. Revista 
Philologus, Rio de Janeiro, p. 64-80, jul. 2023. 
 
FAUCONNIER, G. Mental Spaces. Cambridge: Cambridge University Press, 1994.  

 
______. Mappings In Thought And Language. Cambridge: Cambridge University Press, 
1997. 

 
FERRARI, Lilian. Introdução à Linguística Cognitiva. São Paulo: Editora Contexto, 2011. 
 
FIGUEIREDO, Antonio Pereira de. Bíblia Sagrada. Vulgata. 1866. Disponível em: 
https://archive.org/details/biblia-sagrada-vulgata-antonio-pereira-de-figueiredo-1866/page/82
8/mode/2up. Acesso em: 26 nov. 2024. 
 
FILLMORE, C. Frame Semantics. In: Linguistics in the Morning Calm. Seoul: Hanshin 
Publishing, 1982. p. 111-137. 
 

92 



FREEMAN, Margaret H. Toward A Theory Of Cognitive Poetics. Pragmatics and 
Cognition, [s. l.], v. 17, p. 450-457, 2009. 

 
GEERAERTS, Dirk. Cognitive Linguistics: Basic Readings. Berlin: Mouton de Gruyter, 
2006. 
 
GLEDSON, John. Machado de Assis: impostura e realismo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2005. 

 
HOLLAND, Dorothy, & QUINN, Naomi. Cultural models in language and thought. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1987.  

 
LAKOFF, G.. Women, fire, and dangerous things: What categories reveal about the mind. 
Chicago: University of Chicago Press, 1987. 
 
______.; Turner, M. More than Cool Reason: a Field Guide to Poetic Metaphor. Chicago: 
University of Chicago Press, 1989.  
 
LANGACKER, Ronald W. Foundations of Cognitive Grammar. California: Stanford 
University Press, 1987. v. 1.  
 
______. Cognitive Grammar: a basic introduction. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

 
LÓPEZ, Ana Rojo. Applying Frame Semantics to Translation: A Practical Example. Meta, 
[S. l.], v. 47, n. 3, p. 312-350, 30 ago. 2004. DOI https://doi.org/10.7202/008018ar. 
Disponível em: https://www.erudit.org/en/journals/meta/2002-v47-n3-meta693/008018ar/. 
Acesso em: 7 out. 2024. 
 
LÓPEZ, Ana Rojo; IBARRETXE-ANTUÑANO, Iraide (ed.). Cognitive Linguistics and 
Translation. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2013. v. 23. 
 
MARCUSCHI, Luiz Antônio. Cognição, linguagem e práticas interacionais. Rio de 
Janeiro: Editora Lucerna, 2007.  

 
MARTELOTTA, Mário Eduardo; PALOMANES, Roza. Linguística Cognitiva. In: 
MARTELOTTA, Mário Eduardo et al. Manual de Linguística. São Paulo: Editora Contexto, 
2008. p. 176-192.  
 
NORWICH, John. A History of Venice. London: Penguin Books, 1989. 
 
PETIT, Lucette. Dom Casmurro: uma subversão do livro de Ezequiel. In: JURACY 
ASSMANN SARAIVA (org.). Nos labirintos de Dom Casmurro: ensaios críticos. Porto 
Alegre: Edipucrs, 2005. p. 109-169. (Série Grandes Obras). 
 
PROENÇA, Paulo Sérgio de. Sob o signo de Caim: O uso da Bíblia por Machado de Assis 
(versão corrigida). 2011. 247 f. Tese (Doutorado) - Curso de Programa de Pós-Graduação 
em Semiótica e Linguística Geral, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 
 
RIBEIRO, Débora (ed.). Significado de Embuste. 2009. Disponível em: 
https://www.dicio.com.br/embuste/. Acesso em: 24 nov. 2024. 

93 



 
RISKU, Hannah. A cognitive scientific view on technical communication and translation. 
Target International Journal of Translation Studies, [s. l.], v. 22, ed. 1, p. 94-111, 2010. DOI 
10.1075/target.22.1.06ris. Disponível em: 
https://benjamins.com/online/target/articles/target.22.1.06ris. Acesso em: 18 jul. 2024. 
 
______.Cognitive Approaches to Translation. The Encyclopedia of Applied Linguistics, [s. 
l.], 2013. 
 
______. Situatedness in translation studies. Cognitive Systems Research, Krems, v. 3, n. 2, 
p. 523-533, mar. 2002. 
 
ROSSONI, Ettore. Origine E Storia Dei Cognomi Italiani. 2013. Disponível em: 
https://archive.org/details/OrigineEStoriaDeiCognomiItaliani/page/n1883/mode/2up. Acesso 
em: 12 jan. 2025. 
 
SALOMÃO, Sonia Netto. A presença do mar em Dom Casmurro: filigranas machadianas. 
Critica del Testo, Roma, v. 2000, n. 125, p. 81-99, jan. 2021. 
 
SHUTTLEWORTH, M.; COWIE, M. Dictionary of Translation Studies. Manchester: St. 
Jerome Publishing, 1997. 
 
SILVA JUNIOR, A. R., & LIMA, R. S. A CAUSA SECRETA DE MACHADO DE ASSIS: 
IMAGENS DO CAPITALISMO SÁDICO. Revista Cerrados, 28 (50), 218–237. 2019. 
Disponível em https://periodicos.unb.br/index.php/cerrados/article/view/25134. Acesso em: 
20 nov. 2024. 
 
SNELL-HORNBY, Mary. Translation Studies: An Integrated Approach. Amsterdam: John 
Benjamins Publishing Company, 1988. 
 
STOCKWELL, Peter. Cognitive Poetics: An introduction. London: Routledge, 2002. 
 
_____. Texture: a cognitive aesthetics of reading. Edinburgh: Edinburgh University Press, 
2009. 
 
TABAKOWSKA, Elzbieta. Cognitive Linguistics and Poetics of Translation. Tubingen: 
Narr, 1993. 
 
TAYLOR, John B.. EZEQUIEL: introdução e comentário. São Paulo: Mundo Cristão, 1984. 
(Série Cultura Bíblia). Tradução de Gordon Chown. 
 
TSUR, Reuven. Toward a Theory of Cognitive Poetics. 2. ed. rev. atual. e aum. Eastbourne: 
Sussex Academic Press, 2008. 
 
 

94 

https://periodicos.unb.br/index.php/cerrados/article/view/25134

