
 

 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

Departamento de Teoria Literária e Literaturas - TEL 

Programa de Pós-Graduação em Literatura - POSLIT 

 

 

 

 

EDMAR RUVSEL DE ALBUQUERQUE CAIANA 

 

O RESGATE DOS MITOS CLÁSSICOS NAS NARRATIVAS INFANTOJUVENIS: O 

ARQUÉTIPO HERÓI NA SAGA PERCY JACKSON 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília  

2025 



 

1 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

Departamento de Teoria Literária e Literaturas 

Programa de Pós-Graduação em Literatura 

 

EDMAR RUVSEL DE ALBUQUERQUE CAIANA 

 

O RESGATE DOS MITOS CLÁSSICOS NAS NARRATIVAS INFANTOJUVENIS: O 

ARQUÉTIPO HERÓI NA SAGA PERCY JACKSON 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade 
de Brasília (UnB), como parte das 
exigências do Programa de Pós-
Graduação em Literatura (POSLIT), para 
obtenção do título de Mestre em 
Literatura. Orientadora: Profª. Draª. 
Lúcia Helena Marques Ribeiro. 

 

 

 

 

Área 
 Literatura e Práticas sociais 

 

Linha de 
Pesquisa 

 Estudos em Literatura Comparada (Narrativa I) 

 

 

Brasília 

2025 



 

2 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 

  



 

3 

 

Edmar Ruvsel de Albuquerque Caiana 

 

O RESGATE DOS MITOS CLÁSSICOS NAS NARRATIVAS INFANTOJUVENIS: O 

ARQUÉTIPO HERÓI NA SAGA PERCY JACKSON 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________________________ 

Prof. Drª. Lúcia Helena Marques Ribeiro (Presidente) 

Universidade de Brasília/UnB  

 

_______________________________________________ 

Prof. Drª. Ane Tutikian (Externa)  

Universidade Federal do Rio Grande do Sul/UFRGS 

 

_______________________________________________ 

Prof. Drª. Michelle Andressa Alvarenga de Souza (Externa) 

Universidade de São Paulo/USP 

 

______________________________________________ 

Prof. Dr. Roberto Luis Medina Paz (Interno) 

Universidade de Brasília/UnB  

 

 

Brasília, 17 de fevereiro de 2025 

 

  



 

4 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Em primeiro lugar, meus agradecimentos vão a toda família próxima, aqueles 

que dividem o cosmo comigo e a genética. Dona Branca, Dona Larissa e Dona Helena, 

vocês são meu raiozinho-mestre. 

Não em escala menor, Contini merece todo meu apreço por ser uma pessoa 

incrível e acolhedora.  Este trabalho só foi produzido em decorrência de sua crença 

nas minhas capacidades quando nem mesmo eu acreditava. Sua importância é ímpar 

e precisa. 

Agradeço à Lúcia Helena que me acompanhou na graduação, foi minha 

professora do mestrado, professora de escrita, professora orientadora e professou 

ensinamentos. Uma vó, uma mãe[zona] e uma pessoa ímpar que concretizou e refinou 

esse texto, e me passou um conhecimento que levarei de cor e com cor por minha 

vida inteira. 

Também agradeço ao corpo docente da Universidade de Brasília, pois só pude 

chegar e ver mais alto porque me apoiei em ombros de gigantes que me 

proporcionaram minhas jornadas acadêmicas. 

Por fim, a você, Das man, e seu descrédito. Mesmo que você não me 

suportasse e mesmo que você não me visse, finalmente consegui me suportar e me 

ver. 

 

 

 

 

 

 



 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

What is a man? A miserable little pile of secrets.  
(Castlevania, Symphony of the Night) 

  



 

6 

 

SUMÁRIO 

 

RESUMO ____________________________________________________ 7 

ABSTRACT __________________________________________________ 8 

ΠΕΡΙΛΗΨΗ __________________________________________________ 9 

INTRODUÇÃO _______________________________________________ 10 

1 O Papel do Mito na Construção das Narrativas Ancestrais _________ 18 

1.1 Mito e ancestralidade _________________________________________ 18 

1.2 Mito, experiência simbólica e arquétipos _________________________ 29 

2 Os heróis da antiguidade ____________________________________ 35 

2.1 Os Heróis de Homero, na Ilíada _________________________________ 40 

2.2 Os Heróis de Homero, na Odisseia ______________________________ 46 

3 Os heróis modernos: Percy Jackson e os Olimpianos ____________ 58 

3.1 O Ladrão de Raios ___________________________________________ 64 

3.2 O Mar de Monstros ___________________________________________ 74 

3.3 A Maldição do Titã ___________________________________________ 83 

3.4 A Batalha do Labirinto ________________________________________ 87 

3.5 O Último Olimpiano __________________________________________ 93 

Considerações Finais _______________________________________ 102 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ___________________________ 107 

 

  



 

7 

 

RESUMO 

 

Este projeto objetiva estudos comparativos entre os mitos clássicos e a saga Percy 

Jackson de Rick Riordan, com ênfase na construção da representação do herói e de 

seus arquétipos. A pesquisa fundamenta-se nas teorias de Jung sobre os arquétipos 

do inconsciente coletivo, associando-as à relevância dos mitos na 

contemporaneidade, conforme abordado por Armstrong. A análise abrange as obras 

O ladrão de raios, O mar de monstros, A maldição do Titã, A batalha do labirinto e O 

último Olimpiano, explorando como essas narrativas resgatam elementos dos mitos 

clássicos, em diálogo com as reflexões de Carvalhal sobre estudos comparativos entre 

literatura e tradição mítica. 

Palavras-chave: mito, herói clássico, arquétipo, comparação, Rick Riordan, 

Homero 

 

  



 

8 

 

ABSTRACT 

 

This project aims to study comparisons between classical myths and Rick Riordan's 

Percy Jackson saga, with an emphasis on the construction of the representation of the 

hero and his archetypes. The research is based on Jung's theories on the archetypes 

of the collective unconscious, associating them with the relevance of myths in 

contemporary times, as discussed by Armstrong. The analysis covers the works The 

Lightning Thief, The Sea of Monsters, The Curse of the Titan, The Battle of the 

Labyrinth and The Last Olympian, exploring how these narratives recover elements of 

classical myths, in dialogue with Carvalhal's reflections on comparative studies 

between literature and mythical tradition. 

Keywords: myth, classical hero, archetype, comparison, Rick Riordan, Homer 

 

  



 

9 

 

ΠΕΡΙΛΗΨΗ 

 

Το έργο αυτό αποσκοπεί στη μελέτη συγκρίσεων μεταξύ των κλασικών μύθων και του 

έπους Percy Jackson του Rick Riordan, με έμφαση στην κατασκευή της 

αναπαράστασης του ήρωα και των αρχετύπων του. Η έρευνα βασίζεται στις θεωρίες 

του Jung για τα αρχέτυπα του συλλογικού ασυνείδητου, συσχετίζοντάς τα με τη 

σημασία των μύθων στη σύγχρονη εποχή, όπως συζητήθηκε από τον Armstrong. Η 

ανάλυση καλύπτει τα έργα Ο κλέφτης των αστραπών, Η θάλασσα των τεράτων, Η 

κατάρα του Τιτάνα, Η μάχη του λαβύρινθου και Ο τελευταίος Ολύμπιος, διερευνώντας 

πώς αυτές οι αφηγήσεις ανακτούν στοιχεία των κλασικών μύθων, σε διάλογο με τους 

προβληματισμούς του Καρβαχάλ για συγκριτικές μελέτες μεταξύ λογοτεχνίας και 

μυθικής παράδοσης. 

Λέξεις-κλειδιά: μύθος, κλασικός ήρωας, αρχέτυπο, σύγκριση, Ρικ Ρίορνταν, 

Όμηρος 

 

 

 

  



 

10 

 

INTRODUÇÃO 

 

A Literatura pode ser uma representação artística subjetiva do ser humano. Ela 

também provoca e serve como eixo norteador de vivências ou potenciais experiências 

de sua condição a partir de efeitos estéticos insólitos na trajetória do homem. 

Esta dissertação delimitará os elementos heroicos na construção de 

personagens à luz arquetípica mitológica, e fará uma comparação entre a construção 

das personagens e dos mitos gregos presentes no corpus literário  

A série Percy Jackson e os Olimpianos1, concebida por Rick Riordan, configura-

se como uma obra seminal no gênero da literatura infantojuvenil fantástica. Publicada 

inicialmente em 2005 e traduzida para o português em 2009, incorpora elementos da 

mitologia grega em um contexto contemporâneo. A narrativa, centrada na jornada de 

Percy, um semideus moderno, evoca simbolismos clássicos que dialogam tanto com 

o imaginário juvenil quanto com os arquétipos universais, reinterpretando-os de 

maneira irreverente. Essa releitura amplia o acesso ao patrimônio cultural helênico, 

promovendo a preservação e renovação dos mitos em uma tentativa de linguagem 

acessível ao seu público-alvo. 

No que tange ao resgate dos mitos e à construção do herói, a jornada de Percy 

Jackson reflete as estruturas clássicas do Monomito de Joseph Campbell, também 

conhecido como a “jornada do herói”. O protagonista enfrenta desafios que o afastam 

do mundo comum e o levam a confrontar seu próprio valor e coragem, em paralelo à 

sua busca por um propósito maior. A saga reinterpreta as figuras mitológicas, 

conferindo-lhes novos significados sem despojá-las de sua essência ancestral. Dessa 

maneira, é possível verificar uma tentativa de revitalização da tradição na narrativa 

 
1 RIORDAN, Rick. O Ladrão de Raios. Vol.1 (Trad. Ricardo Gouveia). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2009. 
   ___. O mar de Monstros. Vol.2 (Trad. Ricardo Gouveia). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2009. 
   ___. A maldição do Titã. Vol.3 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2009. 
   ___. Batalha do Labirinto. Vol.4 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2010. 
   ___. O Último Olimpiano. Vol.5 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2010. 



 

11 

 

heroica, que pode oferecer ao público juvenil, não apenas um convite à aventura, mas 

também uma ponte para o conhecimento das raízes culturais da humanidade. 

A construção do herói na saga, reflete uma transfiguração atualizada dos mitos 

gregos clássicos presentes nas obras de Homero, a Odisseia e a Ilíada, ao 

reinterpretar os arquétipos heroicos e mitológicos dentro de uma narrativa direcionada 

para um público mais jovem, estabelecendo um diálogo possível entre a literatura 

fantástica moderna e a tradição mítica grega.  

Essa hipótese aborda a comparação entre os elementos heroicos e mitológicos 

das obras, considerando a recepção dos mitos na contemporaneidade e as 

convergências e divergências nas estruturas narrativas e na formação do herói. Assim, 

analisar a construção do mito na estrutura narrativa de Homero é o ponto de ignição. 

Na Odisseia, por exemplo, o mito e os deuses estão presentes em todo limiar 

narrativo, assim como na saga contemporânea. 

Os escritos pretendem seguir a linha de pensamento de Carvalhal (2003)2, 

aproximando e integrando as obras e os autores às memórias e elementos 

combinatórios, sofrendo mutações por várias áreas e relacionando os diversos 

métodos apropriados em ambas as literaturas. 

Seguindo esse diapasão, é imprescindível que o exame da sociedade se paute 

na representação cultural e em sua articulação e recepção da literatura, que vêm 

melhorando exponencialmente o estabelecimento de vínculo das letras com as 

ciências sociais, como explorado por Carvalhal na obra citada.  

Entendeu-se como indispensável também, algum detalhamento sobre a 

construção do mito a partir do legado clássico e daquilo que propõe as suas epopeias 

com seus deuses e heróis imersos na sua cultura sagrada e na sua verdade, leitura 

proposta por este trabalho, e como confirmam as palavras de Karen Armstrong (2005): 

“Sua verdade (do mito) só se revela se ele é posto em prática – em termos rituais ou 

éticos. Se for lido como pura hipótese intelectual, torna-se remoto e inacreditável.”3  

 
2 CARVALHAL, Tania Franco. Ensaios da Literatura comparada. São Paulo: Unisinos, 2003, p. 35. 
3 ARMOSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 24. 



 

12 

 

Nesta linha, interessa o trabalho desenvolvido pelo psiquiatra suíço Carl Gustav 

Jung no início do século XX, sobretudo pela sua ênfase na exploração da mente 

inconsciente e dos seus componentes arquetípicos. A psicologia analítica dá especial 

ênfase às simbologias coletivas como ressonância fundamental no desenvolvimento 

da psiquê. Dito isso, idear a construção da criação do mito e tentar clarificar sua 

edificação e como se permeia na cultura, na necessidade e nos valores éticos e morais 

da sociedade, talvez torne possível um diálogo com a psicologia analítica diante dos 

resgastes dos mitos nas narrativas. 

Karl Kerényi (2015), em sua obra A mitologia dos gregos, cita o escritor Thomas 

Mann em uma conferência de 1936 sobre Freud e o futuro, quando este diz que “a 

psicologia contém dentro de si o interesse pelo mito, assim como todo escrito criativo 

contém dentro de si o interesse pela psicologia”: 

 
A regressão da psicologia à infância da alma individual representa ao 
mesmo tempo, uma regressão à infância da humanidade – ao primitivo 
e ao mítico. O próprio Freud reconheceu que toda a ciência natural, a 
medicina e a psicoterapia têm sido para ele uma volta tortuosa, que 
durou toda a vida, à sua principal paixão juvenil pela história do 
homem, pelas origens da religião e da moral. A associação entre as 
palavras “psicologia” e “níveis mais profundos” tem outrossim um 
significado cronológico: as profundezas da alma humana são também 
os “Tempos Primordiais”, aquele profundo “Poço do Tempo” em que o 
Mito tem o seu lar e do qual derivam as normas e formas de vida 
originais. Pois o Mito é o fundamento da vida; é o padrão sem fim, a 
fórmula religiosa pela qual a vida se modela, visto que suas 
características são uma reprodução do Inconsciente.4  
 
 

Jung (1976)5 transmite a ideia dos mitos como um ensinamento que representa 

um deus ou um herói como expressões simbólicas, em detrimento às experiências 

objetivas. Essa imagem de processo anímico inconsciente está presente nas 

construções das raízes mitológicas. O psicólogo considerava a psique como um vasto 

e profundo terreno composto por vários níveis de consciência, entre os quais se 

destacam o ego, o inconsciente pessoal e, sobretudo, o inconsciente coletivo. Este 

 
4 MANN, Thomas in KERENYI, Karl. A mitologia dos gregos – A história dos deuses e dos homens – 
V.I. Petrópolis: 2015, p. 10.  
5JUNG. C.G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. (Trad. Maria Luíza Appy, Dora Mariana R. Ferreira 
da Silva). Petrópolis: Vozes: 2002, p. 17-18. 



 

13 

 

último representa um dos elementos mais distintivos da sua teoria e refere-se a uma 

camada de conhecimentos herdados e partilhados por toda a humanidade.  

Através do estudo de mitos, sonhos, arte e religião, Jung visualizou a 

possibilidade de existir padrões universais nos pensamentos e comportamentos 

humanos, a que chamou de arquétipos. Os arquétipos, segundo o psicólogo, são 

imagens ou formas primordiais que habitam o inconsciente de forma coletiva e podem 

emergir no comportamento e na cultura de um povo, desempenhando um papel crucial 

na formação da identidade e na forma como interpreta o mundo.6 

Os mitos, enquanto narrativas primordiais, emergem como expressões 

simbólicas que conectam experiências humanas profundas com o inconsciente 

coletivo, conforme a perspectiva de Jung. Sua origem oral reflete a necessidade de 

transmissão cultural, garantindo que ensinamentos, crenças e valores sejam 

compartilhados entre gerações.  

Além disso, o mito adquire força como ritual, integrando o indivíduo à 

coletividade por meio de práticas simbólicas que celebram, relembram e atualizam 

esses arquétipos universais. Esse caráter coletivo é reforçado por sua capacidade de 

formar identidades, unindo um povo em torno de símbolos comuns que expressam 

padrões universais, proporcionando uma interpretação compartilhada do mundo e das 

experiências humanas. 

Aportando-se nessa temática, vale ressaltar que os poetas e escritores são os 

mensageiros dos registros culturais, sejam eles históricos e empíricos, pautados na 

confirmação sócio-histórica ou concebida da fantasia. Outrossim, o mito, como 

descrito por Eliade (1972)7, apresenta uma concepção atual diametralmente 

significada dos tempos arcaicos, estes traduzindo o modo exemplificativo e de caráter 

tradicional e sagrado, aquela como representação ficcional e fabular. 

Assim, compreender que a literatura e seu processo sócio-histórico estão 

interligados de forma diacrônica, e mantêm uma correlação amigável, bebendo de 

 
6 JUNG. C.G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. (Trad. Maria Luíza Appy, Dora Mariana R. 
Ferreira da Silva). Petrópolis: Vozes, 2002, p. 53-56. 
7 ELIADE, Mircea. Mito e realidade. (Trad. Pola Civelli). São Paulo: Perspectiva, 1972. 



 

14 

 

águas recíprocas, importa para o reconhecimento do apoio nos clássicos e recria a 

iconografia presente nos elementos tradicionais que se transfigura e se ampara 

nessas edificações para remontar um ambiente literário fantástico mais próximo da 

realidade contemporânea. 

Também, destaca-se uma visão considerada é que a Literatura Fantástica, uma 

efetiva evolução da cognição, abstração e criatividade humana, traduzindo-se de 

maneira fecunda na linguagem. A figura do herói e as características desse modo 

heroico, como dito por Aristóteles (335 a.C.)8, são muito retratadas nesse gênero, e 

esse arquétipo está presente nos livros que são objetos da comparação neste 

trabalho, assim como as titulações dos símbolos e mitos greco-latinos.  

Neste trabalho a abordar-se-á o fantástico como literatura maravilhosa, onde a 

saga explora a tensão entre o real e o fantástico por meio da coexistência de deuses, 

monstros e mortais em um mundo aparentemente ordinário. Essa composição 

possibilita a construção de um espaço narrativo onde as regras do cotidiano são 

desafiadas, permitindo reflexões profundas sobre questões como identidade, destino 

e pertencimento.  

A obra utiliza o extraordinário para abordar temas humanos, como o 

amadurecimento e a superação de adversidades, consolidando-se como um possível 

exemplo paradigmático do potencial educativo e filosófico do gênero. Além disso, a 

inserção de humor e referências à cultura popular intensifica sua conexão com leitores 

jovens, tornando a experiência de leitura instigante e transformadora. 

As articulações complexas são alegóricas (BRANCO, 2005)9, e trazem a 

estampa da natureza multifacetada, atualizando a cosmogonia sistematizada pelo 

mito, e evidencia os aspectos de influência, imitação e originalidade a partir de uma 

acepção de ordem qualitativa. Esse conceito, como proposto por (NITRINI, 2000)10, 

alinha-se às ordens da Literatura comparada e suas premissas de alinhar os textos e 

 
8 ARISTÓTELES. Poética. São Paulo: Ars Poética, 1992. 
9 Branco, A. M. V. (2016). A mitologia grega, uma concepção genial produzida pela humanidade: os 
condicionalismos religiosos e históricos na civilização helénica. Millenium - Journal of Education, 
Technologies, and Health, (31), 59–73. Disponível em: 
https://revistas.rcaap.pt/millenium/article/view/8416. Acesso em: 10 mai. 2024 
10 NITRINI, Sandra. Literatura Comparada. São Paulo, USP: 2000. 



 

15 

 

determinar a personalidade do autor imbuída em cada obra, podendo-se assim criar 

uma possível convergência ou divergência entre elas a partir de suas influências em 

suas respectivas literaturas.  

Aflui no texto a interação entre tradições míticas e criações literárias, 

evidenciando como narrativas modernas reinterpretam temas clássicos e os adaptam 

a novas realidades. São discutidas as maneiras pelas quais as obras literárias 

incorporam aspectos simbólicos, atualizando visões tradicionais e dando novos 

sentidos a antigas cosmogonias.  

Além disso, analisa-se como o processo criativo de cada autor é moldado por 

uma combinação de originalidade e referência a outras tradições, o que resulta na 

construção de textos que dialogam com seu contexto cultural. Esse processo revela 

tanto a continuidade quanto a transformação de temas universais, destacando o 

impacto das influências literárias na renovação de histórias ancestrais. 

Melietinski11, em sua obra Poética do mito, aborda o conceito de 

remitologização como um processo pelo qual narrativas míticas são reinterpretadas e 

ressignificadas em novos contextos culturais e históricos. Argumenta-se que, embora 

os mitos tradicionais possam perder sua função original, frequentemente são 

recuperados e transformados para atender às necessidades ideológicas e artísticas 

de diferentes períodos. Esse fenômeno manifesta-se tanto em adaptações literárias 

quanto em produções culturais contemporâneas que reintroduzem elementos míticos 

em novas estruturas narrativas. 

Um dos aspectos centrais da análise reside na inter-relação entre mito e 

literatura, por meio da qual ele demonstra que a remitologização ocorre através da 

ressignificação de símbolos e arquétipos antigos em narrativas modernas. O autor 

exemplifica esse processo ao destacar como figuras mitológicas são remodeladas 

para refletir valores e conflitos contemporâneos, mantendo, entretanto, uma conexão 

essencial com suas raízes míticas. Dessa forma, a literatura, o cinema e a cultura 

 
11 MELIETINSKI, Eleazar. Poética do mito (Trad. Paulo Bezerra). Rio de Janeiro: Naúka, 1976, p.27-81 

 



 

16 

 

popular constituem meios eficazes para a perpetuação dos mitos, ainda que sob novas 

roupagens. 

Além do mais, o autor enfatiza que a remitologização não se restringe a uma 

simples reutilização de temas míticos, mas representa um mecanismo pelo qual os 

mitos são continuamente adaptados e incorporados à cultura vigente. O autor sugere 

que esse processo evidencia a perenidade do mito e sua capacidade de evolução, 

configurando-se como uma ponte entre passado e presente. Assim, a análise da 

remitologização permite compreender de que modo os mitos continuam a influenciar 

e estruturar a imaginação coletiva, garantindo sua relevância em diferentes épocas e 

sociedades. 

Para complementar, Campbell (1990)12, enseja que a leitura de mitos ensina 

um olhar interno que leva à captação dos símbolos, interpretando a religião e 

conectando sua experiência ao ato de estar vivo. Assim, a hipótese que será proposta 

aqui será a comparação literária sobre a construção do herói entre a saga Percy 

Jackson e os Olimpianos, consagrada na literatura infantojuvenil estadunidense, e as 

clássicas obras gregas de Homero, Odisseia e Ilíada. 

Isso posto, analisar a construção do herói em diferentes contextos literários é 

fundamental para compreender a evolução dos arquétipos e sua adaptação às 

mudanças culturais e sociais. Esse tipo de estudo destaca a continuidade de certos 

padrões narrativos, ao mesmo tempo que revela como as histórias são transformadas 

para refletir as particularidades de cada época e público.  

Essa análise comparativa possibilita observar como valores, conflitos e 

símbolos universais são reinterpretados, mantendo-se relevantes em contextos 

distintos. Ao investigar essas adaptações, torna-se evidente o poder da literatura em 

conectar os elementos temporais dos textos, criando pontes entre tradições antigas e 

a experiência contemporânea, além de enriquecer o entendimento sobre a natureza 

atemporal da figura heroica. 

 
12 CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1990, p. 17. 



 

17 

 

Na parte final, na análise comparativa entre a saga Percy Jackson e os 

Olimpianos e as obras clássicas de Homero, Odisseia e Ilíada, haverá uma tentativa 

de aproximação entre a influência dos mitos clássicos na literatura fantástica 

contemporânea. As complexidades alegóricas e a influência qualitativa alinham-se às 

premissas da Literatura Comparada, evidenciando a convergência e divergência entre 

as narrativas contemporâneas e clássicas. A interpretação simbólica dos mitos pauta 

a análise, proporcionando uma visão mais ampla da construção do herói nas 

diferentes obras. Assim, a comparação literária proposta revelará a multifacetada 

natureza da literatura fantástica, atualizando a cosmogonia sistematizada pelo mito e 

destacando a relevância das novas leis naturais e descrições fenomenológicas no 

universo diegético das narrativas. 

  



 

18 

 

1 O Papel do Mito na Construção das Narrativas Ancestrais 

 1.1 Mito e ancestralidade 

 
No mundo pré-moderno, a mitologia era indispensável. Ela ajudava as 
pessoas a encontrar sentido em suas vidas, além de revelar regiões 
da mente humana que de outro modo permaneceriam inacessíveis. 
Era uma forma inicial de psicologia. As histórias de deuses e heróis 
que descem às profundezas da terra, lutando contra monstros e 
atravessando labirintos, trouxeram à luz os mecanismos misteriosos 
da psique, mostrando às pessoas como lidar com suas crises íntimas. 
Quando Freud e Jung iniciaram a moderna investigação da alma, 
voltaram-se instintivamente para a mitologia clássica para explicar 
suas teorias, dando uma nova interpretação aos velhos mitos.13  
 

 
  

O ser, filosoficamente falando, é um constructo ideário físico e mental que une 

a singularidade e universalidade em um mesmo ponto. Esses dualismos representam 

o humano e levam a pensar sobre os princípios que os rege, como o conhecimento 

físico e a simbologia metafísica.  

Ao pensar sobre a consciência do ser e suas simbologias, Sartre (2011) 

explicita essa reorientação da consciência do ser e sua transcendência:  

 
Toda consciência é consciência de alguma coisa. Esta definição pode 
ser entendida em dois sentidos bem diferentes: ou a consciência é 
constitutiva do ser de seu objeto, ou então a consciência, em sua 
natureza mais profunda, é relação a um ser transcendente.14 

 

O mito, ou a criação dele, representa, a partir de narrativas, essa exteriorização 

da profundidade da simbologia metafísica presente no ente, de sua consciência a 

partir e perante o mundo. Como indica Armstrong (2005)15, os seres humanos são 

indivíduos criadores de mitos e que, no processo de crescimento, desde sua 

ancestralidade, contam histórias a partir das suas experiências de vida e da 

consciência da própria morte.  Assim, os mitos passam a ser uma forma do homem 

 
13 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 47. 
14 SARTRE, Jean-Paul; O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Petrópolis: Vozes, 2011, 
p. 32. 
15 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 5-6. 



 

19 

 

se portar diante dos fatos da vida, uma tentativa de transcendência da realidade 

cotidiana diante da própria finitude.16 

Porém, antes de tudo mito é narrativa; envolve a ação de contar! É uma história 

contada. O mito envolve tradição, origem e ancestralidade. “A palavra grega 

mythologia contém o sentido de ‘histórias’ (mythoy) como de ‘narração’ (legein): uma 

forma de narração que, no princípio também suscitava ecos, despertando a 

consciência de que a história dizia respeito ao narrador e ao espectador.”17. Além 

disso, a estrutura do mito poético em Aristóteles prevê ainda “ações” (prattein), 

“caráter” (ethos) e “pensamentos” (dianoya). A teoria do mito em Aristóteles não é 

isolada da definição de tragédia. Um traço da mimese é visar no mito não o caráter de 

fábula, mas seu caráter de coerência. A ação de compor a intriga já é fazer o inteligível 

do acidental, o universal do singular; o necessário ou o verossímil do episódico, 

conforme entende o autor. “Esse processo ordenador do mito aparece como solução 

para a perplexidade do homem frente à temporalidade.” (LIMA, 1980)18. 

Quando se fala em mito ou mitologia, a memória resgatada é a da Antiguidade 

grega ou romana e todo o legado da cultura clássica desse universo que chegou até 

à contemporaneidade graças às traduções de obras como a Ilíada, e a Odisseia, 

atribuídas a Homero, a Eneida de Virgílio, ou ainda todo o teatro de Ésquilo, Sófocles 

e Eurípedes. Porém, o estudo do mito está ligado a diversas áreas do conhecimento 

além da literatura, à psicologia, à sociologia, à antropologia, à filosofia, até às ciências 

políticas e aos estudos religiosos. As questões que importam no seu estudo são 

relativas à sua origem, como eles surgem; a sua função e como persistem ao longo 

dos tempos; e ao assunto, aquilo sobre o qual ele trata, o seu referente. Para tanto, 

são muitas as teorias que tentam explicar por que os mitos surgem e permanecem: 

 

As teorias do século XIX – cujos os principais expoentes são E. B. 
Tylor e J. G. Frazer – costumam assumir como assunto dos mitos o 
mundo físico e neles ver não só a função de explanação literal, mas 
também a descrição simbólica desse mundo. Os mitos eram 

 
16 Idem, p. 7-8. 
17 KARENYI, Karl. A mitologia dos gregos – A história dos gregos e dos homens. V.I Petrópolis: Vozes, 

2015, p. 12. 
18 LIMA, Luiz Costa. Mímesis e modernidade – formas das sombras. São Paulo: Graal, 1980, p. 196. 



 

20 

 

considerados uma contraparte “primitiva” da ciência natural, vista na 
época, ao menos em grande parte, como uma ciência moderna, 
segundo a qual os mitos seriam não só supérfluos, mas totalmente 
incompatíveis, e o público moderno, que por definição era científico, 
deveria, portanto, rejeitá-los. Em contraste, as teorias do século XX – 
representadas por Bronislaw Manilowski, Mircea Eliade, Rudolf 
Bultmann, Albert Camus, Sigmund Freud e C. C. Jung – viam os mitos 
como qualquer coisa menos como contrapartidas superadas da 
ciência, tanto no assunto quanto na função (teóricos do século XIX, a 
exemplo de Friedrich Nietzsche prenunciaram essa abordagem). O 
assunto agora não era mais o mundo físico, mas a sociedade, a mente 
humana ou o lugar dos humanos no mundo físico. A função dos mitos 
não consistia mais em explicar, mas em unificar a comunidade, 
encontrar deus, acessar o inconsciente, expressar a condição 
humana. Em resumo, mesmo na esteira do pensamento científico, os 
mitos ainda tinham seu lugar.19  

   
 

Os mitos não precisam estar necessariamente ligados a alguma doutrina, 

porém são encontrados, além das antigas religiões grega e romana, também no 

cristianismo, e nas demais crenças religiosas. No Gênesis, está escrito que o primeiro 

homem foi feito à imagem e semelhança de Deus a partir do barro, e a mulher de uma 

das suas costelas. O mito de Golem, da tradição judaica, teria a mesma origem de 

Adão, feito do barro, teria, entre outras, a função de proteger os judeus em 

perseguição. Karen Armstrong (2005), ao relatar as origens primitivas dos povos 

arianos, refere-se a um conglomerado de tribos que habitavam, primeiramente, as 

estepes da Rússia meridional, e cultivavam a terra com práticas religiosas pacíficas; 

os seres humanos, a natureza e as divindades faziam parte do mesmo espírito divino 

que chamavam de mainyu, em avéstico, e de manya, em sânscrito.   

Mas as provas concretas de que o homem teve, desde sempre, a necessidade 

de transformar em narrativas os acontecimentos do seu cotidiano está gravada nas 

paredes das cavernas nas quais habitavam os nossos ancestrais pré-históricos. Esse 

homem acabou por transformar essas histórias em padrões narrativos aos quais 

chamamos hoje de mitos.  

  

 
19 SEGAL, Roberto A. Mitologia – 50 conceitos e mitos fundamentais. São Paulo: Publifolha, 2016, p. 
8.  



 

21 

 

Com a visão científica da história contemporânea, presente do pensamento 

iluminista iniciado no XVII20, a palavra “mito” é frequentemente denominada como uma 

sinonímia para inverdade, porém, devemos considerar que a nossa preocupação de 

hoje é com a realidade provável pela ciência, descartando evidentemente o que pode 

se aproximar do fantástico. No período pré-moderno, as estruturas narrativas se 

preocupavam com seus significados, tendo uma visão diferente da noção sobre o 

tempo cronológico. No mito, os fluxos de eventos podem ser caóticos e não podem 

ser contemplados meramente com uma régua histórica; a experiência mitológica e 

transcendental percebe mais as estruturas máximas ao invés das detalhistas, 

ensejando assim a visão dos recônditos do tecido da realidade.21  

Por isso, acerta-se que o pensamento racional e o pensamento mítico não são 

configurados em uma estrutura hierárquica vertical contrabalanceada, mas sim como 

uma moeda de duas faces horizontais uníssonas e com propósitos distintos em um 

mesmo conjunto de aspirações.  

Segundo Armstrong (2005), um dos propósitos do mito pode ser o tratamento 

dos nossos temores e desideratos fundamentais. Essa estrutura é indispensável para 

o ser humano, por indicar um sentido na vida e revelar mecanismos da psique nunca 

explorados. Portanto, a construção da mitologia é eficaz, pois os compele a vencer as 

adversidades da vida, transgredindo o mero escopo factual, fazendo-se um guia 

empírico e necessário para o cotidiano. Isso, por exemplo, fez com que pensadores 

psicanalistas de forma geral se dedicassem ao estudo da mitologia clássica, olhando 

de várias formas para os mitos.22 

A mesma autora comenta que os seres humanos sempre foram criadores de 

mitos. Os túmulos dos homens de Neandertal, por exemplo, revelam o quanto eles 

adquiriram consciência de sua mortalidade, criando algum tipo de contranarrativa ao 

enterrar os seus mortos, demonstrando que o mundo material não era a única 

 
20 Atividade cultural europeia que objetivava transmutações políticas, econômicas e sociais de encontro 
aos pensamentos monarquistas e religiosos vigentes na época. Os iluministas defendiam a 
disseminação do saber como uma forma de enaltecer a razão em detrimento da ideia devota e 
dogmática das religiões. (Nota do autor). 
21 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 8-9. 
22 Idem, p. 10-11. 



 

22 

 

realidade percebida, sendo os rituais da morte praticados por eles uma forma de 

transcendência no enfrentamento dessa experiência cotidiana. Porém, na 

contemporaneidade, a visão privilegiada da técnica e da racionalidade, fez o homem 

do século XX considerar o mito um modo inferior do pensamento.23 

Ao se falar de ancestralidade, os conhecimentos mitológicos, advindos da 

consciência íntima, da espiritualidade e da vida cotidiana do homem paleolítico, tem-

se a diegese mitológica como uma ferramenta de sobrevivência. Um exemplo 

importante era que os caçadores trilhavam seus traços a partir do Primeiro Caçador. 

Esse profundo conhecimento era passado religiosamente entre os descendentes, 

produzindo uma experiência mítica, trazendo sentido à sua vida cotidiana, e o 

conhecimento do sagrado e dos devaneios ancestrais a partir de arquétipos pré-

estabelecidos para a vivência e o experienciamento físico. 

Uma indicação desse pensamento é que em várias culturas tem-se o mito do 

paraíso perdido (Lemúria, Atlântida, Éden) em que o homem tinha uma estreita 

relação com o divino e que foi se perdendo com o passar dos anos. Esse processo 

leva ao entendimento de que a evolução natural dos mitos se baseia na historicidade, 

pois, nesses intervalos, foi-se perdendo, também, o contato sacralizado e os tornando 

mais mundanos (uma tribo aborígene de mais contato com o natural será mais ligada 

ao divino e, em contrapartida, uma nação criada em situação urbana e industrializada, 

naturalmente terá esse afastamento).24 

Essa separação hodierna das duas vertentes: o religioso e o secular, é um 

aspecto seguido com afinco e seria inconcebível para as civilizações passadas, pois, 

os seres ansiavam e necessitavam do mundo divino e das narrativas fantásticas 

arquetípicas para regular sua situação no mundo terreno. Essas simbologias têm um 

caráter pedagógico e não se afetam reciprocamente; o homem antigo sabia bem disso 

para estabelecer regras em sua vida, mas não se deixava abster da representação da 

imagem do divino.25 

 
23 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 
24 Idem, p. 12-13. 
25 Ibidem, p. 14-18. 



 

23 

 

Em um dado momento, com o desenvolvimento do pensamento complexo do 

homem, consolidou-se o logos26 e fez com que o pensamento mítico se separasse do 

mundo imaginário, não necessariamente interno e saudosista; o primeiro para 

racionalização do mundo, enquanto o outro para as invenções e também controle do 

mundo externo. 

Os processos ritualísticos propostos na mitologia, geralmente pelo xamã 

dessas sociedades antigas (na era paleolítica) são objetos transformadores e 

reorganizadores das energias recônditas da mente. Essa produção de mito efetua a 

internalização da morte como um estágio cíclico; esse rito de passagem é importante 

para sua futura existência como um novo ser de consciência que o diferenciaria do 

passado.27 

Vale a lembrança de que a criação da mitologia leva à construção do mito do 

herói e particulariza as estruturas de vários tempos e várias histórias ao longo de 

intersecções de períodos como idealizado por Armstrong (2005): 

 
Com quase toda a certeza foi a partir da experiência ritual em templos 
como o de Lascaux, e a partir da experiência do xamã e da caça, que 
nasceu o mito do herói. O caçador, o xamã e o neófito tiveram todos 
de dar as costas ao familiar e enfrentar provações temíveis. Todos eles 
tiveram de enfrentar a perspectiva de morte violenta antes de retornar 
com dádivas para nutrir a comunidade. Todas as culturas 
desenvolveram uma mitologia similar para a busca heroica. O herói 
percebe que falta algo em sua vida ou em sua sociedade. As ideias 
antigas, que por várias gerações nutriram a comunidade, não lhe 
dizem mais nada. Por isso ele abandona o lar e enfrenta aventuras 
perigosas. Luta contra monstros, escala montanhas inacessíveis, 
atravessa florestas escuras, e, no processo, seu ser anterior morre e 
ele ganha uma nova atitude ou um novo conhecimento, que leva de 
volta a seu povo. Prometeu roubou o fogo dos deuses em benefício da 
humanidade e teve de suportar séculos de agonia como punição; 
Enéas foi forçado a deixar sua vida anterior para trás, ver sua terra 
natal em chamas e descer ao mundo inferior antes de poder fundar a 
nova cidade de Roma. Tão entranhado está o mito do herói que até a 
vida de guras históricas, como Buda, Maomé ou Jesus, será contada 
de modo a se encaixar nesse padrão arquetípico, que provavelmente 
foi concebido na era paleolítica.28 
 

 
26 Conceito do pensamento lógico, científico e pragmático dilatado na Grécia antiga. 
27 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 20-24. 
28 Idem, p. 25. 



 

24 

 

 

Pode-se inferir que o formato do mito está amarrado ao conceito de herói, uma 

vez que se pode entender o mito como o herói em ação.29 Mas, os heróis, na 

consciência mítica, vão além das concepções de feitos extraordinários: em situações 

cotidianas de grande luta, como na do homem de Lascaux, elas eventualmente se 

tornavam homéricas.  Então, por analogia, o homem podia torna-se esse super-

humano digno dos grandes feitos e ações, narrativas exaltadas nas paredes das 

cavernas que acabaram por aproximar aqueles xamãs das deidades e dos grandes 

personagens da antiguidade clássica. 

Importa comentar, também, sobre o papel da mitologia na Grécia. Na Era 

Axial30, assim chamada pelo filósofo alemão Karl Jasper, que seguia o presuntivo do 

pensamento racional, tão venerado pelos gregos, a humanidade entrou em uma 

vereda divisora: enquanto uma seguia o pensamento empírico de investigação, a outra 

se relacionava com o ritual socioemocional. Por isso, em alguns momentos eles se 

inclinaram para uma inventiva teologia racional. Essa era uma premissa tão seguida 

que os heróis resolviam seus dilemas, aceitavam as consequências das suas ações 

(se não existe herói sem ação e, principalmente para os trágicos, essa ação vinha 

com a falha trágica e com a catarse!), entretanto, não se desligavam da misticidade 

clássica.31 

Nesse ponto a própria arte se interligava aos mitos arraigados da sociedade 

dessa época e, por conseguinte, às obras artísticas, às lendas, à catarse 

socioemocional e à religião da pólis. Então sabe-se que o mito também servia para 

criar o sentimento de empatia entre os cidadãos contemporâneos e o 

compartilhamento público de pertencimento e de solidariedade entre seus pares. 

No período pós-axial, a autora comenta que as mais diversas religiões tratam 

os mitos como o início da psicologia, assim como os gregos, os judeus, hindus e 

cristãos tentam relacionar essas mitologias basilares, cada um à sua maneira, às 

 
29 Ibidem, p. 25. 
30 A Era Axial (ou "Período Axial") é um termo criado pelo filósofo alemão Karl Jaspers em 1949, no seu 
livro Origem e Meta da História para descrever um período histórico que vai aproximadamente de 800 
a.C. a 200 a.C., durante o qual surgiram várias tradições filosóficas e religiosas fundamentais para a 
formação das culturas do mundo. (Nota do autor). 
31 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 59-60. 



 

25 

 

filosofias tradicionais. O mito serve como fagulha inicial, um evento único, que 

produzirá um padrão arquetípico que, por conseguinte, reproduzirá um padrão 

mitologizado. A figura de Jesus para os cristãos é um exemplo disso, pois partiu de 

uma figura comprovada e histórica e transfigurou-se em um herói mítico grandioso 

que se aproxima das deidades.32 

Como apontado por Levi-Strauss33 o estudo dos mitos frequentemente revela 

paradoxos inerentes às narrativas. Ainda que pareçam refletir a estrutura social ou 

oferecer escape para sentimentos reprimidos, os mitos também desafiam a lógica, 

apresentando eventos sem continuidade ou relações aparentemente incoerentes. 

Contudo, mesmo diante de aparentes arbitrariedades, padrões e detalhes recorrentes 

emergem em diferentes culturas ao redor do mundo. Essa repetição levanta a questão 

de como histórias aparentemente aleatórias conseguem se assemelhar tanto, muitas 

vezes, independentemente de sua origem geográfica. Reconhecer dualidades pode 

ser indispensável para aprofundar a compreensão e buscar soluções para os enigmas 

que os mitos apresentam.  

Armstrong, quando pensa em mitologia, pondera a reconstrução cotidiana de 

um evento histórico. Por isso, procurar por sua veracidade histórica ou remontar sua 

forma real de acontecimento é improfícuo, mas ater-se a um ritual transformador para 

criar-se um relato fundamental é importante para que essa narrativa seja 

significativa.34 

Tendo isso em vista, é válido ressaltar que os mitos conversam entre si. Nesse 

diapasão, há sempre uma espécie de sincretismo religioso no qual o historicismo 

estrito é substituído, quiçá enriquecido pela fusão das culturas, às vezes de forma 

tácita ou de outra forma a partir de exegeses dos textos míticos e sua reformulação 

interpretativa. 

Essas histórias ganharam uma nova roupagem com a ascensão do ocidente, 

assim trazendo uma grande transformação a partir do século XVI. A mudança dos 

 
32 Idem, p. 64. 

33 LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural. São Paulo: Cosac Naify, 2008, p. 233. 
34 ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 64. 



 

26 

 

heróis mitológicos também navegava nessa nova maré, pois ao se construir seu 

pensamento na lógica, as representações dos mitos, antes espirituais, tomavam uma 

forma mais pragmática, bem como a sociedade lógica que os cercavam. 

Isso trouxe, novamente, a problemática de uma diversidade de exegeses do 

texto sagrado, como exposto por Armstrong. Ela evidencia isso exemplificando a 

repaginação dos mitos a partir dos reformistas (Calvino, Lutero e Zwingli) e seus 

pensamentos obscuros sobre a existência humana. Com a alfabetização em massa, 

cada pessoa em seu íntimo, em substituição da liturgia pública, trazia consigo a 

abordagem secular para os escritos sagrados, impondo a informação factual e 

banalização do ser, substituindo a percepção anterior de que a humanidade estava 

ligada ao universo em sua essência.35 

A autora ressalta que na modernidade, para realocar a nossa necessidade e 

anseio pelas raízes mitológicas, produzimos ídolos míticos instantâneos, como se 

uma religiosidade deturpada fosse atingida por esse meio. A autora ressalta que não 

deve haver uma balança entre o pensamento e o mito, mas sim uma parcimônia em 

uma sabedoria para lidar com ambos os termos dessa equação.36 

Nessa época, houve uma especulação de que Deus estava morto, por 

Nietzsche. Essa proposição é inegavelmente correta mediante essa narrativa. O ser 

humano foi destituindo o mito de sua proposição de causas a efeitos, transformando 

suas raízes cultualistas em cinzas de um crematório racional, jogando-o no abismo 

que imediatamente o contemplava de volta, parafraseando o próprio autor, e que 

constituía um niilismo que precedentemente era abafado pela organização mitológica 

e religiosa. 

Em um dado momento, autores ficcionais começaram a trazer a mitologia para 

exploração de seus romances. A racionalidade parece funcionar com a realização 

onírica dos mitos. Ao citar autores como James Joyce ou Orwell, ela introduz a 

fundação desses mitos como alerta ao logos ou reconstrução da mitologia na diegese 

“real”, e o divino causa um êxtase nos elementos circunstanciais da matéria, e rompe, 

 
35 Idem, p. 73-74. 

36 Ibidem, p. 79-81. 



 

27 

 

por conseguinte, a barreira do espaço-tempo; com isso, infere-se que o papel 

sacerdotal da mitologia hoje é transferível para os romancistas que trazem essas 

novas e velhas narrativas para o nosso ideário histórico e psicológico.37 

A análise acerca da evolução dos mitos e de sua interação com o pensamento 

racional ao longo dos séculos evidencia uma transição complexa que reflete 

transformações sociais e culturais. Os mitos, outrora centrais na explicação do 

universo e na orientação das práticas humanas, foram gradualmente reformulados à 

medida que a racionalidade e o pragmatismo passaram a dominar as construções 

narrativas e simbólicas da humanidade. Nesse contexto, observa-se que as 

representações míticas continuam a se transformar, seja por meio de novos formatos 

literários, ou seja pela sua adaptação às dinâmicas da modernidade, revelando um 

esforço contínuo de recriar vínculos simbólicos capazes de preencher lacunas 

deixadas pelas mudanças na percepção da realidade: 

 
O advento da vida urbana significava que a mitologia não seria mais 
aceita sem discussão. As pessoas passaram a examiná-la 
criticamente, mas quando se confrontavam com os mistérios da 
mente, viam que ainda se voltavam para os antigos mitos, de forma 
instintiva [...] Se um mito era banido pelos reformadores mais radicais, 
por vezes ele retornava ao sistema, numa versão ligeiramente 
diferente. Mesmo nesses sistemas religiosos mais sofisticados, as 
pessoas viam que não conseguiam passar sem a mitologia.38 

 

O papel que antigamente foi desempenhado por narrativas tradicionais e rituais 

religiosos parece ter sido parcialmente assumido pela literatura e por outras 

manifestações artísticas contemporâneas, que reformulam antigos símbolos em 

novos contextos culturais. Esse processo não apenas preserva elementos das 

estruturas mitológicas, como também possibilita interpretações inovadoras que 

dialogam com os desafios e as inquietações do agora. Assim, a literatura se posiciona 

como um campo fecundo para a exploração e a reconfiguração do imaginário coletivo, 

 
37 Ibidem, p. 82-87. 
38 Ibidem, p. 71-72.  

 



 

28 

 

reaproximando o ser humano de suas raízes míticas e propondo novos horizontes de 

significação. 

Dessa forma, o estudo das narrativas atuais que integram elementos míticos 

torna-se uma chave essencial para compreender como as sociedades atuais 

negociam as tensões entre tradição e modernidade, entre o simbólico e o racional. O 

reconhecimento dessa dualidade permite não apenas aprofundar a análise das 

expressões culturais, mas também refletir sobre as maneiras como o imaginário 

humano continua a responder às pretensões universais de transcendência, 

pertencimento e significado. 

  



 

29 

 

1.2 Mito, experiência simbólica e arquétipos 

 
 
O mito é um início de racionalização da experiência simbólica na forma 
de narrativa, exprimindo um esquema ou um conjunto deles, na qual 
os símbolos traduzem-se em palavras e os arquétipos em ideias, 
conceitos, esquemas de pensamento e visões racionais do mundo. 
Este fato, o mito estar relacionado com a origem da racionalidade, e 
sendo o pensamento lógico um atributo do ego, costuma-se identificar 
a consciência mítica como uma fase do processo de constituição da 
consciência egóica.39 

 
 

Nos dias atuais, o termo “mito” frequentemente é associado à ideia de algo 

fictício, irreal ou até mesmo fantasioso. Essa perspectiva contemporânea, no entanto, 

desconsidera a profundidade e a riqueza histórica que vem com essa palavra. Na 

Antiguidade, os mitos desempenhavam um papel central nas culturas, sendo 

utilizados para explicar fenômenos naturais, transmitir valores morais e estabelecer 

conexões com o sagrado. Os mitos não eram meramente histórias inventadas; eles 

representavam uma verdade simbólica, carregando significados profundos e 

universais. 

Portanto, revisitar e compreender a definição de "mito" é uma tarefa essencial 

para o entendimento de como esse conceito pode se adaptar às demandas do mundo 

moderno. Mais do que um ato de simples classificação, tal reflexão permite revalorizar 

a função dos mitos como fontes de inspiração, interpretações do mundo e dos 

elementos fundadores de doutrinas e narrativas que continuam a moldar o 

pensamento humano. 

Eliade (1972)40 compartilhou o pensamento de que as religiões orientais são 

constituídas por mitologias. Sistematizar o estudo das mitologias antigas será o ponto 

de partida para que se entenda que as articulações de grandes autores são recontes 

e transmissões dessas fábulas. 

 
39 SERBENA, Carlos Augusto. Considerações sobre o inconsciente: mito, símbolo e arquétipo na 
psicologia analítica. Revista abordagem gestalt. 2010, vol.16, n.1 [citado 2024-03-24], p. 76-82. 
Disponível em: <http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-
.68672010000100010&lng=pt&nrm=iso>. ISSN 1809-6867. Acesso em: 21 mai. 2024. 
40 ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva S.A, 1972, p. 8. 



 

30 

 

Deve-se pensar que os mitos, em sua definição, são complexos e intrincados 

em uma rede multíplice de interpretações. Em sua grande porção, eles se põem na 

atividade do sagrado, do transformador e na expansão e criação do Cosmo, esta 

também reconhecida na concepção de modelos exemplares de paradigmas sociais e 

ritos a serem reproduzidos nas gerações contemporâneas.41 

De acordo com Mircea Eliade, ao abordar a cultura indígena, é possível 

identificar uma distinção marcante entre mitos considerados reais e aqueles vistos 

como irreais. Geralmente, os mitos cosmogônicos, que tratam da origem do universo, 

são percebidos como verdades absolutas dentro dessas culturas, enquanto os mitos 

que envolvem elementos ligados à experiência humana são frequentemente 

categorizados como não factuais. No contexto dos mitos, compreender seu conteúdo 

significa entender a existência humana em sua totalidade, pois preservam e evocam 

a memória da origem de todas as coisas.42 

Na construção mitológica, o rito atua como uma ponte entre o mundo humano 

e o divino ou transcendente. Enquanto o mito narra a origem e o significado dos 

eventos ou forças universais, o rito transforma essa narrativa em experiência, dando-

lhe forma e presença no cotidiano das pessoas. Por exemplo, em muitas culturas, os 

ritos de passagem (como nascimentos, iniciações e funerais) estão intimamente 

ligados às histórias mitológicas que explicam a jornada da vida, da morte e de um 

possível renascimento, auxiliando os indivíduos a se conectarem a essas dimensões 

arquetípicas. O que leva ao entendimento de que o ritual, sem o significado, torna-se 

vazio. 

Interessante perceber que nas histórias mitológicas a concepção do poder 

mágico e esotérico, como de magos, de xamãs, de médicos ou de indivíduos 

extraordinários, chamados de heróis, é presente em toda narrativa. Não obstante, há 

também as referências ao sagrado, ao surreal, ao abstrato e ao sobrenatural que, por 

conseguinte, complementa essa percepção de Ente extraordinário. Portanto, não 

existe mito sem a ação do herói. 

 
41 Idem, p. 9. 
42 Ibidem, p. 10-14. 



 

31 

 

Os mitos servem como uma conjectura para as exigências do ser primordial, 

sua incidência produz uma espécie de bússola sociomoral, assim como a necessidade 

religiosa para a orientação do ser humano. Estruturalmente, esses mitos são 

sequenciais e construtores de inícios, projetado para a recapitulação e familiarização 

dos novos iniciados. Também deve-se contemplar, como arcabouço dos mitos, os ritos 

que legitimam e reforçam as estruturas sociais e religiosas. Ao repetirem as ações e 

os gestos atribuídos a deuses ou heróis mitológicos, as comunidades reatualizam o 

"tempo mítico", um período primordial em que o mundo foi ordenado. Assim, o rito 

confere um senso de continuidade e pertencimento, vinculando o presente às origens 

narradas nos mitos. 

Corroborando sobre essa representação de inícios, Eliade (1972) explana essa 

acepção e completando com a introdução dos ingressos da cosmogonia às histórias: 

 
O fato de os mitos de origem dependerem do mito cosmogónico é 
melhor compreendido quando se considera que, em ambos os casos, 
existe um “começo”. Ora, o “começo” absoluto é a Criação do Mundo. 
Não se trata, evidentemente, de uma simples curiosidade teórica. Não 
basta conhecer a “origem”, é preciso reintegrar o momento em que tal 
ou tal coisa foi criada. Ora, isso se traduz num “voltar atrás” até a 
recuperação do Tempo original, forte, sagrado. E, conforme já́ vimos 
e tornaremos a ver ainda mais claramente a seguir, a recuperação do 
Tempo primordial, indispensável para assegurar a renovação total do 
Cosmo, da vida e da sociedade, é obtida sobretudo através da 
reatualização do “começo absoluto”, isto é, da Criação do Mundo.43 

 

Ainda nesse propósito, saber que a mitologia é construída circularmente e se 

retroalimenta é de suma importância. Esse pensamento advém do fato de que todas 

as narrativas do mito cosmogônico, ou de origem, se refazem a partir do conhecimento 

do mundo. Esses racontos são facilmente percebidos quando em cada sociedade 

esses mitos reconstroem o pensamento empírico e a perspicaz noção de mundo, 

como vemos, por exemplo, no mito de gestação Fidji, segundo o qual faz uma 

correlação entre o período rudimentar do universo com  as colheitas44, ou com a 

criação do homem, pelos deuses, a partir do milho, na cultura maia, em que a 

 
43 Ibidem, p. 30. 
44 Ibidem, p. 32. 



 

32 

 

humanidade deveria reverenciar as figuras divinas, trazendo novamente o conceito do 

conhecimento secular e mundano para a construção do sagrado.  

Nessa mesma linha de raciocínio pode ser considerado que a duplicidade de 

mundos e suas renovações em um campo similar são insólitas, pois as sociedades 

são diferentes entre si social, geográfica, política e temporalmente e, com isso, a 

abrangência de várias mitologias se faz em uma reedificação do pensamento plural. 

O estudo dos mitos, especialmente à luz do conceito de arquétipo proposto por 

C. G. Jung, revela sua relevância como elementos simbólicos fundamentais na 

construção da Consciência Coletiva. Jung estabelece que os mitos transcendem 

narrativas históricas ou culturais, configurando-se como expressões profundas do 

inconsciente coletivo e marcos de transição entre o inconsciente e o consciente. 

Nesse contexto, os mitos destacam-se por sua capacidade de condensar e transmitir 

os valores, crenças e práticas que moldam a identidade cultural de uma sociedade, 

tornando-se pilares centrais no processo de desenvolvimento humano e social: 

 
Através do conceito de arquétipo, C. G. Jung abriu para a Psicologia 
a possibilidade de perceber nos mitos diferentes caminhos simbólicos 
para a formação da Consciência Coletiva. Nesse sentido, todos os 
símbolos existentes numa cultura e atuantes nas suas instituições são 
marcos do grande caminho da humanidade das trevas para a luz, do 
inconsciente para o consciente. Estes símbolos são as crenças, os 
costumes, as leis, as obras de arte, o conhecimento científico, os 
esportes, as festas, todas as atividades, enfim, que formam a 
identidade cultural. Dentre estes símbolos, os mitos têm lugar de 
destaque devido à profundidade e abrangência com que funcionam no 
grande e difícil processo de formação da Consciência Coletiva.45 

 

Até as datas comemorativas seguem o panorama habitual das macroestruturas 

sociais. No antigo oriente esse enredo cultural, incidida de uma cultura proto-agrícola, 

havia uma necessidade de renovação46 (trazida ulteriormente às sociedades 

ocidentais modernas e contemporâneas), assim como as culturas indígenas e 

 
45JAEGER, Werner. Paidéia: A formação do Homem Grego. (Trad. Artur M. Parreira). São Paulo: 
Martins Fontes, 2003, p. 9. 
46 Idem, p. 36-37. 



 

33 

 

aborígenes das tribos americanas também cultuavam a renovação e a recuperação 

do mito em seus ritos de passagem. 

Cabe também o comentário sobre as distinções culturais da mitologia a partir 

do espaço e tempo. Em determinado momento, Eliade refere-se às diferenças entre 

os grupos — como os babilônicos e os israelitas —, mas que esses tinham a ideia de 

renovação, gozavam de sistemas cultuais diferentes, mas para um mesmo fim: 

intuitivamente um enredo mítico ambivalente e renovador para recobrar os valores 

primevos de perfeição com uma certa beatitude e regeneração.47 

Mas nem sempre as mitologias tratam apenas de origens em seu cerne. As 

ideias escatológicas se concebem em várias religiões, culturas e povos e 

desempenharam um papel primoroso na construção da história humana. Algumas 

religiões, ao tratarem de histórias do fim do mundo, fazem-no de maneira a reproduzir 

um afastamento da perfeição inicial para um decaimento moral, social e ao cerne da 

cosmogonia. 

Com isso, sistematicamente, precisa-se acabar para se renovar, ou seja, a 

mitologia continua o seu papel cíclico. Pode-se citar os mitos diluvianos, presentes em 

várias culturas, entretanto, mais conhecido como um cataclismo bíblico. Nesse caso, 

a restauração já foi feita, mas de maneira sempre paliativa, já em outros, esses tempos 

vindouros fariam uma reconstituição total da humanidade, uma formatação social de 

sua gênese para um novo crescimento de uma sociedade mais próxima do ideal. 

Esse evento na religião cristã é chamado de Apocalipse e inspira que, pelo 

afastamento do suco primordial48, a sociedade seja punida e destruída aspirando essa 

renovação. Para os nórdicos da antiguidade, os eventos predestinados desde a 

gênese (já apadrinhando a falha do caráter do ser humano, bem como o estado de 

renovação) em que esse já traz consigo a reconstrução tanto das ordens espirituais e 

 
47 Ibidem, p. 39-40. 
48 Uma sopa probiótica que hipoteticamente daria condições para o surgimento de vida na terra. 



 

34 

 

Entes metafísicos, mas também a restauração dos humanos, conhecido como 

Ragnarök.49 

Geralmente, o condicionamento mitológico do fim do mundo acontece para que 

os novos seres humanos, sejam esses de fato neófitos de uma raça ou remanescentes 

dela, encaminhem-se para uma situação paradisíaca, servindo como consolo e 

estabelecimento de metas. Isso acontece nas mitologias judaico-cristãs, nas gregas 

(essas já diferenciavam essas quedas da humanidade em eras distintas), nas 

nórdicas, kaístas (neste caso, difícil distinguir por problemas linguísticos se já 

aconteceu ou acontecerá50), adamanesas entre muitas outras.  

Por fim, as similaridades de renovação na cosmogonia são notáveis e 

numerosas. Elas abrangem um espectro enorme de civilizações dos mais variados 

tempos, das mais variadas terras e consequentemente das mais variadas religiões. 

Todas elas apontaram suas idiossincrasias, sejam elementos que já aconteceram, 

sejam elementos que acontecerão de forma única, mas em sua maioria, compartilham, 

mesmo com diferenças cósmicas e de iniciações, a mesma vertente: a renovação e o 

retorno ao estado inicial clamado pelos deuses, entes, natureza ou até o retorno ao 

Caos primordial. 

  

 
49 Situado em uma tradução em que é o destino dos deuses, ressaltar que há uma ligação intrínseca 
entre os Entes poderosos e a humanidade é um contraponto psicológico importante, pois desde os 
primórdios não há uma distinção entre os destinos na mitologia. (Grifo do autor). 
50 ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972, p. 43. 



 

35 

 

2 Os heróis da antiguidade 

 

No que diz respeito às qualidades individuais, nada se pode deduzir 
nesse sentido. Apenas podemos estar certos de que quando alguém 
está identificado com sua persona, as qualidades individuais estão 
associadas à alma. Dessa associação resulta, em sonhos, o símbolo 
frequente da gravidez da alma, que se apoia na imagem primordial do 
nascimento do herói.51 

  

O herói, persona emblemática da obediência autoconquistada, reflete um 

enigma intrínseco que nos desafia atualmente. Este enigma, cuja resolução delineia 

a essência da virtude primordial e as proezas históricas do herói, permeia todas as 

esferas da existência.52 

Herdou-se da antiguidade clássica o conceito de herói o qual foi se adaptando 

ao longo dos tempos. Segundo Aristóteles, o herói não se distinguia muito pela virtude 

ou pela justiça, porém, se caía no infortúnio, não era porque era um homem mau, mas 

por força de um erro: a sua hybris era ao mesmo tempo um erro de julgamento e um 

ato de arrogância pelos quais iria pagar. Mas o que o distinguiria dos outros homens, 

para além de ser um semideus, seria porque era eticamente virtuoso e seu caráter 

elevado. Daí a origem da sua verdadeira nobreza. Aliás, “Tudo quanto é baixo, 

desprezível e falho de nobreza é suprimido do mundo épico.”53 Os áticos traziam a 

figura do herói em suas tragédias e também nas comédias. 

Segundo Flávio Khote (2000), todo herói é um híbrido, um semideus pois 

carrega consigo a dimensão de deus e de homem; como consequência da união de 

um mortal e de um deus, a sua origem é a condição da sua própria desgraça. Também 

carrega o “pecado original” (diferente do pecado original cristão!), produto da sua 

hybris, da violação da ordem natural das coisas. A sua caminhada é descobrir o poder 

do destino, da história e redescobrir a sua grandeza na queda.54 

 
51 JUNG, C. G. Tipos psicológicos. Guanabara: Editora Guanabara, 1991. 
52 CAMPELL, Joseph. O herói de mil faces. São Paulo: 1995, p. 12. 
53 JAEGER, Werner. Paideia – A formação do homem grego. (Trad. Artur M. Parreira). São Paulo: 
Martins Fontes, 2003, p. 69.   
54 KOTHE, Flávio R. O Herói. São Paulo: Editora Ática, 2000. p. 25. 



 

36 

 

Já de acordo com Georg Lukács (2000)55, o conceito de herói é profundamente 

influenciado pela dialética entre o singular e o universal. No contexto literário, o herói 

é uma figura que transcende a média, concentrando em si as tensões e conflitos de 

uma sociedade em transformação. Ele é uma personagem típica, cujas reações não 

seguem o comportamento comum do seu grupo social, refletindo a complexidade dos 

antagonismos sociais e históricos. 

A figura desse campeão, desde sua etimologia, é pautada como um “defensor”. 

Essas figuras são extraordinárias e seus feitos ultrapassam eras e até o derradeiro 

final do seu corpo físico, e transcendem a morte a partir do Kleos (em grego clássico 

κλέος), que tem o significado de glória pelos feitos. Com isso, podemos afirmar que o 

heroico advém da composição entre a construção de uma condição de imortalidade 

anímica e a proposição da repetição de suas ações através da história e de histórias. 

O herói cumpre o destino (a moira), seu nascimento não é uma ressurreição do 

antigo, mas sim o advento do novo, a manutenção da tradição. No âmago do espírito 

e da estrutura social, almeja-se uma longevidade contínua, como uma espécie de 

“recorrência de nascimentos” destinada a neutralizar as recorrências incessantes da 

morte como forma de carregar suas façanhas pela história. 

Para os formalistas russos56, as características heroicas é um conjunto de 

motores que definem a psiquê da personagem em um sistema de motivos. Para eles, 

os heróis podem ser abstratos, sem características relacionadas à ação da narrativa 

ou aquele com unidade psicológica, com motivação psicológica e relacionado à sua 

própria conduta, seja ele de caráter constante ou modificável no decorrer da trama. 

 
55 LUKÁCS, Georg. A Teoria do Romance: um ensaio histórico-filosófico sobre as formas da grande 
épica. São Paulo: Duas Cidades, 2000. p. 34-50. 
56 Os formalistas russos constituíram um grupo de críticos e teóricos literários que desempenharam um 
papel fundamental no desenvolvimento da teoria literária no início do século XX, especialmente entre 
1910 e 1930, na Rússia. Entre os principais representantes destacam-se Viktor Chklovsky, Vladimir 
Propp, Yuri Tynianov, Boris Eichenbaum, Roman Jakobson e Grigory Vinokur. Esses estudiosos 
propuseram uma abordagem científica para a análise literária, enfatizando as características formais 
dos textos e defendendo a autonomia da linguagem poética em detrimento das abordagens 
psicológicas e histórico-culturais tradicionais. O movimento, dividido entre o OPOJAZ (Sociedade para 
o Estudo da Linguagem Poética) em São Petersburgo e o Círculo Linguístico de Moscou, trouxe 
importantes contribuições para a compreensão estruturalista da literatura e da narrativa. 



 

37 

 

Ele é recebedor da carga emocional da fábula, sendo resultado do encadeamento de 

motivos do enredo, sendo assim uma personificação da ação e dos motivos.57  

O mundo grego, porém, produzia obras que exprimiam um mundo fechado e 

perfeito. O mundo moderno, ao contrário, tornou-se imensamente vasto o que fez 

desaparecer o sentido de totalidade grega. Por consequência, o herói moderno 

tornou-se polêmico e problemático porque passou a ser o protagonista dos romances, 

narrativa herdeira direta do gênero épico, e que é justamente a representação da 

ruptura entre o mundo e esse herói, conforme as palavras de Lucien Goldmann.58 

Segundo Lukács, o herói da epopeia nunca seria um indivíduo, pois o seu 

destino não é pessoal, mas o de uma comunidade: 

 
E com razão, pois a perfeição e completude do sistema de valores que 
determina o cosmo épico cria um todo demasiado orgânico para que 
uma de suas partes possa tornar-se tão isolada de si mesma, tão 
fortemente voltada a si mesma, a ponto de descobrir-se como 
interioridade, a ponto de tornar-se individualidade. A onipotência da 
ética, que põe cada alma como única e incomparável, permanece 
alheia e afastada desse mundo. Quando a vida, como vida, encontra 
em si um sentido imanente, as categorias de organicidade são as que 
tudo determinam: estrutura e fisionomia individuais nascem do 
equilíbrio no condicionamento recíproco entre parte e todo, e não da 
reflexão polêmica, voltada sobre si própria, da personalidade solitária 
e errante. Portanto, o significado que um acontecimento pode assumir 
num mundo de tal completude é sempre quantitativo: a série de 
aventuras na qual o acontecimento é simbolizado adquire seu peso 
pela importância que possui para a fortuna de um grande complexo 
vital orgânico, de um povo ou de uma estirpe.59 
 
 

Esse arquétipo é revitalizado em cada nova crônica a partir de uma jornada e 

serve de inspiração mitológica para a humanidade. Como exposto, diversas 

sociedades criam e dependem dessa dinâmica criativa e, por isso, produzem essa 

criação coletiva através do uno configurador, assim como expressa Campbell (1995): 

 

 
57 EIKHENBAUM, CHKLOVSKI, JAKONSON, et alii. Teoria da Literatura — formalistas russos. Porto 
Alegre: Editora Globo, 1971, p. 193-195. 
58 GOLDMANN, Lucien. A sociologia do romance. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 
59 LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. São Paulo: Editora 34, 2012, p. 67. 



 

38 

 

O herói, por conseguinte, é o homem ou mulher que conseguiu vencer 
suas limitações históricas, pessoais e locais e alcançou formas 
normalmente válidas, humanas. As visões, ideias e inspirações 
dessas pessoas vêm diretamente das fontes primárias da vida e do 
pensamento humanos. Eis por que falam com eloquência, não da 
sociedade e da psique atuais, em estado de desintegração, mas da 
fonte inesgotável por intermédio da qual a sociedade renasce. O herói 
morreu como homem moderno; mas, como homem eterno 
aperfeiçoado, não específico e universal, renasceu. Sua segunda e 
solene tarefa e façanha é, por conseguinte (...) retornar ao nosso meio, 
transfigurado, e ensinar a lição de vida renovada que aprendeu.60 
 

  

As narrativas modernas também o fazem, reconstruindo esse arquétipo para 

que se encaixe melhor ao mundo novo, porém, buscando de certa forma, o mesmo 

efeito. Ao contemplar esses mitos, percebe-se nelas um percurso a ser seguido pelo 

fadado em uma espécie de fórmula que se instaura em uma determinada aventura, e 

que perpassa por inúmeros episódios supranaturais e que podem ter como 

“recompensa” ou desfecho  o poder de transcendência ou “salvamento” de uma 

comunidade ou um povo, claramente inspiradas nas façanhas dos mitos antigos como 

Jasão que procurou o velocino entre os mares perigosos; Eneias que 

engenhosamente venceu a figura horrífica do Cérbero (Cão mitológico que guardava 

os portões do reino subterrâneo do Tártaro); a Lenda da Grande Luta de Buda contra 

as ilusões de Mara; o príncipe Kantaka que transcendeu aos oito estágios de 

meditação. Todas essas narrativas atentam contra a realidade mortal e constroem o 

herói, o protetor da nação que trouxe mediante provações a ajuda necessária aos 

seus semelhantes.61 

Dessa forma, dá-se a configuração do Monomito ou a Jornada do herói, 

segundo Campell (1995), quando explica a caminhada desse personagem, com dons 

extraordinários, percorrida passo a passo, em seu mundo exterior e interior. O proto-

herói tem seu chamado para a aventura em um processo de desvinculação do 

anterior, recusando esse chamado para um amadurecimento psicológico a partir de 

um encontro com o Mentor, atravessando o primeiro limiar em que esse herói começa 

o processo de transformação. Ocorre, então, uma progressão climática e tensional 

 
60 CAMPELL, Joseph. O herói de mil faces. São Paulo: Pensamento,1995, p. 13. 
61 Idem, p. 18.  



 

39 

 

na narrativa. O prodígio passa por provações que o eleva, transfunde e o desafia para 

além do aprendizado.  Em todo esse caminho é perseguido e suas provações se 

tornam cada vez mais difíceis e derradeiras e, ao enfrentar os desafios surgem os 

questionamentos sobre sua jornada. 

Posteriormente, para uma culminância dos atos anteriores, o indígete recebe 

uma recompensa pelos seus méritos e pratica o retorno ao seu universo para 

solucionar o último passo dessa jornada, geralmente logrando êxito contra um 

antagonista mediante uma ressurreição e retornando com o elixir, sendo esse fato 

uma conjuração de ajuda à sua biocenose ou a si, como um aprendizado. 

Além disso, o Monomito serve como uma ferramenta analítica poderosa para 

estudiosos de literatura, mitologia e psicologia, permitindo uma compreensão mais 

profunda das motivações e transformações dos personagens. Através das etapas da 

jornada, é possível identificar padrões recorrentes e temas universais que ressoam 

com a experiência humana, desde o chamado à aventura até o retorno com o elixir. 

Dessa forma, a Jornada do Herói não apenas enriquece a narrativa, mas também 

oferece uma iluminação valiosa sobre a condição humana e a busca por significado e 

propósito. 

Em suma, esses aspectos seguem uma estrutura narrativa que suplanta 

culturas e épocas, oferecendo um modelo universal para a construção de histórias 

épicas. Ao analisar mitos supracitados, percebe-se que todos seguem um percurso 

semelhante de desafios e transformações, culminando em uma recompensa que 

beneficia não apenas o herói, mas também sua sociedade. Essa estrutura não apenas 

enriquece a narrativa e proporciona um arcabouço para o desenvolvimento 

psicológico e moral do herói, tornando-o um protetor e um exemplo para os demais. 

  



 

40 

 

2.1 Os Heróis de Homero, na Ilíada 

 

A verdadeira razão do feito heroico reside alhures; não ressalta de 
cálculos utilitários nem da necessidade de prestígio social; poder-se-
ia dizer que ela é de ordem metafísica; ela é própria da condição 
humana, condição que os deuses não fizeram apenas mortal, mas 
também submetida, como toda criatura deste mundo, após a floração 
e a plenitude da juventude, ao declínio das forças e à decrepitude da 
idade. O feito heroico enraíza-se na vontade de escapar ao 
envelhecimento e à morte, por "inevitáveis" que sejam, de a ambos 
ultrapassar.62 

 

Para iniciar-se a construção dos heróis da Ilíada faz-se necessário entender 

que Ílion dá seu contexto de mundo e, por isso, deve servir de ponto de partida. A 

Guerra de Troia inicia-se por uma contenda divina entre Hera e Afrodite e teve como 

juiz Páris para encerrar essa disputa e dar o veredito sobre a deusa mais bela do 

Olimpo. Mais uma vez, a historicidade grega e sua mitologia se une para a 

reverberação da narrativa.  

Ao conceber a vitória à deusa Vênus, ela concedeu o amor da mulher mais bela 

da Grécia; entretanto, essa mulher já era esposa do líder de Esparta e, por isso, 

culminaria no rapto mais famoso das lendas e, após instaurada a metáfora deificada, 

foi constituída a paixão proibida nos corações do príncipe de Troia, Páris, e da 

governanta de Lacedemônia, Helena. 

Em algumas profecias, já era prevista a queda de Troia pelas obras do agora 

raptor, Páris, que por essa indigna ação, abriu as portas para os atos de guerra, uma 

vez que Esparta procurou apoio para sua peleja em nome da honra, enquanto os 

outros reis das cidades-Estados tinham suas ambições sociopolíticas para esse 

território. 

 
62 VERNANT, Jean Pierre. "A Bela Morte e o Cadáver Ultrajado". IN: Discursos, n° 9, São Paulo: USP, 
1979, p. 40. 

 



 

41 

 

Isso resultou em uma união perigosa para qualquer nação. Nesse meio, havia 

um herói cujo nome ecoava por todos os domínios: Aquiles. Todo o texto homérico 

produz inúmeros super humanos, mas a concentração será no semideus descendente 

de Tétis, uma ninfa do mar, que o abençoou com a imortalidade ao banhá-lo no Rio 

Estige — rio dos reinos de Plutão —, segurando-o pelos calcanhares e perpetuando 

assim sua tão famigerada vulnerabilidade nesse ponto. 

Todo o processo de execução da saga troiana jaz na ideação modelar do 

homem da comunidade grega que deve ser infusa na sociedade, não que outros 

heróis não sigam por esse caminho, mas esse modelo, por se tratar de um clássico, 

age como um protótipo metamodelar para a composição mitológica do povo ático, e 

em seu trabalho analítico corrobora Jung63, ao dizer que esse modelo se relaciona ao 

self inconsciente do ser humano quando essas ideias o moldam e dominam sua 

psiquê quando o idealiza em um arquétipo de heróis através dos tempos a 

acontecimentos.  

Aquiles, além de banhado pelas águas abençoadas, também foi concebido a 

partir das características mais plenas do herói grego: guerreiro e constituído de ação. 

Nele, as habilidades de batalha transbordavam além da sobre-humana velocidade64. 

O herói sabia que a sua ida à campanha seria mortal e, caso se recusasse, poderia 

viver uma vida longeva, mas isso o afastaria de seu objetivo: o Kleos, a imortalidade 

do seu nome através das gerações.  

Percebe-se, então, que o início da construção do protagonista segue a 

exemplificação do Monomito de Campbell, e suas ações seguem os passos já 

traçados nessa narrativa, para o escalonamento desse processo na diegese 

homérica, podendo parecer que o mundo comum não contempla: Aquiles 

protagonizou incidentes do fracasso e da recusa ao seu chamado antes de partir para 

a batalha; primeiro, ficou ressentido com o cárcere da virgem Criseida e a afronta a 

suas posses pelo rei Agamêmnon, o que o faz abandonar o campo de batalha: 

 

 
63 JUNG, Carl, G. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008. 
64 Um de seus epítetos era “pés velozes” correspondido pela velocidade em que persegue seus inimigos 
em batalhas, como descrito na Ilíada. 



 

42 

 

Fitando-o com sobrolho carregado respondeu Aquiles de pés [velozes: 
‘Ah, como te vestes de vergonha, zeloso do teu proveito! 
Como obedecerá às tuas palavras algum dos Aqueus,  
para seguir caminho ou pelejar pera força contra guerreiros? 
Eu não vim para cá lutar por causa dos lanceiros Troianos,  
visto que eles em nada me ofenderam: 
nunca eles me levaram bois ou cavalos, nem jamais na Ftia 
de férteis sulcos, alimentadora de homens,  
prejudicaram as colheitas, pois muitas coisas há de permeio: 
montanhas sombrias e o mar retumbante. 
Mas foi a ti, grande desavergonhado!, que seguimos,  
para que te regozijasses, para que obtivéssemos honra para 
[Menelau: 
foi por ti, ó cara de cão!, que investimos contra os Troianos. 
Mas nisto não queres tu pensar nem refletir. 
E ameaças vir tu próprio tirar-me o prêmio, pelo qual  
muito me esforcei, e que me deram os filhos dos Aqueus. 
Nunca recebo eu prêmios como os teus, quando saqueiam  
os Aqueus uma das cidades bem habitadas dos Troianos. 
A maior porção da guerra impetuosa tem as minhas mãos  
de aguentar; mas quando chega o momento da distribuição, 
és tu que ficas com o prêmio melhor; e eu volto para as naus  
com coisa pouca, mas que me é querida, depois de ter me cansado 
a combater. Mas agora voltarei para a Ftia, visto que é muito melhor 
regressar para casa com as naus recurvas, pois não estou disposto  
a ficar aqui, desonrado, acumulando para ti tesouros.’65 

 

 
Sem a ajuda de Aquiles, os aqueus acabam ficando na defensiva, cavando um 

fosso e erguendo fortificações em torno das tendas e das naus. Porém, têm um navio 

incendiado em um ataque de Heitor, um comandante em chefe troiano. Aquiles manda 

Pátroclo, seu melhor amigo, assumir o exército mirmidão para salvar os aqueus. 

Pátroclo assume a missão, mas acaba sendo morto por Heitor junto à muralha de 

Troia. Em um acesso de ódio pela morte do amigo, Aquiles se reconcilia com 

Agamemnon, volta ao campo de batalha e mata Heitor. Arrasta seu cadáver pela terra, 

profanando o corpo do seu adversário.  O rei Príamo, pai de Heitor, triste e horrorizado, 

é inspirado pelos deuses a visitar Aquiles em seu acampamento a fim de resgatar o 

corpo do filho. Aquiles cede. A Ilíada termina com a trégua para o funeral de Heitor. 

A loucura de Aquiles demonstra que os heróis gregos, em algum momento 

eram dominados por pensamentos humanos mais vis (hybris), colocando-os na 

posição indigna dos humanos mais cruéis. Isso também acontece, por exemplo, com 

 
65 HOMERO. Ilíada. São Paulo: Penguin, 2013, p. 89-90. 



 

43 

 

Heráclito66 e o leva aos 12 (doze) trabalhos para sua redenção. Ao perceber estas 

características, pode-se inferir que é uma constante narrativa o abraço da raiva e dos 

sentimentos atrozes para uma humanização das personagens de sangue divino, mas 

também podendo ser uma característica atávica das raízes panteônicas. Além disso, 

sua narrativa revela um padrão recorrente na mitologia grega, em que a queda dos 

heróis é seguida por atos de expiação, simbolizando a complexidade do caráter 

humano que as figuras divinas igualmente apresentam essas iniquidades. É a 

humanização do herói. 

Da mesma forma, o texto traça um paralelo com o famoso semideus da força, 

outro herói que precisou realizar tarefas para alcançar redenção após ceder a 

impulsos violentos. Essa conexão reforça a ideia de que a imperfeição moral é uma 

constante entre os semideuses, o que pode ser atribuído a uma herança atávica das 

próprias figuras divinas. Assim como os deuses, os heróis gregos também manifestam 

comportamentos contraditórios e iniquidades, o que os torna mais humanos e 

acessíveis. Dessa maneira, ao abraçarem tanto a grandeza quanto os sentimentos 

atrozes, eles refletem não apenas a complexidade de suas origens panteônicas, mas 

também o profundo vínculo entre o humano e o divino. A hybris não afeta a moral e a 

ética, daí a questão moral do mito e do herói. 

O pensamento voraz do campeão grego pela vida se dá pelo seu destino da 

morte prematura e com isso, então, a captura da sua fama para que seu nome ecoe 

pela eternidade é uma corrida enérgica e veemente. Mesmo assim, em muitos 

momentos, o semideus se vê fugindo de sua luta, mesmo sabendo da sua célere e 

diminuta estada em terra, paradoxalmente praticando movimentos que 

auspiciosamente o levaria aos Campos Elísios67, tornando-o uma personagem 

complexa e esférica.  

 
66 O conhecido Hércules matou sua família tomado pela loucura, influenciado pela deusa Lissa a mando 
da Deusa Hera, lembrando-se que as ações mundanas em sua maioria são comungadas por ações 
divinas nas narrativas gregas. 
67 Local cosmogônico e extrassensorial do Tártaro em que as almas dos justos e dos heróis repousam 
eternamente. Em muitas mitologias e religiões tem-se analogia a esse repouso das almas, como na 
religião Cristã em que temos o Paraíso, para os Judeus o Gran Eden, para os nórdicos se dá a divisão 
dos heróis entre Valhala e Fólkvangr; já na mitologia Guarani, os povos originários do Brasil, a "Terra 
sem males" – Monã – ou Orum na religião de matriz africana Iorubá. 



 

44 

 

Pode-se imaginar que as escolhas feitas por ele é um traço importante na 

personagem, a arrogância, a falha trágica, marca desses heróis da antiguidade que é 

o que os humaniza, e os equívocos que ele comete em toda a história, como na 

percepção errônea de sua grandeza, ou uma súplica para sua volta à batalha. Em um 

dos trechos, verso 260 a 272, Aquiles se compara a um leão em diferença ao melhor 

guerreiro de Troia, estabelecendo essa metrificação enfurecida e pernóstica, 

esbravejando vaticínios de morte e vingança: 

 
Fitando-o com sobrolho carregado lhe disse o veloz Aquiles: 
‘Heitor, não me fales, ó louco!, de acordos. 
Tal como entre leões e homens não há fiéis juramentos, nem entre 
lobos e ovelhas existe concordância,  
mas sempre estão mal uns com os outros – 
assim entre ti e mim não há amor, nem para ambos haverá juramentos, 
até que um ou outro tombe morto, para fartar com seu sangue Ares, 
portador de escudo de touro. 
Lembra-te agora de todo o teu valor: agora te compete seres lanceiro 
[e aguerrido combatente 
Já não há fuga para ti, pois Palas Atena te subjugará pela minha lança. 
E agora pagarás toda a dor pelos meus amigos que tu mataste 
desvariando com a lança.’68 

 
 

Essa construção da psiquê de um herói segue pressupostos que serão 

mimetizados em demais heróis ao longo do tempo em que o campeão deve ser uma 

formidável criatura, com poucas fraquezas ou quase nenhuma, ora tomado pela fúria 

em um dado momento, não o separando do ser humano que angaria muito poder e 

perde sua humildade. 

A comparação que Aquiles faz entre si e um leão, em contraste com Heitor, 

evidencia a construção de sua psiquê heroica como alguém imensamente poderoso 

e tomado pela fúria. O uso de metáforas animais reforça sua natureza quase primitiva, 

dominada por impulsos de vingança e destruição. No discurso, ele esbraveja vaticínios 

de morte, rejeita qualquer possibilidade de conciliação e declara que apenas a morte 

trará resolução ao conflito, destacando sua conexão visceral com a guerra e o desejo 

de reparar o sofrimento causado pela perda de seus amigos. Esse comportamento 

 
68 HOMERO. Ilíada. São Paulo: Penguin, 2013, p. 490. 



 

45 

 

evidencia não apenas sua força e determinação, mas também o custo psicológico de 

sua fúria, que, ao mesmo tempo em que o torna temível, o desumaniza parcialmente. 

Importante lembrar que a Ilíada é um poema de guerra, e os objetivos da 

maioria dos seus versos é a descrição das ações heroicas dos seus personagens. 

Porém, Aquiles, sendo a voz que é ouvida em quase toda a obra, permanece fora em 

quase oitenta por cento da narrativa sem pegar em armas. Ele deixa de acreditar na 

glória heroica da guerra no canto IX e só volta para vingar a morte do amigo. O que 

leva a elevação de outros dois heróis importantes na trajetória de Aquiles: Pátroclo, 

que é quem assume a guerra no seu lugar; e Heitor, que tem o papel trágico do canto: 

sem escolha, cabe a ele defender a família e a cidade; quando morre, Troia cai. Seu 

funeral encerra a epopeia. 

Em uma análise mais ampla, Aquiles incorpora o arquétipo do herói trágico e 

épico: formidável, com poucas fraquezas aparentes, mas profundamente impactado 

pela perda e pela emoção descontrolada. Esse arquétipo serve de paradigma para 

outros heróis ao longo da história, refletindo a dualidade de grande poder e falta de 

humildade. Essa dualidade é um lembrete da mortalidade e dos limites humanos, 

mesmo em figuras semidivinas, tornando Aquiles não apenas um guerreiro lendário, 

mas também uma representação das contradições que habitam a psique de todo ser 

humano. 

No desfecho da Ilíada, o ato de Aquiles ao entregar o corpo de Heitor a Príamo 

para que este possa realizar os ritos funerários do filho representa a culminação do 

resgate humanista do herói. Esse gesto transcende o ciclo de violência e vingança 

que permeia a narrativa, evidenciando a capacidade de Aquiles de reconhecer a dor 

e a humanidade no sofrimento do outro, mesmo sendo seu inimigo. Ao abdicar de seu 

rancor e permitir a Príamo honrar a memória de Heitor, Aquiles revela um profundo 

amadurecimento moral e emocional, reafirmando o valor universal da compaixão e da 

dignidade humana no contexto de uma guerra marcada pela brutalidade. Esse 

momento não apenas restaura a honra de Heitor, mas também simboliza a 

reconciliação entre a fragilidade humana e a grandeza heroica. 

  



 

46 

 

2.2 Os Heróis de Homero, na Odisseia  

 
O homem multiversátil, Musa, canta, as muitas 
Errâncias, destruída Troia, pólis sacra, 
As muitas urbes que mirou e mentes de homens 
Que escrutinou, aa muitas dores amargadas 
No mar a fim de preservar o próprio alento 
E a volta aos sócios. Mas seu sobre-empenho não 
Os preservou: pueris, a insensatez vitima-os, 
Pois Hélio Hiperiônio lhes recusa o dia 
Da volta, morto o gado seu que eles comeram. 
Filha de Zeus começa o canto de algum ponto! 
Não há um só herói que não se encontre agora 
Em seu solar, a salvo do mar cinza e guerra, 
Tirando o nosso, que arde pela esposa e volta.69 
 

 

A poesia fundamental na Odisseia, atribuída ao poeta Homero, antes de se 

erguer como uma digna continuação da narrativa bélica Ilíada, é também uma atraente 

diegese constituída de estratagemas já vistas na primeira obra, mas aperfeiçoando 

um olhar para outro herói, outros cenários e uma abordagem divergente. 

Esse texto se afasta da narrativa de guerra e adentra em uma história de 

aventuras. O poema em pé de hexâmetros canta o regresso de Odisseu70, conhecido 

por ser extremamente inteligente e estratégico, à sua pátria Ítaca, mas não antes de 

ter que provar o seu epíteto, fazendo à exaustão de lutas intricadas, contendas e 

percalços ao passar vinte anos até seu retorno. 

 
O regresso se realiza geralmente, da mesma forma que a chegada. 
Mas não é preciso fixar aqui uma função particular que segue o 
regresso, pois este já implica num domínio do espaço; e nem sempre 
é assim no momento da partida. Esta é seguida pela transmissão do 
objeto mágico (cavalo, águia, etc...), quando ocorre o voo ou outras 
formas de deslocamento. A volta, então, acontece em seguida, e 
quase sempre da mesma forma que a partida. Às vezes, o regresso 
pode tomar o aspecto de uma fuga.71 

 

 
69 HOMERO. Odisseia. (Trad.Trajano Vieira). São Paulo: Editora 34, Canto I, p. 11.  
70 Na mitologia romana, seu nome é Ulisses. (Grifo do autor). 
71 PROPP, V.I. Morfologia do conto maravilhoso. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 1984, p. 53 



 

47 

 

Na Odisseia não há uma sequência cronológica. A narrativa não inicia com a 

partida de Odisseu de Troia ao final da guerra, mas no vigésimo ano de sua ausência 

de casa quando Palas Atena tem permissão de Zeus para ajudá-lo a voltar para Ítaca 

e, disfarçada de Mentes, procura Telêmaco e o convence a contestar os pretendentes 

da mãe, Penélope, e a viajar em busca de notícias do pai.   Telêmaco, filho de Odisseu, 

passa a ser então um dos grandes protagonistas da epopeia; não é o grande herói da 

narrativa, mas serve de apoio para a busca do grande protagonista, e a posterior 

entrega o clímax da obra.  

Já na Ilíada, o protagonista estreia suas conquistas intelectuais, quando 

consegue que os pretendentes de Helena façam um juramento de proteção ao 

escolhido da mortal mais bela de todas, a semideusa, filha de Zeus, razão da Guerra 

de Tróia. Com essa façanha, garantiu sua esposa, bem como sua amizade com os 

reis aqueus Agamenon e Menelau, também presentes na narrativa anterior. 

Odisseu também criou inúmeras manobras durante a guerra para que seu 

exército alcançasse êxito, com convencimentos e conselhos certeiros. Entretanto, a 

sua maior indústria aconteceria no estratagema do Cavalo de Troia, que fez com que 

as barreiras impenetráveis da cidade fossem invadidas, garantindo assim a vitória. 

Essa trama será inspiração para inúmeras outras obras, tendo em vista que a 

narrativa oral fora passada para frente por milênios através dos aedos e suas cítaras, 

e hoje se eterniza, sendo uma referência para inúmeras estruturas modernas, assim 

como a valorização moderna do herói pela sua astúcia e habilidades resolutivas em 

detrimento apenas das façanhas físicas 

Além disso, a atuação de Odisseu na narrativa exemplifica o ideal grego de 

metis – uma sabedoria prática que combina astúcia, perspicácia e habilidade para 

resolver problemas complexos. Enquanto Aquiles e outros heróis incorporam a força 

e o poder bélico, Odisseu traz equilíbrio à tradição heroica ao demonstrar que a 

inteligência é igualmente crucial para alcançar êxito. A concepção do Cavalo de Troia 

é o ápice dessa característica, transformando a guerra aparentemente interminável 

em uma vitória estratégica, além de destacar a importância da engenhosidade na 

superação de desafios. Com isso, Odisseu não apenas reafirma sua grandeza como 



 

48 

 

herói, mas também exemplifica um arquétipo heroico mais versátil, que valoriza o uso 

do intelecto em situações de conflito. 

Na segunda parte dessa narrativa, essa expositiva é contada primordialmente 

por Odisseu aos feácios, deixando um caráter heroico, não se sabendo se era uma 

história fantástica, tendo em vista que conseguiu chegar ali sozinho, depois do 

naufrágio de sua tripulação. 

Esse canto traz uma dúvida metanarrativa uma vez que Odisseu apresenta 

uma história, primeiramente como almirante de uma pequena frota, depois como 

capitão solitário de uma nau e que acaba como náufrago que se salva agarrado em 

escombros do barco. Resta a dúvida se está tentando enganar o interlocutor em seu 

enredo autodiegético para que esse acredite em suas façanhas, nas histórias de 

mundos desconhecidos dos mares ocidentais cheios de maravilhas e monstros, que 

conta aos feácios, durante o banquete oferecido pelo seu rei. Isso torna a personagem 

ainda mais multíplice e potencial antecessor espiritual de heróis modernos que se 

espelham nessa fabulação. 

Nessa etapa, ele narra ao rei dos feácios as suas aventuras desde que foi preso 

pela deusa Calipso em sua ilha, que acaba libertando-o a mando de Zeus; conta 

também sobre as tempestades que enfrentou e que o desviaram de seu caminho, 

chegando à ilha do Ciclope Polifemo a quem consegue ferir para dar fuga aos seus 

marinheiros sobreviventes; que também enfrentara figuras monstruosas 

personificadas como serpentes, além de maremotos, e seu flerte mortal com sereias 

ao ouvir o seu canto lancinante e sedutor ao qual consegue sair como o único a 

sobreviver amarrado a um mastro do barco. 

Odisseu, é apresentado como uma figura arquetípica do herói cuja jornada 

transcende o plano físico. Sua capacidade de navegar entre desafios externos e 

dilemas internos reflete a essência da jornada heroica descrita por Campbell: o herói 

que enfrenta provações, resiste a tentações e retorna transformado. A relação com 

Calipso ilustra esse arquétipo ao retratar um herói que, embora seduzido por 

promessas de imortalidade e prazeres terrenos, escolhe a mortalidade e a 

continuidade de sua jornada como líder e esposo. Essa escolha reafirma o senso de 



 

49 

 

dever e lealdade características centrais do arquétipo heroico, que transcendem 

desejos egoístas e reforçam seu papel como modelo moral. 

Outro elemento fundamental no arquétipo de Odisseu é sua astúcia como 

ferramenta para superar obstáculos aparentemente insuperáveis. Em sua narrativa 

em primeira pessoa, ao detalhar encontros com seres míticos, Odisseu não se limita 

a relatar feitos extraordinários, todavia constrói uma imagem multifacetada, que o 

aproxima dos heróis modernos. A dúvida metanarrativa – se ele está ou não 

manipulando o leitor – reforça sua complexidade, destacando um herói que não 

apenas age, mas também interpreta e reconstrói sua própria história. Essa habilidade 

de controlar a percepção sobre seus atos torna Odisseu um precursor espiritual de 

personagens contemporâneos que exploram zonas narrativas entre verdade e ficção. 

Continuando o seu relato, Odisseu conta que, aconselhado por Circe, desce ao 

Hades a fim de consultar Tirésias e lá encontra com os fantasmas da mãe e dos heróis 

gregos mortos na guerra de Tróia, entre eles, Aquiles e Agamemnon. Percebe-se que 

sozinho, ele de fato, não conseguiria vencer todas as batalhas por ser um mero mortal. 

Sabendo disso, Atena demonstra sua predileção pelo vencedor da guerra, como em 

uma metáfora para a sabedoria encarnada que o acompanha em toda a sua jornada. 

Essa sabedoria também se difunde até suas raízes genéticas, quando na Telemaquia, 

início da obra escrita em media res, a sabedoria de Minerva infunde a edificação do 

jovem filho em busca de seu pai.  

Em dado momento é possível ver a principal problemática do herói: a 

arrogância. É notório que os heróis homéricos são balanceados com vantagens sobre-

humanas, mas, em contrapartida, são acometidos com desvantagens dantescas. Uma 

delas é a ira de Odisseu destinada a Poseidon quando não aceita se curvar aos seus 

caprichos; também quando resolve cegar um dos filhos do deus, o ciclope Polifemo. 

No episódio em que ele encontra os gigantes monoculares, a sua incursão 

curiosa é para conhecer mais sobre os semideuses. Isso expõe a personalidade 

curiosa do herói. No momento inicial, ele pensa e estabelecer comunicação 

costumeira, entretanto o monstro não segue a hospitalidade grega e ataca a tripulação 

dele e os prende em sua caverna. 



 

50 

 

Tantos desafios, reforça a complexidade do arquétipo do herói e da sua 

trajetória. Odisseu não apenas enfrenta provações físicas, como os embates com 

Polifemo, lidando inclusive com a sua soberba, como o constante dilema entre ceder 

às tentações ou permanecer fiel ao propósito de retornar ao lar. Esses elementos 

tornam sua jornada atemporal, refletindo uma busca humana universal por 

autoconhecimento, superação e equilíbrio. 

A interação do herói com a deusa sapiente é outro aspecto fundamental para 

compreender sua jornada heroica. Atena, como manifestação da sabedoria e 

protetora do herói, simboliza o papel do intelecto e da estratégia na conquista dos 

desafios. Sua presença na história ressalta que o sucesso do herói não depende 

exclusivamente de sua força ou coragem, mas também de sua capacidade de 

aprender, adaptar-se e utilizar-se de recursos externos: 

 
O poema é iluminado do princípio ao fim pela figura singular de 
Odisseu [...] Como não há exércitos que afastem o herói do objetivo, 
Homero cria obstáculos de outra ordem. A natureza, cuja força encheu 
de espanto o homem desde sempre, é uma delas. Ela ataca com 
tempestades, estreitos rochosos, mares desconhecidos, escassez de 
alimentos. Para vencê-la, requer-se inteligência, além de destreza, 
coragem e força. Sem amparo de ninguém, Odisseu inventa soluções 
para todas as dificuldades. Os deuses, que decretaram o seu regresso 
à pátria, ofereceram imprecisos recursos para realizá-lo. Odisseu é 
vitorioso por ser quem é.72 

 

 A influência de Atena também transcende o próprio Odisseu, impactando a 

figura de Telêmaco, demonstrando como a sabedoria transmitida pelas gerações é 

essencial para o desenvolvimento do potencial heroico. 

Prudentemente e sabendo que não seria fisicamente páreo para estabelecer 

um combate com os filhos da ninfa, Odisseu preparou-se munindo-se de uma vara em 

formato de lança. A sua calma e astúcia é notada, pois mesmo que o troglodita 

continue se alimentando de seus marinheiros, mantém o plano de embriagá-lo e cegá-

 
72 SHÜLER, Donald in Odisseia. (Trad. Donald Schüler). Porto Alegre: L&PM, 2016, p. 9.  



 

51 

 

lo. Apresentou-se como “Ninguém” para o gigante e, por isso, ao gritar que Ninguém 

o cegou, induziu que os outros ciclopes pensassem que seu irmão se feriu sozinho: 

 
Pois bem, Ciclope, perguntas-me o nome famoso? Dizer-to vou; mas 
a ti cumpre dar-me o presente a que há pouco aludiste. Ei-lo: Ninguém 
é o meu nome; Ninguém costumavam chamar-me não só meus pais, 
como os mais companheiros que vivem comigo.73 

 

 

Após o evento, os guerreiros sobreviventes fogem pendurados nas ovelhas, 

para não serem vistos ou percebidos pelo monstro ferido e injuriado pelo herói, 

demonstrando novamente sua arrogância, que quase novamente o leva à ruína, pois 

pedras enormes são jogadas contra eles, proximamente às naus. O algoz pede para 

que a ira de Poseidon recaia sobre o herói. 

Após essa peleja, Odisseu chega às terras de Éolo, deus dos ventos, e o canto 

X enaltece as qualidades de caráter do herói. Em toda narrativa essas qualidades se 

confirmam, pois sempre ele está aconselhando seus homens a fazerem o certo e o 

inteligível, e todos que pereceram, foi justamente por dar as costas às suas palavras. 

Odisseu recebe de presente de Éolo um saco com os ventos com a 

recomendação que não seja aberto. Porém, mais uma vez a sua tripulação, não 

acreditando na retidão de seu capitão, estorvaram os planos de retorno ao abrir o saco 

e em um novo pedido ao deus dos ventos, este certamente entendeu que estes 

viajantes não eram abençoados pelos deuses. 

Odisseu incorpora também o arquétipo do "herói pensador" proposto por Jung, 

que supera os desafios não pela força bruta, mas pela astúcia e introspecção. Sua 

relação com os deuses intelectuais, como Atena e Hermes, reforça a ideia de que seu 

triunfo não reside apenas em sua capacidade de ação, mas também na habilidade de 

compreender e manipular o mundo ao seu redor por meio da mente. Essa conexão 

com entidades divinas que representam a sabedoria e a esperteza reflete a busca 

 
73 HOMERO, Odisseia. (Trad. Carlos Alberto Nunes). Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015, p. 108. 

 



 

52 

 

contínua de Odisseu por um equilíbrio entre razão e instinto, uma característica que o 

separa dos demais mortais e o posiciona como um modelo heroico. 

Os atos heroicos do protagonista também revelam um constante teste de sua 

resiliência. O episódio com Éolo e o saco dos ventos, por exemplo, é uma ilustração 

perfeita de como o herói sabe lidar, não apenas com forças externas, mas também 

com as falhas humanas e a desobediência de seus companheiros. Sua reação a esses 

contratempos demonstra paciência e determinação, qualidades que simbolizam um 

alto grau de maturidade emocional. Mais do que isso, esses desafios reforçam a 

construção do herói como alguém que cresce em cada obstáculo, aprendendo a lidar 

com as limitações alheias e com os próprios medos e inseguranças. 

Ao continuar a viagem, os saudosos marinheiros atracaram na ilha de Circe, 

poderosa bruxa que transformou os companheiros de Odisseu em animais que 

conversavam e, então, mais uma vez ele é ajudado pelos deuses. Hermes vai à sua 

procura e lhe entrega uma erva que o faria resistir às feitiçarias transmórficas. Odisseu 

salva seus amigos seguindo os ardis ensinamentos do portador do caduceu, 

permanece na ilha por um ano para a reconstrução de sua embarcação. 

Por outro lado, a passagem na ilha de Circe explora a relação do viajante com 

o desconhecido e o mágico, outro aspecto significativo do heroico. O fato de ele 

precisar da ajuda divina para resistir às feitiçarias da bruxa destaca sua humildade 

diante das forças que ultrapassam sua compreensão. Essa humildade é, 

paradoxalmente, uma força, pois permite que ele reconheça suas limitações e aceite 

assistência quando necessário. Em um nível simbólico, a transformação dos 

companheiros de Odisseu em animais representa os instintos primitivos e irracionais, 

que o herói precisa resgatar e controlar. Odisseu age como um mediador entre o 

mundo civilizado e o selvagem. 

Antes de sair da ilha, o herói deve descer ao submundo para a consulta e ao 

sábio cego que mantinha a sua inteligência a mando de Perséfone, imperatriz do 

submundo. Os rituais foram contemplados para que Odisseu conseguisse ir ao Tártaro 

em segurança e receber as devidas profecias e ensinamentos, sendo algumas 



 

53 

 

achegas de como deve se portar e outras sobre um futuro quantioso que o aguardava 

em uma vida próspera.  

Este episódio é uma representação dos rituais da mitologia grega, na qual a 

jornada ao submundo é um tema recorrente e simboliza a busca por conhecimento e 

sabedoria. A consulta ao sábio representa a busca por orientação divina.  

Em um dado momento, cabe ressaltar um elemento presente nas narrativas 

gregas, a catábase74. Na Ilíada, temos Aquiles, banhado no rio dos mortos, garantindo 

sua quase total invulnerabilidade corpórea. Já com Odisseu, essa estrutura é evocada 

no momento em que, em espírito, o adivinho Tirésias retorna com uma informação 

crucial que ajuda o herói. Esse ritual necromântico é diretamente relacionado à mente 

do protagonista, produzindo novamente essa dimensão na qual o conhecimento é o 

poder mister dessa história em substituição ao poderio físico de Aquiles na Ilíada. 

No canto oitavo, contempla-se à chegada de Odisseu à Ítaca com ajuda dos 

feácios por acreditarem nos seus contos maravilhosos e iniciando-se assim o terceiro 

ato: a vingança, a estrada de volta e a ressurreição. 

Mais uma vez o herói recebe ajuda da deusa Atena que consagra sua volta, 

aparecendo para ele como um plano para o seu retorno. Odisseu transforma-se em 

um transeunte abjeto, reencontra seu filho logo após saber que este estava sendo 

aguardado em uma tocaia pelos vis pretendentes de sua esposa. 

A partir da terceira parte, as histórias de pai e filho se encontram, por ser uma 

junção entre as duas narrativas que aconteciam concomitantemente e que agora 

tomam sua forma final em uma só. As forças de Zeus, que acompanham a sorte e a 

virtude maior enquanto estratégia de guerra, e a sabedoria de Atena acompanhariam 

a batalha por vir.  

 
74 Conceito de origem grega (katábasis), que significa "descida". No contexto literário, mitológico e 
filosófico, refere-se frequentemente à jornada de um personagem ao submundo ou a uma região 
inferior, tanto literal quanto metaforicamente. Esse motivo é recorrente em narrativas clássicas, 
simbolizando um processo de enfrentamento das profundezas do desconhecido, seja do mundo 
externo, seja da própria psique. 



 

54 

 

A narrativa tem a crescente aparição de Odisseu em várias cenas, aumentando 

a tensão para o clímax e excogitando o término da ressurreição prevista na saga do 

herói.  Nesse segmento, um desafio é proposto para os pretendentes: apenas aquele 

que armasse o arco do Rei e atirasse com precisão via doze machados conseguiriam 

o mandado de Ítaca.  (Doze é número recorrente nas narrativas gregas, doze titãs, 

doze trabalhos, doze machados, doze escudos posteriormente, doze escravas ímpias, 

enforcadas posteriormente). 

Depois da provação e depois de demonstrado que o transeunte disfarçado era 

o próprio viajante regresso à pátria, o único que consegue a façanha é o próprio 

Odisseu. Logo em seguida massacrou os pretendentes como rei de Ítaca confesso, 

brandindo uma lança, o elmo e um escudo contra o restante dos corruptores de sua 

casa. Tem-se o clímax épico de retorno e consumação da ferocidade de Odisseu 

como guerreiro impávido:  

 
‘Já já, meu pai, vou trazer-te um escudo, duas lanças e um elmo  
todo de bronze, que possa ajustar-se mui bem as tuas fontes. 
À minha volta armar-me-ei, e outras armas ao caro porqueiro  
hei de arranjar e ao vaqueiro. E melhor que estejamos armados.’  
Disse-lhe, então, em resposta, Odisseu, o guerreiro solerte: 
‘Traze-mas, que poucos dardos me restam, com que defender-me. 
Temo que, sendo um somente, me possam tirar da soleira.’ 
Isso disse ele; Telêmaco, então, a Odisseu obediente, foi para a 
câmara em que se encontravam as armas valiosas, de onde tirou 
quatro escudos, bem como oito lanças e quatro elmos de bronze, 
adornados com tufos de crina ondulante, e para junto do pai levou logo 
isso tudo consigo.75 

 

Já no canto XXIV, as histórias dos mortos são contadas, como o enterro de 

Aquiles, e sua história que seria eternizada; de Agamenon, que ao voltar para casa, 

teve sua vida ceifada por Egisto, amante de sua esposa, assim como a entrada das 

almas dos pretendentes a mão de Penélope no Hades, dando um fechamento ao arco 

dos que foram mortos nas duas jornadas. 

Aqui, é oferecido um amplo panorama das características mitológicas que 

permeiam a narrativa. A história dos mortos, como o enterro de Aquiles e a eternização 

 
75 HOMERO, Odisseia. (Trad. Carlos Alberto Nunes). Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015, p. 241. 



 

55 

 

de sua glória, exemplifica o conceito de kleos (fama ou glória imortal), um dos valores 

centrais na mitologia grega. A figura de Aquiles é símbolo do herói épico, cuja vida 

curta, entretanto repleta de feitos grandiosos, assegura que seu nome seja lembrado 

nos anais da história. Esse conceito reflete a busca constante dos heróis gregos por 

um legado eterno, transcendendo a mortalidade e entrando na esfera dos deuses e 

da memória coletiva. 

A tragédia de Agamenon, por outro lado, destaca um aspecto sombrio da 

mitologia grega: o retorno problemático do herói. Após liderar os gregos na guerra de 

Troia, Agamenon encontra a morte pelas mãos de Egisto, amante de sua esposa, 

Clitemnestra. Esse episódio ilustra temas como traição, vingança e o colapso dos 

laços familiares, recorrentes na tradição épica. O destino de Agamenon reforça a 

fragilidade da honra humana diante das forças do destino e da hybris, que muitas 

vezes leva à queda trágica. 

Por fim, a entrada das almas dos pretendentes de Penélope no Hades encerra 

o arco de conflito entre Ulisses e os invasores de sua casa. Esse momento não apenas 

ressalta a justiça divina, mas também a ordem cósmica restabelecida após o caos. A 

descida dessas almas ao submundo conecta-se ao papel do Hades como guardião da 

passagem final e como um lembrete do preço da transgressão contra a ordem social 

e divina. 

Essas histórias estão profundamente enraizadas na mitologia grega, refletindo 

os dilemas humanos e as aspirações heroicas. A glória de Aquiles, a tragédia de 

Agamenon e o castigo dos pretendentes destacam as nuances do heroísmo grego, 

que não é apenas feito de conquistas, mas também de sacrifícios, falhas e 

consequências inevitáveis. 

A crônica épica termina com o devido retorno com o Elixir76 e o domínio de paz, 

com os homens da família enfim reunidos e vencedores sobre aqueles que queriam 

 
76 O Retorno com o Elixir, o herói, após enfrentar desafios e superar as grandes provações impostas, 
retorna ao seu mundo comum, trazendo consigo um “elixir” ou uma nova sabedoria (seja ela de caráter 
literal ou metafórico), conhecimento ou poder que beneficia não apenas a si mesmo, mas também sua 
comunidade ou o mundo em geral. Esse estágio final é crucial, pois conclui a transformação do herói, 
mostrando como suas provações e conquistas podem ser integradas em uma nova realidade, tanto 
pessoal quanto coletiva. 



 

56 

 

se vingar de Ulisses; com Zeus abençoando via Atena a todos com um juramento de 

paz e bonança que será estabelecido em Ítaca: 

 
Nesse momento Zeus Crônida um raio atirou fumegante,  
que foi cair bem ao pé da donzela de Zeus poderoso.  
A de olhos glaucos, Atena, então disse a Odisseu valoroso:  
“Filho de Laertes, de origem divina, engenhoso Odisseu, 
põe logo termo a essa guerra funesta. Não seja isso causa  
de se irritar contra ti Zeus potente, nascido de Crono.”  
Alegremente, Odisseu ao conselho de Atena obedece.  
Pacto de paz permanente firmou entre os grupos inimigos  
a de olhos glaucos, Atena, a donzela de Zeus poderoso,  
mui semelhante a Mentor, na figura exterior e na fala.77 
 
 

O trecho final da Odisseia reflete temas centrais da mitologia e cultura gregas, 

especialmente no que diz respeito ao conceito de heroísmo, harmonia e destino. A 

história de Odisseu (ou Ulisses), encerrada sob a benção de Zeus e a intervenção de 

Atena, evidencia a importância da sabedoria e da submissão ao conselho divino para 

o sucesso humano. Odisseu, mesmo sendo um herói de grande engenhosidade e 

força, demonstra virtudes gregas essenciais como a sophrosyne (moderação) ao 

acatar o pedido de Atena para interromper a guerra. Esse gesto sublinha o equilíbrio 

entre coragem e prudência, fundamentais para o ideal heroico grego. 

Outro aspecto notável é a valorização da oikos (família e lar), que permeia toda 

a jornada de Ulisses e se concretiza na união final. O retorno com o “Elixir” 

mencionado representa não apenas o triunfo físico, mas a restauração de ordem e 

paz em Ítaca. Esse desfecho exemplifica a busca pela areté (excelência), um dos 

pilares da filosofia grega, e a capacidade do herói de transcender desafios pessoais 

para beneficiar sua comunidade. 

A intervenção divina, especialmente de Atena, também ilustra a profunda 

interconexão entre os deuses e os mortais na cultura grega. Atena, protetora da 

sabedoria e estratégia, age como guia e pacificadora, personificando a aliança entre 

as virtudes humanas e o favor divino. Por fim, o raio de Zeus e o juramento de paz 

simbolizam o destino como uma força inescapável, reafirmando a ideia de que a 

 
77 HOMERO, Odisseia. (Trad. Carlos Alberto Nunes). Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015, p. 267. 



 

57 

 

vontade dos deuses é soberana, mas deve ser cumprida com discernimento e justiça 

pelos homens. 

Esses elementos transformam a Odisseia em mais do que uma celebração do 

heroísmo individual; ela se torna um reflexo profundo dos valores eternos da cultura 

grega e da busca pela harmonia social que permeia sua narrativa, transcendendo a 

mera exaltação do heroísmo individual, consolidando-se como uma representação 

abrangente dos valores perenes que moldaram a civilização ao longo dos séculos.  

Sua narrativa não apenas exalta as características heroicas do protagonista, 

como, em contrapartida, evidencia os princípios que fundamentam as relações 

humanas e o senso de coletividade, tais como a hospitalidade, a fidelidade e a busca 

por justiça. Ao integrar elementos míticos e simbólicos, a narrativa se torna um 

espelho das aspirações e conflitos humanos, promovendo um diálogo contínuo com 

as estruturas sociais modernas. Dessa maneira, a obra assume uma função dual: por 

um lado, perpetua os ideais culturais que a originaram; por outro, reconfigura esses 

valores, oferecendo novas perspectivas interpretativas e reafirmando sua relevância 

universal. 

 

  



 

58 

 

3 Os heróis modernos: Percy Jackson e os Olimpianos 

 
Uma existência psíquica só pode ser reconhecida pela presença de 
conteúdos capazes de serem conscientizados. Só podemos falar, 
portanto, de um inconsciente na medida em que comprovarmos os 
seus conteúdos. Os conteúdos do inconsciente pessoal são 
principalmente os complexos de tonalidade emocional, que constituem 
a intimidade pessoal da vida anímica. Os conteúdos do inconsciente 
coletivo, por outro lado, são chamados arquétipos.78 

 

A saga Percy Jackson e os Olimpianos, escrita e pensada pelo autor Rick 

Riordan, destaca-se como uma das obras mais proeminentes da literatura 

infantojuvenil contemporânea. O volume inaugural foi publicado em 2005, intitulado 

Percy Jackson e os Olimpianos: O Ladrão de Raios, rapidamente estabeleceu uma 

base de leitores significativa, tanto nos Estados Unidos quanto em diversos países ao 

redor do mundo.  

A série, composta por cinco livros, narra as aventuras de um jovem americano, 

um semideus, que descobre sua herança divina, e embarca em uma jornada que 

entrelaça mitologia grega, amizades, questões éticas e morais na adolescência, 

autoconhecimento e representatividade entre pessoas neuroatípicas, tendo como 

personagem principal o próprio Percy Jackson, que tem TDAH79 e Dislexia80. Essa 

 
78 JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. (Trad. Maria Luiza Appy e Dora Mariana 
R. Ferreira da Silva). Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2008, p. 15. 
79 Segundo o DSM-5, O TDAH é um transtorno do neurodesenvolvimento definido por níveis prejudiciais 
de desatenção, desorganização e/ou hiperatividade-impulsividade. Desatenção e desorganização 
envolvem incapacidade de permanecer em uma tarefa, aparência de não ouvir e perda de materiais 
em níveis inconsistentes com a idade ou o nível de desenvolvimento. Hiperatividade-impulsividade 
implicam atividade excessiva, inquietação, incapacidade de permanecer sentado, intromissão em 
atividades de outros e incapacidade de aguardar – sintomas que são excessivos para a idade ou o nível 
de desenvolvimento. Na infância, o TDAH frequentemente se sobrepõe a transtornos em geral 
considerados “de externalização”, tais como o transtorno de oposição desafiante e o transtorno da 
conduta. O TDAH costuma persistir na vida adulta, resultando em prejuízos no funcionamento social, 
acadêmico e profissional. (American Psychiatric Association, 2013, p. 32) 
80 O DSM-5 aponta que dislexia é um termo alternativo usado em referência a um padrão de dificuldades 
de aprendizagem caracterizado por problemas no reconhecimento preciso ou fluente de palavras, 
problemas de decodificação e dificuldades de ortografia. Se o termo dislexia for usado para especificar 
esse padrão particular de dificuldades, é importante também especificar quaisquer dificuldades 
adicionais que estejam presentes, tais como dificuldades na compreensão da leitura ou no raciocínio 
matemático. (American Psychiatric Association, 2013, p. 67) 
 
 



 

59 

 

inclusão é significativa, pois oferece aos leitores jovens uma representação positiva e 

empática de suas próprias experiências. 

A recepção crítica da série foi amplamente favorável, destacando a habilidade 

de Riordan em integrar elementos da mitologia clássica à vida contemporânea, e de 

torná-la acessível e pertinente para o público jovem. A obra não apenas ascendeu à 

posição de best-seller, mas também inspirou adaptações cinematográficas e uma 

série de televisão, consolidando seu impacto cultural. 

A ordem de livros é composta por obras que transcendem a mera ficção 

infantojuvenil, oferecendo uma rica tapeçaria de mitologia, aventura e questões 

contemporâneas. O autor procurou criar um universo no qual a representatividade e a 

inclusão estivessem presentes.   

Essa saga de literatura infantojuvenil estadunidense, introduz um universo no 

qual os deuses olimpianos persistem até o século XXI e adaptam suas estruturas a 

vivências nos grandes centros imperialistas, nos Estados Unidos da América, agora 

polo intelectual, econômico e cultural do mundo moderno.  

Ao estabelecer um comparativo com a historiografia midiática americana nas 

histórias em quadrinhos, especialmente em relação à criação do personagem 

Superman criado em 1938, é relevante considerar que este último emergiu em um 

contexto norte-americano profundamente distinto, marcado por uma recessão 

econômica. Naquele período, a sociedade clamava por figuras heroicas que 

pudessem incutir esperança e justiça em tempos de adversidade. Assim, se o Super-

Homem simbolizava a luta entre o bem e o mal, a busca por equidade e um clamor 

mítico de superproteção e esperança, Percy Jackson também enfrenta desafios que 

abordam questões de identidade, pertencimento e resistência contra forças 

antagonistas. Dessa forma, tanto a obra de Riordan quanto as narrativas em 

quadrinhos, como aquelas que envolvem o Superman, utilizam mitos variados para 

explorar temas universais, vinculando diferentes gerações de leitores a heróis que, de 

maneiras distintas, refletem suas esperanças e desafios de cada época. 

Sobre esse tema, Jung traz em sua obra, Os arquétipos e o inconsciente 

coletivo, uma pergunta pertinente para o pensamento moderno sobre as construções 



 

60 

 

dos mitos, ritos, símbolos e religiões. Ele elucubra sobre o aparecimento de novos 

símbolos e a rejeição dos antigos, mas considerando que esse pensamento 

insurgente advém de uma nova roupagem para a reconstrução dos símbolos em suas 

excentricidades.81 

Levando isso em consideração, poder-se-á inferir que as características dos 

heróis clássicos podem ser revisitadas, reconstruídas e comutadas de maneira 

profícua? Seguindo além, os heróis modernos e os arquétipos já estabelecidos podem 

transpor-se e dar continuação ao já estabelecido? Essas perguntas são um prospecto 

para análise de como os notáveis campeões de seus reinos e condados prosseguiram 

notáveis feitos em determinado tempo e diegese. 

A trajetória de Percy Jackson como herói inicia-se aos 12 anos; a narrativa é 

em primeira pessoa. Diferentemente das históricas clássicas protagonizadas por 

narradores heterodiegéticos que expõem todas as facetas das personagens 

envolvidas, nessa obra a história se desenvolve a partir da vivência do protagonista, 

e isso acrescenta complexidade psicológica ao personagem e aproximação ao público 

alvo da campanha. 

Essa saga combina mitologia grega e uma ambientação contemporânea para 

narrar as aventuras de Perseu Jackson, um adolescente que descobre ser um 

semideus, filho de Poseidon. Dividida em cinco livros, a série acompanha Percy e seus 

amigos, também semideuses, em uma jornada para impedir que uma antiga profecia 

leve à destruição do Olimpo e ao domínio dos Titãs liderados por Cronos. 

Ao longo da saga, há reinvenção de figuras e de histórias da mitologia grega, 

conectando-as ao cotidiano de jovens no mundo moderno, com desafios que refletem 

dilemas universais e experiências adolescentes. A obra também se destaca por sua 

inclusão de personagens diversificados e por abordar questões como lealdade, 

sacrifício e aceitação das próprias imperfeições. Os deuses greco-romanos clássicos 

dialogam com uma nova roupagem, reinventando-se conceitos e evoluindo em conluio 

 
81 JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. (Trad. Maria Luiza Appy e Dora Mariana 
R. Ferreira da Silva). Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2008, p. 25. 



 

61 

 

situacional e contextual com a contemporaneidade, repaginando os valores culturais 

humanos e de outras épocas para o século XXI.  

O autor busca a aproximação com a contemporaneidade no momento em que, 

situações diagnosticadas na sociedade moderna como a dislexia, ou o transtorno de 

déficit de atenção e hiperatividade, são abordados na saga comparativamente à 

programação cerebral diferenciada dos semideuses que têm a sua condição 

neurobiológica derivada dos reflexos e sentidos superdesenvolvidos o que os torna 

linguisticamente planificados para lerem o grego antigo, por exemplo. 

Nisso, assemelham-se aos heróis antigos, pois ao também possuir o icor82 em 

sua composição, e sendo grandes atletas, por conseguinte, eram capazes de grandes 

feitos e, por isso, permaneceram nos anais das histórias épicas. 

Diferentemente dos sucessores espirituais, na saga moderna, não há essa 

procura pela bela morte consagrada nas grandes passagens; não que eles não 

possuam um forte senso de destino, mas os embates com as figuras sobrenaturais se 

dão porque o véu do mundo mitológico é inexistente para esses híbridos, chamados 

também de meio-sangue, e os seus poderes são colocados permanentemente em 

risco por esses monstros. 

Os monstros, nessa saga, são apresentados como arquétipos, seres 

introduzidos como uma ideia, que sempre voltam, ainda que mortos, produzindo um 

padrão comportamental universal dessas figuras, fazendo um paralelo com os mitos 

clássicos. Um exemplo cômico que ilustra essa adaptação é a figura do Minotauro, 

utilizando cuecas em sua aparição na narrativa. 

Sobre os arquétipos, imagens primordiais que habitam o inconsciente coletivo 

e se manifestam nos mitos, nos sonhos e nas histórias humanas. Ele descrevia essas 

figuras como moldes universais, formas simbólicas que transcendem tempo e cultura, 

como o herói que enfrenta seus medos, a sombra que carrega nossos aspectos 

reprimidos, ou o velho sábio que guia com sua sabedoria ancestral.  

 
82 Sangue dourado das divindades gregas. 



 

62 

 

Essas ideias, não eram apenas conceitos, mas forças vivas que moldavam a 

psique, ligando o indivíduo à vastidão da experiência humana compartilhada. Pensar 

em como essas estruturas internas ressoam tão profundamente na narrativa das vidas 

humanas, mesmo quando não as percebemos conscientemente. 

Percy Jackson é o protótipo clássico do herói. Desde o início, ele é apresentado 

como um jovem comum que recebe uma tarefa especial, um destino profético, e logo 

se descobre um semideus. Ao longo da saga, cinge seu papel, desenvolvendo suas 

habilidades e crescendo como personagem heroico, essa tradicional jornada, 

superando provações, formando alianças e, eventualmente, retornando com o Elixir. 

Além do herói, o arquétipo do mentor é representado por Quíron, o sábio. Como 

guia de Percy e de outros semideuses, oferece conselhos, treinamento e sabedoria. 

O centauro desempenha um papel fundamental ao ensinar os semideuses a 

controlarem suas habilidades, ao mesmo tempo que os ajuda a entender melhor suas 

identidades e missões, fornecendo o suporte necessário em momentos cruciais e para 

resoluções de conflitos. 

Nesse diapasão, um sátiro, Grover, encarna o arquétipo do companheiro leal. 

Apesar de suas limitações e medos, ele permanece ao lado de Percy em todas as 

suas missões, apoiando-o incondicionalmente e produzindo um alívio cômico para a 

narrativa. 

Ademais, Annabeth representa outro arquétipo importante, o da heroína sábia. 

Como filha de Atena, a deusa da sabedoria, ela personifica a lógica e o raciocínio, 

utilizando seu conhecimento para superar os desafios ao longo da saga. Sua presença 

equilibra as ações do grupo, destacando-se como uma personagem estrategista. 

Outro arquétipo relevante na série é o da figura paterna divina, representado 

por deuses como Zeus e Poseidon. Esses deuses personificam a autoridade distante, 

poderosa e, muitas vezes, falha. Embora sejam pais dos semideuses, eles mantêm 

uma postura frequentemente indiferente e distante, criando um conflito entre as 

expectativas dos filhos mortais e a ausência emocional dos deuses, nada que já não 

se tenha visto na mitologia helênica. 



 

63 

 

Por outro lado, a série também nos traz um vilão, Cronos, que simboliza o 

arquétipo da sombra, sendo a figura que ameaça o equilíbrio do mundo. Ele encarna 

o caos e o desejo de destruição, representando a força oposta ao herói, Luke, 

apresentando-se como o vilão trágico que luta com suas próprias convicções e 

moralidade, tornando o conflito mais profundo e representando um arquétipo de 

rebeldia. 

Ao explorar temas como identidade, pertencimento e a busca pelo 

autoconhecimento, a série transcende o gênero da fantasia, oferecendo reflexões 

sobre a condição humana. A utilização de arquétipos clássicos, como o herói e o vilão, 

em conjunto com a criação de personagens originais, demonstra a riqueza e a 

complexidade da obra, que se consolida como um marco na literatura infantojuvenil 

contemporânea. 

 

  



 

64 

 

3.1 O Ladrão de Raios 

 
 
Depois do destronamento de Saturno, Júpiter dividiu os domínios 
paternos com seus irmãos Netuno (Poseidon) e Plutão (Dis). Júpiter 
ficou com o céu, Netuno, com o oceano, e Plutão com o reino dos 
mortos. A Terra e o Olimpo eram propriedades comuns. Júpiter tornou-
se rei dos deuses e dos homens. Sua arma era o raio e ele usava um 
escudo chamado Égide, feito por Vulcano. Sua ave favorita era a 
águia, que carregava os raios. Juno (Hera) era a esposa de Júpiter e 
rainha dos deuses. íris, a deusa do arco-íris, era a servente e 
mensageira de Juno. O pavão, sua ave favorita.83 

 

A literatura infantojuvenil tem como característica central a abordagem de 

temas que até podem ser complexos, porém mediante uma narrativa que deve ser 

acessível para jovens leitores. Essa obra, exemplifica essa prática ao combinar 

fantasia, mitologia e as questões típicas da adolescência. 

Neste livro da saga, o jovem protagonista Percy Jackson, inicia sua jornada 

relatando os desafios cotidianos que enfrenta na escola e em sua vida familiar. O 

estudante é retratado com dificuldades acadêmicas e comportamentais, estudando no 

sexto ano da Escola Preparatória Yancy.  

Sua percepção de que há algo fora do comum em sua vida o diferencia de 

outros personagens juvenis, indicando o início de uma jornada de autodescoberta, 

denotando uma característica típica da literatura de formação. O início do texto deixa 

o leitor com alguma dúvida, num primeiro momento, sobre a sanidade do garoto, 

quando a narrativa dá indícios de que, o que ele conta, pode ser apenas um delírio 

seu. 

Durante uma excursão escolar ao Museu Metropolitano de Arte, Percy enfrenta 

uma experiência extraordinária na qual sua professora de matemática, Sra. Dodds, 

transforma-se em uma Fúria84. Esse episódio, que mescla o cotidiano escolar com 

 
83 BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002, p. 13. 
84 Fúrias ou Eríneas, na mitologia grega, eram entidades viventes do Tártaro que personificavam a 
vingança e puniam os mortais pelos seus crimes, muitos deles relacionados ao sangue.  



 

65 

 

elementos sobrenaturais, evidencia o início da revelação de sua verdadeira identidade 

e seu papel no mundo mitológico.  

A reação dos colegas e a negação da existência da professora demonstram o 

isolamento que Percy sente ao se deparar com o desconhecido, um tema recorrente 

em narrativas juvenis de fantasia. Todos os outros a viam como uma figura comum, 

apenas o protagonista podia ver sob a névoa, recurso muito utilizado na mitologia 

grega, aliás, quando, por exemplo, Páris é salvo por intervenção de Afrodite, ou 

quando Atena remove essa névoa dos olhos de Diomedes para que ele pudesse 

distinguir deuses de mortais. 

O jovem vive em um lar instável, com uma mãe amorosa, Sally Jackson, que o 

apoia incondicionalmente, e um padrasto abusivo, Gabe Ugliano, que agrava a 

complexidade emocional do protagonista. Sua amizade com Grover Underwood, que 

se revela um protetor com intenções misteriosas, adiciona à trama a sensação de que 

Percy está sendo preparado para algo maior do que ele mesmo compreende. 

A psique de Percy Jackson é construída a partir de um equilíbrio entre traumas 

pessoais, relações de apoio e a descoberta de sua verdadeira identidade. Crescendo 

em um lar disfuncional com um padrasto abusivo, ele desenvolve resiliência e um forte 

senso de justiça. A presença de sua mãe, serve como uma âncora emocional, 

contrapondo os desafios. Além disso, Percy lida com sentimentos de inadequação por 

causa de sua dislexia e do TDAH, características que inicialmente o fazem se sentir 

deslocado, mas que mais tarde se revelam aspectos ligados à sua herança divina. 

As relações que ele constrói, como sua amizade com Grover Underwood, 

desempenham um papel vital em sua aceitação de um propósito maior. Percy equilibra 

coragem e empatia, mostrando-se um herói relutante, mas dedicado, que aprende a 

superar medos e a agir em prol dos outros. Essa combinação de vulnerabilidade e 

força faz dele um protagonista profundamente humano, conectando elementos da 

narrativa clássica com dilemas modernos. 

O herói destaca sua coragem instintiva, mesmo diante de situações para as 

quais ele não possui explicações claras. Esse traço, comum em protagonistas de 



 

66 

 

histórias mitológicas, reflete o arquétipo do herói que, apesar de jovem e inexperiente, 

enfrenta adversidades com bravura. 

Após um ataque de uma Fúria, ao protagonista e sua mãe, eles se veem 

forçados a fugir de um ambiente que se torna cada vez mais perigoso. Durante essa 

fuga desesperada, são perseguidos pelo Minotauro, conhecida figura mitológica que 

simboliza uma ameaça mortal. A jornada até o Acampamento Meio-Sangue é marcada 

pela tensão e pelo desespero, com o local sendo descrito como um refúgio seguro 

para semideuses. Percy, ao longo dessa fuga, começa a manifestar poderes 

sobrenaturais que até então desconhecia, o que lhe permitiu derrotar o Minotauro. 

A presença do Minotauro como adversário na fuga de Percy remete 

diretamente ao mito de Teseu, que derrotou o monstro no Labirinto de Creta. Enquanto 

Teseu enfrentava o Minotauro como um rito de passagem para provar sua coragem e 

astúcia, Percy o faz como parte de sua própria jornada de autodescoberta e aceitação 

de seu destino. A batalha simboliza a entrada de Percy em um novo mundo, onde os 

mitos não são apenas histórias, mas realidades que moldam sua vida. Derrotar o 

Minotauro marca o início de sua transformação de um garoto comum para um herói 

em formação, um tema clássico da mitologia que reflete a superação de medos e 

desafios pessoais. 

No entanto, apesar de seu sucesso em vencer a criatura, sua mãe é capturada 

e levada para outra dimensão, deixando-o devastado por não saber se estava morta 

ou não. Mesmo diante dessa adversidade, sua determinação permanece inabalável e 

ele entende que precisa continuar para garantir sua própria segurança. 

A chegada ao Acampamento Meio-Sangue, descrito como um refúgio seguro 

para semideuses, ecoa a ideia de um espaço liminar, um ponto de transição entre o 

mundo mortal e o divino. Na mitologia grega, locais sagrados frequentemente serviam 

como portais para o divino ou como locais de iniciação para heróis. Também para 

Percy, o acampamento não é apenas um lugar de proteção, mas também onde ele 

começará a entender sua verdadeira identidade e propósito. Esse processo reflete a 

jornada do herói descrita por Campbell, onde o protagonista cruza o limiar para um 

mundo novo e desconhecido, enfrentando provações que o moldarão como tal. Assim, 



 

67 

 

a fuga de Percy e a sua chegada ao Acampamento Meio-Sangue conectam-no a uma 

tradição mitológica maior, enquanto estabelecem os primeiros passos de sua jornada 

épica. 

Em sua chegada, o menino é recebido por seu amigo Grover e conduzido a um 

local onde encontra outros semideuses. O Acampamento Meio-Sangue é uma mistura 

de mistério e acolhimento, representando tanto segurança quanto o desconhecido 

para Percy, que precisa se ajustar a esse novo ambiente. No camping, Percy é 

introduzido a personagens essenciais, como Annabeth Chase, filha de Atena, e 

Quíron, o diretor do acampamento, e um centauro. O híbrido mítico desempenha um 

papel fundamental ao ajudar Percy a compreender sua herança como semideus e o 

que isso significa para seu futuro, bem como a figura do Mentor pela sua jornada do 

herói. O Acampamento é descrito como um lugar mágico. Lá, Percy aprende sobre as 

diferentes linhagens de semideuses e as variadas habilidades que eles possuem, 

além de descobrir uma antiga profecia que poderá impactar não só em seu destino, 

mas também no de todos os semideuses.  

A interação com Annabeth é crucial para Percy, pois ela lhe oferece suporte e 

orientação, ensinando-o a adaptar-se ao novo ambiente e a explorar suas habilidades 

recém-descobertas. A vida no acampamento envolve treinamento intensivo, incluindo 

simulacros de embates e treinamentos que testam as capacidades de cada semideus. 

Nesse contexto, algumas das características heroicas do jovem tornam-se 

evidentes. Sua determinação é um traço marcante, demonstrado pela sua recusa em 

desistir mesmo após a suposta perda de sua mãe. Além disso, sua adaptabilidade se 

destaca, uma vez que ele consegue ajustar-se rapidamente a um ambiente 

completamente novo, essencial para sua sobrevivência e crescimento como herói. 

Para ir à travessia do primeiro limiar, Percy Jackson consulta o Oráculo de 

Delfos85, repaginado das mitologias clássicas, mas desempenhando a mesma função 

quando lhe é apresentada uma profecia enigmática, indicando que ele deve se 

 
85 No templo dedicado ao deus Apolo, na cidade de Delfos, nas encostas do monte Parnaso, na Grécia, 
era considerado o ponto médio da terra. Havia uma sacerdotisa do Deus-Sol, Pítia, entrava em estado 
de transe e transmitia mensagens proféticas às quem a procurava. 



 

68 

 

preparar para uma missão vital, relacionada à recuperação de um objeto perdido, e à 

superação de grandes perigos. A ambiguidade da profecia ressalta a importância do 

papel de Percy na prevenção de uma catástrofe. Ele descobre que o raio de Zeus, um 

poderoso artefato, foi roubado, e este deus culpa Poseidon, pai do jovem semideus, 

pelo crime.  

Essa situação coloca Percy em uma posição delicada, uma vez que ele precisa 

restaurar a harmonia entre os deuses e evitar uma guerra. A revelação da gravidade 

da sua missão faz com que o protagonista se torne mais consciente de suas 

responsabilidades como filho de Poseidon e também o colocando no chamado à 

aventura. 

Nessa parte da experiência, ele recebe de um de seus treinadores, filho de 

Hermes, sapatos alados, mas que não podem ser usados, pois, como estava jurado 

de morte por Zeus pela pretensa acusação de furto do raio-mestre, não poderia utilizar 

nenhum meio de transporte aéreo, construindo uma narrativa menos rápida para 

vencer os desafios. 

A situação descrita coloca Jackson em uma posição delicada, pois, ao ser 

acusado injustamente por Zeus e com um juramento de morte sobre sua cabeça, ele 

se vê obrigado a enfrentar uma missão de grande responsabilidade. A gravidade da 

tarefa de restaurar a harmonia entre os deuses e evitar uma guerra entre eles, além 

de proteger o mundo dos mortais, coloca Percy diante de desafios imensos, fazendo-

o refletir sobre seu papel como filho de Poseidon e sobre os perigos que sua linhagem 

traz.  

A missão o chama para uma aventura épica, na qual ele precisa amadurecer 

rapidamente, compreendendo que sua ação pode ter consequências tanto no mundo 

dos deuses quanto no dos humanos. A imposição de não poder utilizar os tênis alados, 

mesmo recebendo-os de um aliado, sublinha a complexidade de sua jornada, 

limitando-o a uma travessia mais árdua, com desafios mais próximos de sua natureza 

mortal. 

Essa restrição de meios de transporte celeste reflete, simbolicamente, a 

construção de uma narrativa mais "terrestre" e humana para Percy, que deve vencer 



 

69 

 

os desafios com sua própria coragem e habilidades, ao invés de confiar em poderes 

divinos ou soluções céleres. Esse aspecto se conecta aos elementos clássicos da 

jornada do herói, nos quais o protagonista é frequentemente impedido de recorrer a 

atalhos ou a ajudas externas para realizar o seu destino. Assim, Percy Jackson 

incorpora o heroísmo moderno de enfrentar suas limitações e crescer através delas, 

ao mesmo tempo em que resgata o espírito dos mitos clássicos ao lidar com questões 

de identidade, lealdade e sacrifício, desafiando os deuses e confrontando-se monstros 

mitológicos sem subterfúgios que poderiam atrapalhar o crescimento da tensão 

narrativa. 

Percy, Annabeth e Grover iniciam uma jornada para recuperar o raio de Zeus 

e desvendar o mistério do roubo. Ao longo da viagem pelos Estados Unidos, eles 

enfrentam diversos desafios e criaturas mitológicas. A dinâmica do grupo se fortalece, 

pois eles desenvolvem uma amizade baseada na confiança e na colaboração para 

superar os perigos. O amadurecimento na viagem não é apenas físico, mas também 

emocional, permitindo que Percy enfrente suas inseguranças e cresça como líder. A 

missão revela-se uma luta pela sobrevivência, exigindo que o grupo utilize suas 

habilidades de trabalho em equipe e coragem. 

O grupo de heróis se depara com batalhas intensas contra inimigos mitológicos, 

como a Medusa86, com pseudônimo de Tia Eme, um claro trocadilho, que ao ser 

decapitada, astuciosamente, como da mesma maneira que nos contos gregos, o 

grupo, ideia de Percy, envia sua cabeça aos deuses de maneira impetuosa, 

demonstrando na personagem a arrogância destinada aos semideuses gregos. 

Outra problemática enfrentada pelo herói foi quando tiveram um embate com a 

Quimera87; nessa batalha, o jovem foge para não perder a batalha após ter deixado 

 
86 Quando Perseu tornou-se homem, Polidectes mandou-o combater Medusa, monstro terrível que 
devastava o país. Medusa fora outrora uma linda donzela, que se orgulhava principalmente de seus 
cabelos, mas se atreveu a competir em beleza com Minerva, e a deusa privou-a de seus encantos e 
transformou as lindas madeixas em hórridas serpentes. Medusa tornou-se um monstro cruel, de 
aspecto tão horrível, que nenhum ser vivo podia fitá-la sem se transformar em pedra. (BULFINCH, 
Thomas. O livro de ouro da mitologia. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002, p. 143). 
87 A Quimera era um monstro horripilante, que expelia fogo pela boca e pelas narinas. A parte anterior 
de seu corpo era uma combinação de leão e cabra e a parte posterior, a de um dragão (Idem, p. 154). 



 

70 

 

seu gládio, contracorrente, cair no Rio Mississipi. Isso indica a característica desse 

herói de conseguir discernir quais inimigos deve enfrentar.  

O herói recebe uma ajuda inesperada de seu pai, o deus dos mares, e se dirige 

ao mundo inferior, pois acredita que o único que poderia roubar imperceptivelmente a 

arma seria o deus do pós-morte, Hades, usando o seu elmo de invisibilidade. 

Percy, nesse ponto, continua sua prova e o texto faz inúmeras referências às 

mitologias gregas como o artefato metalúrgico de Hefesto dado ao seu tio que 

justamente é mencionado na saga do herói grego Perseu que o utilizou para evadir-

se das irmãs górgonas que o perseguia pela morte do monstro de cabelos ofídicos. 

Rumo ao Tártaro, em catábase, o grupo está melhor entrosado. Lá eles 

encontram o jardim de Perséfone e têm outra provação que é resistir ao alimento do 

submundo, pois, como já sabido, ao se alimentar até de suas sementes, seus corpos 

mortais não poderiam retornar. Por fim, eles abordam Hades em seu palácio, 

acusando-o de forma desrespeitosa de furto do raio-mestre. Os heróis devem resistir 

às auras dos deuses, que dependendo de sua característica intrínseca, afeta-os. No 

caso do deus do Submundo, há medo e sonolência, enquanto no da Guerra, germina 

raiva e sentimentos belicosos. 

Nesse mesmo momento, os heróis descobrem que os monstros enviados para 

perseguição de Percy não vinham do comando celestial, mas sim do líder do Tártaro, 

pois além da arma de Zeus, o elmo do incorpóreo também havia sumido. Hades o 

acusa e pede para que ele olhe em seus pertences e encontra o raio. Nesse momento 

ele descobre que pode negociar por sua mãe que não havia morrido, mas sim 

capturada pelo deus. 

Infelizmente, o protagonista só tem três itens que deveriam ser trocados pela 

volta de três pessoas. Assim, o grupo voltaria, porém, a mãe de Percy não, ainda que 

os amigos tenham oferecido ficar em seu lugar.  

Percy se vê diante de um dilema moral profundo. O ato de escolher salvar os 

outros, mesmo à custa de sua própria felicidade e da chance de salvar sua mãe, reflete 

o típico sacrifício heroico, em que o bem maior é colocado à frente do desejo pessoal. 



 

71 

 

Esse momento reafirma a transformação de Percy de um garoto comum para um 

herói, pois ele está disposto a fazer o necessário para proteger os outros, mesmo que 

isso implique em sofrimento e perda. 

Além disso, a atitude dos três jovens que optam por ficar no lugar de sua mãe, 

sem hesitar, reforça o tema do heroísmo compartilhado, em que todos os envolvidos 

estão dispostos a sacrificar algo pessoal pelo bem coletivo. A disposição deles de se 

sacrificarem é um reflexo de um dos maiores aspectos da jornada do herói: o 

desenvolvimento de uma moralidade superior, em que a coragem, o altruísmo e a 

lealdade são valores centrais.  

Numa reviravolta, Percy entra em um embate com seu primo em uma das 

praias estadunidenses, na Bacia de Santa Mônica, por descobrir que o roubo do raio-

mestre fora um plano dele para iniciar uma guerra. Durante um confronto decisivo, 

Percy utiliza suas habilidades de combate e inteligência para enfrentar Ares, que usa 

encantamentos e invocações em batalhas. Após vencer, o filho de Poseidon recupera 

o Elmo e devolvendo-o às Fúrias, e encerra a potencial guerra. 

Esse confronto na praia traz à tona o conflito entre os deuses do Olimpo e o 

caos que suas disputas podem causar. Ares, o deus da guerra, é retratado como um 

personagem que utiliza de sua força bruta e encantamentos para manipular os 

eventos e criar discórdia, refletindo sua natureza impulsiva e beligerante, tal como é 

descrito nos mitos antigos.  

Ao enfrentar Ares, Percy não apenas combate a violência física, mas também 

uma ameaça à ordem e ao equilíbrio dos deuses, uma característica recorrente nas 

histórias de heróis mitológicos que enfrentam deuses dispostos a colocar os 

interesses pessoais acima do bem coletivo. A vitória de Percy ao recuperar o Elmo e 

devolvê-lo às Fúrias não apenas encerra a ameaça de guerra, mas também resgata 

a ideia de que, em muitas das antigas lendas, a resolução dos conflitos entre os 

deuses e mortais muitas vezes passa pela inteligência, coragem e ética do herói — 

qualidades que Percy encarna ao restaurar a paz entre os deuses e evitar um desastre 

maior. 



 

72 

 

Perseu, então, tem seu caminho de volta, com a realização pessoal e o bem 

coletivo alcançado com retorno do raio-mestre de Zeus, a representação do Monte 

Olimpo é o Empire State Building, escolha do autor para altivez literal e personificação 

dos montes clássicos. A escolha desse icônico edifício como a representação do 

Monte Olimpo na saga é uma reinterpretação moderna e simbólica da mitologia antiga 

que mantém a altivez e a importância do Monte Olimpo, ao mesmo tempo que insere 

em um contexto contemporâneo.  

No mito clássico, o Monte Olimpo é o lar dos deuses, um lugar elevado e 

intocável, onde se decide o destino dos mortais. Ao situar o "Olimpo" no topo de um 

arranha-céu de Nova York, Riordan não apenas faz uma conexão com o mundo 

moderno, mas também sugere que os deuses do Olimpo continuam a exercer 

influência sobre a humanidade, embora, agora de uma forma mais disfarçada, 

adaptada ao século XXI. Esse deslocamento do local panteônico de sua tradicional 

localização mitológica para um ícone arquitetônico da modernidade reflete a 

permanência das forças divinas no mundo contemporâneo, mas também a transição 

dos antigos mitos para um cenário atual, onde os deuses ainda se impõem como 

figuras poderosas, mas com uma nova roupagem, conectando o passado com o 

presente e o divino com o mundano. 

O retorno com o Elixir lhe é concedido e acentuado com a volta ao 

Acampamento Meio-Sangue, sendo ovacionado por seus feitos; Annabeth, sua 

inteligente companheira de jornada que se assemelha em astúcia a Odisseu também 

recebe seus louros, e o seu amigo Grover recebe a licença de busca para procurar 

Pã, o deus sumido cuidador das florestas.  

Percy recebe sua mãe de volta e eles se livram do agressor de sua família 

quando a cabeça da Medusa é utilizada para petrificá-lo (Isso não é deixado explícito 

por se tratar de uma literatura infanto-juvenil), informando aos leitores que ela fizera 

uma escultura de pôquer e comprado um apartamento com os espólios da arte. 

Ao final de tudo, a profecia é revelada e lida. Há uma declaração de que Luke, 

filho de Hermes, treinador de Percy em combate com espadas e amigo é o verdadeiro 



 

73 

 

ladrão de raios a mando de seu avô, Cronos88 ⎯  participante da Titanomaquia, uma 

guerra que durou dez anos e que o destronou, mas que agora estava tentando voltar 

do Tártaro e reaver o que lhe fora tirado.  

A revelação da profecia no desenrolar da trama representa não apenas um 

ponto culminante na narrativa, mas também um aprofundamento significativo nos 

temas de lealdade, destino e a complexidade das relações entre os personagens. A 

revelação de que Luke, amigo e mentor de Percy, é o verdadeiro responsável pelo 

roubo do raio de Zeus, e que ele está agindo sob as ordens de seu avô, Cronos, 

encerra de maneira contundente a busca do protagonista, trazendo à tona as 

consequências do passado da Titanomaquia e suas repercussões no presente.  

A guerra dos Titãs, que havia culminado na queda de Cronos e na ascensão 

dos deuses olímpicos, agora se reflete em um novo ciclo de conflito, onde o poder de 

antigos inimigos ressurge das profundezas do Tártaro, ameaçando o equilíbrio 

conquistado. A luta de Percy, então, torna-se não apenas uma questão pessoal, mas 

um enfrentamento de forças primordiais que buscam reverter a ordem estabelecida. 

Este desfecho reforça a complexidade das escolhas do herói, que, mesmo em face de 

perfídias e revelações dolentes, deve continuar sua jornada para evitar o renascimento 

de uma era de caos e destruição, reafirmando o caráter transformador da mitologia 

clássica adaptada ao contexto contemporâneo.  

 
88 Saturno era um antigo deus italiano. Tentou-se identificá-lo com o deus grego Cronos, imaginando-
se que, depois de destronado por Júpiter (BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia. Rio de 
Janeiro: Ediouro, 2002, p. 16). 



 

74 

 

3.2 O Mar de Monstros 

 
 
Entre as metáforas mais comuns que usamos para nos referir ao mal, 
estão o crime, o pecado e a monstruosidade (ou o monstro). Quando 
o mal é transposto para a esfera legal, atribuímos-lhe o caráter de 
transgressão das leis sociais; quando o mal aparece no domínio 
religioso, o reconhecemos como uma quebra das leis divinas, e 
quando ele ocorre no reino estético ou moral, damos-lhe o nome de 
monstro ou monstruosidade. Ao dizermos que Madame de Merteuil, 
em Les liaisons dangereuses, é um monstro, esperamos trazer à 
mente do nosso interlocutor uma ideia de excesso e transgressão que 
caracteriza o comportamento moral daquela personagem. Passamos 
do mais concreto (a vida diária, ainda que ficcional) para o mais 
abstrato (domínios religioso, legal, estético e moral) por meio de uma 
semelhança estrutural, e, ao fazer isso, esperamos ajudar nossas 
mentes a entender algo que, de outra maneira, poderia escapar à 
nossa compreensão.89 

 

Nessa continuação da saga O Mar de Monstros, o mundo comum é 

apresentado em contraste ao mundo dos sonhos, destacando-se que, os sonhos, têm 

um papel fundamental na construção desse enredo. Importante, também lembrar que 

o estudo dos sonhos tomou grande parte do trabalho de pesquisadores da mente 

como Freud, Jung, Lacan entre outros em busca de compreender os processos 

mentais inconscientes que influenciam o comportamento humano. 

Segundo Campbell90, os sonhos têm o papel dos antigos mentores ou 

sacerdotes quando permitiam que as perigosas crises do autodesenvolvimento se 

desenrolassem sob o olhar protetor de um experiente iniciado na natureza e na 

linguagem onírica, conduzindo as pessoas através de ritos de iniciação em mistérios 

religiosos, como faziam os mistagogos, os guias espirituais, ou os curandeiros 

iniciadores dos primitivos santuários florestais. Esses mistérios, muitas vezes envoltos 

em segredo, prometiam aos iniciados um conhecimento mais profundo sobre a vida, 

a morte e a natureza do divino. 

 
89 JEHA, J. Monstros e monstruosidades na literatura. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007, p. 19. 
90 CAMPELL, Joseph. O herói de mil faces. (Trad. Adail Ubirajara Sobral). São Paulo: Pensamento, 
1995, p. 8. 



 

75 

 

No início, a narrativa introduz, em um contexto onírico, a figura de Polifemo91, 

revisitando e ressignificando os monstros presentes nos mitos clássicos da 

antiguidade. Por meio de um sonho profético de Percy, uma característica recorrente 

que reforça sua conexão com as forças divinas e o destino, o enredo apresenta de 

maneira simbólica elementos que antecipam os desafios da trama. Esse contraste 

entre o mundo físico e o subconsciente não apenas enriquece a construção narrativa, 

mas também evidencia a dualidade entre o cotidiano e o mitológico, elemento central 

na caracterização do protagonista e no desenvolvimento da história.  

Já em um segundo momento do sonho, a névoa é trespassada e os Gigantes 

Lestrigões, antropófagos desumanos e de força imensa que atiraram rochedos na 

tripulação de Odisseu e afundaram sua nau. Enquanto o herói consegue escapar com 

seu navio, a maior parte de sua frota é destruída, e muitos de seus homens são mortos 

ou capturados para serem devorados pelos monstros. Esse ataque brutal resulta na 

perda de grande parte da tripulação de Odisseu, simbolizando a precariedade e o 

perigo da jornada heroica.  

Competentemente, Riordan reconfigurou a história trazendo os vilões, antes 

vigorosos lançadores de pedregulhos, para jogadores de bola de queimada em seu 

encontro com o protagonista, que os venceu, junto com Annabeth, que se mantivera 

escondida graças ao boné de invisibilidade e da ajuda de seu novo amigo Tyson, o 

corpulento garoto de alma gentil, descoberto mais tarde um ciclope92, fazendo alusão 

ao episódio da Odisseia de Homero.  

A comparação entre os eventos da literatura clássica e a literatura 

contemporânea revela a ressignificação dos elementos tradicionais da mitologia grega 

ao inseri-los em um contexto moderno. Na literatura clássica, especialmente em obras 

como as atribuídas a Homero, os heróis enfrentam monstros e vilões com grande 

valentia e habilidades excepcionais, em batalhas épicas repletas de simbolismo e 

metáforas poderosas. No episódio clássico, Odisseu se depara com criaturas como 

 
91 Ciclope, que amava Galateia, uma nereida, e perdedor do embate com Ulisses. 
92 Esses seres possuíam apenas um olho em sua testa e força descomunal e descendentes de 
Poseidon. Por se tratar de um dos gentis, pode-se inferir que Tyson pertença a terceira espécie que se 
diferem dos antigos habitantes da Lícia, potencialmente os ligados a Polifemo. 



 

76 

 

os Ciclopes, representando forças caóticas e selvagens, combatidas com astúcia e 

coragem. Riordan, ao modernizar essas figuras, faz uma transição interessante, 

transformando vilões que antes eram ameaças poderosas e aterradoras em 

personagens e acessíveis, como Tyson, uma monstruosidade complexa.  

Devido à maneira como são humanizados e integrados ao contexto 

contemporâneo. Em vez de serem representados exclusivamente como forças míticas 

incompreensíveis e aterrorizantes, os monstros e vilões na saga são caracterizados 

com traços que podem provocar empatia ou humor no leitor, desmistificando a imagem 

de ameaça absoluta. Essa acessibilidade é reforçada pelo uso de linguagem moderna, 

diálogos espirituosos e pela ambientação em um mundo que mistura elementos do 

cotidiano com a mitologia.  

 De volta à narrativa, há um confronto com os execráveis seres no livro, que 

agora jogam um simples jogo de bola de queimada, é uma desconstrução humorística 

e acessível da seriedade da mitologia antiga, refletindo a tendência da literatura 

contemporânea de suavizar as figuras mitológicas, ao mesmo tempo que preserva a 

essência da luta contra forças primitivas. 

Esses elementos fazem parte da literatura maravilhosa, caracterizada pela 

introdução de elementos maravilhosos ou sobrenaturais em um contexto de realidade 

cotidiana. Aqui a presença de seres mitológicos como os ciclopes, fúrias e deuses, 

enquanto mantém a estrutura de uma aventura juvenil, insere o maravilhoso no mundo 

contemporâneo. O uso do boné de invisibilidade por Annabeth e o surgimento de 

Tyson como aliado com habilidades extraordinárias exemplificam a fusão entre o 

cotidiano e o sobrenatural.  

Através dessa abordagem, cria-se um universo onde o heroísmo, as 

adversidades e os desafios enfrentados pelos personagens jovens reverberam com 

os mesmos arquétipos e temas encontrados nas epopeias clássicas, mas com uma 

linguagem acessível e uma atmosfera que dialoga com as novas gerações, mantendo, 

ao mesmo tempo, a tradição dos mitos gregos como a base do conflito. 

Em um dado momento, um episódio terrível acomete o Acampamento Meio-

Sangue onde arquétipos monstruosos invadem o local, traduzindo-se em uma batalha 



 

77 

 

feroz. Nesse momento, os jovens se deparam com a figura de seu mentor Quíron, o 

centauro, sendo acusado de envenenar o Pinheiro que protege o acampamento, 

substituído, então, por Tântalo, apresentando-se como mais um antagonista dos 

heróis. 

Agora, para uma melhor compreensão dos fatos, faz-se necessário explicar o 

que é o Pinheiro de Thalia e os acontecimentos que o circundam. Essa árvore serve 

de barreira mágica para o mundo maravilhoso apresentado em contraparte ao mundo 

comum. Ela foi criada a partir do ressentimento de Zeus ao ver o sacrifício de sua filha 

para que Luke, o traidor do acampamento, Annabeth e Grover, agora companheiros 

de Percy, sobrevivessem ao ataque de monstros, e transmutou-a nessa estrutura 

natural, protegendo sua alma do desafeto de Hades, o qual justamente havia mandado 

perseguidores em vingança à tentativa de assassinato de seus filhos Bianca e Nico di 

Angelo, e do assassinato de sua amante Maria.  

Essa contenda toda é fundamentada em um juramento no qual os três irmãos, 

conhecidos como os três grandes, não pudessem produzir descendentes porque a 

grande força de seu sangue poderia desencadear grandes mudanças históricas (um 

dos exemplos do livro é uma das guerras mundiais), mas aparentemente esse 

juramento não impediu vários desses semideuses serem criados. 

Esses episódios também demonstram que as características dos deuses da 

mitologia são comumente humanas: sentimentos como lascívia, mentira, vingança, 

maldade, bondade não os transformam em figuras maniqueístas, mas sim, em 

complexas.  

Para a cura da árvore, foi designada uma missão, à Clarice La Rue, prole de 

Ares e perseguidora de Percy, da recuperação do velocino de ouro93, conhecido como 

 
93 Há muitos e muitos anos, viviam na Tessália, um rei e uma rainha, chamados Atamas e Nefele, que 
tinham dois filhos, um menino e uma menina. Depois de um certo tempo, Atamas enfarou da esposa, 
expulsou-a e casou-se com outra mulher. Nefele, receosa de que os filhos corressem perigo, em vista 
da influência da madrasta, tratou de livrá-los desse perigo. Mercúrio ajudou-a e deu-lhe um carneiro 
com velocino de ouro, no qual Nefele colocou as duas crianças, certa de que o carneiro as levaria a um 
lugar seguro. O carneiro elevou-se no ar com as duas crianças nas costas, tomando o rumo do 
nascente, até que, ao passar sobre o estreito que separa a Europa da Ásia, a menina, cujo nome era 
Heles, caiu no mar, que passou a ser chamado Helesponto, hoje Dardanelos. O carneiro continuou a 
viagem, até chegar ao reino da Cólquida, na costa oriental do Mar Negro, onde depositou são e salvo 
o menino, Frixo, que foi hospitaleiramente recebido pelo rei do país, Etes. Frixo sacrificou o carneiro a 



 

78 

 

velo, velino ou tosão de ouro, pois só esse manto poderia curar à filha de Zeus, Grace, 

de seu estado de árvore. 

Paralelamente, o chamado à aventura foi dado a Percy, Annabeth e Tyson, já 

conhecido meio-irmão de Percy, que diferente do protagonista, pertence à classe de 

monstro, mas que não compartilha dos traços psicológicos destes, para que também 

encontrassem o artefato. 

Os protagonistas saem em busca do artifício mágico, munidos de uma bússola, 

três cavalos-marinhos, concedidos por Poseidon a seus filhos e sobrinha, e um 

presente de Hermes, uma alusão aos mitos clássicos, rememorando o saco de ventos 

conferido por Éolos, senhor dos ventos, dado na incursão de Odisseu em sua jornada 

de retorno à sua terra natal, sendo, nesse casso, substituído por uma garrafa térmica 

com o mesmo propósito, elemento modificado para melhor se encaixar ao mundo dos 

jovens. 

O evento elucida de maneira clara a continuidade e a adaptação dos arquétipos 

dos heróis da mitologia grega na literatura contemporânea. Percy, Annabeth e Tyson 

recebem o "Chamado à aventura", um elemento fundamental da jornada do herói, que 

remonta à estrutura clássica do mito. Nesse contexto, a figura do herói não é 

representada por um único indivíduo, mas por um grupo que, embora possua 

características distintas, compartilha a missão comum de enfrentar desafios para 

restaurar a ordem. Tyson, como ciclope e meio-irmão de Percy, representa a 

complexidade dos monstros na mitologia grega, que frequentemente possuem uma 

natureza ambígua — capazes de grande força, mas também, como no caso de Tyson, 

de uma bondade e lealdade imprevistas.  

A escolha de apresentar um "monstro" com qualidades humanas e heroicas é 

uma transposição moderna de como, na mitologia clássica, criaturas como Ciclopes 

podem ter tanto um papel destrutivo quanto redentor, dependendo do contexto e das 

escolhas do herói. 

 
Júpiter e ofereceu a Etes o Velocino de Ouro, que foi posto numa gruta sagrada, sob a guarda de um 
dragão que não dormia. (BULFINCH, Thomas. O livro da mitologia. Rio de Janeiro, Ediouro: 2002, p. 
160). 



 

79 

 

Vale ressaltar que o uso de itens mágicos concedidos pelos deuses, como a 

bússola, os cavalos-marinhos e a garrafa térmica de Hermes, faz uma alusão direta a 

artefatos mágicos presentes nos mitos clássicos, particularmente no episódio da 

Odisseia, em que Éolo dá a Ulisses o saco de ventos para retornar a Ítaca. Essa 

referência é um exemplo claro de como Riordan recodifica os elementos mitológicos 

para o contexto contemporâneo, substituindo o “saco de ventos” por uma garrafa 

térmica, adaptando o maravilhoso ao mundo moderno dos jovens leitores. A troca de 

artefatos simboliza a permanência dos desafios e das lições mitológicas, ao mesmo 

tempo, em que introduz elementos com os quais os leitores de hoje podem se 

identificar.  

Em ambos os casos, a jornada do herói é mediada por presentes divinos que 

proporcionam vantagens, mas que exigem habilidade e sabedoria para serem 

efetivamente utilizados, reiterando a constante necessidade de qualidades humanas 

para o sucesso nas contendas, característica essencial tanto na mitologia grega 

quanto na literatura contemporânea. 

Em continuação, os heróis vão até o Mar de monstros, na coordenada do 

Triângulo das Bermudas, e depois de várias reviravoltas junto ao sumiço de Tyler, o 

pequeno ciclope, durante a jornada. Eles se deparam com um Spa (Spa e Resort CC) 

em uma praia de uma feiticeira já conhecida, Circe, que transforma Percy em um 

porquinho-da-índia, como antes fizera com os amigos de Odisseu, mas salvo por 

Annabeth que também gostaria ouvir os cânticos das sereias para se tornar mais 

sábia, assim como Odisseu. 

Em muitos momentos, a heroína que está sempre no auxílio de Percy remonta 

ao herói clássico Odisseu, por ser um exemplo de inteligência e resiliência, e em 

muitos momentos os dois sucumbem à hybris, um traço recorrente nas literaturas 

heroicas e corroborada na proposição de Jung: 

 
Ouvimos repetidamente a mesma história do herói de nascimento ante 
a tentação do orgulho (hybris) e seu declínio, por motivo de traição ou 
por um ato de sacrifício 'heroico', onde sempre morre. 
Explicarei adiante, com mais detalhes, porque acredito no significado 
psicológico deste esquema tanto para o indivíduo, no seu esforço em 



 

80 

 

encontrar e afirmar sua personalidade, quanto para a sociedade no 
seu todo, na sua necessidade semelhante de estabelecer uma 
identidade coletiva. Mas uma outra característica relevante no 
humilde, mas milagroso, provas de sua força sobre-humana precoce, 
sua ascensão rápida ao poder e à notoriedade, sua luta triunfante 
contra as forças do mal, sua falibilidade mito do herói vem fornecer-
nos uma chave para a sua compreensão.94 

 

 

Em A Odisseia, o protagonista é o herói arquetípico que enfrenta uma série de 

desafios complexos e inusitados em sua jornada de retorno a Ítaca, sempre se 

apoiando em sua astúcia e resiliência. Da mesma forma, Annabeth compartilha com 

Odisseu essa combinação de inteligência estratégica e determinação inabalável. 

Embora ela não tenha as mesmas adversidades míticas dos textos antigos, seu papel 

como líder, pensadora e combatente reflete a habilidade de ultrapassar obstáculos, 

principalmente através da inteligência e planejamento, ao invés de apenas força bruta. 

Assim como herói antigo usa sua astúcia para enganar Polifemo e escapar dos 

perigos, Annabeth utiliza sua mente aguçada para desvendar enigmas e criar soluções 

em momentos de crise, sempre mantendo o foco no objetivo maior, o que a coloca em 

uma posição de heroísmo similar ao do antigo guerreiro grego. 

Outro ponto de convergência entre os dois heróis está na sua constante luta 

contra forças que desejam subverter a ordem e prevalecer sobre os deuses e mortais. 

Ele enfrenta monstros, deuses irados e tentações ao longo de sua jornada, sendo 

constantemente desafiado a manter sua identidade e seus princípios. Ela, por sua vez, 

enfrenta desafios semelhantes no mundo moderno, onde a manipulação de seres 

mitológicos e o jogo de poder dos deuses são os principais obstáculos. Ambas as 

personagens, ao longo de suas jornadas, devem equilibrar a necessidade de agir com 

coragem física e mental com a de preservar sua moralidade e seus valores. Esse 

paralelo entre os heróis sublinha a universalidade da jornada do herói, que transcende 

períodos e contextos, e reflete as qualidades intemporais da inteligência e 

perseverança como virtudes heroicas fundamentais, seja nas aventuras épicas de 

Homero ou nas emocionantes batalhas das histórias de Riordan. 

 
94 JUNG, Carl. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008, p. 110. 

 



 

81 

 

Seguindo a narrativa, eles chegam à ilha em que Polifemo, já reverenciado nos 

sonhos de Percy em que Grover, o sátiro, é mantido como refém. Nesse momento, há 

um encontro com Clarisse, a filha do deus da Guerra, e também com Tyson. Nesse 

episódio ele é enganado da mesma forma como acontece na Odisseia. Encontram o 

Velocino de Ouro, que também era alvo de Luke — o vilão insurgente da primeira obra 

—, para reviver Cronos em um sarcófago dourado, mas falhando mais uma vez.  

Com a recompensa, tomam seu caminho de volta, assim como previsto na 

jornada do herói. Na volta ao acampamento, eles contemplam a ressurreição de Thalia 

Grace, pois o velocino além de remover o veneno da árvore, restaura o corpo humano 

da semideusa filha de Zeus. Quíron é restabelecido ao seu posto de mentor, fechando 

o arco com a compreensão de que isso era um plano do Titã para o cumprimento de 

uma profecia que reverbera tanto em Thalia quanto em Percy. 

O desenrolar dos eventos descritos ilustra claramente o fortalecimento da 

narrativa, alinhada à estrutura clássica da jornada do herói. A dinâmica entre os 

personagens, com a presença de figuras como Clarisse e Tyson, juntamente com o 

retorno ao tema da astúcia de Polifemo, reconfigura elementos fundamentais dos 

mitos gregos, como a luta contra monstros e os testes impostos aos heróis. O encontro 

com o Velocino de Ouro e a tentativa frustrada de Luke em usá-lo para ressuscitar 

Cronos reitera a interligação das ações passadas com as consequências futuras, uma 

característica central das epopeias clássicas, nas quais as escolhas e erros dos heróis 

têm repercussões imensuráveis e direcionadas na trama. O arco narrativo culmina 

com a restauração da árvore de Thalia, que, ao reviver a semideusa, simboliza a 

continuidade do ciclo de desafios e revelações que marcam a jornada épica do 

protagonista e seus companheiros. 

Do mesmo modo, a conclusão desse episódio revela uma estratégia narrativa 

ao entrelaçar os destinos de personagens como Percy e Thalia, cujas trajetórias estão 

inexoravelmente ligadas pela profecia que ecoa as antigas tragédias gregas. A 

ressurreição de Thalia, juntamente com a restauração de Quíron ao seu posto de 

mentor, encerra não apenas o ciclo imediato de eventos, mas também prepara o 

terreno para os próximos desafios.  



 

82 

 

A profecia de ambos os heróis reflete o tema do destino, central na mitologia 

grega, no qual os personagens são levados a cumprir papéis pré-determinados, 

apesar de seus esforços para alterar ou desafiar esse curso. Em última instância, o 

fechamento deste arco grifa a complexidade das relações entre os deuses e os 

mortais, e a tensão entre a liberdade e o destino que permeia tanto as tragédias 

antigas quanto a literatura contemporânea. 

  



 

83 

 

3.3 A Maldição do Titã 

 
 
Cinco devem ir para oeste até a deusa acorrentada 
Um deve se perder na terra árida 
A trilha a desgraça do Olimpo vai lhes mostrar 
Campistas e Caçadoras combinados vão triunfar 
A maldição do Titã um suportará 
E pelas mãos de um parente um perecerá.95 
 
 

 A continuação, no terceiro livro dessa saga, passa-se meio ano depois do 

reavivamento da prole de Zeus. Agora os jovens têm como missão recuperar os 

semideuses Nico e Bianca di Angelo. Eles são importantes por se tratar dos filhos de 

Hades.  

Na escola, são apresentadas as virgens guerreiras Caçadoras de Ártemis96 e 

suas flechas de prata. Na mitologia, essa deusa caça junto a setenta mulheres e essas 

ninfas devem se manter castas, imortais, pela bênção da deusa. 

Uma das personagens, Zoë Nightshade, uma hespéride, filha de Altas, que 

representa o arquétipo da heroína, ocupa um lugar hierárquico de tenente das 

lutadoras de Artemísia, convence Bianca a entrar na sua seita. Porém esta morre 

quando explode contra um autômato de Hefesto, deus das forjas. Zoe, que já tinha 

convidado Thalia para acompanhá-la, também acaba morrendo, gravemente ferida 

pela mão de seu pai Altas. Torna-se clara na narrativa a perícia de Thalia em combate 

quando substitui Annabeth, que acabara sumindo no entrave contra a Mantícora97, 

disfarçada de professor Thorn, que cativava os irmãos di Angelo, adicionando mais 

uma personagem icônica e heroica para os contos infanto-juvenis.  

O arquétipo heroico, profundamente enraizado na literatura mitológica, é 

evidenciado na trajetória de personagens que enfrentam desafios com coragem e 

 
95 RIORDAN, Rick. A maldição do Titã. Vol.3 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 2009, 
p. 51. 
96 Na mitologia, é a virgem irmã gêmea de Apolo, filha de Leto, que representa a lua, a caça, a magia 
e dos animais selvagens. 
97 É uma criatura semelhante às quimeras, apresentadas no primeiro livro, ela tem sua origem na 
literatura persa, variando em descrições de junções de partes animais e cabeça de homem. Tem formas 
assustadoras, alada e de voz grave. 



 

84 

 

abnegação. Nesse contexto, a liderança de figuras femininas, simbolizando o elo entre 

o heroísmo e a tragédia, destaca a transição de aprendizes a guerreiras, marcando 

suas jornadas por atos de sacrifício e lealdade. Em um universo permeado pela 

influência das divindades e suas criações, a persistência em confrontar adversidades, 

mesmo diante de destinos cruéis, reforça o papel dessas figuras como pilares da 

narrativa épica contemporânea. 

A reinterpretação de mitos gregos clássicos permite a ressignificação de 

elementos como monstros e heróis, renovando sua relevância no imaginário moderno. 

A incorporação de combates estratégicos e tensões dramáticas enriquece as 

narrativas, reintroduzindo a essência dos desafios mitológicos, como a astúcia e o 

combate físico, em um cenário juvenil. Ao explorar a dicotomia entre dever e perda, 

essas histórias refletem o legado dos mitos originais, ao mesmo tempo que oferecem 

novas perspectivas sobre a luta contra forças superiores e a construção do heroísmo. 

Apesar de impedido de ir para à missão, Percy vai clandestinamente com seu 

Pégaso negro, Blackjack, contrariando, de certa forma, o chamado à aventura, porém 

mantendo-se dentro da qualidade arquetípica do herói quando segue o seu impulso 

ao atravessar o limiar. A jornada do herói, conforme delineada por Campbell, segue 

etapas universais que traduzem os conflitos internos e externos enfrentados pelos 

protagonistas. O chamado à aventura, a travessia do limiar e os testes subsequentes 

são elementos centrais que simbolizam o amadurecimento e a superação de 

adversidades. No contexto mitológico, essas etapas são enriquecidas pela presença 

de aliados extraordinários, cuja função é intensificar a narrativa ao evocar a luta entre 

o humano e o divino, reafirmando valores característicos do herói na trama. 

Neste capítulo da história, o deus Apolo é apresentado aos leitores com seu 

carro de fogo, o trazedor do sol, e a deusa gêmea está em busca de um monstro que 

poderia trazer ruína ao Olimpo, e Dionísio é recolocado na história, quase impedindo 

Percy em ir na missão clandestinamente, atuando como líder do Acampamento Meio-

Sangue. Pouco a pouco Riordan resgata os mitos e deuses gregos para enriquecer 

sua narrativa, fazendo pequenos ajustes, todavia mantendo muitas de suas 

características clássicas. 



 

85 

 

Um dado importante é que o livro apresenta esse nome porque se refere 

justamente à maldição de Atlas, que é a de segurar o céu98. Nessa parte, é narrado o 

momento em que Percy assume temporariamente o fardo da constituição celeste, 

permitindo que Ártemis enfrente o Titã em combate. Antes disso, a deusa havia 

carregado o peso no Jardim das Hespérides, mas, em um momento crucial, o 

protagonista distrai habilmente o gigante, levando-o a retomar sua tarefa hercúlea e 

restaurando o equilíbrio da situação. 

Na obra, muitos artefatos mágicos são ofertados aos heróis como na mitologia 

clássica; nesse, o Leão de Nemeia após ser derrotado por Percy e Zoë, deixa como 

um espólio sua pele, que também fora usada por Héracles e agora ostentada por 

Percy como uma jaqueta (os objetos se transformam em contrapartes mais modernas, 

assim como o gládio de bronze celestial Anaklusmos, contracorrente, transforma-se 

em uma caneta oportunamente. Essa arma antes foi utilizada por Héracles e era 

originalmente o alfinete de cabelo da líder das caçadoras, Zoë). 

Após passar por todas as provações, Percy volta ao acampamento reunindo 

todas as experiências para o retorno com o elixir. Thalia se junta às caçadoras, 

substituindo a tenente para se tornar imortal e, por conseguinte, não ser o algoz da 

profecia que dizia que a criança de dezesseis anos destruiria o Olimpo. Nico foge ao 

descobrir que era filho de Hades e que sua irmã havia sido morta, e Percy não 

cumprira o juramento de protegê-la.  

Vale também indicar mais uma aparição da mitologia clássica, o Ofiotauro, 

nomeada por Jackson de “Bessie”, acreditando tratar-se de uma fêmea. A criatura 

confunde Percy com seu protetor. Posteriormente, o animal híbrido de touro e 

serpente, é transportado para o Olimpo por meio de uma bolha de água mágica, 

colocada sob a guarda de Poseidon, pai de Percy. Segundo a mitologia, a criatura foi 

 
98 As representações de Saturno não são muito consistentes; de um lado, dizem que seu reino constituiu 
a idade de ouro da inocência e da pureza, e, por outro lado, ele é qualificado como um monstro, que 
devorava os próprios filhos. Júpiter, contudo, escapou a esse destino e, quando cresceu, desposou 
Métis (Prudência) e esta ministrou um medicamento a Saturno, que o fez vomitar seus filhos. Júpiter, 
juntamente com seus irmãos e irmãs, rebelou-se, então, contra Saturno e seus irmãos, os Titãs, 
venceu-os e aprisionou alguns deles no Tártaro, impondo outras penalidades aos demais. Atlas foi 
condenado a sustentar o céu em seus ombros. (BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia. Rio 
de Janeiro: Ediouro, 2002, p. 13). 

 



 

86 

 

alvo de um ataque de Ártemis antes da Titanomaquia. A lenda sustenta que, ao 

sacrificar o Ofiotauro e queimar suas entranhas, é possível obter o poder para desafiar 

os deuses. Esse retorno, não tão bem-sucedido como os outros, serve também como 

a ressurreição de Luke, que não falecera em um embate, ao cair de um penhasco com 

Thalia.  

A conclusão desta etapa da narrativa reforça a dualidade entre sucesso e 

fracasso, elementos intrínsecos à trajetória do herói. O retorno ao ponto de origem, 

embora marcado por perdas e reconfigurações, simboliza a evolução dos 

personagens e a progressão do enredo.  

O mestiço mitológico, ao desempenhar um papel relevante na narrativa, evoca 

questões de lealdade e poder que ressoam com os conflitos dos personagens 

principais. A persistência de ameaças, como a iminência de um inimigo ancestral, 

estabelece um horizonte narrativo que amplia o escopo da jornada do herói. Assim, a 

trama se articula como um prelúdio para desdobramentos futuros, preservando a 

essência épica, ao mesmo tempo, em que prepara o terreno para novos 

enfrentamentos. 

Já decisões categóricas, como a aceitação de um destino imortal por parte de 

uma aliada e a fuga de outro personagem após descobrir sua origem sombria, 

evidenciam as consequências de escolhas individuais e os impactos que moldam o 

universo narrativo. Esses eventos ressignificam as relações e desafios futuros, 

consolidando a mitologia como um elemento dinâmico na construção do enredo. 

 

 

  



 

87 

 

3.4 A Batalha do Labirinto 

 

O labirinto do qual Teseu escapou, graças ao fio de Ariadne, fora 
construído por Dédalo, um artífice habilidosíssimo. Era um edifício com 
inúmeros corredores tortuosos que davam uns para os outros e que 
pareciam não ter começo nem fim, como o Rio Meandro, que volta 
sobre si mesmo e ora segue para adiante, ora para trás, em seu curso 
para o mar. Dédalo construiu o labirinto para Minos, mas, depois, caiu 
no desagrado do rei e foi aprisionado em uma torre. Conseguiu fugir 
da prisão, mas não podia sair da ilha por mar, pois o rei mantinha 
severa vigilância sobre todos os barcos que partiam e não permitia que 
nenhuma embarcação zarpasse antes de rigorosamente revistada.99 

 

Em sua quarta parte, o livro retoma outra personagem mortal, Rachel Elizabeth 

Dare, que consegue enxergar através da Névoa, fenômeno apresentado no livro 

anterior; a segunda a ter essa capacidade sobrenatural, sendo Sally Jackson, mãe do 

protagonista, a primeira.  Isso remete ao fato de que não apenas os semideuses 

participam de aventuras fantásticas ou têm conhecimento sobre o mundo místico 

apresentado na diegese, mas também os mortais. 

Ela adverte o herói que líderes de torcida são Empusas100 escondidas sobre a 

névoa. Após a batalha vencida, eles se separam e Percy segue para o acampamento 

junto da semideusa de Atena. Isso confirma o fato de que a figura do herói nunca está 

sozinha em sua jornada, sempre tendo um guardião ou uma ajuda exterior como apoio 

para seu futuro heroico, sempre acompanhado por figuras “tutelares” que o ajudam a 

fazer o que potencialmente não conseguiria executar sozinho.101 

A narrativa da saga mais uma vez recorre a uma fórmula recorrente que 

intensifica a tensão e imprime um senso de urgência às missões enfrentadas pelo 

grupo de protagonistas. Nessa ocasião, o prazo estipulado é de uma semana para o 

sátiro localizar o deus Pã, desaparecido há milênios. Esse enredo não apenas reforça 

a relação entre o tempo limitado e o senso de dever heroico, mas também resgata 

 
99 BULFINCH, Thomas. O livro da mitologia. São Paulo: Martin Claret, 2013, p. 119. 
100 São espectros de Hécate, geralmente esses seres de garras afiadas e cabelos flamejantes se 
disfarçaram de belas mulheres para se alimentaram ou resoluções de demandas bélicas. 
101 JUNG, Carl. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008, p. 110. 



 

88 

 

uma das metas fundamentais do personagem sátiro, cuja busca incessante por Pã 

tem sido uma constante desde o início da saga. 

Na mitologia grega, Pã, o deus dos pastores, da natureza selvagem e dos 

espaços não civilizados, representa a conexão do homem com o mundo natural. Sua 

ausência na narrativa reflete o declínio do contato humano com a essência natural, 

uma metáfora rica para a modernidade. A busca por Pã, assim, não é apenas uma 

missão individual, mas incorpora características clássicas da jornada heroica: a 

superação de obstáculos, a perseverança diante do impossível e a esperança em 

restaurar o equilíbrio perdido. Ao resgatar elementos da tradição mitológica, o enredo 

não apenas homenageia o passado, mas também atualiza seus significados para um 

público contemporâneo. 

No início, tem-se um contraponto do chamado à aventura e sua caverna 

secreta. Primeiro, o protagonista tem acesso por uma mensagem enviada pela deusa 

Íris, por meio de um arco-íris que, respondida com o depósito de um dracma, moeda 

grega (colocada no próprio arco-da-chuva), na qual Nico di Angelo descobriu que 

deveria haver uma troca equivalente de almas para que sua irmã voltasse a vida e, no 

caso a sua; na mesma mensagem descobriu sobre o Labirinto de Dédalo que poderia 

servir como meio alternativo de invasão dos antagonistas ao Acampamento Meio-

Sangue. 

No presente estágio, Dédalo é revivido para a travessia do primeiro limiar, a 

missão de encontrar o engenhoso construtor do labirinto que se modifica à medida 

que os heróis perseguiam seus objetivos, assim como o deus Jano que lhe coloca um 

desafio que é resolvido pela Rainha do Olimpo que viera para realizar um desejo dos 

heróis. 

Neste ponto da narrativa, observa-se a incorporação de novas figuras 

mitológicas que desempenham também papéis importantes no progresso da jornada 

heroica. O construtor do labirinto, com sua habilidade excepcional, simboliza a 

complexidade dos desafios enfrentados pelos protagonistas, uma representação do 

enfrentamento de dilemas. O labirinto, como elemento central, assume um caráter vivo 



 

89 

 

e dinâmico, ajustando-se consoante à determinação e às ações dos heróis, reforçando 

o tema da superação de provações que define o percurso heroico. 

Um ponto válido é a introdução do deus de transições e escolhas que amplia 

as camadas interpretativas da obra. A presença de uma entidade vinculada a decisões 

cruciais ressalta a relevância do livre-arbítrio e da responsabilidade sobre as escolhas 

feitas ao longo da jornada. A intervenção de uma figura divina maior, ao oferecer 

orientação e suporte no momento decisivo, reforça o papel dos deuses como agentes 

mediadores entre o humano e o sobrenatural, alinhando-se à tradição épica de auxílio 

divino para a realização da trama heroica. 

No Labirinto, Percy continua tendo seus sonhos proféticos. Como a narrativa é 

autodiegética, essa é a maneira de manter o leitor a par dos objetivos externos, bem 

como da construção contextual das missões, e como os protagonistas conseguiriam 

chegar ao caminho esperado. Nesse caso, os sonhos indicam a problemática história 

familiar do empreiteiro e as mortes indiretas de seu filho Ícaro102 e do sobrinho 

Perdix103. 

Depois, o Rio Estige é citado para indicar que os juramentos só tem validade 

caso sejam feitos em seu leito.  Percy deve passar pela prova de destruir Geríon para 

salvar seus amigos que eram cativos. Por possuir três corações, seria uma batalha 

árdua, mas ele conseguiu trespassar seu adversário com uma flecha abençoada por 

Hera que acertou os três órgãos concomitantemente. 

Nesse momento, uma das contendas é revelada, pois temos uma provação 

para uma das personagens. Com uma mensagem vinda do submundo, Bianca, morta, 

envia mensagens para Percy para alertá-lo sobre os planos de seu irmão e, com uma 

última mensagem, ela pede para  que seu irmão perdoe o protagonista, produzindo 

uma espécie de provação para a transformação dos dois envolvidos. 

 
102 Ícaro é famoso por cair dos céus com a invenção das asas pelo seu pai que com o calor derreteu 
levando-o a óbito. 
103 Foi empurrado do penhasco por seu tio pela inveja do intelecto, uma metáfora para a criação do 
pássaro perdiz, pois fora transformado nesse pássaro por Atena antes de cair por essa deusa sempre 
favorecer o pensamento e a inteligência. 



 

90 

 

Numa separação entre os heróis, eles precisam seguir uma missão de Hefesto 

sobre invasão de suas forjas. Chase e Jackson seguem, enquanto Tyson o Ciclope e 

Grover conduzem a busca pelo Deus selvagem e dos sátiros. Essa primeira parte 

denota construções complexas do personagem como o primeiro sinal de romantismo 

entre o casal e, em um segundo momento de Percy, protagonizando esse mesmo 

sentimento por Calipso, criando uma complexidade narrativa e psicológica para o filho 

de Poseidon.   

Calipso, a ninfa do mar,104 sedutora de Odisseu em sua grande viagem para 

casa, que teve que liberá-lo a mando de Zeus, na releitura de Riordan, Perceu se 

apaixona por ela instantânea e reciprocamente, e ela lhe oferece a mesma escolha 

feita a Odisseu: seus braços em uma amável vida imortal ou prosseguir em sua 

jornada. O herói se vê em mais uma provação, mas ele escolhe sua jornada, mesmo 

que vacilante, e recolhe seus pensamentos a uma grande dúvida a partir daquele 

momento. 

A passagem retrata uma das características mais marcantes da jornada do 

herói: o confronto com escolhas que testam sua determinação e identidade. A 

proposta de abandonar a missão em troca de conforto eterno simboliza o apelo das 

tentações que desviam o protagonista de seu destino. Esse dilema ressalta a luta 

interna entre desejo e dever, uma temática recorrente nas narrativas épicas 

homéricas.  

No contexto mitológico, a figura da ninfa como guardiã e sedutora reforça o 

simbolismo do limiar entre o mundo ordinário e o extraordinário. Sua capacidade de 

oferecer imortalidade e tranquilidade contrasta com a efemeridade e os perigos da 

jornada, refletindo o conflito essencial da mitologia grega: o equilíbrio entre o humano 

e o divino. A decisão do protagonista de seguir em frente, apesar da incerteza, 

 
104 Calipso era uma ninfa do mar, expressão que abrange numerosa classe de divindades femininas de 
categoria inferior, mas que, ao mesmo tempo, compartilhavam muitos dos atributos dos deuses. Calipso 
acolheu Ulisses hospitaleiramente, entreteve-o com magnificência, apaixonou-se por ele e procurou 
retê-lo para sempre, conferindo-lhe a imortalidade. Ele, porém, manteve sua disposição de regressar à 
pátria, para junto da esposa e do filho. Calipso, afinal, recebeu ordens de Jove para deixá-lo partir. A 
mensagem foi levada por Mercúrio, que a encontrou em sua gruta. (BULFINCH, Thomas. O livro da 
mitologia. São Paulo: Martin Claret, 2013, p. 292). 

 



 

91 

 

reafirma sua coragem e senso de responsabilidade, atributos fundamentais dos heróis 

clássicos.  

A história é atravessada pela chegada de Kelli, Minos e outras forças inimigas, 

trazendo Nico como prisioneiro. Dédalo, o trio e Nico lutam contra os monstros, com 

a ajuda da Sra. O’Leary. Percy descobre um túnel que leva ao palácio dos Titãs e 

entra sozinho, encontrando Luke no lugar de Cronos em um sarcófago dourado. 

Nesse momento, temos a junção do antagonista e do vilão, a construção da eventual 

provação final. 

Percy, ao fugir de Cronos encontra o chapéu de Grover e, ao seguir o túnel, 

encontra Tyson, e Grover inconsciente. Eles despertam Grover e entram nas 

Cavernas Carlsbad, onde Pã pede a Grover que prenuncie sua morte. O deus se 

dissolve, deixando uma névoa branca que envolve o grupo. Isso fecha um dos arcos 

e os problemas apresentados no início do livro e pondo fim a uma das missões da 

personagem. 

Ao voltarem ao acampamento, a segunda resolução é proposta por Dédalo. Ele 

se entrega a morte para frustrar os planos de invasão do local e deixa mais um dos 

espólios com Annabeth, que sonhara em ser arquiteta, recebendo um computador 

portátil com todos os esquemas do engenheiro, tomando o caminho de volta e 

recebendo a recompensa com a realização de todos os feitos. 

O livro acaba com um potencial chamado à aventura quando em seu décimo 

quinto aniversário, reunido com seus amigos, Nico di Angelo é o porta-voz de como 

eles poderiam derrotar de vez o Titã louco, simbolizando o retorno com o elixir e a 

evocação de mais uma jornada vindoura. 

Esse encerramento reforça os pilares da mitologia clássica e da jornada do 

herói, com seus ciclos de sacrifício, superação e renovação. A união entre aliados, a 

resolução de conflitos e a superação de perdas refletem os ideais gregos de destino 

e virtude, onde o indivíduo é constantemente testado tanto em suas ações quanto em 

sua moralidade. As escolhas feitas pelos protagonistas, em momentos de tensão e 

incerteza, reiteram a centralidade da escolha e da responsabilidade no cumprimento 

de suas missões, temas recorrentes nos textos antigos. 



 

92 

 

Nessa conclusão, a história demonstra como o legado do herói se constrói ao 

equilibrar conquistas pessoais e coletivas. A recompensa não é apenas material, mas 

simboliza o aprendizado adquirido e o impacto duradouro de suas ações na ordem 

maior dos acontecimentos. A introdução de um novo desafio no final reforça o ciclo 

contínuo de provações que caracteriza o herói mitológico, mantendo a ligação com as 

histórias gregas. Assim, a obra não apenas presta homenagem à antiguidade, mas 

reinterpreta seus temas para uma nova geração, reafirmando sua relevância. 

  



 

93 

 

3.5 O Último Olimpiano 

 
 
Temos nesta formulação um fato histórico essencial sobre a religião 
da Grécia antiga. Não apenas os deuses foram venerados, também o 
foram os heróis, sendo que esta espécie de culto foi formalmente 
diferenciada relativamente ao culto dos deuses. A diferença tem a ver 
com a derivação, em última análise, da prática de prestar culto aos 
heróis com práticas mais antigas de venerar ancestrais. Considerando 
esta origem, encontramos um ponto vital de contato entre a forma 
poética da épica e outras formas poéticas antropogônicas e 
cosmogônicas, exemplificadas principalmente pela poesia hesiódica e 
órfica.105 

 

O arremate da saga ocorreu em maio de 2009, com o lançamento de The Last 

Olympian nos Estados Unidos. A obra, amplamente aguardada pelos leitores, 

consolidou a popularidade do livro internacionalmente quando foi traduzido para 

diversos idiomas, incluindo o português brasileiro, em 2010, permitindo que o público 

global tivesse acesso a essa tentativa de reinterpretação dos mitos gregos. 

Em O Último Olimpiano, Rick Riordan apresenta a culminação do conflito entre 

os deuses do Olimpo e os Titãs, destacando o amadurecimento de Percy Jackson e 

seus aliados. A obra continua explorando temas como sacrifício, lealdade e destino, 

enquanto conecta elementos da mitologia clássica a questões contemporâneas. A 

narrativa encerra o arco principal da saga e prepara o terreno para histórias futuras no 

universo literário criado pelo autor. Com isso, a série reafirma o seu objetivo de 

entretenimento e também como uma ferramenta de introdução aos mitos e valores 

gregos para as novas gerações. 

A jornada do herói inicia com a seguinte frase “O fim do mundo começou 

quando um Pégaso pousou no capô do meu carro.”106, já demonstrando uma das 

características dessa narrativa: a relativização do mundo comum intrinsecamente 

ligado ao mundo maravilhoso e o chamado à aventura. Os dois meios de locomoção 

 
105 NAGY, Gregory. O Herói Épico. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2017, p. 55. 
106 RIORDAN, Rick. O Último Olimpiano. Vol.5 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca, 2010, 
p. 6. 



 

94 

 

são postos para indicar o contraste e a permuta entre os universos e a travessia do 

primeiro limiar. 

Percy se dirige ao Navio Andrômeda107 que abriga Luke Castellan, o 

antagonista filho de Hermes, que agora serve de avatar do titã Cronos. Essa 

apresentação já se constitui na primeira provação pela qual os personagens passarão 

e, tem-se um contraponto com a literatura grega clássica, pois o herói Perseu salvou 

Andrômeda de suas correntes em sacrifício e depois a desposa. Já na saga 

contemporânea, o navio deve ser destruído para a quietação do mal. 

Nesse contexto, a figura de Andrômeda é ressignificada: enquanto na tradição 

mitológica Perseu é o herói que a salva e a desposa, na obra moderna o Navio 

Andrômeda torna-se um símbolo de ameaça, representando a base do antagonismo. 

Essa inversão subverte o arquétipo heroico tradicional, atribuindo ao protagonista a 

missão de destruição, em vez de salvação, como forma de neutralizar o mal. A 

referência ao navio como “primeira prova” também sugere uma transição de Percy 

para uma posição de maior maturidade e responsabilidade diante de sua jornada. 

Além disso, a contraposição entre as narrativas evidencia uma releitura criativa 

do mito, adaptando elementos da antiguidade para refletir os dilemas éticos e as 

complexidades do universo contemporâneo. O antagonista Luke Castellan, como 

avatar de Cronos, remete ao uso da figura do traidor como catalisador do conflito, 

reforçando as consequências das escolhas individuais. O paralelismo com a mitologia, 

somado à destruição do navio como uma medida decisiva, destaca o papel do herói 

como agente de transformação e reafirma a importância da superação de provas para 

o restabelecimento do equilíbrio. 

Após esse ponto, mais um momento da narrativa é posto nos sonhos de Percy, 

em que Titãs confabulam a queda da era olímpica. Isso acontece, pois o herói é 

colocado à deriva depois da explosão do navio por um dos filhos de Hefesto, um 

engenhoso companheiro, com um dispositivo de ataque remoto sacrificatório.  

 
107 Filha de Cefeu na literatura grega, ela foi posta nos caminhos de Perseu quando foi dada como 
sacrifício virgem para o monstro marinho.  



 

95 

 

Essa visão ilusória serve como elementos dos fatores exteriores, bem como 

uma conclusão profética aos itens referidos. A narrativa em primeira pessoa traz 

aproximação ao protagonista, não obstante, afasta de uma visão mais holística da 

história, portanto, esse truque diegético é bem-vindo para amarrar o entendimento do 

conto. 

Esse artifício explora a função de uma perspectiva como recurso narrativo, 

evidenciando sua contribuição tanto para a construção de elementos externos quanto 

para a antecipação de desdobramentos na trama. A utilização da narrativa 

autodiegética, ao mesmo tempo, em que estabelece uma conexão emocional direta 

com o protagonista, limita o escopo interpretativo ao restringir o leitor à visão subjetiva 

do narrador. Esse recurso, no entanto, é eficaz para consolidar o enredo, reforçando 

a imersão e o entendimento do leitor sobre os eventos apresentados, especialmente 

em histórias que priorizam a experiência pessoal e os dilemas internos do herói, como 

é o caso. 

No âmbito da construção heroica e da narrativa, a escolha de uma perspectiva 

interna intensifica os conflitos individuais do protagonista, realçando suas virtudes, 

debilidades. Esse enfoque permite que o herói seja apresentado de forma 

tridimensional, combinando elementos clássicos, como coragem e sacrifício, com 

características mais modernas, como vulnerabilidade e introspecção. A construção da 

trama, por sua vez, utiliza esse artifício narrativo para aprofundar as interações entre 

o herói e os elementos que o desafiam, ao mesmo tempo, em que o contexto externo 

se torna mais obscuro. Essa abordagem contribui para o dinamismo da narrativa, 

favorecendo a identificação do público com o protagonista enquanto mantém um 

senso de mistério e progressão. 

Em um dado momento, Perseu é salvo por seu meio-irmão ciclope Tyson e 

levado aos domínios de Poseidon, que os apresenta à sua esposa Anfitrite e seu outro 

meio-irmão Tritão, filho de uma nereida com o deus dos mares. Mais uma vez são 

apresentadas figuras da narrativa clássica e a confirmação de que todos os assuntos 

das divindades são resolvidos entre os que possuem os mesmos laços 

consanguíneos. 



 

96 

 

Ao retornar ao Acampamento Meio-Sangue, chega-se ao encontro com o 

mentor em um conselho de guerra. Esse recolhimento à caverna serve como uma 

recusa ao chamado em primeira instância, pois Percy se depara com sua possível 

morte após a leitura da profecia e se vê martirizado, enquanto constata que, Annabeth, 

sua amiga que toma o posto de inteligência, é também objeto do seu afeto romântico, 

fato que o traz à realidade apontando-lhe traços de covardia: 

 
Ela jogou sua lista no chão. ‘Eu sabia que nós não deveríamos ter 
mostrado a profecia a você.’ 
A voz dela estava raivosa e magoada. ‘Tudo que ela fez foi assustar 
você. Você foge das coisas quando fica assustado.’ 
‘Eu a encarei, completamente aturdido. Eu? Fujo?’ 
‘Ela chegou na minha cara. “Sim, você. Você é um covarde, Percy 
Jackson!’ 
Nós estávamos nariz a nariz. Seus olhos estavam vermelhos, e eu de 
repente entendi que quando ela me chamava de covarde, talvez ela não 
estivesse falando sobre a profecia.  
‘Se você não gosta de nossas chances,’ ela disse, ‘talvez você devesse 
ir naquelas férias com Rachel.’  
‘Annabeth —'  
‘Se você não gosta de nossa companhia.’  
‘Isso não é justo!’  
Ela me empurrou para passar direto por mim e foi tempestuosamente 
para os campos de morango. Ela atingiu a bola de tetherball enquanto 
passou e a mandou girando raivosamente em volta da baliza.  
Eu gostaria de dizer que o meu dia melhorou a partir daí. É claro que 
não melhorou.108 

  

Na provação, o protagonista da trama precisa descer ao submundo pela porta 

de Orfeu, após ter a benção de sua mãe para ser banhado no rio Estige para conseguir 

a invulnerabilidade e angariar a vantagem que Cronos também possui a partir do corpo 

de Luke. Esse trecho é uma alusão ao banho de Aquiles nesse mesmo local. E por ter 

sido segurado pelos pés por sua mãe, acabou tendo um ponto de vulnerabilidade: o 

único lugar que não fora banhado. 

Nessa parte, Percy ainda encontra o famoso herói e entende que também deve 

ter um ponto de vulnerabilidade, assim como aconteceu com seu calcanhar. Percy 

escolhe a parte inferior lombar, e um laço imaginário que liga sua alma à parte mortal, 

 
108 RIORDAN, Rick. O Último Olimpiano. Vol.5 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca, 2010, 
p. 47. 



 

97 

 

representada pela imagem de Annabeth. Assim o fez para não se afogar eternamente 

pelo rio da geografia dos mortos. Isso serve como ponto de ressurreição do herói, que 

retorna como quase invencível e pronto para enfrentar seus algozes. 

Essa referência ao rito de Aquiles não apenas resgata elementos da tradição 

grega, mas também os reconfigura em um contexto contemporâneo, sublinhando a 

importância do sacrifício e da transformação na trajetória heroica. O ato de imergir no 

rio para adquirir invulnerabilidade enfatiza a dimensão física e simbólica da jornada, 

em que o corpo do herói é simultaneamente fortalecido e marcado por uma fragilidade 

inerente, uma metáfora para a condição humana e as limitações que mesmo os mais 

poderosos enfrentam. 

O paralelo com Aquiles estabelece uma ligação direta com o conceito do "ponto 

de vulnerabilidade" como um elemento essencial na narrativa do herói. Em ambas as 

histórias, essa fraqueza não apenas torna o protagonista humano, mas também 

configura um desafio narrativo, pois a invencibilidade é contraposta à necessidade de 

proteger aquilo que é mais suscetível ao ataque. Na literatura heroica e maravilhosa, 

essa dualidade reforça a tensão dramática, colocando o herói diante de provações 

que testam não apenas sua força física, mas também sua inteligência, coragem e 

resiliência emocional. Assim, o banho no Estige transcende o simples ritual de 

fortalecimento, assumindo um papel central na construção do caráter heroico. 

Por fim, a descida ao submundo alude ao arquétipo da jornada do herói. Este 

momento representa a etapa de "aproximação da caverna mais profunda", em que o 

protagonista enfrenta seus medos mais sombrios e obtém um poder transformador 

necessário para confrontar o antagonista. A bênção da mãe, antes do banho 

ritualístico, também ressoa com o papel das figuras tutelares na mitologia clássica, 

que oferecem proteção e sabedoria ao herói em momentos decisivos. Assim, a 

narrativa sintetiza elementos mitológicos e literários, reiterando a relevância dos mitos 

gregos como matriz simbólica para a compreensão de histórias universais. 

A partir desse ponto, inicia-se a batalha decisiva pela defesa do Olimpo, com 

os personagens se mobilizando para executar os planos delineados. Os sonhos 

proféticos de Percy desempenham um papel fundamental ao revelar aspectos cruciais 



 

98 

 

do passado de Nico, incluindo sua sobrevivência à Segunda Guerra Mundial, além de 

estabelecer conexões entre os eventos presentes e a grande profecia que prenuncia 

a possível queda do Olimpo por um dos filhos dos deuses. Essas visões oníricas não 

apenas desvendam os desdobramentos pretéritos e futuros, mas também imprimem 

à narrativa um tom escatológico, intensificando o senso de urgência e fatalidade que 

permeia os acontecimentos. Dessa forma, os sonhos tornam-se dispositivos 

narrativos centrais para vincular o destino dos personagens ao cumprimento da 

profecia, ao mesmo tempo, em que enriquecem a trama com elementos de mistério e 

predestinação. 

Um dos pontos a ser resgatados da literatura clássica, é a representação da 

Deusa Héstia109 como a última olimpiana que não deixa seu lar por motivos óbvios: 

sua representação como divindade Lareira. Com ela é deixada o pithos (vaso) que 

contém um dos sentimentos benéficos mais importantes para que eles não desistam 

dela na batalha final. Na história de Pandora, a Esperança foi o único sentimento que 

permaneceu no vaso após os males escaparem, tornando-se um símbolo universal de 

resiliência e determinação. Esse resgate literário adapta-se perfeitamente à trama 

moderna, ao oferecer um ponto de âncora emocional e filosófico que fortalece os 

heróis diante das adversidades. 

O resgate dos mitos continua condizente à narrativa de maneira pertinente, 

trazendo ao ideário moderno as características já colocadas nos clássicos, remonta 

uma história que deixa o leitor a par de toda a estrutura, todavia, reelaborando uma 

diegese que antes parecia familiar para redescobrir e restabelecer um mundo novo. 

Enveredando o entendimento dessa batalha, a provação serve como 

significado dos heróis e vilões, pois muitos que lutavam contra os protagonistas e as 

ordens olimpianas para retornarem ao início depois de uma ressignificação e 

transformação das personagens. 

 
109 Vesta (a Héstia dos gregos) velava pelas lareiras. Em seu templo, ardia constantemente um fogo 
sagrado, sob a guarda de seis sacerdotisas virgens, as Vestais. Como se acreditava que a salvação da 
cidade dependia da conservação desse fogo, a negligência das vestais, caso o fogo se extinguisse, era 
punida com extrema severidade, e o fogo era aceso de novo, por meio dos raios do sol. (BULFINCH, 
Thomas. O livro da mitologia. São Paulo: Martin Claret, 2013, p. 17). 



 

99 

 

No contexto da jornada do herói, a provação final, representada pela batalha 

entre protagonistas e antagonistas, é essencial para marcar o ciclo de transformação. 

A ressignificação das personagens, especialmente aquelas que inicialmente lutavam 

contra as ordens olimpianas, reflete a redenção, uma característica recorrente nos 

mitos clássicos. Assim como nos épicos gregos, onde antigos inimigos podem se 

reconciliar ou adquirir novas perspectivas, a narrativa contemporânea explora a 

complexidade moral dos indivíduos, destacando o impacto de suas escolhas no 

desfecho da história.  

Esse aspecto não apenas enriquece a diegese, mas também convida o leitor a 

refletir sobre os valores humanos subjacentes às ações dos heróis e vilões. A batalha, 

portanto, transcende a mera luta física, assumindo uma dimensão metafórica que 

aborda a transformação interna e a necessidade de união para superar o conflito, 

resgatando os fundamentos dos mitos gregos para uma audiência moderna. 

A saga não apresenta uma estrutura em penúria e maniqueísta das figuras 

narrativas. Nela permeiam os entendimentos do que os tornam humanos, aceitando 

ou se distanciando da persona por nuances na história, suas vivências, erros e acertos 

acumulados durante a série. 

Ao final, a profecia que deveria se ligar ao protagonista da história, mostra-se 

diferente. No caso, Luke era o semideus do vaticínio que eliminaria o Titã que se 

apossara de seu corpo utilizando a arma que estava em posse de sua antiga 

companheira Annabeth, fechando suas narrativas e salvando o Olimpo. Essa 

desconstrução causa um contraste aos mitos, pois o Kleos do herói não necessita do 

próprio sacrifício que estava previsto na trama. 

Como retorno e ato de recompensa, houve acalanto para os corações dos 

infantes de dentro e fora das narrativas. Os heróis alcançam seu fechamento de arco. 

Grover, sátiro escudeiro de Percy, além da honraria de ter encontrado o deus Pã e 

passado a mensagem à frente, ocupou uma das cadeiras no Conselho dos Anciãos 

do Casco Fendido. 

O meio-irmão do herói, Tyson, alçou ao posto de General dos Ciclopes e recebe 

uma das armas de sua petição. Annabeth, referenciada em toda saga como inteligente 



 

100 

 

e competente filha da deusa Atena, munida com artefato que continha todos os 

engenhos de Dédalo, foi nomeada como a arquiteta que redesenharia o Olimpo depois 

da destruição causada pelas adversidades. 

O antagonista Luke, pelo ato sacrificial, afinal teve seu arco de redenção, 

transformando-se em herói ao vencer o vilão que encarnava todo o mal; todas as 

vítimas tiveram a promessa de residirem sua alma nos campos Elísios, a projeção de 

paraíso da mitologia greco-latina. Já Rachel, a humana que via sobre a névoa, recebe 

o espírito do oráculo e logra êxito em se tornar a profeta do acampamento. 

Por fim, o herói prometido teve a imortalidade oferecida e seu nome escrito 

como salvador do Olimpo. Ele recusa tal honraria para viver a felicidade da vida mortal 

e o convívio com os entes queridos. Como esperado de uma alma heroica, seu pedido 

vem em auxílio dos outros, seu desejo é para que todos os deuses reivindiquem seus 

filhos ao chegar ao acampamento meio-sangue e que o pacto entre os três grandes 

seja quebrado, todos sobre o juramento do Rio Estige. 

O livro termina com o clima ameno e com muitas promessas para um arco que 

se completa, mas como jovens e ávidos por aventura, ainda haveria uma continuação 

para a procura da sonhada glória para os semideuses. 

 
Na manhã seguinte, Anabeth e eu estávamos no topo da Colina Meio-
Sangue. Nós observamos os trens e vans se afastando, levando a 
maioria dos campistas de volta para o mundo real. Poucos veteranos 
estavam ficando para trás, e alguns dos novatos, mas eu estava indo 
de volta para o Colégio Goode para o segundo ano — a primeira vez 
na minha vida que eu estaria cursando dois anos na mesma escola. 
‘Tchau,’ Rachel disse para nós enquanto botava a sacola no ombro. 
Ela parecia bem nervosa, mas estava mantendo a promessa com seu 
pai e indo para a Academia Clarion em New Hampshire. Já seria o 
verão seguinte até que tivéssemos de volta o nosso Oráculo.  
‘Você vai se sair bem,’ Annabeth abraçou ela. Engraçado, ela parecia 
se dar muito bem com Rachel esses dias.  
Rachel mordeu os lábios. ‘Espero que você esteja certa. Estou um 
pouco preocupada. E se alguém me perguntar o que vai cair no 
próximo teste de matemática e eu começar a despejar uma profecia 
no meio da aula de geometria? O teorema de Pitágoras deve ser a 
segunda questão… Deuses, isso seria vergonhoso.’  
Annabeth riu, e par meu alívio, isso fez Rachel sorrir. ‘Bem,’ ela disse, 
‘vocês dois sejam bons um ao outro.’ Vai entender, mas ela olhou para 
mim como se eu como se eu fosse algum tipo de delinquente.  



 

101 

 

Antes que eu pudesse protestar, Rachel se despediu e correu colina 
abaixo para pegar sua carona.  
Annabeth, graças a Deus, iria permanecer em Nova York. Ele obteve 
permissão de seus pais para freqüentar um internato na cidade de 
forma que ela pudesse ficar perto do Olimpo e supervisionar os 
esforços da reconstrução. 
‘E perto de mim?’ eu perguntei. 
‘Bem, alguém tem um grande senso de sua própria importância.’ Mas 
ela enlaçou seus dedos entre os meus. Lembrei do que ela tinha me 
dito em Nova York, sobre construir algo permanente, e eu pensei — 
apenas talvez — que nós estávamos partindo para um bom começo.110 
 

  

 
110 RIORDAN, Rick. O Último Olimpiano. Vol.5 (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca, 2010, 
p. 224-225. 

 



 

102 

 

 Considerações Finais 

 

A saga Percy Jackson e os Olimpianos de Rick Riordan é um exemplo de como 

a literatura contemporânea para jovens resgata e reinterpreta os mitos clássicos, 

especialmente os gregos, através da construção de um herói moderno que reflete 

elementos arquetípicos presentes nas epopeias homéricas. Jackson, o protagonista 

da saga, incorpora características dos heróis da mitologia grega, ao mesmo tempo, 

em que é moldado pelas demandas e expectativas do público jovem dos séculos XX 

e XXI.  

Pode se tornar uma obra paradigmática da literatura contemporânea juvenil, ao 

resgatar e reinterpretar os mitos clássicos gregos por meio da construção de um herói 

moderno. Percy Jackson, protagonista da narrativa, reflete os arquétipos clássicos 

encontrados nas epopeias homéricas, ao mesmo tempo em que dialoga com as 

demandas e expectativas dos jovens leitores desse século. Essa convergência entre 

os valores tradicionais da mitologia e os dilemas contemporâneos contribui para 

revitalizar os mitos gregos e torná-los acessíveis a um novo público, preservando sua 

essência atemporal. 

A literatura maravilhosa, um dos gêneros em que se insere a saga, é 

particularmente eficaz em conectar os mitos clássicos a um universo repleto de 

fantasia e aventura. Esse gênero permite que Riordan explore criaturas mitológicas 

como centauros, ciclopes e dríades em um cenário moderno, preservando suas 

características essenciais enquanto lhes confere novos contextos e significados. A 

representação dos monstros não se limita ao antagonismo; eles também são reflexos 

dos desafios internos e externos do herói, aproximando os leitores de temas universais 

como medo, coragem e superação. 

A representação do herói na obra alinha-se ao conceito de arquétipo junguiano, 

que o compreende como uma figura central no inconsciente coletivo da humanidade. 

O arquétipo heroico, tal como proposto por Jung, é alguém que enfrenta desafios 

extraordinários, muitas vezes no limiar entre o divino e o humano, para retornar 



 

103 

 

transformado, com conhecimento ou poder, que beneficia a sociedade em um 

macroespaço, e também no microcosmo em que está inserido. O protagonista segue 

esse caminho, assim como heróis clássicos como Aquiles e Odisseu, nas epopeias 

Ilíada e Odisseia, de Homero, discutidas como parte fundamental da dissertação. 

A estrutura narrativa de Riordan também segue os princípios do Monomito, ou 

da “Jornada do Herói”, conforme descrito por Joseph Campbell. Percy atravessa as 

etapas clássicas desse modelo: parte de um mundo ordinário, recebe um chamado à 

aventura, enfrenta prováveis derrotas e realiza um retorno transformador. Entretanto, 

diferentemente dos heróis clássicos, ele não busca a imortalidade ou a glorificação 

pessoal; ao contrário, ele recusa tais honrarias, priorizando a experiência mortal e o 

bem-estar coletivo. Essa distinção sublinha como a literatura contemporânea 

reconstrói os arquétipos tradicionais, adequando-os a um público que valoriza mais o 

altruísmo e as relações interpessoais do que a grandiosidade individual. 

A comparação entre os heróis gregos clássicos e os contemporâneos da saga 

assoalha como os valores e desafios evoluíram ao longo do tempo. Enquanto Aquiles 

busca a imortalidade por meio da glória em combate e Odisseu utiliza a astúcia para 

sobreviver, Percy Jackson equilibra coragem e vulnerabilidade, lutando por um 

propósito coletivo. Ele simboliza a transição de um ideal heroico centrado na 

competição e no individualismo para um modelo baseado na cooperação e na 

empatia, refletindo os valores da sociedade hodierna. 

Nesse processo, os mitos clássicos desempenham um papel essencial na 

narrativa, não apenas como pano de fundo, mas como elementos ativos que 

enriquecem a trama. A recriação de figuras e eventos mitológicos — como o banho 

no rio Estige, a lâmina amaldiçoada de Cronos ou a figura da deusa Héstia — 

estabelece uma ponte entre o antigo e o contemporâneo, promovendo um diálogo 

cultural que expande o entendimento do leitor. A figura da deusa, por exemplo, como 

a última olimpiana que não abandona seu lar, reflete a importância da resiliência e do 

simbolismo do fogo como esperança, enquanto o sacrifício de Luke remonta ao 

conceito grego de redenção através da morte, realçando a complexidade dos papéis 

heroicos. 



 

104 

 

Ao dialogar com a perspectiva proposta por Tânia Carvalhal (2014)111 em sua 

abordagem sobre Literatura Comparada, a saga pode ser considerada uma obra 

paradigmática da literatura contemporânea juvenil, ao resgatar e reinterpretar os mitos 

clássicos gregos por meio da construção de um herói moderno. Carvalhal enfatiza 

como a literatura comparada examina as conexões culturais e temáticas entre 

diferentes períodos históricos, destacando a relevância dos arquétipos e símbolos 

universais. Assim, Percy Jackson reflete esses arquétipos clássicos enquanto adapta 

elementos mitológicos para responder às complexidades e valores do público jovem 

do século XXI. A narrativa promove um diálogo entre o antigo e o contemporâneo, ao 

transformar figuras mitológicas em personagens mais acessíveis e relacioná-las às 

questões sociais e morais atuais, como diversidade, empatia e cooperação. 

Além disso, a literatura maravilhosa, segundo a autora, é eficaz ao utilizar a 

fantasia para explorar e se apropriar de figuras míticas em novos contextos. A saga 

exemplifica essa ideia ao integrar monstros e deuses em uma narrativa moderna, 

permitindo uma ressignificação que preserva os elementos essenciais da mitologia, 

concomitantemente oferecendo novas perspectivas sobre os desafios enfrentados 

pelos personagens. O protagonismo de Percy, alinhado ao arquétipo heroico 

junguiano, reafirma a jornada de crescimento pessoal e coletivo, promovendo uma 

compreensão mais ampla dos dilemas humanos e a transformação dos valores 

tradicionais em moldes adaptáveis às demandas contemporâneas. 

Ademais, a saga resgata a questão moral dos mitos clássicos, que 

tradicionalmente discutiam princípios éticos diante de situações limites do homem. 

Nas obras da saga, essa dimensão permanece evidente: enquanto os leitores 

acompanham as aventuras de Percy, são introduzidos às histórias e personagens da 

mitologia grega. Ao mesmo tempo, temas como diversidade, inclusão e 

responsabilidade pessoal são incorporados à narrativa, tornando-a relevante para as 

questões contemporâneas. Essa transposição entre o incidido e o moderno não 

apenas revitaliza as narrativas antigas, mas também promove um diálogo cultural que 

 
111 CARVALHAL, Tânia. Literatura comparada: uma introdução ao diálogo entre literaturas. Campinas: 
Pontes Editores, 2014, p. 15-85. 



 

105 

 

conecta diferentes épocas e gerações. O protagonista, como herói, é um elo entre 

dois mundos: o antigo, representado pelos deuses, mitos e os valores perenes 

civilizatórios, e o contemporâneo, representado pelos desafios e valores da juventude 

atual.  

O fim das obras simboliza o encerramento de um ciclo heroico ao mesmo tempo 

que reafirma a essência da jornada do herói. A transformação dos personagens ao 

longo da narrativa culmina em atos de sacrifício, redenção e crescimento, conferindo 

profundidade à trama e promovendo uma leitura que transcende o confronto físico, 

explorando também as dimensões éticas e emocionais dos protagonistas. A recusa 

do herói à imortalidade, um gesto emblemático de humildade e apego à mortalidade, 

reflete o triunfo dos valores humanos mais relevantes sobre os desejos egocêntricos, 

alinhando-se ao arquétipo heroico que valoriza o altruísmo e a coletividade. Essa 

escolha final solidifica o legado do herói como protetor de um equilíbrio maior, em 

sintonia com a tradição mítica que o inspirou. 

O resgate dos mitos clássicos funciona, então, como alicerce para os eventos 

e relações apresentados. A utilização de figuras e símbolos mitológicos é o grande 

trunfo da narrativa; são eles as pontes entre a antiguidade e a contemporaneidade. A 

obra não se limita apenas a reproduzir os mitos, mas os reinventa, adaptando-os aos 

espaços modernos. Essa reelaboração permite não apenas um aprofundamento da 

história, mas também uma conexão com o leitor, que é convidado a interpretar os 

elementos clássicos sob uma nova perspectiva, reconhecendo neles os mesmos 

dilemas universais que atravessam os séculos. 

Por fim, reforça-se a importância da construção de vínculos e do papel do 

coletivo na superação dos desafios apresentados ao longo da saga. Cada 

personagem alcança um fechamento que reflete suas conquistas pessoais e sua 

contribuição para o bem maior, evidenciando a ideia de que a verdadeira glória não 

reside na conquista individual, mas na conquista alcançada em grupo. A reconstrução 

do Olimpo e a promessa de um futuro mais justo para os semideuses simbolizam o 

renascimento de uma nova ordem, ressignificando os valores tradicionais e os 

adaptando ao contexto moderno. Assim, a narrativa conclui-se de maneira satisfatória, 



 

106 

 

(Vale lembrar que, desde sempre, o papel do herói é o resgate do bem comum, seja 

nos contos infantis, seja nas histórias dos super-heróis do século XX, ou nas epopeias 

da antiguidade!), oferecendo ao leitor, tanto um senso de completude (missão 

cumprida), quanto a abertura para reflexões sobre a continuidade das jornadas 

heroicas em seus múltiplos formatos e plurissignificações. 

 

  



 

107 

 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

American Psychiatric Association. (2014). Manual diagnóstico e estatístico de 

transtornos mentais: DSM-5 (5ª ed., texto rev.). (Trad. de M. I. C. Nascimento). Porto 

Alegre, RS: Artmed. 

ARISTÓTELES. Poética. São Paulo: Ars Poética, 1992. 

ARMSTRONG, Karen. Breve história do mito. São Paulo: Companhia das Letras, 

2005. 

BALL Y, Charles. Traité de stylistique française. Paris: Klincksieck, 1951. 

BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. (Trad. de Arlene Caetano). 

São Paulo: Editora Paz e Terra, 2008 

BRANCO, A. M. V. (2016). A mitologia grega, uma concepção genial produzida pela 

humanidade: os condicionalismos religiosos e históricos na civilização 

helénica. Millenium - Journal of Education, Technologies, and Health, (31), 59–73. 

Disponível em: https://revistas.rcaap.pt/millenium/article/view/8416. Acesso em: 10 

mai. 2024 

BULFINCH, Thomas. O livro da mitologia. São Paulo: Martin Claret, 2013. 

___. O livro de ouro da mitologia. (Trad. David Jardim). Rio de Janeiro: Ediouro, 2002. 

CALVINO, Ítalo. Por que ler os clássicos?. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

CAMARINI, A. L. Silva. A literatura fantástica: caminhos teóricos. Araraquara: Cultura 

Acadêmica, 2014. 

CAMPELL, Joseph. O herói de mil faces. (Trad. Adail Ubirajara Sobral). São Paulo: 

Pensamento, 1995. 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1990. 



 

108 

 

CARDOSO, Elis de Almeida e IGNEZ, Alessandra Ferreira. A estilistica e o discurso 

literário contemporâneo. Matraga, v. 20, n. ja/ju 2013, p. 36-53, 2013. Disponível em: 

http://www.pgletras.uerj.br/matraga/matraga32/arqs/matraga32a02.pdf. Acesso em: 

19 jan. 2025. 

CARMO, Aguinaldo Adolfo. Considerações sobre o fantástico na literatura. v. 06, n.1. 

Revista Memento: 2015. Disponível em: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5106115. Acesso em: 21 mai 2024. 

CARVALHAL, Tania Franco. Ensaios da Literatura comparada. São Paulo: Unisinos, 

2003. 

___. Literatura comparada: uma introdução ao diálogo entre literaturas. Campinas: 

Pontes Editores, 2014. 

EIKHENBAUM, CHKLOVSKI, JAKONSON, et alii. Teoria da Literatura — formalistas 

russos. Porto Alegre: Editora Globo, 1971. 

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972. 

FERNANDO SANTIAGO. Portal do Professor. 2004. Disponível em: 

http://fernandosantiago.com.br/enshist3.pdf. Acesso em: 18 maio 2024. 

FRYE. Nothtrop. Anatomia da crítica. São Paulo: Cultrix: 1957. 

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: Atlas: 2002. 

GOLDMANN, Lucien. A sociologia do romance. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 

HOMERO. Ilíada. São Paulo: Penguin, 2013. 

___. Odisseia. (Trad. Carlos Alberto Nunes). Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. 

___. Odisseia. (Trad. Donald Schüler). Porto Alegre: L&PM, 2016. 

___. Odisseia. (Trad.Trajano Vieira). São Paulo: Editora 34, 2014. 

___. Odisseia. (V.I, II, III). Porto Alegre: L&PM, 2016. 

HUNT, Peter. Crítica, teoria e literatura infantil. São Paulo: Cosac Naify, 2010. 



 

109 

 

JAEGER, Werner. Paidéia: A formação do Homem Grego. (Trad. Artur M. Parreira). 

São Paulo: Martins Fontes, 2003.  

JEHA, J. (org.). Monstros e monstruosidades na literatura. Belo Horizonte: Editora da 

UFMG, 2007. 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. (Trad. Maria Luiza Appy 

e Dora Mariana R. Ferreira da Silva). Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2008 

___. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008. 

___. Tipos psicológicos. Guanabara: Editora Guanabara, 1991. 

KERÉNYI, Károly. A mitologia dos gregos — A história dos deuses e dos homens 

(Vol.I). Petrópolis: Vozes, 2015. 

___. A mitologia dos gregos — A história dos heróis (Vol.II). Petrópolis: Vozes, 2015. 

___. Arquétipos da religião grega. Petrópolis: Vozes, 2015. 

KOBLER, Florian; MURR, Kathrin. O livro dos símbolos — Reflexões sobre imagens 

arquetípicas. Colonia: Taschen, 2012. 

KOTHE, Flávio R. O Herói. São Paulo: Editora Ática, 2000. 

LANGER, Johnni (org.). Dicionário de Mitologia Nórdica: símbolos, mitos e ritos. São 

Paulo: Hedra, 2015. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural. São Paulo: Cosac Naify, 2008. 

LIMA, Luiz Costa. Mímesis e modernidade – formas das sombras. São Paulo: Graal, 

1980. 

LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. São Paulo: Editora 34, 2000. 

LUKÁCS, Georg. A Teoria do Romance: um ensaio histórico-filosófico sobre as formas 

da grande épica. São Paulo: Duas Cidades, 2000. 

MAY, Rollo. À procura do mito. São Paulo: Manole, 1992. 



 

110 

 

MELIETINSKI, Eleazar. Poética do mito (Trad. Paulo Bezerra). Rio de Janeiro: Naúka, 

1976. 

NAGY, Gregory. O Herói Épico. (Trad. Félix Jacome Neto). Coimbra: Editora Imprensa 

da Universidade de Coimbra, 2017. 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada. São Paulo: USP, 2000. 

PROPP, V.I. Morfologia do conto maravilhoso. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 

1984. 

REIS, Carlos; LOPES, Ana Cristina M. Dicionário de narratologia.  Lisboa: Almedina, 

1987. 

RIORDAN, Rick. A maldição do Titã. Vol.3. (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: 

Intrínseca: 2009. 

___. Batalha do Labirinto. Vol.4. (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 

2010. 

___. O Ladrão de Raios. Vol.1. (Trad. Ricardo Gouveia).  Rio de Janeiro: Intrínseca: 

2009. 

___. O mar de Monstros. Vol.2. (Trad. Ricardo Gouveia).  Rio de Janeiro: Intrínseca: 

2009. 

___. O Último Olimpiano. Vol.5. (Trad. Raquel Zampil). Rio de Janeiro: Intrínseca: 

2010. 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Petrópolis: 

Vozes, 2011. 

SEGAL, Roberto A. Mitologia – 50 conceitos e mitos fundamentais. São Paulo: 

Publifolha, 2016. 

SERBENA, Carlos Augusto. Considerações sobre o inconsciente: mito, símbolo e 

arquétipo na psicologia analítica. Revista abordagem gestalt. 2010, vol.16, n.1 [citado 

2024-03-24], pp. 76-82. Disponível em: 



 

111 

 

<http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-

.68672010000100010&lng=pt&nrm=iso>. ISSN 1809-6867. Acesso em: 21 mai. 2024. 

TODOROV, Tzevetan. Introdução à literatura fantástica. (Trad. Silvia Delpy). México: 

Premia Editora,1981. 

VERNANT, F. Mito e religião na Grécia Antiga. (Trad. Joana Angélica D’Ávila Melo). 

São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

VERNANT, Jean-Pierre. A bela morte e o cadáver ultrajado. Discurso, São Paulo, 

Brasil, n. 9, p. 31–62, 1978. DOI: 10.11606/issn.2318-8863.discurso.1978.37846. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/37846.. Acesso em: 

18 jan. 2025. 


	RESUMO
	ABSTRACT
	ΠΕΡΙΛΗΨΗ
	INTRODUÇÃO
	1 O Papel do Mito na Construção das Narrativas Ancestrais
	1.1 Mito e ancestralidade
	1.2 Mito, experiência simbólica e arquétipos

	2 Os heróis da antiguidade
	2.1 Os Heróis de Homero, na Ilíada
	2.2 Os Heróis de Homero, na Odisseia

	3 Os heróis modernos: Percy Jackson e os Olimpianos
	3.1 O Ladrão de Raios
	3.2 O Mar de Monstros
	3.3 A Maldição do Titã
	3.4 A Batalha do Labirinto
	3.5 O Último Olimpiano

	Considerações Finais
	5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

