
 

1 
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

Faculdade de Educação Física 

Programa De Pós-Graduação em Educação Física 

Doutorado em Educação Física 

 

 

 

 

A EDUCAÇÃO FÍSICA SOB A PERSPECTIVA ONTOLÓGICA: as categorias 

histórico-epistemológicas e políticas de Gyorgy Lukács (1885-1971) como bases 

transformadoras da Educação Física como ciência e prática social.  

 

 

 

 

 

CESAR ADRIANO RIBEIRO NUNES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA-DF 

2025 



 

2 
 

 

 

 

 

 

CESAR ADRIANO RIBEIRO NUNES 

 

 

 

A EDUCAÇÃO FÍSICA SOB A PERSPECTIVA ONTOLÓGICA: as categorias 

histórico-epistemológicas e políticas de Gyorgy Lukács (1885-1971) como bases 

transformadoras da Educação Física como ciência e prática social.  

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Educação Física da Faculdade de Educação Física da 

Universidade de Brasília (UnB), sob a orientação do 

Professor Doutor Edson Marcelo Hungaro como requisito 

final para a conclusão do curso de Doutorado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA - DF 

2025 



 

3 
 

 

Página reservada para a ficha catalográfica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 
 

CESAR ADRIANO RIBEIRO NUNES 

 

 

A EDUCAÇÃO FÍSICA SOB A PERSPECTIVA ONTOLÓGICA: as categorias 

histórico-epistemológicas e políticas de Gyorgy Lukács (1885-1971) como bases 

transformadoras da Educação Física como ciência e prática social. 

 

 

Área de concentração: Estudos Socioculturais, Políticos, Pedagógicos e Psicológicos 

da Educação Física. 

Linha de pesquisa: Aspectos Socioculturais, Educacionais e da Promoção da Saúde das 

Práticas Corporais. 

Tema: Educação física, formação humana e mundo do trabalho: as determinações 

ontológicas da educação física, do esporte, do lazer e da saúde. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Orientador: Dr. EDSON MARCELO HUNGARO (Presidente) 

Universidade de Brasília - UnB 

 

Prof. Dr. LINO CASTELLANI FILHO (Examinador Externo à Instituição) 

Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP 

 

Prof.ª Dra. MARIANA LOPES CUSTODIO (Examinadora Externa à Instituição) 

Secretaria de Estado de Educação do Distrito Federal (SEEDF) 

 

Prof. Dr. JONATAS MAIA DA COSTA (Examinador Interno) 

Universidade de Brasília - UnB 

 

Prof. Dr. PEDRO FERNANDO AVALONE DE ATHAYDE (Examinador Interno - 

Suplente) 

Universidade de Brasília - UnB 



 

5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço todo apoio e suporte que meus pais, Cesar Nunes e Cleide Nunes, me 

deram nesses últimos anos. Sem vocês ao meu lado o desafio dessa jornada seria muito 

mais exigente e difícil de lograr êxito. 

À minha esposa, Camila Pedroso Salaro Nunes, que sempre esteve ao meu lado 

nessa caminhada e que, em todas as vezes que me ausentei para cumprir com as 

atividades acadêmicas necessárias, cuidou de nossa filha com muito amor, carinho e 

atenção. 

Aos companheiros e companheiras, professores e professoras do Avante, grupo 

de pesquisa no qual tenho orgulho de fazer parte, que em momento nenhum abandonam 

o compromisso revolucionário de lutar pelos de baixo e contra as injustiças, sempre 

com rigor e afeto. 

Por fim, agradeço o Prof. Marcelo Hungaro, meu amigo e orientador, por todos 

os momentos de convivência, formação acadêmica e humana nos últimos anos. 

Camarada, conte comigo sempre que precisar! 

Muito obrigado! 



 

6 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

Dedico o presente trabalho à minha filha.  

Clara Maria, sua chegada transformou meu mundo e revigorou minha disposição para 

“amar e mudar as coisas”.  

Sua existência é a convicção que eu preciso para batalhar por um futuro melhor e 

enfrentar qualquer novo desafio que se apresente. 

Você me engrandece como pessoa. 

 Obrigado por trazer tanta beleza e significado para os nossos dias. 

Te amo! 

 

 

 



 

7 
 

RESUMO 

 

Trata-se de pesquisa qualitativa de natureza histórico-crítica e bibliográfico-histórica 

sobre a questão da identidade epistemológica e política da Educação Física. Fundamenta-

se no pensamento teórico-prático de Gyorgy Lukács (1885-1971) e busca apropriar-se de 

suas categorias ontológicas e políticas para a compreensão da Educação Física como 

ciência da prática social, destacando as dimensões de praxidade, totalidade, 

omnilateralidade, ortodoxia metodológica, dialeticidade e historicidade. Define-se com 

pesquisa teórico-prática, a partir de um recorte histórico-bibliográfico da prática social e 

do campo formativo da Educação Física, efetivada como integrada ao referencial teórico-

metodológico crítico-dialético. A questão central do estudo questiona: quais são as 

condições históricas e políticas que podem constituir uma prática social da Educação 

Física sobre categorias histórico-políticas emancipatórias, críticas, abarcando a 

diversidade da formação humana, em perspectivas integrais e omnilaterais?  Quais seriam 

as originais proposições do pensamento lukacsiano para a construção de uma 

epistemologia social e para a consolidação da prática social da Educação Física de 

natureza omnilateral e emancipatória, no debate atual da formação acadêmica e social do 

Ensino Superior, na área, no Brasil? Destaca a formação do campo renovador e crítico-

político da identidade histórica da Educação Física, notadamente no Brasil, na direção da 

superação das identidades reducionistas como prática patriarcal, militarizada, higienista 

e biologicista, como estrita formação para o trabalho e para as práticas disciplinares ou 

de estímulo ao consumo e ao lazer alienado ou compensatório. Debate os contrapostos 

movimentos sociopolíticos e as respectivas concepções de Educação Física que se 

encontram nos diferentes projetos políticos e institucionais atuais, e que encarnam 

diversas e contraditórias concepções epistemológicas e políticas em disputa na sociedade 

de classes. Afirma a Educação Física como campo de conhecimento e como concepção 

político-pedagógica práxico-crítica. 

 

Palavras-Chave: Educação; Educação Física; Práxis; Ontologia Social; Emancipação. 

 



 

8 
 

 

ABSTRACT 

 

This is a qualitative historical-critical and bibliographical-historical study on the 

epistemological and political identity of Physical Education. It is based on the theoretical-

practical thought of Gyorgy Lukács (1885-1971) and seeks to appropriate his ontological 

and political categories to understand Physical Education as a science of social practice, 

highlighting the dimensions of praxis, totality, omnilaterality, methodological orthodoxy, 

dialecticity, and historicity. It is defined as theoretical-practical research, based on a 

historical-bibliographical analysis of the social practice and formative field of Physical 

Education, implemented as integrated with the critical-dialectical theoretical-

methodological framework. The central question of the study asks: what are the historical 

and political conditions that can constitute a social practice of Physical Education based 

on emancipatory and critical historical-political categories, encompassing the diversity of 

human development, from integral and omnilateral perspectives? What would be the 

original propositions of lukacsian thought for the construction of a social epistemology 

and the consolidation of the social practice of Physical Education of an omnilateral and 

emancipatory nature, in the current debate on academic and social formation in higher 

education in Brazil? It highlights the formation of a renewing and critical-political field 

of the historical identity of Physical Education, notably in Brazil, toward overcoming 

reductionist identities as a patriarchal, militarized, hygienist, and biological practice, as a 

strict training for work and disciplinary practices, or as a stimulus to consumption and 

alienated or compensatory leisure. It discusses the opposing sociopolitical movements 

and their respective conceptions of Physical Education found in the various current 

political and institutional projects, which embody diverse and contradictory 

epistemological and political conceptions in dispute within class society. It affirms 

Physical Education as a field of knowledge and as a praxically critical political-

pedagogical conception. 

 

 

Keywords: Education; Physical Education; Praxis; Social Ontology; Emancipation. 

 



 

9 
 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO....................................................................................................................10 

CAPÍTULO I - MATRIZES HISTÓRICAS, FUNDAMENTOS POLÍTICOS E 

CONCEPÇÕES INSTITUCIONAIS DA EDUCAÇÃO FÍSICA NO BRASIL..............23 

1.1. A Educação Física como prática social e como campo formativo..............................23 

1.2. A afirmação histórica da Educação Física no Brasil: da gênese conservadora 

tradicional à Educação Física Crítica.........................................................................36 

1.3. A Educação Física em busca de sua identidade: uma questão aberta..........................48 

1.4. Decifrar a Educação Física no campo de sua afirmação histórica e na diversidade de 

suas identidades sociais e acadêmicas........................................................................50  

1.5. O Movimento Renovador e a abordagem Crítico- Superadora...................................55 

1.6. A Educação Física para além do movimento renovador e sua dialética histórica no 

Brasil: dois projetos em disputa.................................................................................58 

1.7. A Educação Física como ontologia práxico-crítica....................................................64  

 

CAPÍTULO II – O MARXISMO E A CONCEPÇÃO DA ONTOLOGIA DO SER 

SOCIAL DE GYORGY LUKÁCS (1885-1971) E SUAS POSSÍVEIS ARTICULAÇÕES 

COM A PRÁXIS DA EDUCAÇÃO FÍSICA 

REVOLUCIONÁRIA..........................................................................................................71 

2.1.  A concepção filosófico-política marxista, algumas tendências e correntes................72 

2.2. Gyorgy Lukács e a “ontologia do ser social”: filosofia e política...............................83 

2.3 A trajetória existencial e histórico-política de Gyorgy Lukács e de sua identidade 

 na concepção marxista de mundo, sociedade e realidade...........................................90 

2.4. Categorias e conceitos do pensamento lukacsiano e sua atualidade..........................97 

2.5. Lukács, Marxismo e Educação Física: os passos e articulações necessárias............116 

 

CAPÍTULO III – A ONTOLOGIA DO SER SOCIAL COMO FUNDAMENTO DE UM 

PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO PRÁXICO-EMANCIPATÓRIO PARA A 

EDUCAÇÃO E PARA A EDUCAÇÃO FÍSICA.............................................................118 

3.1.  A Educação Física como teoria e prática na perspectiva da omnilateralidade..........120 

3.2.  A condição histórica da Educação Física – a historicidade......................................127 

3.3.  A concepção de totalidade e a Educação Física.......................................................129 

3.4.  A Educação Física na perspectiva da dialeticidade..................................................137 

3.5.  Ortodoxia e radicalidade metodológica e Educação Física......................................140 

3.6.  A praxidade como fundamento da Educação Física.................................................143 

3.7.  Um projeto político-pedagógico transformador para a Educação Física..................145 

3.8.  Um Projeto Político-Pedagógico para a Educação para além do capital e para a 

 Educação Física Práxico-Emancipatória..................................................................155 

 

À GUISA DE NECESSÁRIAS CONSIDERAÇÕES FINAIS E DE OUTRAS 

POSSÍVEIS UTOPIAS CONCRETAS COMO NOVOS PONTOS DE PARTIDA......162 

 
REFERÊNCIAS.................................................................................................................171 



 

10 
 

INTRODUÇÃO 

 A apresentação de um percurso investigativo exige de nós o responsável 

exercício do prévio esclarecimento de nossas próprias forças subjetivas e sociais, 

juntamente com a consciência histórica dos limites e das potencialidades das condições 

objetivas, nas quais nos encontramos envolvidos. Este é o pressuposto fundante do 

pensamento do autor que buscamos estudar e intentamos conhecer com alguma 

profundidade, sem nenhuma pretensão irrefletida - Gyorgy Lukács (1885-1971) -, na 

presente pesquisa. Para a proposição dessa pesquisa mantivemos sempre a consciência de 

nossos limites, diante das exigentes condições históricas e políticas atuais e, 

sobremaneira, da necessidade de esclarecimentos teóricos e de práticas políticas 

superadoras, na direção do futuro, nas conjunturas que haverão de vir. A despeito desta 

contradição, o pensamento de Lukács nos inspirou a trilhar por esses caminhos que 

apresentamos à academia, como parte de nosso processo de doutoramento em Educação 

Física na Universidade de Brasília (UnB), na área de concentração de Estudos 

socioculturais, políticos, pedagógicos e psicológicos da Educação Física, no grupo de 

pesquisas e de estudos Avante, com maior interesse nas temáticas que exploram o campo 

da Educação Física, da formação humana e do mundo do trabalho, buscando esclarecer 

as determinações ontológicas da educação física, do esporte, do lazer e da saúde, 

integrados nesse campo social e institucional-acadêmico. 

 Iniciamos nossa pesquisa de Doutorado em Educação Física num momento 

singular da história política e social de nosso tempo, justamente no ano de 2021, quando 

atravessávamos com grandes dificuldades uma pandemia avassaladora (COVID-19) que 

nos obrigou recolhermo-nos ao necessário confinamento provocado pela descontrolada 

logística do manejo sanitário e político daquele momento, particularmente nas condições 

vividas no Brasil com um Governo nefasto e negacionista de extrema direita1. As 

estatísticas de milhões de mortes no mundo e no Brasil, seguida do adoecimento em massa 

de outros milhões de pessoas, com uma patente acentuação nas camadas socialmente mais 

vulneráveis e economicamente exploradas, nos questionavam radicalmente a perguntar: 

como decifrar essa conjuntura tão complexa? Ou ainda, que mundo e época estamos 

 
1  Vivemos, no Brasil, uma tragédia sanitária com o manejo perverso de uma epidemia mundial (COVID 

19), efetivado por uma governo negacionista e mercenário, com o saldo necrófilo de 700 mil mortos e o 

registro de medidas enganosas e irresponsáveis para o enfrentamento dessa doença, liderado por Jair 

Bolsonaro (2019-2022) e ministros despreparados e desconectados de uma concepção científica e ética. 



 

11 
 

vivendo? Uma primeira atitude consistiu em tentar buscar algumas coordenadas históricas 

e políticas para a compreensão desse cenário social difícil. Foi nessa intenção que tivemos 

oportunidade de realizar uma leitura importante de uma obra exemplar. O filósofo 

húngaro I. Meszaros (2012) escrevera um atualíssimo, trágico e crítico texto, denominado 

O desafio e o fardo do tempo histórico (Meszaros, 2012), pela Editora Boitempo, no qual 

reeditava, em cada um de nós, o questionamento: estamos vivendo os tempos de desafios 

ou estaremos sobrecarregados com o quase insuportável fardo do tempo histórico? São 

questões matriciais, políticas, éticas, existenciais, que nos atormentavam sem cessar. 

Nessa atitude, a lupa criteriosa de Boaventura (2020) nos provocava a buscar este 

esclarecimento, quando apontava que vivíamos o tempo do capital, retomando a didática 

indicação de Hobsbawm (2001), com destacados qualificantes interpretativos. Não nos 

esquecemos da famosa expressão de Hobsbawm sobre os idos neoliberais em curso - 

“tempos medíocres e obscuros” (Hobsbawm, 2001). Temos consciência de estarmos 

vivendo uma radical experiência econômica e política que, por ser histórica, guarda 

especialidades cruéis e violentas, pois o próprio metabolismo do capital engendra-se nas 

contradições estruturais de sua gênese, alastra-se pelos limites inescrupulosos de seus 

interesses e esconde-se nas potencialidades da história e da luta política. Acompanhamos 

Santos (2020) quando afirma: 

Enquanto modelo social, o capitalismo não tem futuro. Em particular, a sua 

versão actualmente vigente - o neoliberalismo combinado com o domínio do 

capital financeiro - está social e politicamente desacreditada, em face da 

tragédia a que conduziu a sociedade global e cujas consequências são mais 

evidentes do que nunca neste momento de crise humanitária global. O 

capitalismo poderá subsistir como um dos modelos económicos de produção, 

distribuição e consumo entre outros, mas não como único e muito menos como 

o que dita a lógica da acção do Estado e da sociedade. Ora, foi isto o que 

aconteceu nos últimos quarenta anos, sobretudo depois da queda do Muro de 

Berlim. Impôs-se a versão mais anti-social do capitalismo: o neoliberalismo 

crescentemente dominado pelo capital financeiro global. Esta versão do 

capitalismo sujeitou todas as áreas sociais - sobretudo saúde, educação e 

segurança social - ao modelo de negócio do capital, ou seja, a áreas de 

investimento privado que devem ser geridas de modo a gerar o máximo lucro 

para os investidores. Este modelo põe de lado qualquer lógica de serviço 

público, e com isso ignora os princípios de cidadania e os direitos humanos. 

Deixa para o Estado apenas as áreas residuais ou para clientelas pouco 

solventes (muitas vezes, a maioria da população) as áreas que não geram lucro. 

(...) (Santos, 2020, p. 24). 

 O primeiro esforço para responder a esta questão consistiu em buscar tomar 

os propósitos de chegar a uma clara consciência da dialética da história e da ação política 

dos grupos e das classes sociais. Novamente apontamos a lição clássica de Lukács, sobre 

a dimensão política da ação humana, em todas as contradições que se apresentam. Nada 



 

12 
 

é eterno ou imutável, tudo o que acontece tem causalidades e casualidades, intencionais 

e arbitrárias, na feliz expressão de Lukács (2012). Significa reeditar a máxima marxiana 

de que as questões e perguntas que os homens fazem sobre si e sobre seu tempo já contém, 

em suas próprias condições objetivas, as possíveis e indicativas respostas e as suas 

consequentes superações. É em Marx e Engels (2007) que apoiamos nossa análise, 

quando afirmavam, de maneira decisiva: 

A História não faz nada, não possui enorme riqueza, ela não participa de 

nenhuma luta. Quem faz tudo isso são os homens, quem participa das lutas é o 

homem, como meio para realizar seus fins - como se tratasse de uma pessoa 

individual -, pois a história não é senão a atividade do homem que persegue 

seus objetivos. (Marx; Engels, 2007, p. 159). 

 Na criteriosa consideração dessa assertiva, tomamos consciência das 

causalidades estruturais que levaram nossa era a estas condições perversas, injustas e 

desumanizadas - a força destrutiva do capital -, que  se materializa em permanente 

produção das desigualdades sociais, na economia predatória, no modelo de apropriação 

dos recurso hídricos, na destruição das florestas e dos rios, no  exacerbado consumo e na 

produção desenfreada de resíduos sólidos e gasosos, aeróbicos e materiais, consignado na 

enorme carga de lixo, dos gases e das energias “sujas” a abrir buracos na camada de 

ozônio para saciar a gana do capital, para agudizar a saúde comprometida pela ausência 

de saneamento básico, emergindo sobre o aviltamento salarial e a barbárie das condições 

de vida de bilhões de pessoas, no escandaloso repique do capital financeiro e da 

concentração de riquezas nas poucas empresas e nos interesses de seus proprietários, entre 

tantos outros dispositivos. 

 A contabilidade desse cenário conjuntural nos obrigou a pensar um novo 

horizonte para o nosso tempo e para nossas sociedades e culturas, que exija ser sustentado 

sobre uma revolucionária dinâmica, de modo a quebrar radicalmente o alicerce que 

produz esta desigualdade estruturante, a propriedade privada dos meios de produção e, 

agora, o unilateral controle de sua distribuição, o rentismo e a voracidade do modelo de 

legitimação tecnológica como meio de dominação e de exploração. Que seja um mundo, 

uma suposta nova ordem econômica, política e social, pautado em novas coordenadas 

antropológicas, éticas e políticas, radicalmente convencidas de que somente esta ruptura 

poderá constituir uma nova etapa, democrática e socialista, para a produção e para a 

superação das calamitosas condições contemporâneas.  



 

13 
 

 Esta plataforma política, presente em nossa vida, exigiu a articulação de 

diversas frentes de luta, integradas entre si. No campo da pesquisa e da ação educacional, 

duas frentes da dinâmica da prática social, tivemos a necessidade de definir um possível 

ponto de chegada, um horizonte, a nos inspirar na dialética do dia a dia, sem perder o 

rumo e nem subnotar as dificuldades para alcançá-lo. Outra vez são definitivas as palavras 

de Meszaros (2008), quando destaca que nossa prospectiva somente se dignifica quando 

a projetamos para além do capital:  

A educação para além do capital visa uma ordem social qualitativamente 

diferente. Agora não só é factível lançar-se pelo caminho que nos conduz a 

essa ordem como o é também necessário e urgente. Pois as incorrigíveis 

determinações destrutivas da ordem existente tornam imperativo contrapor aos 

irreconciliáveis antagonismos estruturais do sistema do capital uma alternativa 

concreta e sustentável para a regulação da produção metabólica social, se 

quisermos garantir as condições elementares da sobrevivência humana. O 

papel da educação, orientado pela única perspectiva efetivamente viável, de ir 

para além do capital, é absolutamente crucial para esse propósito. (Mészáros, 

2008, p. 71-72). 

 Esta digressão teve a intenção de apresentar o chão da história de nosso 

itinerário de pesquisa. Como professores de Educação Física e militantes políticos, 

encontramo-nos continuamente, seja na consideração das condições objetivas, pessoais e 

coletivas, diante da mais profunda necessidade de discernir entre as pautas e agendas um 

tanto mais próximas de nós, na direção daquelas que se encontram ainda distantes, mas 

que igualmente ainda virão. Temos vivido entre aulas, estudos, pesquisas, reuniões, 

planejamentos, leituras, debates, atuando diante de gerações de alunos e de alunas que 

adentram os bancos universitários, com a contemplação de condutas e de práticas 

desafiantes, vemos constantemente o impacto das tecnologias digitais em nossa vida e em 

nossa prática pedagógica, são tantas as transformações que nos impulsionam e exigem de 

nós os esforços críticos para buscar entender e dimensionar sua realidade e seus 

interesses. 

 Temos vivido sob a complexa clivagem identitária, por assim dizer, e 

ontológica, da Educação Física. Nos anos de atuação escolar básica, como aluno, 

tínhamos sempre a predileção pelas atividades esportivas, pelo mundo da sociabilidade e 

da disputa lúdica, da convivência e das descobertas do corpo, do mundo psicológico e 

social que nos envolvia. Como esportista de futebol em formação e como atleta 

profissional de alto rendimento, por aproximadamente uma década e meia, pudemos 

constatar as contradições deste esporte em todas as instâncias de atuação social e de sua 

repercussão, na vida familiar, no bairro, na escola, no país e no mundo. Como os círculos 



 

14 
 

que se depreendem quando lançamos uma pedra num lago, vivemos muitas das dinâmicas 

concêntricas da vida esportiva, da dialética da Educação Física, seja como alunos e com 

a escolha de sua disciplina predileta, seja como esportista, seja ainda como bacharel, 

depois licenciado em Educação Física, seguido da condição de atuar como investigador 

na Especialização e pesquisador no curso de Mestrado em Educação da FE/UNICAMP. 

 Na lida de investigar as concepções de Educação Física que se encontram nos 

diferentes projetos políticos e institucionais atuais, e que encarnam diversas e 

contraditórias concepções epistemológicas e políticas, buscamos o recurso da história.  

Sabemos que um tema, estritamente tomado, não configura um objeto conciso de 

investigação em si mesmo. Trata-se de um escrutínio inicial para planejar um processo 

investigativo e, nele, buscar definir as possíveis configurações de indistintos limites 

objetivos que concernem à concepção de um real problema teórico. Na compreensão de 

um problema teórico, que se engendra nas disposições projetuais de um traçado 

investigativo, somos capazes de abrir possibilidades, de efetuar questionamentos e de 

reconhecer liames, causalidades e contradições que, como um fio da meada, nos 

convidaria a continuar a decifrar o todo, ainda desconhecido ou, ainda, somente 

parcialmente tangenciado. A premissa que nos autoriza a buscar este estudo é de natureza 

histórica, na direção de reconhecer a necessidade de repensar a identidade do campo 

epistemológico e político-formativo da Educação Física no conjunto da organização e da 

formação histórica da Educação brasileira, de modo geral. Nesta consideração assumimos 

a definição de Nunes (2013): 

A educação brasileira é hoje o resultado de uma realidade cumulativa de 

estratos diversificados de concepções políticas, de determinações legais, de 

estruturas institucionais e de contraposições de ideais, de concepções 

pedagógicas e de marcos regulatórios administrativos e normativos. Em sua 

formação histórica guarda heranças coloniais, disposições teóricas 

anacrônicas, práticas políticas autoritárias e fundamentações ético-

pedagógicas contraditórias ou contrapostas. Não é tarefa fácil compreender as 

origens e estigmas da educação brasileira em sua trajetória histórica, legal, 

pedagógica e política (Nunes, 2013, p.158). 

  No campo da formação em Educação Física temos que registrar o esforço 

que a área tem efetivado para definir-se a si mesma. Castellani Filho (2013) nos indica 

que: 

A prática sistemática de atividades físicas, esportivas ou lúdicas não é 

manifestação exclusiva contemporânea, mas é, sem dúvidas, a partir de um 

certo crescimento urbano e, principalmente, do processo de industrialização, 

que essa prática adquire contornos especiais (Castellani Filho, 2013, p. 09). 



 

15 
 

 Se reconhecermos que a formação no ensino superior depende dos 

movimentos democráticos e de base, para definir suas identidades, nos momentos de 

exceção e nos períodos autoritários de nossa sociedade, a formação em Educação Física 

ou foi negada, ou foi definida em termos reducionistas, destacadamente como exercícios 

militarizados, como prática de reforço de habilidades consideradas eugênicas, como 

instrução corporal para a disciplina, como determinação ou como conduta para um 

determinado conceito de saúde ou de esportes, em suas matrizes dominantes. Todas essas 

pontas demandariam criteriosos estudos e precisões históricas, políticas e 

epistemológicas. 

 Ainda considerando a realidade brasileira, pela pesquisa histórica, 

compreendemos que, com a busca de uma sociedade democrática e participativa, 

efetivada a partir de 1988, com a promulgação da denominada Constituição Cidadã (05 

de outubro de 1988), que simbolicamente representava a reconquista do estado 

democrático de direito, após 21 anos de uma perversa e violenta ditadura civil-militar 

(1964-1985) no Brasil, buscamos superar as marcas e as identidades do passado, político 

e educacional, de nossa sociedade. Esse movimento deu-se também na área da Educação 

Física, na qual o debate foi intenso para lograr encontrar novas premissas e produzir novas 

diretrizes curriculares neste campo formativo. 

  A clássica obra Metodologia do Ensino de Educação Física, registada por 

Coletivo de Autores (1992, p. 50) nos mostra que “Uma teoria da prática pedagógica 

denominada Educação Física vai, necessariamente, ocupar-se da tensão entre o que vem 

sendo e o que deveria ser, ou seja, da dialética entre o velho e o novo”. Esta foi a primeira 

inspiração para empreender a tarefa de traçar nosso percurso histórico e investigativo. 

Buscamos através das fontes bibliográficas e das matrizes curriculares mais destacadas, 

buscar entender a presença ou ausência do debate sobre a ontologia social crítico-

emancipatória da Educação Física, seja no campo identitário, seja no debate nacional e 

internacional. Com documentos basilares realizamos uma investigação crítica do percurso 

histórico do campo identitário, da ontologia histórica da Educação Física. Alinhamo-nos 

à teoria crítica da Educação Física2. Buscamos desenvolver um criterioso capítulo sobre 

esse percurso ou itinerário. 

 
2 No que se refere à produção marcadamente materialista-histórica, destacam-se alguns autores e trabalhos 

recentes como Francisco Mauri de Carvalho Freitas, A miséria da educação física, 1991; Iracema Soares 

de Sousa, Elementos críticos para elaboração de uma teoria pedagógica da educação física escolar: um 



 

16 
 

 A primeira constatação que constatamos no percurso da pesquisa foi no 

sentido de reconhecer o intenso debate que se travou no campo da Educação Física no 

transcorrer destas décadas recentes. A profusão de documentos e de correções, parciais e 

gerais, em conceitos e categorias, epistemológicas e curriculares, demonstra a vitalidade 

do debate e a complexa conjunção de interesses que se manifesta na definição das 

diretrizes curriculares em questão. No entanto, não é este o nosso centro de interesse 

investigativo nesse momento.  

 Pudemos perceber que há uma relativa objetividade na compreensão da 

dualidade de atuação do profissional a ser formado na Educação Física, mas prevalece 

uma compreensão da necessidade de um núcleo comum, que se estende por alguns 

referenciais acadêmicos consagrados, voltados para a abertura possível do 

reconhecimento de uma visão de conjunto, diversa e comprometida, à cientificidade, à 

liberdade de escolha do graduando por uma das áreas Licenciatura ou Bacharelado e, 

igualmente, a indicação de um criterioso apelo de integração. Tivemos que qualificar o 

debate para emitir um possível juízo interpretativo, no campo da Ontologia Crítico-

Emancipatória, sobre este tópico legal. A área da Educação Física, nesse percurso 

histórico, definiu diretrizes legais e registrou hegemonias parciais em sua busca de 

esclarecimentos sobre si. Não é esse nosso foco de estudo. Mas é bom lembrar que, no 

item V do artigo 6º, das atuais Diretrizes Curriculares de Formação em Educação Física, 

ainda tratando da Etapa Comum da formação, localizamos um enunciado que, mesmo 

não citando as questões mais afeitas ao campo da ontologia social, parece propor uma 

saída política considerável deste conteúdo, a saber: 

IV - Conhecimentos procedimentais e éticos da intervenção profissional em 

Educação Física, a exemplo de código de ética, diagnóstico e avaliação, 

estratificação de risco, variáveis de prescrição do exercício, meio ambiente e 

sustentabilidade, diversidade cultural, diferenças individuais e outros. (Brasil, 

CES/CNE 06/2018, p. 03). 

 Constatamos, por este pressuposto legal, que há uma proclamada 

preocupação com a dimensão social e cidadã do perfil e da atuação do profissional da 

Educação Física, ainda na Etapa Comum, o que nos remete e ter esperanças de que sejam 

 
estudo nas escolas públicas do município de Aracaju-CE, 1992; Celi Nelza Zulke Taffarel, A formação do 

profissional da educação: o processo de trabalho pedagógico e o trato com o conhecimento no curso de 

educação física, 1993; Lino Castellani Filho, Educação física no Brasil: a história que não se conta, 1994; 

Fernando Mascarenhas, Lazer e grupos sociais; concepções e métodos, 2000; Ranieri Carli, O método em 

Marx: a verdade e a essência da matéria, 2022, entre outros. 

 



 

17 
 

incorporações da longa e desafiadora trajetória de luta por conteúdos de prática social, tal 

como a questão Ambiental, Direitos Humanos, Igualdade de Gênero e outros temas e 

desafios da prática social atualmente em debate. A recuperação histórica da Educação 

Física Crítica nos deu solidez e segurança para encetar essas esperanças. 

 Temos trabalhado, em nossa prática docente, com a abertura reflexiva da 

formação do Profissional de Educação Física para esses campos sociais. A sensibilização 

e o compromisso político com as causas e as demandas sociais é um desafio constante. 

Somente a formação política dá conta dessa possibilidade. Permanece como desafio a 

tarefa histórica de efetuar uma densa formação política no campo de atuação da Educação 

Física, de modo a dar conta da prática social e das contradições da sociedade de classes. 

 O que destacamos nessa trajetória de pesquisa, é o reconhecimento de uma 

potencial transformação epistemológica e política, a ser identificada e reforçada, na 

direção de constituir uma formação em Educação Física Integral, que é o conceito 

pedagógico da categoria marxiana de omnilateralidade, tantas vezes descurada. Os 

conteúdos e as práticas mais progressistas e avançados para a proposição da formação do 

graduando, seja na parte comum, quando destaca para as dimensões éticas e sociais, seja 

na parte específica, notadamente da atuação na Escola, quando acaba por incorporar 

muitas das frentes de avanço e de atuação progressista e humanista da própria Educação, 

quanto ainda na nominação legal e objetiva dos Direitos Humanos. Não se trata de 

sugestão, trata-se de normatização regulatória. Os Direitos Humanos, como exemplo, são 

hoje, pela documentação que estudamos e investigamos, conteúdos e práticas obrigatórias 

da formação em Educação Física. Parece ser uma recompensa. 

 A questão central que nos motivou a desenvolver esse itinerário investigativo 

circunscreveu-se ao seguinte problema, em uma somatória de questionamentos derivados: 

qual seria a identidade epistemológica da Educação Física? Seria possível considerar 

uma identidade como decorrente de áreas constitutivas de seu espectro institucional? Há 

razões para reconhecer a Educação Física estritamente inscrita nas Ciências da Saúde, 

herdeiras das Ciências Biológicas? Há pertinência em assumir o nome “Educador 

Físico”? Esta denominação profissional é, efetivamente, reducionista, tributária de uma 

visão biologicista de “corpo” e do “dinamismo da corporeidade”? Como reconhecer a 

identidade profissional da Educação Física? Foram questões que pulavam em nosso 

percurso e em cada leitura e síntese que fazíamos. Ou, um tanto mais distante ainda: os 



 

18 
 

dois eixos formativos e epistemológicos revelam a amplitude da Educação Física, as duas 

dimensões que se enfrentam deverão ser consideradas e integradas? E mais, trata-se de 

buscar fundir as duas dinâmicas de atuação em duas trajetórias de formação, de modo a 

integrá-la dialeticamente, ao cabo do processo formativo. São tantas possibilidades 

teóricas diante de tantas dificuldades reais. 

 Esta excursão constituiu a problematização inicial de nosso trabalho de 

pesquisa. Buscamos trilhar pela Filosofia Política materialista, através das categorias do 

pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971), sobretudo na atualização crítica e histórica 

do conceito de ontologia social. Estenderemos esta categoria para a busca de 

delineamento da necessária novidade, histórica e política, de uma ontologia social da 

Educação Física de natureza crítico-emancipatória, cerzida pela possível e necessária 

superação das relações do capital, estruturada sob possibilidades de construção de uma 

sociedade socialista, radicalmente humanizada e humanizadora, a ser constituída pela 

negação desta lógica do capital e de suas desdobradas influências sobre este nosso campo 

de ação profissional e educacional. E que os profissionais de Educação Física, assim como 

os grupos sociais atuais, lograssem definir a necessidade de disseminar a consciência da 

dignidade e igualdade humana, a necessidade de uma economia sustentável e de uma 

sociedade igualitária, que combata todas as causas históricas e políticas de geração 

material e ideológica das desigualdades, reais e simbólicas, expressas na violência, na 

exploração, no preconceito e na cultura da morte, assim como fizeram alguns 

profissionais dos Esportes e das Artes, entre outros, nesta conjuntura necrófila em que 

estamos engolfados. 

 Desde a proposição inicial de nossa pesquisa afirmamos a premissa de que 

ninguém começa uma ciência ou uma teoria do nada. Toda investigação científica se faz 

em comunhão, cumulativa, das produções coletivas e singulares efetivadas da marcha 

histórica e dos limites políticos das sociedades historicamente reconhecidas. Somos seres 

históricos, socialmente constituídos, essa tem sido nossa natureza e nossa identidade. O 

denominado referencial de nossa investigação encontra-se compreendido na concepção 

crítico-histórica ou crítico-dialética de educação e de visão de mundo e de sociedade. 

Nessa concepção de mundo radica-se igualmente nossa concepção de ciência e de 

história, no sentido de integrar a ciência com a prática social e política. Nossa pesquisa, 

quanto à sua identidade, pode ser reconhecida como uma pesquisa histórica e 

bibliográfica, se consideramos as fontes, e quanto à sua metodologia poderá ser 



 

19 
 

denominada de pesquisa crítico-histórica de natureza qualitativa, tal como prescrevem 

indicativas tipologias epistemológicas que consideram a prática social.   

 Principiamos o estudo centrados na concepção de mundo e de sociedade, 

retomando a atualidade da definição de Marx (1983), quando ele expressou aquela que 

haveria de ser a categoria central de toda uma ordenação metodológica definida como 

materialista-dialética: 

[...] na produção social da existência, os homens estabeleceram relações 

determinadas, necessárias, independentes da sua vontade, relações de 

produção que correspondem a um determinado grau de desenvolvimento das 

forças produtivas materiais. O conjunto destas relações de produção constitui 

a estrutura econômica da sociedade, a base concreta sobre a qual se eleva uma 

superestrutura jurídica e política e à qual correspondem determinadas formas 

de consciência social. O modo de produção material condiciona o 

desenvolvimento da vida social, política e intelectual em geral. Não é a 

consciência dos homens que determina o seu ser; é o seu ser social que, 

inversamente, determina a sua consciência. (Marx, 1983, p. 28). 

No processo de pesquisa e na sistematização de nossas investigações deixamos 

clara nossa escolha epistemológica das categorias e dos conceitos do método inaugurado 

por Marx (2004), sobretudo aqueles expostos admiravelmente em seu livro Manuscritos 

Econômico-Filosóficos, para expressar a centralidade da concepção de trabalho e a 

organicidade de sua relação com o processo ontológico de hominização e de 

humanização, que buscamos assumir como categoria central de nossa investigação: 

(...) o trabalho é mediação entre o homem e natureza, e dessa interação deriva 

todo o processo de formação humana. A produção aparece como a forma de o 

homem se manter, além de configurar a forma de ele definir e orientar suas 

necessidades. Necessidades que, uma vez satisfeitas, repõem, ao infinito, 

novas necessidades; inclusive, na medida em que a produção se enriquece, a 

produtividade aumenta e, portanto, o trabalho se sofistica. Repõem e renovam 

necessidades não propriamente materiais, mas abstratas, espirituais, que 

aparecem, também elas, como resultado da atividade produtiva, tendo em vista 

o fato de que o marco inicial desse movimento é a relação estabelecida entre o 

ser humano e o meio natural. (Marx, 2004, p. 14). 

 Em articulação com essa categoria nuclear de nosso referencial teórico-

metodológico assumimos a centralidade da esfera pública e da prática social da Educação, 

seguindo a concepção da pedagogia histórico-crítica, expressa por Saviani (2007) que nos 

esclarece a respeito desta intrínseca causalidade material e histórica existente entre 

Educação e hominização: 

[...] o trabalho educativo é o ato de produzir, direta e intencionalmente, em 

cada indivíduo singular, a humanidade que é produzida histórica e 

coletivamente pelo conjunto dos homens. Assim, o objeto da educação diz 

respeito, de um lado, à identificação dos elementos culturais que precisam ser 

assimilados pelos indivíduos da espécie humana para que eles se tornem 



 

20 
 

humanos e, de outro lado e concomitantemente, à descoberta das formas mais 

adequadas para atingir esse objetivo. (Saviani, 2007, p. 13). 

 Essa pesquisa buscou sempre alinhar-se com a concepção de mundo nascida das 

filosofias e das teorias políticas que fundamentaram uma criteriosa crítica da 

modernidade e de seus processos constituintes, em todos os campos da ação humana. 

Decorre desse alinhamento a intencionalidade de que o profissional de Educação Física 

tenha o dever de compreender o mundo que o rodeia e nele inserir-se como sujeito 

histórico e como agente de mudanças, desde a concepção de seu ofício e de seu 

compromisso social. Buscamos, igualmente, na rigorosidade de conceitos e de categorias, 

superar a concepção de formação em Educação Física marcada pela idealização do lazer 

ou do esporte, configurando uma prática relativamente ampliada da identidade 

biologicista, mas ainda assim marcada pela dualidade ontológica fundamental, que 

apontamos anteriormente nessa introdução, na direção de superar as identidades 

reducionistas e clivadas, nas quais a Educação Física continuaria a ser uma ciência do 

movimento, uma teoria e prática da motricidade humana, em suas diversas formas sociais 

e educacionais, mas não lograria superar a cisão estrutural. No desenvolvimento da 

pesquisa fomos nos afastando dessa questão, tanto por haver estudos significativos já 

efetuados nesse campo, quanto para centralizar nossa investigação na perspectiva 

materialista e crítico-dialética. Dias, Azevedo e Malina (2017) nos ajudam a pensar 

criticamente tais questões quando afirmam que: 

A proposta de uma formação capaz de suprimir a dicotomização entre teoria e 

prática, técnica e fundamentos, corpo e mente, dentre outros entraves presentes 

na sociedade moderna, deve ser construída e objetivada, possibilitando a 

formação de indivíduos dirigentes, capazes de desenvolver e exercer 

autonomia em seu trabalho, bem como em sua via social. A educação, por esse 

lado, deve trazer subsídios que fundamentem a criticidade, a participação e a 

politização de seus alunos, tendo o trabalho como instrumento para alcançar 

tais fins, uma formação humana que permita educar pelo trabalho e não educar 

para o trabalho. Desse modo, cabe-nos pensar na reformulação da formação 

profissional em Educação Física, almejando uma formação ampliada e única. 

(Dias, Azevedo e Malina, 2017, p. 67). 

   

 Ao final dessa exposição parcial deste percurso investigativo, que se traduz nos 

parágrafos introdutórios de nosso relatório acadêmico para a defesa pública de nosso 

doutorado, somos tomados de esperanças e de uma sensação de promissora 

potencialidade. A Educação Física somente logrará ser redefinida ontologicamente se 

forem superadas as causas históricas de sua clivagem política e epistemológica, a saber, 

na superação do tempo e da dinâmica do capital. Esperamos  que o presente estudo, agora 

em sua versão final, possa alinhar-se a outras relevantes pesquisas que tenham como 



 

21 
 

objetivo o avançar epistemológico e político da identificação ontológico-social da 

Educação Física, na consolidação deste campo temático e na produção de experiências 

exitosas que iluminem a prática formativa dos graduandos em Educação Física em sua 

visão de totalidade e de plena integração de estudos ontológicos a seu plantel formativo 

e a suas necessárias agenda de lutas. 

 Em tempo, entendemos que a prática da pesquisa exige sempre um planejamento 

prévio, de modo a vislumbrar o enfrentamento criterioso das contradições que envolvem 

determinado fenômeno ou a relativo dado da prática social ou da realidade. Neste sentido, 

tivemos que ter alguma disposição para manejar as ferramentas, epistemológicas, 

políticas e técnicas, para buscar elucidar a trama de contradições que se apresentavam 

envolvidas numa determinada prática social. Nossa opção técnico-metodológica, como 

consequência de nosso referencial teórico-metodológico, já anteriormente apresentado, 

desenvolveu-se sempre na direção da tendência apontada por Gamboa (2007) quando 

afirma, sobre a pesquisa histórico-crítica: 

[...] para reconhecer criticamente, na medida em que se acumulam forças e 

tensões que produzem transformações radicais e estruturais (metamorfoses). 

Para poder compreender essas mudanças necessitamos de uma massa grande 

de informações e uma extensão maior delas, pois para compreender as inter-

relações sociais e as dinâmicas de tempos longos é preciso recuperar dados que 

permitam ver o movimento histórico, a gênese e a transformação dos próprios 

fenômenos. (Gamboa, 2007, p. 116). 

Como pesquisa de natureza crítico-dialética, inspirada nos conceitos e categorias 

da ontologia do ser social de Gyorgy Lukács, estabelecemos que as articulações de 

contextualização foram criteriosamente efetivadas na dinâmica dos estudos bibliográficos 

e históricos, sobretudo no campo da Ontologia e da Epistemologia marxista. Nunes 

(2018) indicou-nos um caminho exemplar para a estruturação da arena histórica e política 

da pesquisa: 

Esse terreno histórico tem sido o território histórico do nosso campo reflexivo. 

Não temos outro método que não se expresse pela historicidade, dimensão que 

confecciona as possibilidades interpretativas do fenômeno educacional, de 

suas ideias e de seus fundamentos, bem como revela as possíveis novidades 

institucionais e culturais. O território histórico tem fornecido as condições de 

interpretação política e pedagógica. Não compreenderemos um determinado 

fenômeno olhando somente para seus movimentos internos; é preciso que 

lancemos mão de novas interpretações, de busca sobre os dados de bastidores, 

sobre as forças políticas, tanto aquelas que se expressam em fatos e 

documentos quanto aquelas que se referem às forças que estão subjacentes a 

essas expressões materiais, muitas vezes em tensão histórica imperceptível aos 

olhos do observador comum, mas sempre capturadas pela ampulheta e pelo 

olhar do historiador orgânico e dos estudiosos viscerais de cada tempo e de 

cada singular época social. (Nunes, 2018, p. 22-23). 



 

22 
 

 Por fim, no primeiro capítulo de sistematização de nossa pesquisa buscamos 

apresentar os fundamentos políticos e as matrizes históricas da constituição própria da 

Educação Física, tanto como prática social quanto como formação educacional e 

profissional, notadamente na realidade brasileira. Para tanto, retomamos as identidades já 

investigadas e sistematizadas da Educação Física e resgatamos a marcante proposição da 

Educação Física Crítica, em nossa trajetória histórico-política. 

 No segundo capítulo buscamos apresentar a fundamentação do que entendemos 

por ontologia social crítico-emancipatória da Educação Física, a partir da retomada dos 

conceitos e categorias de Gyorgy Lukács (1885-1971) e da articulação de suas produções 

e categorizações com a Educação Física e com suas matrizes institucionais reconhecidas.  

 No terceiro capítulo buscamos apresentar nossas contribuições e interpretações 

de síntese, postas para a transformação teórica e prática da Educação Física e de seu 

ensino, sobre as categorias do pensamento de G. Lukács e de sua promissora 

potencialidade reflexiva e revolucionária. Nessa parte de nossa proposição intencionamos 

apresentar uma concepção teórico-prática da Educação Física como formação 

omnilateral, política e pedagógica, buscando incansavelmente desenvolver o alcance 

epistemológico e político das categorias centrais do pensamento lukacsiano identificadas 

nas dimensões de praxidade, totalidade, omnilateralidade, ortodoxia metodológica, 

dialeticidade e historicidade reunida na expressão que buscamos acentuar na pesquisa: a 

Educação Física Ontológico-Social e Crítico-Emancipatória. Esse é o horizonte de 

chegada que buscaremos efetivar em nosso percurso formativo, compreendendo que a 

prática social é o critério da verdade histórica. E que a construção dessa esperada verdade 

histórica se efetiva no cerne da luta política, da qual a ciência esclarecida e engajada é 

parte integrante e estruturante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

23 
 

CAPÍTULO I – MATRIZES HISTÓRICAS, FUNDAMENTOS POLÍTICOS E 

CONCEPÇÕES INSTITUCIONAIS DA EDUCAÇÃO FÍSICA E DE SEU ENSINO 

NO BRASIL 

 

 A intenção do presente capítulo consiste em buscar apresentar os fundamentos 

históricos e as matrizes políticas da afirmação histórica identitária da Educação Física, 

enquanto campo ou forma de conhecimento e como prática social, juntamente com a 

exposição das categorias epistemológicas e políticas de nosso referencial teórico-

metodológico. Nosso propósito reside em buscar apresentar os contextos e fundamentos 

que sustentaram o estudo criterioso que realizamos e que nos compete relatar e expor, 

como base para a compreensão do campo epistêmico e da identidade político-acadêmica 

e político-pedagógica da Educação Física que nos impulsionam e que sustentam nossa 

atuação. Essa recomposição histórica e política é a base de nossa proposição 

transformadora, a partir das categorias do pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971). 

Uma de suas principais categorias expressa-se sobre a historicidade da realidade e de sua 

representação. Cumpre-nos definir aqui a historicidade da Educação Física. 

 

1.1. A Educação Física como prática social e como campo formativo. 

De antemão, faz-se necessário aprofundar o alcance semiológico3 da expressão 

Educação Física, para buscar entender suas origens e analisar seus sentidos primordiais. 

Não se trata de tarefa fácil falar de expressões aparentemente simples. Pois, na verdade, 

essas expressões não são tão simples assim. Se formos tergiversar sobre o conceito de 

Educação, para considerar a expressão Educação Física, poderemos ficar debatendo por 

longas e diversas tradições epistemológicas e políticas que manifestam diferentes 

interpretações e sustentam-se sobre diversas conceituações da prática social da Educação. 

Mas, não é esse o foco central de nossas preliminares considerações nessa apresentação 

da sistematização dessa nossa trajetória de pesquisa. Queremos nos aproximar do 

conceito de Física, derivada do conceito grego de Fysis, buscando deixar clara a 

conotação do que pode ser posto num questionamento: o que se reconhece como a 

dimensão estruturalmente física da condição humana? 

 
3 Semiologia, no sentido contemporâneo, é a expressão que busca desvendar os significados históricos 

políticos e ontológicos, de um determinado conceito, substantivo ou processo social. A Semiologia explora 

os múltiplos e complexos sentidos, de diferentes naturezas e alcances, presentes nos conceitos e categorias. 



 

24 
 

Após essa recuperação histórica buscaremos apresentar uma interpretação sucinta 

sobre a prática social da Educação. Igualmente prevalece um amplo espectro de diferentes 

abordagens sobre a Educação e sobre suas disposições, no debate cumulativo sobre 

Educação e Escola e sobre outros temas derivados. As diferentes fundamentações 

epistemológicas e políticas carregam sentidos e alcances diversos entre si, muitas vezes 

contrapostos, que sempre se faz prudente buscar localizar nossas concepções e nossa 

visão de mundo que sustenta uma determinada abordagem do que seja a Educação e como 

compreendemos sua complexa identidade na sociedade de classes. 

Como o substantivo composto Educação Física carrega duas coordenadas 

semiológicas, duas vertentes de sentido, que buscaremos interpretar, metodicamente, de 

maneira separada e depois integrada, partindo do levantamento de sentido histórico de 

cada uma dessas significações, para finalmente chegar às aproximações conceituais 

integradas de nossa proposição. Assim, a Educação Física, como campo de conhecimento 

e como prática de formação social, tem lutado continuadamente para decifrar, para 

articular e possivelmente para lograr superar suas rupturas históricas identitárias.  

Quando nos referimos a uma prática social temos o ser humano, a condição 

humana, como base de identificação. O corpo e a “alma”, a subjetividade e a dinâmica do 

biológico, a motricidade e a vontade, sempre estamos envoltos em uma dialética que 

encerra os reconhecimentos dos processos de separação ou de dualidade conceitual e as 

intenções e práticas de propor buscas de sínteses integradoras.  

Esse movimento, fragmentado em si mesmo, fundamenta-se na própria clivagem 

aberta pela Paideia grega, a partir de Platão (428-348 a.C.), que constitui a primeira e 

ainda vigorosa ontologia dualista sobre a definição da condição humana. Essa clivagem, 

que nos interpela, não é criada ou inventada pela Educação Física, como se fosse uma 

escolha própria da área ou uma suposta maldição; ela nasce das condições sociais 

objetivas da sociedade grega e de suas contradições estruturais e, igualmente, supra-

objetivas, permanecendo no mesmo dilema irreconciliável, nos processos históricos e 

políticos sequenciais que perpassaram a constituição do mundo antigo, do mundo feudal 

e do alvorecer da modernidade. Temos o dever de deixar claras essas proposições iniciais 

no terreno da historicidade da realidade. 

Durante muito tempo a tradição epistemológica dominante manteve esse dualismo 

ontológico grego, sistematizado por Platão (427-347 a.C), como apontamos atrás, como 



 

25 
 

definição clássica da condição humana. Nessa definição, o corpo estava sempre definido 

como a parte ou como a expressão do elemento do reino da necessidade e da 

perecibilidade, a parte sensorial e material de nosso existir, e a alma (psiché), princípio 

preexistente e imaterial, seria nossa dimensão transcendente, espiritual, idealista. Em 

Platão o ser humano seria definido como essa síntese tensa, complexa e arbitrária, de uma 

alma transcendental circunscrita a um corpo material e imanente.  

Os estudos sócio-históricos e filosóficos atuais apontam que a invenção da 

democracia ateniense, consolidada por Péricles (492-429 a.C) no século V a.C é o maior 

acontecimento político do mundo antigo. Certamente, sabemos que o conceito de 

democracia se referia a uma aristocracia escravista urbana daquele momento e não 

guardava o alcance do que hoje logramos entender por democracia moderna ou 

contemporânea. A principal característica dessa novidade política consistia na superação 

do poder religioso ou mitológico, sustentado por monarquias dinásticas divinizadas e por 

definir que o governo da cidade deveria ser efetivado pelos homens, iguais entre si e 

corresponsáveis pelo governo da polis. Assim se expressa o historiador e filósofo J. P. 

Vernant (1989): 

As construções urbanas não são mais, com efeito, agrupadas como antes em 

torno do palácio real, cercado de fortificações. A cidade está centralizada na 

Ágora, espaço comum, sede da Héstia Koiné, espaço público, em que são 

debatidos os problemas de interesse geral. É a própria cidade que se cerca de 

muralhas, protegendo e delimitando em sua totalidade o grupo humano que a 

constitui. No local em que se elevava a cidade da realeza – residência privada, 

privilegiada – ela edifica templos que abre a um culto público. Nas ruínas do 

palácio, nessa Acrópole que ela consagra doravante a seus deuses, é ainda a si 

mesma que a comunidade projeta sobre o plano do sagrado, assim como se 

realiza, no plano profano, no espaço da Ágora. Esse quadro urbano define 

efetivamente um espaço mental; descobre um novo horizonte espiritual. Desde 

que se centraliza na praça pública, a cidade já é, no sentido pleno do termo, 

uma polis. (Vernant, 1989, p.33). 

Com essa radical transformação política efetivava-se a necessidade social de 

formar as pessoas para o exercício do poder no espaço público, agora comum, para 

preparar os filhos dos aristocratas a empreender no debate a luta pelo poder e garantir a 

manutenção de seus interesses escravistas e aristocráticos. Desse modo, a invenção da 

democracia exigia a criação de uma instituição que desse conta dessa formação de 

plenitude e de totalidade do novo sujeito político, o cidadão, adestrado para o pensamento 

lógico, para a palavra criteriosa, para a ética (aretê) virtuosa e para a dignidade da razão. 

A criação da democracia exige a invenção da escola, lugar político, ético e cultural de 

formação dos filhos da aristocracia urbana emergente. Saber ler e escrever são exigências 



 

26 
 

da vida política, para entender e acatar os debates e seus registros, a leitura e a escrita das 

decisões da assembleia e da buleia, dos tribunais e das coletividades jurídicas e culturais, 

assim como os demais elementos da paideia ateniense, são exigências da nova realidade, 

do debate, dos formadores. Para preparar a educação dos novos sujeitos erige-se a 

filosofia. A democracia ateniense é a mãe da escola, a filosofia e a escola são filhas da 

cidade, num necessário resumo temático. Vejamos o mesmo Vernant (1989): 

Advento da polis, nascimento da Filosofia: entre as duas ordens de fenômenos 

os vínculos são demasiados estreitos para que o pensamento racional não 

apareça, em suas origens, solidário das estruturas sociais e mentais próprias da 

cidade grega. Assim recolocada na história, a filosofia despoja-se desse caráter 

de revelação absoluta que às vezes lhe foi atribuído, saudando, na jovem 

ciência dos jônios, a razão intemporal que veio a encarnar-se no tempo. (...) 

Quando Aristóteles define o homem como “animal político” sublinha o que 

separa a Razão grega da de hoje. Se o homo sapiens é a seus olhos um homo 

politicus, é que a própria Razão, em sua essência, é política. (...) A razão grega 

é a que, de maneira positiva, refletida, metódica, permite agir sobre os homens, 

não unicamente transformar a natureza. Dentro de seus limites como em suas 

inovações, é filha da cidade. (Vernant, 1989, p. 94-95). 

Na ordem antiga, que precede a democracia e a pólis, marcada pela mitologia e 

pela monarquia, exaltava-se o valor do corpo, da virtude bélica e atlética, da corporeidade 

estética, do uso dos prazeres e de toda uma gama de privilégios que as classes dominantes 

incutiam numa sociedade dividida entre privilegiados e escravizados. A primeira 

identidade da Educação Física estava circunscrita a esse ideal pré-político. Há 

necessidades de rigorosos estudos e de investigações mais criteriosas nessa senda 

interpretativa que logramos apontar. 

O que podemos reconhecer é que, desde suas origens, a Educação Física, como 

campo de conhecimento e como prática social, expressa-se nessa tensa dualidade 

ontológica que somente poderá ser compreendida se tomarmos por base a própria 

contradição das sociedades históricas que a configuraram, tanto na trajetória dos 

conhecimentos que se estruturaram nessa prática, quanto na dimensão política dessa 

dualidade. Morschbacher (2015), sobre o debate epistemológico na área da Educação 

Física, nos indica que: 

No quadro da raiz do debate epistemológico mais geral, está o confronto entre 

o materialismo e o idealismo, entre a cognoscibilidade ou incognoscibilidade 

da realidade, entre o fundamento material ou o fundamento intersubjetivo do 

conhecimento e da verdade, entre a possibilidade ou impossibilidade da 

verdade absoluta, da universalidade e da totalidade. (Morschbacher, 2015, p. 

14). 

E continua essa pesquisadora a buscar demonstrar a realidade de que essa 

determinação dualista é de natureza histórica e política, havendo necessidade de 



 

27 
 

reconstituir os fundamentos de sua proposição arquetípica, bem como de desvendar os 

interesses e os esforços políticos que se expressam nesse movimento histórico e 

igualmente político. Tomando por base essa dualidade histórica a autora questiona o 

debate atual sobre a Educação Física: 

Tendo em conta a conexão material entre os sistemas de ideias e o grau de 

desenvolvimento das forças produtivas e das relações de produção, 

consideramos, alinhando-nos com Ávila, Muller e Ortigara (2007) e Taffarel e 

Albuquerque (2011), que as atuais tendências que marcam o debate 

epistemológico na Educação Física brasileira são expressão do acirramento da 

luta de classes em um modo de produção em crise. Afirmar ou negar a condição 

originária do ser perante uma qualquer condição subjetiva, a possibilidade e a 

capacidade humana de conhecer a realidade, a possibilidade da verdade 

objetiva (na unidade dialética do relativo e do absoluto, do particular e do 

universal), a ligação da ontologia e da gnosiologia com a teleologia, etc. 

revelam, no plano político, posicionamentos de classe (Morschbacher, 2015, 

p. 15). 

Partimos da premissa histórica e da conceituação de prática social. O ser humano 

é historicamente produzido, isto é, somos seres que se constituem em sociedade, através 

do trabalho ou da ação de transformar a natureza e, nessa identidade, podemos definir a 

condição humana como socialmente produzida. Isso significa reconhecer que não há, a 

priori, em nosso referencial metodológico de fundamentação, como considerar 

unilateralmente ou como partir de pressupostos deterministas e estreitos, pontuais e 

inatistas, sobre a identidade humana. Não nascemos prontos, não somos determinados por 

ideias, por disposições materiais ou por agentes idealistas deterministas, por concepções 

rígidas e inexoráveis. O ser humano é uma condição de realidade dialética, reúne o fazer-

se homem, a cada vida, a cada ser ôntico, num processo reconhecido como hominização, 

isto é, a ação de constituir-se homem, fazer-se humano e, por outro lado, na atitude de 

buscar constituir o mundo que nos cerca, a natureza e a realidade natural, já apropriada 

pela ação humana, à dinâmica do humano, num processo que se reconhece como 

Humanização. Hominizar-se e humanizar são duas pontas da mesma dialética ontológica, 

histórica, social, subjetiva e coletiva, que marca a ontologia do ser social (Lukács, 2003).  

 Somos seres sociais e históricos, constituídos pelo processo de hominização e de 

humanização, na definição ontológica do pensamento materialista-dialético, como 

acabamos de expressar. Desse modo, se tomarmos a definição de ser, como 

reconhecimento basilar de nossa identidade, podemos dizer que somos seres físicos. Essa 

é nossa primeira identidade, da qual somente nós, seres humanos, podemos ter 

consciência. A concepção de fysis é uma categoria filosófico-ontológica grega primordial. 

As demais formas de vida existem, são igualmente seres físicos, mas não reúnem as 



 

28 
 

condições de consciência social e subjetiva de seu ser. Desse modo, podemos buscar uma 

definição da Educação Física por essa consideração categórica inicial, tudo o que existe, 

existe materialmente, fisicamente 

Se tomarmos a definição de que educar é uma categoria antropológica, isto é, no 

sentido de reconhecer o fazer-se e o constituir-se no humano, teremos que reconhecer que 

educar e hominizar-se, educar e humanizar são fenômenos comuns, podendo ser 

compreendido pela dialética do educar e fazer-se ser humano, nas contradições das 

condições materiais, no dinamismo de como se constituem tais processos históricos, 

ontológico-sociais. Nesse sentido, a educação é uma prática social. Como prática social 

entendemos todo processo material e simbólico produzido pelos homens em sua realidade 

material, em sua atividade de produção de sua sobrevivência e de constituição de sua 

identidade, pelo seu agir e pelo trabalho coletivamente efetivado. Como prática social a 

educação física é uma atividade vivenciada pela longa marcha das transformações pelas 

quais o homem buscou superar suas identidades animais e biológicas, pela constituição 

de sua identidade histórico-social, subjetiva e coletiva.  

A educação física é a materialização do reconhecimento humano sobre sua 

corporeidade e sobre sua identidade social, coletiva e subjetiva, operada pelos processos 

históricos, de base econômica, cultural e política. Trata-se de um processo histórico-

dialético, assumido pela dinâmica do trabalho e das transformações na esfera da vida 

material, de modo a integrar a identidade somática e simbólica do ser humano. A 

educação física é primeira expressão substancial das transformações humanas. O corpo 

humano é a conquista da humanidade, tomada como expressão universal de grupos 

sociais diversos entre si, em seu devir histórico, e o caráter físico desse corpo, dessa 

corporeidade, é a matriz sobre a qual dar-se-á a dinamização das demais potencialidades 

humanas. O corpo e a corporeidade humana são os fundamentos da existência humana. 

Eu sou corpo, portanto eu existo; ou ainda, eu existo, pois eu sou corpo – seriam variações 

de uma expressão sintética dessa digressão inicial. 

Na luta pela sobrevivência material, que marca a dialética da evolução humana, o 

trabalho constitui a forma pela qual os homens suplantaram a primeira natureza por uma 

segunda natureza, igualmente orgânica e definitiva. Nas sociedades chamadas 



 

29 
 

“primitivas”4, na falta de uma melhor definição, os grupos humanos passaram por um 

longo e diverso período de superação das determinações naturais pela construção de 

artefatos e de instrumentos, de toda sorte e natureza, para a provisão de sua subsistência, 

para a manutenção de sua sobrevivência e para a continuidade de sua transformação 

ontológica e social. Nessa etapa de nossa transformação ontológico-social, efetivada pelo 

trabalho coletivo, a educação física seria a própria constituição da identidade humana, no 

trabalho socialmente efetivado e na dinâmica da corporeidade criativa e trabalhadora. 

Se uma é a ordem social do acontecimento coletivo, arbitrário e intencional, outra 

é a ordem da prática formativa, da educação física como prática social de reprodução e 

de transmissão, transgeracional e diversa, dos achados, das escolhas, materiais e 

simbólicas, das descobertas e das invenções dos agrupamentos humanos em sua marcha 

histórico-evolutiva. A educação física como prática formativa pode ser reconhecida como 

uma prática cultural de garantia do desenvolvimento material e simbólico efetivado na 

marcha dos grupos sociais, para sua continuidade e consolidação. A educação como 

projeto formativo pode ser reconhecida como a educação do corpo, singular e coletivo, 

para as novas e promissoras condições de sobrevivência, praticadas nos grupos sociais. 

A materialidade da educação física como a base objetiva para a produção e para a 

ação do trabalho é nossa categoria fundante. A dimensão física e corporal é a base sobre 

a qual a natureza animal e biológica do ser humano se expressa. Nessa ontologia fundante, 

a fisicidade e o trabalho, longe de expressar uma subordinação do corpo a uma dimensão 

idealista e projetada, identificada como a carga simbólica ou a alma. A despeito da 

reflexão sobre o corpo para além das questões biofisiológicas, Zanela (2014) nos mostra 

que: 

No Brasil, desde o final da década de 1980, houve um desenvolvimento 

histórico na área da Educação Física (EF). Nesse período, aumentou 

consideravelmente a produção do conhecimento científico na EF a partir de 

apropriações e relações com a área das ciências humanas, buscando, portanto, 

fundamentos em outras grandes áreas, como a Pedagogia, a Filosofia, a 

Psicologia, as Ciência Sociais, etc., para pensar a especificidade da EF no atual 

modo de produção da existência humana: o capitalismo. Esse processo de 

desenvolvimento para além da imediaticidade do “se movimentar” que 

compunha majoritariamente aquilo que havia sido produzido na EF até então, 

buscou-se nas outras áreas das ciências humanas as relações mais amplas, 

como: por que se movimentar? Como se movimentar? Ou ainda, como ensinar 

o “se movimentar”? Essas problematizações elencaram questões que não 

 
4 Há hoje um movimento de ressignificação social e histórica de termos e categorias que possam carregar 

sentidos racistas, autoritários e evolucionistas. A Sociologia e a Historiografia Cultural usam hoje o 

conceito de comunidades originárias, embora essa expressão ainda necessite de maior e melhor 

identificação. 



 

30 
 

poderiam ser resolvidas somente pela concepção biologicista da EF. (Zanela, 

2014, p. 69). 

As medidas de proteção, as buscas de amparo dos espaços naturais são saberes 

corporais, a alimentação, as plantas que poderiam ser ingeridas e aquelas que causariam 

nocividades, a partir de experiências reais, o reconhecimento dos espaços de acesso à 

água e a necessidade dessa proximidade, a identificação dos sentidos e o manejo do 

paladar, o controle do olfato que defendia o indivíduo e o grupo de coisas nocivas e 

perigosas, a contemplação das cores e dos seres do mundo, a admiração das estrelas, ao 

contemplar a imensidão da abóboda celeste, todas as dimensões humanas eram dimensões 

de um corpo que aprende, de um corpo que se transforma. Toda evolução histórico-social 

foi efetivada sobre a fysis aprendente, cuja centralidade era o corpo, o corpo é o 

receptáculo ativo de todas as descobertas e criações da cultura humana. A Antropologia 

Marxista, que nos fundamenta na presente investigação, busca superar o caráter dualista 

que separou corpo e psiquê, subjetividade e materialidade, ao considerar a expressão do 

corpo como resultante das práticas coletivas e sociais, como afirma Marx (2004):  

(...) O caráter social é, pois, o caráter geral de todo o movimento; assim como 

é a própria sociedade que produz o homem enquanto homem, assim também 

ela é produzida por ele. A atividade e o gozo também são sociais, tanto em seu 

modo de existência, como em seu conteúdo; atividade social e gozo social. A 

essência humana da natureza não existe senão para o homem social, pois 

apenas assim existe para ele como vínculo com o homem, como modo de 

existência sua para o outro e modo de existência do outro para ele, como 

elemento vital da efetividade humana; só assim existe como fundamento de 

seu próprio modo de existência humano. Só então se converte para ele seu 

modo de existência natural em seu modo de existência humano, e a natureza 

torna-se para ele o homem. A sociedade é, pois, a plena unidade essencial do 

homem com a natureza, a verdadeira ressurreição da natureza, o naturalismo 

acabado do homem e o humanismo acabado da natureza. (Marx, 2004, p. 79). 

Desse modo, reduzir a educação física das experiências históricas e antropozoicas 

humanas primordiais, nas sociedades centradas sobre a divisão sexual do trabalho, a 

funções operacionais de natureza estamental, somente efetivadas depois de milhares de 

anos de desenvolvimento antropossocial, é de um reducionismo desalentador. A 

consciência de sua corporeidade fundante é a expressão primeira da consciência 

propriamente humana. Na condição humana, coletiva e grupal, a consciência corporal é a 

objetivação da explicitação original da identidade humana.  

Buscaremos elencar aqui, ainda que sucintamente, algumas fases ou etapas da 

consciência social histórica, sobre o corpo e sobre as práticas sistematizadas de educação 

corporal ou de educação física, que encontramos na recuperação histórico-conceitual da 



 

31 
 

mesma. Trata-se de um esforço de garantir o reconhecimento da historicidade da prática 

do trabalho e da produção da condição humana em sociedade. 

Nas sociedades antigas, efetivadas como experiências históricas e políticas entre 

os séculos VI a.C. e V d.C., a maioria de natureza escravocrata, a Educação Física 

assumiu uma identidade aristocrática, historicamente determinada pela ontologia política 

dos grupos e dos estamentos dominantes, em cada tempo e lugar, como variações da visão 

de mundo e das culturas da aristocracia agrária, bélico-militar e proprietária. A Grécia 

Antiga é o terreno histórico dessa primeira identificação, como pudemos apontar nos 

inícios desse capítulo. 

Como prática de formação social a Educação Física registra como sendo 

reconhecidas suas possíveis origens na Grécia Antiga (Manacorda, 2000; Nunes, 2018), 

como preparação dos jovens para os jogos sagrados, os consagrados Jogos Olímpicos, ou 

ainda para a atuação nos estamentos sociais de corporações como as ordens dos soldados, 

cavaleiros e guerreiros. Como arte de preparação para os Jogos ou para a guerra, a prática 

dos exercícios de desenvolvimento corporal constituía uma origem nobiliárquica 

projetada e determinava uma identidade que permaneceria indelével até os tempos atuais, 

com tentativas e com constantes movimentos de superação ou de rupturas intensas e 

consequentes. A identidade da primeira educação, educação atlética e bélica, para a 

novidade da educação para a ação política, para o adestramento da palavra e do 

convencimento público, é o terreno da comparação de muitos historiadores da educação. 

Luzuriaga (1977) assim nos ensina: 

O ideal grego de educação é o primeiro que aparece na história de maneira 

consciente e caracteriza-se, em geral, pela formação do homem político, o 

homem da pólis (...), do cidadão, tanto no aspecto civil como no aspecto bélico. 

Esse ideal sofre uma evolução, a partir dos tempos heroicos de Homero, onde 

predomina o guerreiro, até à época (...) de Péricles, em que sobressai o político. 

Dentro deste desenvolvimento, a educação grega tem como aspiração a 

excelência - aretê -, mais tarde esse ideal é completado pelo de kalokagathia, 

o ideal da perfeição do corpo e da alma em beleza, bondade, sabedoria e justiça 

do indivíduo na comunidade pública. Mas, todo o ideal grego aparece, 

finalmente, como Paideia. (Luzuriaga, 1977, p.106). 

Na longa Idade Média (séculos V-XV), que é o tempo de produção e de auge das 

sociedades feudais, baseadas na exploração dos servos e no manejo do privilégio como 

categoria política de fundamentação das monarquias e das plêiades de famílias 

nobiliárquicas, a Educação Física reduziu-se a atuações práticas, despidas de quaisquer 

relevâncias idealizadas, como conjunto de exercícios sanitários ou de contenção corporal 

restrita à antropologia dualista ideologicamente dominante, na dualidade do corpo-



 

32 
 

pecado e da alma-elevada e nobre. Aprendemos no transcorrer dos estudos de 

recuperação histórica que realizamos, para entender a identidade da Educação Física, com 

o persistente estudo das formações econômicas como base de organização das 

superestruturas ideológicas, que as práticas sociais referenciadas como próprias da 

Educação Física, igualmente se manifestaram no tempo denominado Idade Média, que 

são retratadas por Rocha (2025): 

(...) A alma passaria a ser identificada, tal como Platão tivera expressado, como 

a essência da condição humana, numa inversão idealista, e o corpo era 

representado como o “preço” do pecado, extraído da teologia universalista de 

Paulo de Tarso (5-67), pregador que retirou o movimento de Jesus, referindo-se 

a Jesus de Nazaré, que viveu entre 01 e 33 na Galileia, província romana, e que 

se tornou o protagonista de uma nova ideologia ou de nova prática social, que 

atravessaria as fronteiras regionais para o centro de Roma, cidade na qual sua 

mensagem ou experiência definiu o fundamento do movimento universalista 

reconhecido como Cristianismo,. As mudanças materiais e ideológicas marcam 

as transformações sobre o corpo e sua significação. As práticas bélicas, ou o 

adestramento para os enfrentamentos de interesses econômicos e religiosos, a 

Guerra do Cem Anos, o avanço das cidades e a emergência da burguesia seriam 

os fatores que, entre outros, haveriam de ampliar a compreensão de corpo e de 

alma, própria dos povos autônomos, passando a cristalizar o dualismo ontológico 

judaico-cristão. O corpo passou a ser representado como lugar do pecado e da 

perecibilidade, sobre o qual deveriam convergir os castigos, o controle, a 

vigilância e a disciplinarização estóica e maniqueísta. (Rocha et alii, 2025). 

As transformações na esfera da economia, das artes, da política e da cultura, 

coordenadas pelo avanço das ideias e dos interesses burgueses sobre o Ancient Regime, 

num movimento histórico que iniciou-se com o Renascimento desde a emergência das 

cidades italianas nos séculos XIII e XIV, nas Artes, nas Ciências e nas Cultura, como 

expressão do avanço burguês no comércio, na expansão de áreas mercantilistas e no 

triunfo do ideário burguês, em todas as esferas da prática social efetivaria uma nova 

compreensão da Educação Física, de seus constituintes semiológicos e de suas finalidades 

sociais e políticas.  A razão técnica e a razão política superavam o ideário de teocentrismo 

e a era dos de privilégios, abria-se espaço para a emergência da burguesia como classe 

que apresentava seu projeto de dominação política e de desenvolvimento econômico. 

Hobsbawm (1999) assim nos esclarece: 

(...) O mundo inteiro tornou-se parte dessa economia. Essa criação de um único 

mundo expandido é talvez a mais importante manifestação do nosso período. 

[...] O capitalismo tinha agora o mundo inteiro a seu dispor, e a expansão 

simultânea do comércio e dos investimentos internacionais dá bem a medida 

do entusiasmo que teve em capturá-lo (...) (Hobsbawm, 1982, p.21). 

Essa transformação deu-se com o triunfo e com a densa consolidação do modo de 

produção burguês ou da constituição da sociedade moderna, sobretudo nos países que 

fizeram as transformações objetivas de base, a saber, a Inglaterra (1780) e a França 



 

33 
 

(1789), acompanhadas e em articulações com as transformações na experiência política 

da independência dos Estados Unidos da América (1776), que marcaram esse tempo de 

revoluções liberais burguesas. Não temos as condições suficientes para caracterizar mais 

aprofundadamente essas transformações estruturais da economia feudal para a 

industrialização e a urbanização burguesas. O trabalho de Hungaro (2008) nos ofereceu 

importante compreensão das relações entre as transformações econômicas e políticas e as 

concepções de Educação e Educação Física nesse tempo. 

O que podemos afirmar é que, a partir desse momento da modernidade burguesa, 

a história da Educação Física, em sua versão igualmente moderna, poderia ser tecida ao 

redor dos interesses da burguesia em ampliar os conhecimentos sobre o corpo e suas 

potencialidades, como forma de preparar os recursos humanos para o desenvolvimento 

das forças produtivas emergentes, para a exaltação do trabalho e da disciplina que o 

sustentaria, para a evocação do dever moral de produção alienada e para a defesa da saúde 

como base do trabalho produtivo. A teoria e prática da Educação Física como 

disciplinarização saudável do corpo, numa clivagem ontológica historicamente revisitada, 

servia aos interesses de estruturação da nova ordem burguesa e na consolidação de seus 

fundamentos. 

Pela pesquisa histórica e pelos contextos políticos que as sustentam sabemos que 

pensadores sociais, como John Locke (1632-1704) e seus contemporâneos, influenciaram 

de maneira significativa a formação do pensamento pedagógico em relação à Educação 

Física na Modernidade. Locke, médico e político inglês, um dos fundadores do 

Liberalismo enquanto filosofia e política, em particular, argumentava a favor de um 

modelo educacional que segmentasse o ensino em níveis adequados às diferentes classes 

sociais. Segundo Oliveira e Ghiggi (2002), ele defendia que a instrução deveria ser 

ajustada de acordo com a função social esperada de cada grupo, estabelecendo, assim, 

uma clara divisão entre a educação de elite e a preparação daquela prática educativa 

destinada às classes menos favorecidas. Essa perspectiva estabelecia uma hierarquia no 

processo educativo, no qual as práticas de educação física eram utilizadas como 

instrumentos para reforçar a estratificação social existente. Desde suas origens, na 

Modernidade, a Educação Física se vê tributária dessa visão de mundo tensionada. É 

muito importante identificar essa identidade histórica moderna da Educação Física, que 

define sua primeira identidade política, clivada e unilateral, nos tempos burgueses. 



 

34 
 

Nessa sociedade moderna a Educação Física passaria a ser compreendida como 

forma de promoção da saúde, como preparação para os exercícios físicos necessários à 

uniformização do mundo do trabalho, bem como será defendida e compreendida como 

prática social de disciplinarização dos corpos e de formação militar e social para a 

reprodução da ordem burguesa. As sociedades modernas definiram uma nova concepção 

de Educação Física, superando a negação das atividades corporais que marcaram a longa 

Idade Média, já apontadas atrás. O modo de produção capitalista reconstitui uma paideia 

do corpo na intencionalidade de ajustar esse corpo aos ditames e à dinâmica do capital e 

da sociedade da alienação do trabalho, bem como da produção do lucro e da apropriação 

privada dele. 

O conceito de que a Educação Física é uma ferramenta de conformação social é 

reforçado na afirmação de Cunha (1980, p. 43) de que o objetivo da educação nacional, 

naquele momento referindo-se ao Brasil, seria “fortificar o corpo e desenvolvê-lo por 

meio de exercícios de ginástica; acostumar as crianças ao trabalho das mãos; endurecê-

las contra toda espécie de cansaço (…)”. Isso sugere que a educação física não era apenas 

uma questão de saúde ou de desenvolvimento pessoal, no limiar da República (1889), que 

representa para o Brasil a sinalização na Modernidade tutelada, mas também uma forma 

de preparar os indivíduos para cumprir os papeis que a sociedade esperava deles. Essa 

abordagem destaca a conexão íntima entre Educação Física e a formação de um cidadão 

que se conforme às exigências do seu contexto social, marcada pela alienação e pela cisão. 

Corroborando com essa visão, Soares (2004) aponta que: 

A Educação Física, enquanto prática educativa, se insere não apenas na 

formação física do indivíduo, mas também na formação de um corpo cidadão, 

conforme os valores sociais determinados por um contexto histórico. Assim, a 

sua implementação nas escolas está intrinsecamente ligada às ideais burguesas 

e à necessidade de moldar indivíduos que não apenas fossem fortes e 

saudáveis, mas também capazes de sustentar a ordem social estabelecida, em 

um movimento que equacionava saúde, disciplina e moralidade (Soares, 2004, 

p. 51). 

Neste sentido, a proposta educacional de J. Locke sugere que a educação física 

servia como uma forma de preparo para o futuro papel que os indivíduos deveriam 

desempenhar na sociedade, socialmente dividida. O envolvimento em esportes e o 

desenvolvimento de exercícios físicos ia além do simples desenvolvimento do corpo; ele 

impunha uma disciplina que reforçava valores de obediência, de resistência e treinamento 

corporal para aguentar o trabalho árduo, características valorizadas e desejadas naquele 

contexto histórico. Por meio da educação física, esperava-se não apenas moldar corpos, 



 

35 
 

mas também incutir a lealdade e a disposição dos indivíduos em aceitar e cumprir seus 

supostos e determinados destinos sociais. A teoria lockeana parecia fazer escola entre a 

emergente prática social e educacional de ensino de Educação Física. 

Ademais, na perspectiva liberal, a educação física passou a ser vista como um 

elemento essencial do desenvolvimento moral e intelectual do cidadão. A prática de 

atividades físicas era justificada como parte de um estilo de vida saudável, promovendo 

não apenas a saúde física, mas também propagando um forte caráter cívico. O 

individualismo, valorizado por Locke e por outros pensadores da época, apresentava a 

educação física como uma forma de autoaperfeiçoamento que contribuiria para a 

consecução do bem comum, mas sempre dentro dos limites de classe. Com a adoção 

dessas ideias, a educação física se tornou um vetor potente de ideologia liberal, em que 

a saúde e a força física eram associadas a virtudes cívicas e morais. As instituições de 

ensino passaram a incorporar um currículo que enfatizava a importância de atividades 

físicas regulares como parte necessária do desenvolvimento integral do indivíduo. 

Entretanto, essa abordagem deve ser vista criticamente, uma vez que o acesso à educação 

física de qualidade era frequentemente desigual, refletindo as divisões sociais existentes.  

Por fim, é fundamental reconhecer que a visão liberal sobre a educação física, 

apesar de seus aportes supostamente positivos, diante da completa negação anterior, 

própria do feudalismo, também trouxe implicações negativas. Ao enfatizar a disciplina e 

a conformidade em detrimento da criatividade e da individualidade, essa perspectiva 

moldou uma cultura educacional que, muitas vezes, excluía as vozes e anulava o 

reconhecimento das necessidades das classes subalternizadas. A educação física, 

portanto, se configurou como um espaço de conformação que, embora possa ter 

promovido a saúde e a força, também perpetuou desigualdades e reforçou a hierarquia 

social vigente.  

Somente nos movimentos revolucionários de resistência e de crítica ao movimento 

burguês encontraremos históricas possibilidades de compreensão de uma Educação Física 

como prática social de humanização e de produção substancial da vida e da dignidade 

humana, proletária, coletiva e socialista. Buscaremos apresentar as bases políticas e as 

identificações objetivas dessa possibilidade histórica e social nos tópicos seguintes. 

 



 

36 
 

1.2. A afirmação histórica da Educação Física no Brasil: da gênese 

conservadora tradicional à Educação Física Crítica.   

 Há inúmeros estudos e relevantes pesquisas sobre a história da Educação Física 

no Brasil, na atualidade. Muitos programas institucionais de pós-graduação, atuantes na 

realidade da formação continuada de pesquisadores no Brasil, definem-se pela busca 

dessas reconstituições históricas e da coleta de esclarecimentos de seus limites e de suas 

identidades políticas. No entanto, uma questão fundamental que se apresenta ao 

buscarmos investigar a identidade histórica da Educação Física consiste na definição do 

método, isto é, na explicitação do referencial teórico-metodológico que embasa nossa 

pesquisa. Certamente, por força da própria opção metodológica, teremos uma 

determinada visão política e uma expressa concepção epistemológica dessa identidade 

buscada, como consequência lógica e ontológica de nossa escolha metodológica. 

 Ao buscar caracterizar a Educação Física no Brasil, no acompanhamento da 

organização do espaço educacional e escolar, buscamos fundamentar nossa recuperação 

histórica da presença e da identidade da Educação Física tomando como marco histórico 

para situar a Educação e as ideias pedagógicas a obra de Dermeval Saviani5, em sua 

atuação orgânica na compreensão da Educação em nosso país. Embora esse autor não 

trate especificamente da Educação Física, buscamos reconstituir sua vigorosa definição 

dos marcos históricos e das tendências pedagógicas que prevaleceram na construção e na 

trajetória da Educação Brasileira para, dentro dessas coordenadas, buscar entender as 

ideias, os movimentos e as ações voltadas especificamente para a definição identitária de 

nosso campo, a Educação Física. Temos constantemente buscado definir duas formas de 

compreender a Educação Física: como prática social e como projeto formativo, como já 

expressamos anteriormente. 

 Saviani (2005) acentua que a emergência da preocupação com a Educação no 

Brasil dá-se, possivelmente, com o triunfo da concepção republicana, inaugurada pelo 

movimento que derrubou a carcomida monarquia brasileira escravocrata, a partir de 1889, 

estendendo-se pela Velha República, até os anos 1930. Na experiência da República dos 

Coronéis ou da Primeira República, a centralidade do poder perde efeito ou redistribui 

espaços e dinâmicas decisórias com os estados ou províncias, de configuração oligárquica 

e regionalista, que passam a assumir um relativo protagonismo em algumas políticas 

 
5 Saviani, Dermeval. A política educacional no Brasil. In: Stephanou, Maria e Bastos, Maria Helena 

(Orgs.). Histórias e Memórias da Educação no Brasil - Vol. III. Petrópolis: Vozes, 2005. p.30-39. 



 

37 
 

públicas. A Velha República (1889-1930) é reconhecida como a República dos Coronéis 

ou a República do Café com Leite, referindo-se à hegemonia das províncias de Minas 

Gerai e de São Paulo no controle do poder republicano. 

 No campo da Educação formal, a União ficaria com a responsabilidade de prover 

os cursos e as disposições do ensino secundário e superior e caberia às províncias ou aos 

estados a provisão das escolas primárias. Na superada monarquia brasileira (1822-1889) 

as escolas primárias eram praticamente abandonadas, embora em algumas cidades e 

províncias do país fosse igualmente responsabilidade do poder central.  Nesse período, a 

prevalência da oferta e da gestão das escolas era sempre da União e a marca da oferta 

dessas escolas era marcada pela improvisação e pelo descaso e abandono (Ribeiro, 1988). 

 O triunfo do ideário republicano, com acentos proclamados de suposta inspiração 

iluminista e positivista, tinha fundamentação na trajetória nas sociedades europeias, que 

era seu modelo de processo civilizatório e de suposto desenvolvimento cultural (Soares, 

1998). Nesse modelo, o ideal de escolarização, que emergiu das reformas burguesas 

modernas, ocuparia alguma relativa importância nos debates republicanos e políticos da 

República dos Coronéis ou da Velha República (1889-1930). Essa etapa de nossa história 

marca a preocupação com a extensão da escolarização em nossa sociedade, como 

premissa do esperado desenvolvimento econômico, social e cultural. Essa premissa 

solidificar-se-ia com o passar das décadas, sendo necessário um determinado recuo e uma 

coerente imersão política para dar conta de suas complexas e contraditórias motivações 

antepassadas. 

 As revoluções burguesas ocorridas em França e na Inglaterra, no transcorrer do 

século XVIII, tinham difundido a tese de que, para alcançar o desenvolvimento 

econômico, cultural e social, - três eixos do que se reconhecia como “civilização” -, era 

necessário expandir a escola e promover a instrução das massas. A escolarização para 

todos, como ideal social e político, era uma consequência das reformas burguesas. Essas 

ideias tiveram alguma adesão em nosso país, não são poucos os intelectuais que as 

reproduzem em seus discursos e perorações, embora poucas ou raras tenham sido as 

efetivas medidas legais e materiais para realizar essa anunciada disposição social. 

 Com as transformações econômicas, que haveriam de ser acentuadas nas décadas 

iniciais do século XX, notadamente com a protoindustrialização que se opera na política 

de substituição das importações, causadas pelo desarranjo da Primeira Grande Guerra 



 

38 
 

(1914-1918), com a centralidade da atuação econômica e cultural dos emigrantes 

europeus, que ocuparam a base produtiva desde o final do Império, com as ideias de 

modernização, entre outras, afirma-se a defesa, ainda que retórica, da educação e da 

escola como base e como fundamento das transformações culturais e sociais esperadas 

para o país.  

O século XIX foi um período de profundas transformações em diversas esferas 

sociais, incluindo a forma como se compreendia o corpo humano e sua utilização como 

força de trabalho. As ideias de saúde, higiene e moralidade passaram a ser fundamentais, 

moldando a maneira como as classes dominantes viam a educação e a formação dos 

indivíduos. A Educação Física emerge nesse contexto como uma disciplina essencial para 

a formação do "homem novo" que a burguesia almejava, um ser capaz de sustentar a nova 

ordem política, econômica e social. Ao integrar práticas físicas e educativas, a disciplina 

não apenas promovia a saúde do corpo, mas também servia como um mecanismo de 

disciplina social, moldando um cidadão apto a desempenhar seus papéis dentro da 

sociedade capitalista emergente. Conforme Soares (...) “a construção desse homem novo 

(...) será integral, cuidando igualmente dos aspectos mentais, intelectuais, culturais e 

físicos" (Soares, 2004, p. 3). Essa visão revelava a ambição da burguesia em criar 

indivíduos que não apenas fossem fisicamente robustos, mas também disciplinados e 

moralmente alinhados aos seus ideais. Dentro desse enfoque, a Educação Física se 

transformaria em uma ferramenta que iria além da mera prática esportiva, exercendo um 

papel fundamental na formação da identidade social e na integração da classe 

trabalhadora às exigências de uma nova era. Assim, ao investigar a evolução da Educação 

Física nesse período, buscamos entender como essas ideologias moldaram não apenas o 

corpo, mas também a mentalidade das gerações que emergiam em um mundo em processo 

de intensa mudança estrutural, acentuando algumas esperadas identidade para a classe 

trabalhadora igualmente nascente. 

A Educação Física, conforme passada pelo crivo do pensamento positivista, 

extremamente vigente à época nos círculos formados por dois grupos - intelectuais e 

militares -, não apenas promoveu a saúde e a disciplina física, mas também serviu como 

um mecanismo ideológico que reforçava as hierarquias sociais. De acordo com Soares 

(2004, p. 4), "a Educação Física integra, portanto, de modo orgânico, o nascimento e a 

construção da nova sociedade", funcionando como uma expressão das necessidades do 

capital. Nesse contexto, a disciplina foi moldada não apenas para formar corpos 



 

39 
 

saudáveis, mas também para inculcar valores que garantissem a aceitação da ordem social 

vigente. Segundo a autora, a Educação Física foi uma ferramenta fundamental para a 

burguesia, que precisava de indivíduos disciplinados e obedientes, capazes de 

desempenhar suas funções em um sistema econômico que exigia produtividade e 

controle. 

Na década iniciais do século XX, a emergência de movimentos operários trouxe 

à tona uma nova consciência de classe entre os trabalhadores, que começaram a articular 

suas lutas de forma mais organizada. Soares (2004, p. 10) enfatiza que “estavam dadas as 

condições para que a força de resistência e de revolta das grandes massas se 

transformassem num grande movimento operário”. Esse instante histórico tornou-se 

crucial, pois representava uma ameaça direta à estabilidade da burguesia, que via em sua 

ascensão a possibilidade de uma vitória social diante das estruturas de poder existentes. 

Para neutralizar essa ameaça, a classe dominante se viu na necessidade de reforçar seu 

aparato ideológico e científico, utilizando diferentes elementos ideológicos alienantes, 

entre os quais a Educação Física, como uma ferramenta de controle social. 

Além disso, a disciplina não se limitou ao espaço escolar; foi implementada na 

fábrica, no campo e na vida familiar, blindando assim o novo modelo econômico contra 

movimentos de resistência que emergiam da classe trabalhadora. A implementação de 

práticas de Educação Física no ambiente de trabalho visava não apenas aumentar a 

produtividade, mas também assegurar que os trabalhadores estivessem fisicamente aptos 

a suportar longas jornadas e condições duras. A autora observa que "domesticar as massas 

urbanas submetidas a jornadas de trabalho" (Soares, 2004, p. 8) era uma necessidade 

visível para a burguesia, destacando a urgência com que essas práticas foram adotadas. 

Esse controle não se restringia a aspectos físicos; era uma clássica manobra para 

promover a conformidade e moldar a mentalidade da nascente classe trabalhadora. Os 

trabalhadores eram incentivados a adotar rotinas de exercícios físicos não apenas como 

forma de cuidado com a saúde, mas como um investimento na sua própria eficiência 

laboral. Dessa forma, a Educação Física se tornava um pilar de uma nova moral burguesa, 

que valorizava a saúde e a força física como virtudes sociais. Essa visão era corroborada 

por outros autores que analisaram a instrumentalização da educação e da saúde para fins 

políticos, como aponta Lamounier (1978), ao discutir a formação de um pensamento 

político autoritário que permeava a educação brasileira. 



 

40 
 

Desse modo, a construção de um "novo modo de reproduzir a vida sob novas 

bases" (Soares, 2004, p. 3) se revela, assim, uma estratégia vigorosa para evitar que a 

classe trabalhadora se unisse em torno de suas próprias demandas sociais. A Educação 

Física era parte de uma estratégia mais ampla de controle, que não apenas visava moldar 

o corpo, mas também gerenciar a psiquê coletiva em uma época de intensas 

transformações sociais. Portanto, ao explorarmos a relação entre Educação Física e 

controle social, torna-se evidente que a disciplina carrega em sua essência não apenas o 

ideal de formação saudável, mas também uma complexa rede de significados que servem 

aos interesses de um sistema que busca perpetuar suas desigualdades. 

As elites ou os grupos oligárquicos, através de seus porta-vozes políticos, que 

dominavam os estados ou as províncias, nesse tempo histórico, desenvolveram uma tese 

da necessidade de realizar reformas educacionais, em esfera estadual, precipuamente, 

para alcançar a suposta direção correta e desenvolver a dinâmica da projetada civilização 

e da prosperidade capitalista emergente. O discurso da modernização conservadora do 

país passava pela erradicação do analfabetismo e pela expansão da educação e da escola 

formal. Esse movimento vinha firmando-se nos estados emergentes.  Em 1890 anunciava-

se a reforma educacional da educação no estado de São Paulo, província na qual 

desenvolviam-se mais acentuadamente as condições objetivas da economia industrial. 

Depois vieram as anunciadas reformas no estado da Guanabara, seguidas pelas mudanças 

no estado do Paraná, nos estados da Bahia e de Pernambuco, no estado do Rio Grande do 

Sul, para citar os principais movimentos. Com possíveis diferenças entre si, essas 

reformas buscavam responder à premissa de que somente um povo instruído, portanto, 

escolarizado, seria protagonista de um desenvolvimento econômico e civilizatório. O 

símbolo matricial dessas reformas republicanas configura-se na criação dos Grupos 

Escolares, a proposição de uma nova forma de organizar as condições de ensino, um 

espaço único, um prédio diferenciado, no qual reuniam-se diversas classes e 

desenvolviam-se diferentes atividades escolares. 

O estado de São Paulo seria o protagonista da criação do primeiro grupo escolar, 

em 1893, e essa iniciativa seria paradigmática para a implantação de outras escolas 

similares pelos demais estados e províncias brasileiras6. O grupo escolar representava 

 
6 Bencostta, Marcus Levy Albino. Grupos Escolares no Brasil: um novo modelo de escola primária. In: 

Stephanou, Maria e Bastos, Maria Helena (Orgs.). Histórias e Memórias da Educação no Brasil - Vol. III. 

Petrópolis: Vozes, 2005. p.68-76 

 



 

41 
 

uma nova concepção de educação e de escola, eram planejados para terem bibliotecas, 

para serem estruturadas as atividades em diversas e amplas salas, com a projeção de 

mobiliários novos, com a racional ordenação de dispositivos arquitetônicos inovadores, 

dos espaços higiênicos, entre outras medidas denominadas modernas. As capitais dos 

estados e algumas cidades brasileiras de destaque foram as primeiras a receber esse 

projeto. Podemos afirmar que os grupos escolares eram as primeiras expressões do ideário 

moderno de educação e de escolarização no Brasil.  

A consolidação do corpo individual como objeto de controle social foi fortemente 

influenciada pela atuação dos médicos higienistas, especialmente a partir do final do 

século XIX e início do século XX. Esses profissionais propagaram a ideia de que o 

adoecimento não era apenas uma questão social ou coletiva, mas também uma 

responsabilidade individual, relacionada ao conhecimento, aos hábitos de vida, à limpeza 

e à higiene pessoal. Como destaca Soares (2004, p. 17), tratava-se de "uma questão de 

conhecimento, de boas práticas de vida, de limpeza e de higiene individual". 

Essa nova abordagem deslocou o foco da saúde pública do ambiente coletivo para 

o comportamento dos sujeitos, tornando a higiene uma categoria central para a formação 

não apenas do "corpo biológico", mas também do "corpo social". Nesse sentido, o corpo 

individual passou a ser visto como reflexo das tensões sociais, sobretudo entre as classes 

emergentes e as classes dominantes que buscavam normatizar comportamentos. A saúde 

e a produtividade do indivíduo tornaram-se requisitos fundamentais para a manutenção 

da ordem capitalista, em que o trabalhador eficiente era peça-chave no progresso da nova 

sociedade industrial. É nesse contexto que a Educação Física adquire relevância enquanto 

instrumento de controle e de conformação social. Ela não se limitava à promoção de 

práticas esportivas ou ao cuidado com a saúde, mas funcionava como uma estratégia 

pedagógica articulada ao projeto de construção de uma sociedade disciplinada, saudável 

e moralmente adequada. A incorporação dos preceitos higienistas à Educação Física 

revelava uma estreita vinculação entre saúde, moralidade e produtividade. 

No Brasil, essa perspectiva ganhou força no século XX, em especial com as 

reformas sanitárias e educacionais que buscaram integrar os saberes médicos ao campo 

pedagógico. O pensamento higienista, ao eleger a família como o locus privilegiado de 

intervenção, fortaleceu o papel do Estado na reorganização da classe trabalhadora, como 

aponta Soares (2004, p. 23) o "pensamento médico higienista, elegendo a família como 



 

42 
 

lugar privilegiado de intervenção, 'auxilia' o Estado num processo de reorganização 

disciplinar da classe trabalhadora". A prioridade da família foi seguida pela determinação 

de controlar e de pautar a escola. 

Dessa forma, a Educação Física foi incorporada às práticas escolares como um 

espaço de disseminação de hábitos saudáveis e de prevenção de doenças, assumindo 

funções que transcendiam a dimensão corporal. A concepção de "Educação Física", tal 

como discutida por Soares (2004), englobava cuidados higiênicos, disciplina 

comportamental e adequação às normas sociais. Ainda que nem toda literatura médica da 

época tratasse especificamente de exercícios físicos, o corpo era compreendido como um 

território estratégico de intervenção, no qual saúde e ordem social se encontravam. 

Essa articulação entre Educação Física e Medicina Social também pode ser 

observada no pensamento de educadores como Rui Barbosa (1849-1923) e Fernando de 

Azevedo (1894-1974). Este último, em especial, afirmava que "o professor de Educação 

Física deve ter quase os mesmos conhecimentos que o higienista, não bastando ser um 

pedagogo, mas sendo mister que seja um médico" (Azevedo, 1960). Tal afirmação não 

apenas destaca a hegemonia do saber médico no campo educacional, mas também reforça 

a expectativa de que o professor atuasse como agente de saúde e de moralização. 

Nesse cenário, o debate em torno do exercício físico como hábito saudável 

ganharia centralidade. Durante o 3º Congresso Brasileiro de Higiene, realizado em São 

Paulo, em 1926, o Dr. Waldomiro de Oliveira afirmou que "só o hábito pode dar 

elementos indestrutíveis para a 'formação da consciência sanitária'. Sem o hábito sadio, 

não é possível garantir a defesa da saúde da criança" (1926, p. 801). Declarações como 

essa evidenciam como a Educação Física se inseria numa lógica de normatização de 

condutas, ancorada na crença de que a saúde pública se construía por meio da 

incorporação de hábitos individuais saudáveis e repetitivos. 

Além disso, Azevedo (1960) reforça a função higiênica atribuída à Educação 

Física, ao associar seus efeitos não apenas ao fortalecimento físico, mas também à 

moralidade e à formação de bons hábitos. Para ele, "na sua fórmula precisa, a educação 

física é higiene e higiene é medicina", revelando a interdependência entre os campos da 

saúde e da educação como pilares do projeto civilizatório das elites brasileiras. Essa 

interseção evidencia como o discurso higienista foi apropriado como ferramenta para 

produzir um ideal de cidadania regulado por práticas corporais, hábitos disciplinados e 



 

43 
 

condutas moralmente aceitas. A higiene, nesse sentido, tornava-se uma condição para o 

que se entendia como "superioridade moral", revelando um entrelaçamento profundo 

entre biopolítica, pedagogia e ideologia. 

Dessa idealização e dessa motivação política nasceriam essas primeiras 

preocupações com a Educação Física. Nos novos grupos escolares evidenciava-se a 

ideologia moderna e burguesa da necessidade de realizar a educação moral, social, 

cultural, intelectual e física de todas as crianças. Esse ideário positivista7 engendrava a 

proposta de uma educação e de uma nova escola para o novo momento do país. Nos 

grupos escolares aparecia a necessidade de pensar espaços de ginástica, de cultura 

higienista e grupal, de exercícios e de exercitações físicas, para prover a nova concepção 

de aluno e de educando que a sociedade brasileira propugnava. Era enfaticamente repetida 

a expressão latina, agora ressignificada pelo ideário moderno: mens sana in corpore 

sano8. 

O pesquisador Faria Filho (1996) afirma uma promissora metáfora, ao denominar 

as precárias e quase inexistentes escolas isoladas que havia, desde o início da educação e 

da escolarização do Brasil, até o tempo da monarquia, marcada por algumas escolas 

improvisadas em prédios residenciais e em extensões de igrejas ou de próprios militares, 

além das raras e exclusivas escolas religiosas para os filhos das oligarquias. Ele define as 

escolas isoladas como “pardieiros” e denomina os novos grupos escolares como 

“palácios”.9 Seu criterioso estudo contrapõe esses dois modelos de escolas e de educação, 

propriamente, nesse primeiro momento da República Oligárquica. 

Nesse movimento histórico e político exige-se uma nova lógica organizacional e 

arquitetônica para a criação dos grupos escolares, há necessidade de organizar os espaços 

físicos, de igualmente definir os novos tempos escolares, de criar e sistematizar novos 

recursos pedagógicos, de pensar e executar novos sistemas de avaliação, a proposição 

entusiasmada das novas formas de produção das aulas, a acentuação no mobiliário 

adequado, a preocupação com a localização dos prédios, os espaços de exercícios comuns 

 
7 Bracht, Walter. A constituição das teorias pedagógicas da educação física. In: Caderno CEDES. 

Campinas, v. 19, n.48, p.69-88, 1999. 
8 Essa expressão era insistentemente usada na Educação Jesuíta, significando (...) “a mente é sã, sadia, 

quando o corpo é são, sadio”. Era uma expressão moral indutiva e deontológica. 
9 Faria Filho, Luciano. Dos pardieiros aos palácios: forma e cultura escolares em Belo Horizonte - 

1906/1918. 1996. 362 p. Tese (Doutorado em Educação). Faculdade de Educação, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 1996. 
 



 

44 
 

e coletivos, os pátios e as fachadas, os lugares de exercícios corporais, de modo a garantir 

a presença e a manutenção das crianças por mais tempo nas escolas, sob o rigor com a 

higiene coletiva, a considerada profusão dos materiais didáticos, a própria legislação 

racional sobre essas novas condutas socialmente esperadas. Tudo o que se referia à 

escolarização parecia contemplar uma modernização acelerada e indutora de todas as 

demais reformas do país. Nagle (1986) estuda magistralmente esse ideário republicano 

na proposição das duas coordenadas antropológicas e políticas consagradas pelo seu 

trabalho, o entusiasmo pela educação e o otimismo pedagógico, que mereceriam um 

aprofundamento reflexivo. Afirma que a República concebia a educação como a redenção 

idealista ou messiânica de todas as mazelas sociais, sem propor mudanças de natureza 

política e econômica. 

A nova organização da escola, no alvorecer da mitigada industrialização pontual 

e diversa do Brasil, expressava a ideologia positivista, ao afirmar que esse novo jeito de 

reunir e de educar as crianças seria o meio de realizar "[...] a esperança de intervir o quanto 

mais profundo possível em sua formação: civilizá-las, arrancá-las do estado de 

indigência, impor-lhes uma transfiguração que faria delas potenciais construtoras da 

prosperidade do Estado" (Vago, 2002, p.13). Prevalecia a concepção redentora de 

educação e de escola, nos discursos positivistas idealistas, de modo a considerar que o 

problema estrutural do país seria supostamente a educação, e não a cumulativa e perversa 

estrutura política e econômica colonial, imperial e escravocrata, que prevalecia desde s 

tempos coloniais e se renovava na República emergente.  

Outro aspecto a ser considerado é a relação entre a Educação Física e as questões 

raciais e de classe no Brasil. Assim como em outros contextos, as práticas educativas 

eram muitas vezes marcadas por preconceitos de classe e raciais. A Educação Física, em 

sua implementação, muitas vezes negligenciava as classes populares, perpetuando um 

sistema educacional que reforçava desigualdades sociais. O pensamento pedagógico da 

época não via com bons olhos a educação excessiva das classes trabalhadoras, que 

poderiam se tornar mais autônomas e questionadoras do status quo. A exclusão social no 

campo da Educação Física se manifestava de diversas maneiras, refletindo não apenas a 

marginalização das classes populares, mas também a perpetuação de estigmas e 

preconceitos. Nesse contexto, é crucial entender como as políticas educacionais muitas 

vezes falham em atender às necessidades dessas comunidades de forma justa e equitativa. 

Como destacado, "A leitura preconceituosa das necessidades das classes populares é 



 

45 
 

ainda mais cruel quando se pensam castigos e punições para corrigir vícios e defeitos..." 

(Soares, 2004, p.7). Essa afirmação aponta para a desumanização intrínseca ao tratamento 

que muitos indivíduos da classe trabalhadora recebem no sistema educacional, no qual a 

ênfase em uma 'educação adequada' se traduz apenas em uma série de demandas que não 

consideram suas realidades sociais. 

Mais um ponto importante abordado por Soares (2004) é a relação entre a 

Educação e a condição da Mulher, evidenciando a exclusão de gênero. A Educação Física 

no Brasil, entre 1850 e 1930, é uma questão crucial que ilustra as complexas interações 

entre gênero, saúde e educação. Durante esse período, a estrutura social impunha às 

mulheres a necessidade de se conformarem a ideais de feminilidade que frequentemente 

restringiam suas oportunidades de participação plena em atividades físicas e 

educacionais. Apesar de existirem discursos favoráveis à saúde e à educação das 

mulheres, esses discursos muitas vezes estavam limitados a normas que respeitavam os 

valores burgueses e conservadores, priorizando a subordinação feminina e a dedicação ao 

lar. Além disso, as atividades físicas destinadas às mulheres eram frequentemente 

moldadas para refletir uma visão restritiva de suas capacidades. As práticas de Educação 

Física nesse contexto eram muitas vezes voltadas para promover a saúde reprodutiva ou 

a estética, em vez de incentivar um elenco mais amplo de habilidades ou o 

desenvolvimento de competências sociais e cívicas. Isso significa que a educação física 

das mulheres focava menos em seu empoderamento e mais em uma conformidade com 

as normas sociais que ditavam como elas deveriam se comportar e se apresentar, 

conforme destacado: 

Durante o século XIX, a educação das mulheres no Brasil estava 

profundamente influenciada por noções de feminilidade que defenderam o 

papel da mulher como essencialmente ligado ao lar e à família. A Educação 

Física, por exemplo, foi muitas vezes vista como uma atividade perigosa e 

inadequada para as mulheres, cujas funções sociais eram reduzidas à 

maternidade e ao cuidado do lar. A estrutura educacional refletia e reforçava 

essa exclusão, limitando as oportunidades para a participação ativa das 

mulheres em atividades físicas, que eram frequentemente reservadas aos 

homens, enfatizando a 'fragilidade' e a 'modéstia' como virtudes femininas. 

(Soares, 2004, p. 67). 

Ademais, o discurso médico-higienista frequentemente enfatizava a necessidade 

de cuidados específicos para o corpo feminino, associando esses cuidados à ideia de que 

as mulheres eram mais frágeis e, portanto, precisavam de uma educação física que fosse 

compreensiva, mas também limitada. Essa narrativa reforçava a crença de que as 

mulheres deveriam priorizar a saúde e o bem-estar sobre a participação em esportes 



 

46 
 

competitivos ou atividades que exigissem esforço físico significativo, perpetuando a ideia 

de que não eram aptas para atividades que exigissem grande vigor ou competição. 

Embora houvesse, em alguns círculos, uma tentativa de incluir as mulheres nas 

atividades de Educação Física, a ênfase estava em práticas que mantivessem sua posição 

dentro das normas sociais, o que resultava em uma exclusão implícita ou explícita de 

experiências que poderiam promover uma maior autodeterminação. Essa abordagem 

conservadora não só limitou o acesso das mulheres a uma educação física mais 

abrangente, como também reforçou hierarquias de gênero que impactaram drasticamente 

suas vidas pessoais e profissionais. 

Nesta direção, é essencial reconhecer que, mesmo diante dessas limitações, houve 

movimentos e indivíduos que desafiaram essas normas e lutaram por uma Educação 

Física mais inclusiva para as mulheres. Algumas educadoras e ativistas começaram a 

questionar o status quo, argumentando que a Educação Física deveria ser um direito 

universal, incluindo as mulheres de todas as classes sociais. Porém, essas vozes eram 

muitas vezes minorizadas, refletindo um contexto em que a Educação Física das mulheres 

ainda tinha que lutar contra resistências arraigadas na sociedade. Assim, a trajetória da 

Educação Física feminina nesse período é um dos muitos exemplos de como as mulheres 

buscaram espaço e reconhecimento em um mundo estruturado por desigualdades. 

A Educação Física, tanto em sua gênese europeia quanto na sua aplicação no 

Brasil, revela-se como um potente mecanismo de controle social e de normatização da 

vida individual e coletiva. A história da educação física é, portanto, uma história de poder 

e resistência; é um reflexo das tensões entre a construção de uma sociedade que busca o 

progresso econômico e a manutenção das desigualdades sociais. Carmen Lúcia Soares 

(1998), como temos apontado, ao discutir as raízes da educação física, nos convida a 

refletir sobre a necessidade de uma abordagem crítica que não apenas reconheça o valor 

dos exercícios físicos, mas também se atente às implicações sociais e políticas que cercam 

essa prática. 

Tomando como referência a reforma educacional difusa da Primeira República, 

acentuada pelas iniciativas de alguns estados ou províncias, manteremos nosso foco na 

análise da expansão dos grupos escolares. Esse processo de implantação dos novos grupos 

escolares, nos estados da República, foi desorganizado e improvisado (Ribeiro, 1988). 

Atraso político das elites dirigentes, dificuldades econômicas, inexistência de recursos 



 

47 
 

para a criação e para a manutenção das escolas, ausência e inexistência de mestres e 

professores, precariedade de materiais didáticos, ausência de costumes das famílias em 

enviar seus filhos para as escolas, alto índice de irregularidade de frequência dos alunos, 

práticas centralizadoras e punitivas, entre outros, marcam essa lentidão e quase fracasso 

dessas inciativas. Lídia Tenório Brasileiro (2019), assim nos explicita as impactações das 

mudanças institucionais e políticas no planejamento das novas formas de educar e, 

igualmente, nas novas formas de organizar o ensino, isto é, na definição das novas e 

coerentes diretrizes curriculares postas para a Educação: 

No processo de implantação da instrução primária estava prevista a 

distribuição do conhecimento escolar na forma de matérias, sendo as mesmas 

organizadas nos quatro anos de ensino da formação elementar. Bencostta 

(2005) apresenta que durante a primeira fase de implantação dessa forma de 

organização escolar, nos grupos escolares de Curitiba estavam indicadas as 

seguintes matérias para o ensino: leitura, caligrafia, aritmética, desenho, 

linguagem, música, geometria, trabalhos manuais, história, ginástica, 

geografia e cosmografia, ciências físicas e naturais - higiene, moral e cívica. E 

Vago (2002) localiza que no novo programa para o ensino primário, de 1906, 

seja nas escolas isoladas, seja nos recém-criados grupos escolares mineiros, 

estavam incluídas as seguintes matérias: leitura, escripta, língua pátria, 

arithmetica, geographia, história do Brasil, instrução moral e cívica, geometria 

e desenho, história natural, physica e hygiene, trabalhos manuaes e 

exercícios físicos. (Brasileiro, 2019, p.16-17, grifos nossos). 

Podemos constatar a presença de uma prática de Educação Física higienista e 

fisicultora, isto é, voltada para a educação do corpo com finalidades sanitárias, higienistas 

e biomecânicas. Os grupos escolares eram frequentados, na maioria das vezes, por 

crianças do sexo masculino, somente mais tarde e muito lentamente as meninas foram 

sendo admitidas no transcorrer do século XX, destacando outra característica de gênero, 

determinada pelo modelo de formação política e cultural do país. Sempre se torna 

importante perceber que as mudanças, mesmos quando historicamente expressivas, não 

garantem necessariamente a adoção de ideais populares e emancipatórios, há mudanças 

que são variações do mesmo modelo de dominação e de produção de corpos obedientes. 

As atividades de Educação Física, nos grupos escolares, foram sendo divididas pela 

projeção das supostas perspectivas de gênero; aos meninos eram definidos exercícios 

militares e higienistas e às meninas as atividades de preparação para assumir as 

denominadas “prendas domésticas”, na lista de tais treinamentos constavam as feituras 

técnicas de crochês, a formação técnica para a costura, as técnicas de bordados e 

alinhamentos manuais. Era uma acentuada divisão de papeis sociais e de identidades de 

papeis sexuais conservadores e tradicionais que sustentavam tais proposições. Ainda nos 



 

48 
 

inspiramos em Brasileiro (2019, p.18) quando destaca o trabalho de Eustáquia Sousa10, 

do ano de 1994. 

Daí decorre a necessidade de compreendermos a trajetória histórica da Educação 

Física em nosso país, para nos apropriarmos da concepção crítica que já se constituiu 

numa visão de mundo coerente e propositiva e, nessa senda, apresentar nossa possível 

contribuição com a leitura do pensamento lukacsiano e suas potencialidades formativas e 

sociais transformadoras. 

 

1.3. A Educação Física em busca de sua identidade: uma questão aberta. 

Em 1963, James Bryant Conant, então reitor da Universidade de Harvard, 

questionou a presença da Educação Física no ambiente universitário (Pereira, 1998).  Para 

ele, que a tomava como uma disciplina, a Educação Física não possuía um objeto de 

estudo próprio nem uma metodologia científica definida, o que, em sua análise e 

interpretação, a desqualificava como área acadêmica legítima. A partir dessa crítica 

contundente, que se difundiu por muitos lugares e em diferentes espaços públicos de 

debates, iniciou-se um intenso processo de reflexão e de pesquisa sobre a identidade 

epistemológica, política e pedagógica, da Educação Física, de suas finalidades e de suas 

composições. Foi uma crítica que obrigou a educação Física a repensar-se como um todo. 

A partir dessa afirmação, abria-se um novo espaço em toda a reflexão pertinente 

à universidade e, também, na reduzida área da pesquisa sobre a identidade da Educação 

Física. Argumentava-se qual seria o estatuto epistemológico da Educação Física, quais 

seriam suas disposições organizacionais, e quais deveriam ser seus temas, qual seria seu 

alcance social, quais seriam suas bases científicas, metodológicas e educacionais, entre 

outras coisas. O questionamento de Conant (1963) abalava a compreensão da Educação 

Física até aquele momento, intrincada reducionistamente nos exercícios corporais e nos 

jogos. A partir dessa afirmação produziu-se uma trajetória de inúmeras pesquisas, 

surgiram diversificadas investigações que buscavam responder a essa questão. Qual seria 

a identidade temática e epistemológica da Educação Física? Em todos os países 

desenvolvidos, notadamente nos Estados Unidos e na Europa, muitas pesquisas foram 

 
10 Sousa, Eustáquia S. Meninos, a marcha! Meninas, a sombra: a história do ensino da Educação Física 

em Belo Horizonte (1897 1994). 1994. 265 p. Tese (Doutorado em Educação). Faculdade de Educação, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1994. 

 



 

49 
 

realizadas a partir desta provocação sobre a identidade da Educação Física. A fala de 

Conant provocou inquietações em diversos setores acadêmicos, como já afirmamos, mas 

intensificou-se no campo da Educação Física.  

No Brasil e no exterior, passou-se a indagar: qual seria o estatuto epistemológico 

da Educação Física? Qual seria seu efetivo objeto de estudo? Suas bases metodológicas, 

científicas e sociais, quais seriam, como se expressariam, quais seriam suas identidades? 

Até então ligada a práticas corporais, quase que reduzida ao mundo dos esportes e do 

treinamento físico, a área passou, na continuidade desse debate, por um processo de 

ampla, intensa e profunda reconfiguração. 

 Não temos aqui o tempo necessário para abordar as repercussões deste debate no 

exterior, além do Brasil. Pretendemos permanecer na consideração das ressonâncias deste 

debate no Brasil. Nos anos 1970 e especialmente nos anos 1980, o debate brasileiro se 

intensificou. Com o contexto dos movimentos sociais e políticos que engendraram a 

superação da ditadura civil-militar que nos oprimiu por mais de duas décadas (1964-1985) 

no processo que se chamou de luta social e política pela redemocratização, a luta histórica 

travada pela recuperação do estado democrático de direito, surgiram movimentos, lutas 

e produções teóricas e práticas que articularam, no bojo destes acontecimentos, a 

integração da Educação Física às ciências humanas e sociais, defendendo uma 

compreensão histórica, crítica e socialmente engajada dessa área, desse campo da prática 

social e dessa forma de conhecimento e de formação profissional e acadêmica. Muitos 

autores e autoras, pesquisadores e pesquisadoras, passaram a identificar a área do 

conhecimento ou a disciplina sob duas grandes vertentes, para uma primeira aproximação 

(Betti, 1996): 

• A concepção que acentuava a identidade científica, que visava construir uma 

matriz epistemológica sólida. 

• A concepção que acentuava a dimensão pedagógica, que afirmava a Educação 

Física como prática educacional transformadora. 

Pesquisadores como Go Tani (1988), Gaya (1996) e Canfield (1998) aproximaram a 

Educação Física da Cinesiologia, definindo-a como ciência do movimento humano. Tani 

(1988), influenciado pelo modelo americano, via a Educação Física como aplicação 

prática da Cinesiologia, enquanto Manuel Sérgio (1989), pesquisador português, propôs 

a estruturação da Educação Física sob o conceito de “motricidade humana”, segundo 



 

50 
 

Lima (2000). Foram debates intensos e posicionamentos tensos e exigentes que 

movimentaram a pesquisa, a produção de encontros, congressos e seminários, com a 

consequente produção de textos referenciais para o campo da Educação Física. Apesar de 

importantes, muitos desses modelos foram criticados por negligenciarem aspectos 

epistemológicos mais amplos. Teríamos que dedicar uma criteriosa etapa de nosso estudo 

para aprofundar este debate e sistematizar, de maneira honesta, as diferentes visões de 

mundo de cada um desses debatedores. 

Autores como Carmem Soares (1998) e Walter Bracht (1999) enfatizaram a 

Educação Física como prática pedagógica centrada no conceito de cultura corporal. A 

noção de cultura corporal, presente em obras como Metodologia do Ensino de Educação 

Física (Coletivo de Autores, 1992) e nos escritos pioneiros de Bracht (1999), tornava-se 

referência ao considerar que a área deveria se estruturar a partir do conceito de práticas 

educativas voltadas à formação crítica e à expressão do corpo como construção cultural. 

Embora apresentassem uma destacada originalidade e expressassem uma intensa e 

provocante crítica aos conceitos e definições da Educação Física, anteriormente 

referendada nas Ciências da Natureza ou nas Áreas da Saúde.  

 

1.4. Decifrar a Educação Física no campo de sua afirmação histórica e na 

diversidade de suas identidades sociais e acadêmicas.  

Na continuidade de nossa exposição acentuaremos que a Educação Física é uma 

prática social que somente poderá ser compreendida se levarmos em conta as condições 

de seu surgimento e as identidades históricas que foram sendo constituídas sobre si, com 

o passar dos tempos e a partir dos interesses e dos movimentos emergentes, nas diferentes 

etapas das formações sociais. Já tivemos a preocupação de apontar essas bases de 

afirmação histórica da emergência da Educação Física no início do presente capítulo. 

Sentimos a necessidade de aprofundar essa investigação sobre a afirmação 

histórica da Educação Física. Para essa recuperação histórico-crítica dessa trajetória 

recorremos aos estudos clássicos de Castellani Filho (2013) sobre a história da Educação 

Física no Brasil, para fundamentar uma compreensão crítica, tanto como campo de 

conhecimento quanto como prática social. Assim, da mesma forma, buscamos 

apropriarmo-nos da pesquisa de Soares (2004) para entender suas vinculações históricas 

e ideológicas burguesas. 



 

51 
 

A partir desse estudo compreendemos que a Educação Física no Brasil, como área 

do conhecimento e como prática pedagógica, tem sido historicamente marcada por uma 

transformação complexa, ligada às dinâmicas sociais, culturais e políticas do país. 

Embora frequentemente vista como uma disciplina voltada para o campo da saúde e do 

bem-estar físico, ela tem desempenhado um papel muito mais profundo, sendo também 

um campo de disputa ideológica, em que questões de classe, gênero e identidade cultural 

se entrelaçam com as práticas educacionais. 

Temos repetido o que encontramos nos bons estudos de natureza histórica sobre a 

Educação Física no Brasil. Ao longo de sua trajetória, a Educação Física no Brasil foi 

fortemente influenciada por um modelo de educação do corpo que refletia os interesses 

das elites políticas, econômicas e militares. Como já expusemos, durante muitos anos, 

notadamente na constituição dos movimentos que culminaram no triunfo do ideário 

republicano (1889), a disciplina foi utilizada como uma ferramenta para a suposta 

formação de um corpo saudável, mas também moralmente disciplinado, adequado às 

exigências de uma sociedade em processo de modernização. Esse modelo de Educação 

Física se alinhava aos projetos de construção da identidade nacional, que buscavam 

promover valores de disciplina, de força, tomada como vitalidade, e de conformidade 

social. 

Entretanto, essa visão unidimensional da Educação Física não leva em 

consideração a diversidade de práticas corporais que sempre estiveram presentes na 

sociedade brasileira. As manifestações culturais populares, como danças tradicionais e 

práticas físicas regionais, foram frequentemente marginalizadas pela historiografia 

oficial, que preferiu privilegiar as influências europeias e militares. Esse apagamento das 

práticas corporais populares reflete uma visão elitista da Educação Física, que ignora a 

pluralidade cultural do Brasil e não considera suas diversas formas de expressão corporal. 

Trata-se de fundamental compreensão política o reconhecimento da diversidade humana, 

da cultura e de todas as consequências dessas diversidade. Sobre esse ponto, Vago (2002) 

nos dá uma boa orientação quando diz que: 

Não se trata de pretender apagar as marcas de uma história como a da Educação 

Física nem de rasgar as obras que a edificaram e a construíram. 

Cuidadosamente, no entanto, é possível pensar com essa mesma história e, com 

sua ajuda, colocar em causa os usos da “saúde”, da “ginástica”, do “esporte”, 

de como as suas práticas vieram sendo prescritas em leis, em programas de 

ensino, na formação de professores e, mais importante ainda, a maneira como 

entraram na escola e foram organizadas por professores e realizadas por alunos 

em diferentes momentos. (Vago, 2002, p. 63). 



 

52 
 

 

Nos últimos anos, nas duas últimas décadas do século XX e nessas duas décadas 

e meia do século XXI, têm surgido novas abordagens que desafiam essa visão restrita e 

procuram resgatar as histórias e práticas que foram silenciadas. A Educação Física é, 

assim, reconfigurada como um campo de resistência, no qual as questões sociais e 

culturais podem ser discutidas e transformadas. Ao olhar para a história da Educação 

Física de maneira crítica, é possível perceber o potencial transformador dessa disciplina, 

não apenas no campo da saúde, mas também como uma prática educativa capaz de 

promover a inclusão social, a equidade e a reflexão crítica sobre as estruturas de poder 

presentes na sociedade. Tomando a história do Brasil como uma permanente tensão entre 

o ideário de dominação, desde os tempos coloniais, sobre grupos, povos e segmentos 

sociais subalternizados, temos sempre que abrir uma visão que possa dar conta desses 

dois polos de nossa metodologia de estudo: a afirmação da resistência e o enfrentamento 

da dominação em cada tempo e lugar. 

A história oficial da Educação Física no Brasil tem sido marcada por uma 

abordagem que favorece uma narrativa institucionalizada, geralmente associada aos 

interesses das elites políticas e militares. Como Lino Castellani Filho (2013) argumenta, 

a historiografia da Educação Física foi construída, em grande parte, a partir da ótica das 

classes dominantes, refletindo uma visão elitista que privilegia práticas corporais 

alinhadas aos padrões europeus e às disposições de interesses e de concepções militares. 

No entanto, ao longo da história, práticas culturais autênticas e populares, como o samba, 

as danças folclóricas e outras expressões corporais regionais, foram sistematicamente 

excluídas dessa narrativa dominante. Esse apagamento das práticas populares evidencia 

uma visão redutora e excludente da Educação Física, que desconsidera a riqueza cultural 

do Brasil. 

O movimento de reescrita da história da Educação Física, proposto por Castellani 

Filho (1999), visa reverter esse histórico processo de marginalização, dando visibilidade 

às práticas corporais populares e às vozes dos grupos marginalizados. Esse resgate das 

práticas culturais contribui para a construção de uma Educação Física inclusiva e 

reflexiva, que promova a diversidade e desafie as estruturas de poder estabelecidas. Em 

sua obra, Castellani destaca que a história da Educação Física deve ser recontada de forma 

colaborativa, envolvendo acadêmicos, praticantes de amplas práticas populares e 



 

53 
 

integradas de formação educacional e a comunidade em geral, de modo a valorizar as 

experiências e contribuições que foram silenciadas ao longo do tempo. 

Para este autor, a trajetória da Educação Física no Brasil reflete, de forma expressiva, 

as transformações políticas, sociais e culturais que o país atravessou ao longo dos séculos. 

Historicamente, a disciplina foi frequentemente vista como uma área subordinada dentro 

do campo educacional, relegada ao segundo plano em relação a outras áreas do saber, 

como sua identidade até mesmo dentro das ciências humanas e naturais. Essa 

marginalização se refletiu em sua construção institucional que, durante muito tempo, foi 

dominada por narrativas que privilegiaram os eventos e destacaram figuras mais visíveis 

- muitas vezes associadas a um modelo elitista e militarizado de formação de corpo e 

mente. Contudo, ao analisar a história da Educação Física no Brasil sob uma perspectiva 

crítica, percebe-se que essa disciplina foi e continua sendo um campo de tensões, em que 

diferentes ideologias e visões de mundo se confrontam. 

Diante disso, entendemos que a revisão crítica da história da Educação Física é 

essencial para fortalecer a autonomia crítica do pesquisador e ampliar o entendimento 

sobre os contextos sociais e políticos que a permeiam. Ao ampliar nossa visão sobre o 

campo da Educação Física, levando em conta as vozes silenciadas e as práticas 

marginalizadas, podemos contribuir para um entendimento dialético, plural e inclusivo 

dessa disciplina.  

Conclui-se, nessa disposição lógica e histórica, que a história da Educação Física 

no Brasil não pode ser entendida como uma simples sucessão de eventos e um anúncio 

repetitivo de cenário nos quais constem algumas supostas e relevantes figuras de 

destaque. Ao contrário, como já explicitado, ela é um campo permeado por disputas 

ideológicas que refletem as tensões e as transformações da sociedade brasileira. Para 

Castellani Filho (2013), autor que fundamenta nossa recuperação histórica, durante 

décadas, a Educação Física foi construída dentro de uma lógica que privilegiava o 

controle social, utilizando práticas de disciplinamento do corpo para promover a 

conformidade e reiterar a manutenção da suposta ordem política, sempre alinhada à defesa 

do status quo.  

Marx (2011) afirmava que:  

(...) A anatomia do homem é uma chave para a anatomia do macaco. As 

indicações de formas superiores nas espécies animais inferiores só podem ser 

compreendidas quando a forma superior já é conhecida. Do mesmo modo, a 



 

54 
 

sociedade burguesa é a chave para a Antiguidade, etc. As indicações dela em 

formas sociais anteriores, que só se tornam inteligíveis pela sociedade burguesa, 

são, no entanto, algo completamente distinto da própria sociedade burguesa. As 

relações de produção da sociedade burguesa são a última forma antagônica do 

processo social de produção, antagônica não no sentido de antagonismo 

individual, mas de um antagonismo que surge das condições sociais de vida dos 

indivíduos; porém, as forças produtivas que se desenvolvem no seio da 

sociedade burguesa criam ao mesmo tempo as condições materiais para a 

solução desse antagonismo. Com essa formação social, portanto, encerra-se a 

pré-história da sociedade humana. (Marx, 2011, p. 47) 

Com essa mesma citação, como categoria central de análise, Castellani Filho 

(2013, p. 16) fundamenta sua criteriosa análise da economia, da sociedade e, dentro 

dessas condições materiais, da Educação Física no Brasil. Essa passagem sugere que a 

compreensão do corpo humano, e por extensão a educação física, deve estar relacionada 

ao entendimento das condições materiais e sociais que influenciam o desenvolvimento 

anterior do ser humano e da sociedade que o engendraria, apontando para a importância 

de uma análise crítica que considere as relações de classe e os aspectos socioeconômicos. 

Essa afirmação destaca a característica de historicidade proposta por Lukács (2013) e por 

todos os estudos de natureza crítico-dialética. 

Como destacamos anteriormente, essa abordagem reducionista da Educação 

Física foi desafiada por diferentes pensadores, que começaram a questionar a maneira 

como a disciplina era ensinada e praticada nas escolas. Segundo Ribeiro (1998), a 

Educação Física precisa ser entendida como um campo mais amplo, que não se limita às 

questões de saúde e de aptidão física, mas que deve também abordar as questões sociais 

e culturais que envolvem as diferentes práticas sociais que derivam da dinamicidade 

social do corpo. Para ele, a Educação Física deve ser vista como uma prática pedagógica 

que contribua para a formação integral do indivíduo, capacitando-o a refletir criticamente 

sobre as estruturas sociais e a lutar por uma sociedade mais justa. Essa visão da Educação 

Física como um campo de poder e de resistência ajuda a entender como ela foi usada, ao 

longo do século XX, para reforçar o controle social e a conformidade à ideologia 

dominante. Porém, como ressalta Castellani Filho (2013): 

A história da Educação Física, muitas vezes, é contada de forma simplificada, 

destacando apenas os eventos e figuras de grande visibilidade. No entanto, é 

necessário ir além dessa narrativa oficial, que apaga as contribuições de muitos 

indivíduos e grupos que, de forma silenciosa, desempenharam papeis 

importantes na formação da disciplina. A verdadeira história da Educação 

Física deve ser mais plural, e a reescrita dessa história precisa incluir as vozes 

marginalizadas, as práticas culturais populares, e os sujeitos que, de alguma 

forma, resistiram ao processo de institucionalização da Educação Física. 

(Castellani Filho, 2013, p. 22). 



 

55 
 

Essa citação reflete a essência da crítica de Castellani sobre como a história da 

Educação Física, frequentemente reduzida às suas versões mais hegemônicas, precisa ser 

reescrita para dar voz às práticas populares e aos sujeitos que resistiram às imposições 

do sistema educacional. Ao integrar essas perspectivas, a Educação Física no Brasil pode 

ser vista de uma forma efetivamente inclusiva, reconhecendo as diversas influências 

culturais que moldaram o país. Neste sentido, ao analisar criticamente a história da 

Educação Física no Brasil, deve-se considerar suas raízes complexas e multifacetadas, 

que vão além das simples narrativas de controle social e de militarização. A Educação 

Física, como campo de estudo e como prática social, possui um grande potencial de 

transformação, desde que seja reconfigurada como uma ferramenta que promova a 

reflexão sobre as questões sociais e culturais, e que valorize a diversidade das práticas 

corporais presentes na sociedade brasileira. Ao adotar essa nova abordagem, a Educação 

Física pode se tornar um eficiente motor social e agente de mudança, capaz de contribuir 

para a construção de uma sociedade inclusiva, crítica e igualitária. 

Portanto, o uso da ciência na Educação Física não se dava de forma neutra. Ao 

contrário, ela servia como justificativa para a construção de uma norma corporal, que 

delimitava o aceitável e o desviante. A normatização do corpo saudável refletia os 

interesses de uma sociedade industrial em formação, na qual o indivíduo era 

compreendido como peça funcional de uma engrenagem maior - a máquina capitalista. 

Assim, a educação do corpo não apenas promovia saúde, mas produzia sujeitos moldados 

à lógica da eficiência, da disciplina e da obediência. Nessa toada é que a Educação Física 

alcançava uma maior ressonância política e social. 

 

1.5. O Movimento Renovador e a Perspectiva Crítico- Superadora. 

O livro Metodologia do Ensino de Educação Física, publicado pela Cortez 

Editora, em 1992, marcou criteriosamente um momento histórico e expressou uma densa 

e fundamentada definição política dos estudos sobre Educação Física e sobre seu ensino 

em nossa tradição educacional, escolar e política, no Brasil. Esse livro, assinado com um 

inovador e corajoso denominador de autoria pluralista - Coletivo de Autores -, o que não 

era comum naquela época, passou a ser igualmente definido como um divisor de águas e 

assumiu-se como uma identificação epistemológico-política específica. O nome expressa 

o esforço conjunto e participativo de alguns professores, pesquisadores e intelectuais 



 

56 
 

militantes, da área da Educação Física, que buscavam, cada um em seu campo e área de 

ação, conjuntamente constituir uma nova leitura sobre os fundamentos e sobre 

propriamente a compreensão da identidade e da metodologia do ensino de Educação 

Física na escola.  

O livro nasceu do sucesso de uma coleção anterior, publicada pela Editora Cortez, 

para a fundamentação do exigente processo de formação de professores no Brasil. A 

coordenação da publicação tinha sido feita por Selma Garrido Pimenta e por José Carlos 

Libâneo, ambos reconhecidos educadores e militantes atuantes, já conhecidos e 

destacados na Educação e na coordenação de obras da emergente Editora Cortez, que se 

destacava na publicação de obras referenciais sobre a formação de professores no Brasil.  

Ao tomarmos, como leitura informativa e contextualizante da obra, a Apresentação da 

coleção assinada por Selma Garrido e por José Carlos Libâneo, compreendemos que a 

coleção inicialmente definida como Magistério - 2º Grau, tinha sido composta por 25 

livros didáticos destinados à formação de professores em nível do que se chamava de 

Segundo Grau, com acento profissionalizante. Foi um importante movimento de 

socialização de debates e de busca de novas interpretações sobre a formação de 

professores no Brasil, tanto esta como outras iniciativas de diferentes origens nessa 

década, tais como a proposta do Centro Específico de Formação e Aperfeiçoamento do 

Magistério (CEFAM), assumida pela Secretaria Estadual de Educação de São Paulo. 

Cada um dos livros tinha intenção de se constituir numa sólida fundamentação 

teórica e numa inspiração prático-didática, apresentando textos, conteúdos e reflexões 

relevantes para a compreensão dos temas estruturais de uma área do conhecimento e 

buscando apresentar subsídios para a transformação das relações didático-pedagógicas 

escolares. Os livros da coleção Magistério - 2º Grau, marcaram intensamente a 

compreensão e o debate naquela conjuntura sobre a formação de professores e, em 

especial, a reflexão teórico-prática sobre a Educação Física e sobre a Metodologia da 

Ensino de Educação Física.  

A mesma apresentação do livro destaca que o movimento inicial dessa obra se deu 

com a realização de um I Seminário de Estudos, na Faculdade de Educação da 

UNICAMP, no ano de 1990, seguido de outros debates e estudos que seguiram seu curso. 

A presença do Professor Lino Castellani Filho nesse grupo é relatada como um fato 

histórico de alcance e de protagonismo original e destacado. Este autor tinha participado, 



 

57 
 

nos anos 1987 e 1988 de um Grupo de Trabalho, institucionalmente ligado à PUC-SP, 

que se responsabilizara pelo projeto de escrever um texto chamado Revisão Curricular 

da Habilitação Magistério: Núcleo Comum e Disciplinas Profissionalizantes (MEC, 

1988), que tinha sido financiado pela Secretaria de Ensino de Segundo Grau do Ministério 

da Educação, e publicado no ano de 1988 pelo próprio órgão do MEC. 

Com a ampla publicação e o original impacto dessa obra o Professor Lino 

Castellani Filho recebeu o convite da Editora Cortez, no ano seguinte, 1989, que se 

afirmava nesse campo formativo, de reescrever esse texto e de ampliar e consolidar sua 

identidade, agora numa edição de amplo alcance. Lino relata que, ao receber o convite da 

Editora, não teve dúvidas, buscou outros educadores, outras referências e outros 

interlocutores e pesquisadores, outros intelectuais da área para atualizar e avançar ainda 

mais sobre o tema e sobre suas potencialidades formativas. 

Na apresentação dessa obra encontra-se um parágrafo estrutural. Diz assim: 

 (...) o documento de 1988 tinha cumprido seu papel. Fazia-se, necessário, pois, 

não a sua publicação, e sim o resultante de uma nova síntese provisória que 

explicitasse os significativos avanços objetivos na compreensão da 

problemática, bem como o grau de radicalidade alcançado no trato da matéria 

em apreço, na perspectiva por nós batizada, posteriormente, de Crítico-

Superadora. (Autores, Coletivo de, 1992, p. 10). 

Aqui se encontra o leitmotiv da primeira definição do que se firmou como uma 

concepção de Educação Física e de seu Ensino no Brasil, a perspectiva crítico-

superadora. Adiante buscaremos avaliar o grandioso projeto dessa original e corajosa 

abordagem da Educação Física.  

Na sequência do texto a apresentação destaca um resumo biográfico dos autores 

deste Coletivo: Carmem, Lúcia Soares, Celi Nelza Zulke Taffarel, Maria Elizabeth 

Medicis Pinto Varjal, Lino Castellani Filho, Micheli Ortega Escobar e Valter Bracht. 

Enfim. A apresentação destaca a vida e a atuação de cada um desses autores, no sentido 

de que as contribuições de cada um deles (as) tinha como intencionalidade a apresentação 

de uma nova síntese ou uma nova perspectiva da fundamentação e de sua metodologia, 

da Educação Física e do Ensino de Educação Física. Esse é o contexto da eclosão do que 

reconhecemos como epicentro do movimento renovador da Educação Física. 

A Introdução da obra expressa que o interlocutor do livro é o professor de 

educação física em suas condições reais de atuação na escola, bem como se dirige aos 

futuros docentes da área, pretendendo auxiliar na compreensão da área de estudo e do 



 

58 
 

campo de trabalho da Educação Física. Rejeita a concepção de uma lista prática de 

receitas ou de um manual de propostas de exercícios e jogos. 

Mais do que isso, deve fornecer elementos teóricos para a assimilação 

consciente do conhecimento, de modo que possa auxiliar o professor a pensar 

autonomamente. A apropriação ativa e consciente do conhecimento é uma das 

formas de emancipação humana. (Autores, Coletivo de, 1992, p. 17). 

 Para nossa compreensão essa é uma premissa fundante dessa leitura do mundo e 

dessa proposição de Teoria e Prática da Educação Física e de seu ensino. A constante 

reelaboração dos saberes e dos conhecimentos, a autoria de suas próprias práticas e as 

leituras políticas coerentes da prática social são os meios e as bases de formação constante 

de docentes e de profissionais da Educação Física. O livro fundamenta-se na afirmação 

de que a Educação Física é um campo didático-pedagógico que se expressa na dialética 

tensionada entre teoria e prática, e não estritamente como partes e segmentos clivados e 

antagônicos. Busca oferecer as condições para o entendimento de uma teoria pedagógica 

sobre a Educação Física11 e gerar condições para a apropriação autoral desses conceitos, 

categorias e práticas para a elaboração consciente de uma mediação educacional e escolar 

desses conteúdos e disposições.  

 

1.6. A Educação Física para além do movimento renovador e sua dialética 

histórica no Brasil: dois projetos em disputa. 

A realidade da educação brasileira exige contextualizações políticas criteriosas. 

Não há possibilidade de adequada compreensão das identidades orgânicas do sistema 

nacional de educação do Brasil sem considerar as matrizes políticas de nossa identidade 

histórica, como sociedade colonial, como monarquia imperial escravocrata e como 

república centralista tutelada.  

Para dar conta de uma nova leitura da realidade educacional do país teremos que 

registrar uma transformação grandiosa com a dialética das lutas que recuperaram o estado 

democrático de direito, ao final do século XX. No transcorrer dessas duas décadas e meia 

de vivências e de enfrentamentos institucionais, estendidas para o presente século, a 

 
11 Seguem-se os quatro capítulos que compõem a obra, versando sobre a identidade da Educação Física 

entre o desenvolvimento da aptidão física ou reflexão sobre a cultura corporal, sobre as potencialidades de 

uma nova síntese da Educação Física Escolar, sobre a Metodologia da Educação Física Escolar e sobre o 

tema da Avaliação do Ensino-Aprendizagem no campo da Educação Física Escolar. São capítulos abertos 

que ainda nos inspiram e exigem novas interpretações e novas sínteses. 



 

59 
 

conjuntura política mundial e a realidade política do Brasil testemunharam movimentos 

e deslocamentos estruturais que precisam ser apreendidos com rigor. 

A luta por uma escola que seja concebida sob a categoria de “direito a estar na 

escola e direito a aprender na escola” é de muito recente reconhecimento e proclamação, 

inaugurada pela Constituição de 1988. Entendemos que essa dimensão da prática escolar 

e da formação pedagógica para o alcance da justiça social ainda não é plenamente 

compreendida e nem ao menos amplamente encaminhada no universo das práticas 

formativas atuais. Essa possibilidade seria a inspiração de realizar um percurso formativo 

de amplitude, com sustentação na compreensão científica e histórico-crítica da prática da 

Educação Física e da atuação dos profissionais, alunos, gestores e cidadãos, em vista da 

autonomia e do esclarecimento, sobre si e sobre o mundo, como nos lembra Nunes (1987): 

(...) Ao introduzir-se na apreensão sistemática da cultura, a reflexão quer dar 

ao homem uma consciência crítica de seu tempo e uma responsabilidade 

pessoal e social. Esta postura crítica é uma abertura segura que suspende 

qualquer dogmatismo. Compreender a realidade como dialética, como 

correlação de forças conservadoras e de transformação, em todos os níveis e 

estruturas, mentais, sociais, econômicas e morais, eis uma apreensão crítica da 

realidade proposta pela Filosofia. (Nunes, 1987, p. 101). 

 Retomamos aqui a metáfora da encruzilhada histórica e política que anunciamos 

nas proposições iniciais de exposição sistemática desse trabalho reflexivo. O Brasil 

experimentou, no campo das políticas públicas de Educação, em pouco mais de quatro 

turbulentas décadas, a produção de duas grandes propostas de Educação, decorrentes dos 

projetos políticos e sociais em constante enfrentamento. A necessária clareza sobre essas 

duas proposições matriciais nos ajuda a compreender igualmente o tensionamento sobre 

a busca de consolidação da hegemonia, nos limites dos espaços de atuação da ordem 

burguesa. 

Por um lado, após a promulgação da Constituição Federal de 1988, a Educação 

passou a ser a mais destacada dimensão de demandas sociais, ansiando por mudanças e 

por transformações estruturais, em função do descalabro que encontrava-se a educação 

pública e particular, desde a incompetente e desastrosa ditadura civil-militar (1964-1985) 

e suas reformas educacionais, notadamente a partir da promulgação da Lei 5.692/1971, 

que estruturou os perfis do então denominado conjunto de modalidades de ensino 

chamados de Primeiro Grau (08 anos) e de Segundo Grau (03 anos). A tarefa da 

reconstrução do estado democrático de direito, após a Constituição Cidadã de 1988, era 

de buscar superar a herança autoritária da educação engendrada na ditadura militar, 



 

60 
 

solidificada pela negação ampla e constante, desde o período colonial, dessa prática social 

e desse direito como direito subjetivo e social. 

A primeira grande construção de uma política pública e de uma intrincada matriz 

curricular e pedagógica erigiu-se ao redor do ideário neoliberal, representado pela eleição 

de Fernando Henrique Cardoso (1995-2003) e de seu alinhamento da economia e do 

desenvolvimento político-social do Brasil ao Consenso de Washington (1989), então em 

ascensão e em processo de intensificação de sua hegemonia. A gestão de Paulo Renato 

Costa Souza (1995-2002) à frente do Ministério da Educação, economista vinculado ao 

Banco Mundial, e de sua equipe de trabalho, seria responsável pela implementação de um 

conjunto de dispositivos e de medidas reformistas na educação brasileira, seja na 

Educação Básica ou no Ensino Superior, com forte acento neoliberal, alinhado à 

experiência das reformas educacionais em curso, na Espanha de Felipe Gonzalez (1982-

1996) e nos Estados Unidos da América, além de alguns outros países que assumiam a 

identidade neoliberal em expansão.  

Essa matriz político-curricular e educacional, hoje definida por Freitas (2020) como 

a reforma empresarial da educação no Brasil, ficou conhecida pela expressão “Pedagogia 

das Competências e Habilidades” (LDBEN, 1996), uma denominação extraída de um 

autor francês, Phillipe Perrenoud (Universidade de Genebra), que exerceu larga influência 

nos planejamentos educacionais dessa vertente e dessa tendência educacional, no mundo 

como um todo e no Brasil, em especial.  

A Pedagogia das Competências e Habilidades sustenta-se sobre a concepção de 

Educação como expressão de uma espécie de capitalismo social, variante da Teoria do 

Capital Humano (Theodor Schultz, 1962), com acentos na prática de avaliação, hoje 

hegemonizada por uma avaliação em larga escala identificada pela sigla Programa 

Internacional de Avaliação de Estudantes (PISA), na indução por bonificações, na 

definição de metas produtivistas e de resultados moldados pelos ajustes empresariais para 

a gestão da Educação, com a proposição de conteúdos mínimos e com a definição de 

propostas grotescas como educação empreendedora ou matemática financeira, entre 

outros simulacros do tipo. Essa matriz curricular permanece vigente, com diversas 

disposições e com eficientes mecanismos de configuração dos discursos e das práticas 

sobre a Educação do Brasil. 



 

61 
 

Na mesma conjuntura, ou em continuada a esta, com a eleição de Luiz Inácio Lula 

da Silva (2003-2011) e de sua sucessora Dilma Rousseff (2011-2016) foram criadas 

condições de abertura de uma nova atuação conceitual, educacional, legal e jurídica, num 

intervalo de 14 anos, até a consumação do golpe jurídico-parlamentar de 2016, que retirou 

a Presidenta Dilma Rousseff de suas funções e colocou no poder o conspirador Michel 

Temer (2016-2018) abrindo espaços para todas as demais medidas de exceção e para a 

dinâmica dos cruéis e inescrupulosos acontecimentos perversos que temos registrado em 

nossa história recente. 

Essa identificada nova conjuntura política (2003-2016) produziu uma possível 

segunda matriz de políticas públicas de Educação e foi capaz de gerar as condições da 

criação de uma segunda proposta de organização educacional e curricular no sistema 

nacional de educação do Brasil. Essa segunda tendência passou a ser reconhecida pela 

denominação de Pedagogia do Direito à Educação e Pedagogia dos Direitos de 

Aprendizagem (2007-2016). A relativamente curta experiência de construção dessa 

matriz político-pedagógico-curricular fundou-se, entre outras tantas possíveis lutas 

identitárias,  na concepção basilar de Educação em Direitos Humanos (PNEDH, 2009), 

com derivações para as políticas curriculares de  Educação Infantil, de Ensino 

Fundamental, de Educação de Jovens, Adultos e Idosos, de práticas escolares para a 

Educação Inclusiva, para a Educação Integral, para a Educação Indígena e Quilombola, 

para a formação de políticas públicas para a Pessoa Com Deficiência (PCD’s), entre 

outras,  reunindo dimensões de intersetorialidades políticas com todas as demais políticas 

públicas e sociais sobre o ethos do acolhimento, da humanização e da produção de 

cidadania, universal, pluralista e coletiva. Essa matriz político-curricular encontra-se 

presente, como motivação histórica e política, no Plano Nacional de Educação (Lei 

13.005/2014) que teria vigência até 25 de junho de 2024, e que acabou tendo seus efeitos 

estendidos até 31 de dezembro de 2024, pela lei 14.934 de 2024, bem como na Lei 

Brasileira de Inclusão (lei 13.146/2015), e em muitos outros dispositivos legais e jurídicos 

que normatizam a Educação em nosso país sob essa intencionalidade. 

Tivemos que, sucintamente, recuperar essas duas trilhas históricas e seus respectivos 

nichos políticos para fundamentar a posição atual da Educação Física, da formação de 

graduandos para o mundo do trabalho, seja nos espaços fora da escola, como bacharéis, 

seja na escola, como professores da Educação Básica (licenciados), seja ainda no Ensino 

Superior, como pesquisadores e formadores.  



 

62 
 

Temos a suposição de que é tarefa nossa a possibilidade de produzir as condições de 

realizar a produção de pesquisas, de efetuar a ressignificação de conceitos, de estabelecer 

a retomada de categorias, analíticas e interpretativas, que redimensionem a Educação 

Física, que redirecionem teoria e a prática formativa da Educação Física para uma nova 

possibilidade, para a criteriosa formação científica, técnica e social, e para o entendimento 

da dinâmica da sociedade e de suas contradições. A formação humanista e cientifica, de 

profundidade teórica e de amplitude, histórica e política, é o caminho de nossa proposição 

de uma renovadora identidade para Educação Física e para os grupos e os sujeitos que se 

articulam ao redor de sua dinâmica. Continuar ou reproduzir somente conhecimentos 

técnicos, pragmáticos e utilitaristas, numa recomposição neotecnicista, não parece ser o 

melhor horizonte para milhares de jovens que buscam essa singular e promissora 

formação. No dizer de Gadamer (1977): 

(...) à grande maioria dos membros da sociedade, que ingressaram na estrutura 

profissional, são transmitidos apenas aqueles elementos de conhecimentos 

especializados que são relevantes para o cumprimento de funções em contextos 

de ações claramente determinadas. (Gadamer, 1977. p. 142). 

 

O projeto formativo que busca articular a formação em Educação Física sob a 

concepção ontológico-social, com todas as suas disposições institucionais e curriculares, 

poderia ser a expressão de uma nova identidade para a atuação do formando em Educação 

Física, dos profissionais e dos gestores, dos agentes desportivos e sociais, na direção de 

constituir relações sociais justas e humanizadas, solidárias e sustentáveis, democráticas e 

participativas, gerando elementos éticos e epistemológicos que apontem para a dignidade 

de toda pessoa humana, para a adoção de princípios de respeito às diferenças sociais, 

étnicas, culturais, para a promoção da igualdade de gênero e para a projeção de valores 

coletivos , superando o individualismo, buscando questionar e superar as desigualdades 

econômicas vigentes. 

Depois de mais de quatro décadas de produções críticas e autocríticas, buscando 

aprofundar a superação da identidade conservadora que trazia sobre si, decorrente das 

marcas e das articulações políticas de sua constituição histórica, a Educação Física 

alcançou uma soberana e autônoma identidade, em partes e em setores de sua situação 

institucional, acadêmica e política no Brasil. Como em todo processo histórico, 

permanecem vigentes muitos de seus constituintes conservadores e outros tantos grupos, 

sujeitos e protagonistas reconstituíram suas escolhas reacionárias, numa contraposição 

reducionista e distante dos processos históricos progressistas. A tensão histórica é nosso 



 

63 
 

terreno político e nossa arena epistemológica. Vitor Marinho de Oliveira (2011) nos alerta 

no sentido de: 

As funções da educação física, porém, não se esgotam no seu relacionamento 

com o indivíduo. Este não deve ficar isolado do contexto no qual está inserido, 

pois corre o risco de transformar num simples paciente (agora no sentido 

social) das forças que interagem à sua volta. A educação física, apesar de ser 

uma atividade essencialmente prática, pode oferecer oportunidades para a 

formação homem consciente, crítico, sensível à realidade que o envolve. Mas 

pode, também, gerar o conformista. (Oliveira, 2011, p. 109-110). 

A teoria e prática da Educação Física na perspectiva da ontologia social 

emancipatória poderá ser uma nova motivação, crítica e autocrítica, para a produção de 

novas identidades do campo e da área do conhecimento e da prática social da Educação 

Física e de suas intervenções sociais e acadêmicas. 

A sociedade brasileira, amparada na Constituição Federal de 1988, tem atravessado 

os desafios históricos, através dos protagonismos de vanguardas sociais; amplos e 

diversos movimentos que lutam pela conquista, manutenção e implementação efetiva dos 

direitos basilares para todas as pessoas, de sorte que se faça possível radicalizar a 

democracia e sacralizar o direito à Vida, à igualdade e à diversidade que dela decorre. A 

Educação Física, os Esportes de natureza emancipatória e a gestão humanizada de todas 

as instâncias sociais podem constituir trincheiras de resistência e de afirmação igualitária 

e radicalmente democrática. 

Situamos uma tensa disputa política em curso na sociedade brasileira contemporânea, 

que sustentam dois grandes projetos no campo da Educação. Por um lado, permanece 

hegemônica a concepção que hoje é definida por Freitas (2020) como a reforma 

empresarial e neoliberal que se estabeleceu no Brasil desde os anos iniciais da década de 

1990, quando se afirmam as bases do Consenso de Washington (1989) em diversas 

economias periféricas, entre as quais encontrava-se o Brasil, prisioneiro de um regime de 

exceção, a perversa ditadura militar de 1964 a 1985. A reforma empresarial da educação 

brasileira desenvolveu discursos e práticas de alienação e de inculcação de palavras de 

ordem para justificar o avanço de seus tentáculos sobre a escola pública, sobre a formação 

de professores da Educação Básica, sobre a organização curricular das escolas da 

Educação Básica, sobre a privatização acelerada do Ensino Superior, sobre a legislação 

que regulamenta os graus e modalidades de diversos e diferentes níveis de ensino, entre 

outras coisas. A reforma empresarial da Educação brasileira tem notadamente uma leitura 

de menosprezo político pela prática pedagógica da Educação Física, acentuada pelo 



 

64 
 

desprezo inquestionável que carrega sobre as ciências sociais e humanas. Essa prática 

política neoliberal, em diferentes momentos, descaracteriza a Educação Física como 

campo epistemológico e até mesmo como campo pedagógico, erigindo uma interpretação 

pragmática de proposição de exercícios corporais repetitivos, com acentos lúdico-

consumistas, distante das desafiadoras compreensões de uma Educação Física 

humanizadora e de amplitude omnilateral numa perspectiva de totalidade concreta. 

Compreender essa proposta de patente descaracterização dos avanços da Educação 

Física Crítica e acentuar a prática educacional e pedagógica de uma Educação Física 

omnilateral, isto é, integral, como educação integral da pessoa humana, em todas as suas 

potencialidades – afetivas, cognitivas, emocionais, socioambientais, psicossociais e 

sociopolíticas, éticas e morais, estéticas e culturais - é uma prática política de resistência 

e de transformação social. 

 

1.7. A Educação Física como ontologia práxico-crítica. 

 

Consideramos que o movimento renovador da Educação Física é um marco 

político, mais do que unicamente histórico. As produções desse momento histórico foram 

fundamentais para uma ampliação da necessidade crítica de repensar a identidade da 

Educação Física e de suas singularidades epistemológicas e políticas. Um ambiente de 

questionamento da Educação Física, até então tomada como se tivesse uma única e 

soberana identidade, derivada do mundo da Saúde e nos limites das Ciências da Natureza, 

parece ter tomado os pesquisadores vanguardistas e os novos intelectuais integrados ao 

campo, que abriam novas sendas e horizontes, analisando novas fontes para a Educação 

Física no conjunto das transformações estruturais que aconteciam em todas as dimensões 

da prática social e política do Brasil.  

Ao estudar esse longo e exigente processo histórico compreendemos algumas de 

suas contradições e nos convencemos ainda mais de suas inúmeras virtudes. Ocorre-nos 

que talvez pudéssemos identificar um momento no qual pairava uma dúvida sobre a 

identidade da Educação Física. Uma espécie de dúvida metódica passou a reger as 

produções de muitos autores daquele momento criativo. Entendemos por dúvida metódica 

o recurso inventado por Renê Descartes (1596-1650) para expressar o fundamento de seu 

novo discurso do método, com o qual pretendia, e de fato conseguiu, abalar as formas de 

pensar até então hegemônicas, no alvorecer da Idade Moderna. O elemento básico da 



 

65 
 

dúvida metódica consiste em desconfiar, em propor uma suspensão do juízo anterior, para 

iniciar o questionamento estrutural transformador, com as anunciadas novas formas e 

novas proposições de pensar. Ao propor que se desconfiasse das premissas chamadas 

antigas, a dúvida metódica abria espaços para a nova forma de pensar, para supostamente 

chegar às ideias claras e distintas que fundassem, racionalmente, as novas categorias de 

pensar. Não pretendemos aqui descrever a tipologia cartesiana, mas sim acentuar a 

proposta da dúvida metódica, uma suspensão de confiança nas bases do passado com a 

finalidade de fundamentar a necessidade de uma nova configuração da área e do tema a 

ser transformado. A dúvida metódica é uma etapa do método identificado como 

cartesiano. Não se confunde a dúvida metódica com a dúvida radical. Para Descartes a 

dúvida radical seria o encerramento do debate ou do possível diálogo lógico. A dúvida, 

nesse caso, com uma definição de ser metódica, toma a forma de suspensão de juízo, em 

vista de negar as possíveis fragilidades, na direção de encontrar um novo e suposto 

conhecimento, inabalável e pleno. 

Somente assim podemos entender as obras de Medina (1984) A Educação Física 

Cuida do Corpo...e “Mente”, usando uma expressão que soa, ainda hoje, quase que como 

uma denúncia bombástica, capaz de abalar o senso comum, manejada editorialmente para 

causar espanto e instigar os interlocutores a pensar que a Educação Física, em suas 

expressões anteriores, teria faltado com a verdade, teria sido uma prática unilateral; o 

título sugere que, sobre a integridade da relação corpo e mente haveria uma lacuna, a 

Educação Física, quanto à dimensão humana para além do corpo, e ainda assim, com um 

determinada visão biologista de corpo, seria uma espécie de  mentira, de flagrante falta 

com a verdade.  Não se refere aqui à dimensão antropológica da mente, mas insinua que 

a Educação Física é composta de inverdades. Não é essa a conclusão que chegamos ao 

final dessa densa e conceituada obra. Trata-se de um criterioso estudo e de um veemente 

convite para produzir uma Educação Física de integralidade, superando os reducionismos 

biologistas e positivistas. 

O mesmo se dá com a leitura, atenta e parcimoniosa, da notável obra de Castellani 

Filho (2013) Educação Física: a história que não se conta. Somente ao ler o título dessa 

conceituada e referencial produção ficamos com um questionamento interno e com um 

certo espanto, pois sugere que há algo escondido, insinua o título que a Educação Física 

padece de segredos ou de não-transparências, que precisamos conhecer historicamente, 

iluminar e esclarecer. Temos essas duas obras como fundamentais para entender o esforço 



 

66 
 

de superar as marcas da Educação Física até aquele momento. São obras que configuram 

o que entendemos por um rico e necessário momento da renovação da Educação Física 

no Brasil, o crucial momento da expressão da dúvida metódica da epistemologia e da 

ontologia social da Educação Física. 

Daí decorre nossa assertiva ao que consideramos como o momento de proposição 

de uma nova epistemologia social e de uma nova ontologia social para a Educação Física, 

efetivada pelo trabalho do consagrado livro assinado pelo Coletivo de Autores, que não 

mais expressa um espanto ou uma provocação do mesmo teor das obras inspiradas no 

momento da dúvida metódica da Educação Física. Já há condições objetivas de apontar 

proposições, de reconhecer sujeitos e de apontar possibilidades, teóricas e práticas, para 

a transformação da Educação Física. O título da obra já sugere proposições afirmativas, 

promissoras, distante das desconfianças e dos curiosos trocadilhos verbais e mentais 

anteriormente praticados. Já não há mais a prevalescência da negação, na direção de 

acentuar o que a Educação Física não é, ou o que não seja, ou ainda o que não deva ser 

ou sua variante, o que a Educação Física não fez, até mesmo o que a Educação Física 

esconde. Agora, nos parecer, é uma ação afirmativa, no sentido de definir, de atribuir 

juízos e aquilatar valores, num sentido deontológico, - o que Educação Física deve ser, o 

que a Educação Física pode ser, o que é necessário que ela possa ser, o que é sugerido 

para que ela seja. São duas atitudes distintas que marcam a virada propositiva da 

Educação Física, para além da dúvida metódica. 

Desta consideração interpretamos como esclarecida e correta a identificação 

sociopolítica do movimento de pesquisadores e de intelectuais da Educação Física que se 

definem como participantes de uma concepção denominada crítico-superadora. O 

conceito ou categoria da crítica remete à epistemologia social marxiana e marxista. Marx 

(2014) trouxe da filosofia alemã a categoria reconhecida como “crítica”. Encontramos 

esta categoria no pensamento de I. Kant (1724-1804), notadamente em suas duas grandes 

obras, a Crítica da Razão Pura (1781) e a Crítica da Razão Prática (1788), além de 

presente em outros textos singulares de Kant. Em Hegel (1770-1831) encontramos uma 

amplitude e um rigoroso aprofundamento histórico do conceito de crítica; a “crítica” da 

Filosofia, a “crítica” do Direito e das Leis, para ficar em alguns dos temas hegelianos. Em 

Marx (2013) a categoria da “crítica” assume um lugar central, como a investigação 

criteriosa sobre a produção social de cada coisa ou fenômeno. Marx aponta a crítica da 

filosofia do Direito, a crítica da economia política, a crítica da religião e da família, a 



 

67 
 

crítica da filosofia, entre tantas outras. Com Marx (2013) a categoria crítica assume 

dimensões estruturantes, de totalidade, de conjunto, de omnilateralidade dialética, na 

epistemologia social e na política.  

Em Lukács esta categoria assume papel proeminente. A questão da crítica parece 

ser uma expressão de qualificado alinhamento ao percurso da filosofia marxiana e de 

muitas das derivadas filosofias marxistas. Definir-se pela forma de trabalhar a 

investigação da realidade a partir da categoria da crítica consiste em buscar passar pelo 

crivo do método materialista dialético e de compreender os percursos e as contradições 

do materialismo histórico, para proceder a certa investigação e interpretação de 

determinados fatos, acontecimentos, dimensões e processos da realidade. 

Assim, quanto à sua consequente definição política, essa concepção de Educação 

Física assume-se como crítica, isto é, como um esforço de interpretar criteriosamente as 

relações, os interesses, os dispositivos, as teorias e as práticas da Educação Física, até 

então reconhecidas, a partir de uma abordagem que desvendaria as relações sociais, os 

interesses econômicos, as expressões institucionais e os alinhamentos políticos e 

ideológicos, da prática social da Educação Física até então. 

A expressão que busca dar uma perspectiva de prática política, de intencionalidade 

e de busca de reconfiguração ou refundação da Educação Física parece ser o sufixo- 

superadora -. Sempre cabe um comentário, o verbo superar é transitivo direto, sempre 

exige um complemento, a definição do que se tenciona lograr superar. Nesse sentido 

haveria necessidade de ampliar a compreensão dessa palavra, pelo seu caráter estruturante 

de uma visão de mundo e de uma nova interpretação da Educação Física. Quando se 

define o alcance da expressão crítico-superadora, pensamos que possa haver necessidade 

de indicar o que se busca superar, quais são os sujeitos e as práticas que a concepção, com 

autonomia e autoridade, busca ou deseja superar. A expressão crítico-superadora é um 

substantivo composto que busca efetuar o movimento dialético de realizar a crítica de 

determinadas práticas e concepções e tornar-se, afirmativamente, a própria superação 

dessas práticas e teorias criticadas e política e historicamente identificadas 

O movimento renovador buscou a superação da afirmação histórica conservadora 

da Educação Física. Um movimento histórico e político pode transformar uma concepção 

dominante de uma área ou de um fenômeno social através de proposições e de debates 

criteriosos e coerentes. Esse movimento, na esfera da amplitude da Educação Física, ficou 



 

68 
 

conhecido como “Educação Física Crítica”. A dinâmica dessa reconceituação esteve 

presente nos debates que tomaram conta da Educação Física, nas décadas de 1980 e 1990, 

como nos asseveram Hungaro & Sousa (2008), na direção da reconceituação da área, da 

produção de sua autocrítica e no encaminhamento de possíveis rupturas e mudanças de 

escolhas: 

A preocupação da Educação Física com a temática da política social, no Brasil, 

é extremamente recente. Ela está articulada a um processo de renovação dessa 

área inaugurado na década de 1980. (...) Inúmeros acontecimentos denotam o 

espírito dessa época: o movimento pela Anistia; a produção artístico-cultural 

da época; o movimento pelas Diretas Já, entre outros. A Educação Física, uma 

área historicamente articulada a interesses conservadores, inicia um processo 

de articulação com essa luta de muitos setores da sociedade brasileira e inicia 

a constituição de um projeto de “intenção de ruptura” com a sua trajetória 

conservadora. Importantes publicações de inspiração “autocrítica” fomentam 

a constituição desse projeto de “intenção de ruptura”. (Húngaro, E. Sousa, W. 

2008, p. 104). 

 Esse marco é muito importante para nossa pesquisa, de modo a fundamentar nosso 

recorte cronológico e buscar considerar que, em nossa visão, ainda nos encontramos nessa 

intencionalidade matricial, na direção de lograr superar a dinâmica da gênese 

conservadora e de constituir interpretações e mediações teórico-práticas de avanço em 

novas atuações políticas e sociais de modo a constituir diversificadas fundamentações 

epistemológicas e políticas para a prática social e escolar da Educação Física.  

Sobre a contribuição da história da educação para com o campo da educação física 

no Brasil, Oliveira (2011) faz dois importantes destaques: 

(...) indagar sobre a fertilidade da história da educação para compreensão e o 

questionamento das bases do saber acadêmico da educação física no Brasil 

seria um desafio não isento de problemas. Primeiramente, porque é 

reconhecido que as ciências sociais e humanas são as “primas” pobres deste 

campo de conhecimento que insiste, historicamente, em ser acessório do 

campo médico. Segundo, porque no interior da própria história da educação 

não há consenso se ela é um campo autônomo, uma especialidade da pedagogia 

ou da história. (Oliveira, 2011, p. 203). 

Essa questão encontra-se, ainda, aberta e necessária. As Ciências Humanas e 

Sociais, de modo geral, ainda lutam constantemente para a definição e a defesa de suas 

identidades e de suas necessárias afirmações, no corolário dos interesses que perpassam 

as diferenciações entre campos de investigação e as consequentes autoridades acadêmicas 

ou reconhecimentos sociais, mesmo no campo científico mais específico.  

Temos clareza de que a produção de pesquisas em Educação Física avançou 

largamente nos últimos anos e décadas, como podemos comprovar com a pesquisa nos 

bancos de teses e de dissertações disponíveis, no avanço dos Programas de Mestrados e 



 

69 
 

Doutorados, na amplitude de eventos e de publicações temáticas, com algumas crises e 

outros retrocessos, como acontece em todas as áreas do conhecimento humano. No 

entanto, requer-se cada vez mais que haja estudos e militâncias para acentuar a produção 

social dos conhecimentos científicos, bem como de sua inolvidável dimensão de 

compromisso social e de engajamento na direção e superar as condições políticas que 

marcam e que reproduzem as desigualdades sociais, e que mantidas, nos diferenciam e 

nos exploram. 

Trata-se de um imperioso dever, o de esclarecer as condições históricas e políticas 

que marcaram a concepção dominadora e autoritária da Educação Física em nossa 

trajetória histórica e institucional, para lançar as possibilidades de superação desse estado 

de coisas. A transformação da Educação Física será obra dos próprios pesquisadores e 

estudiosos dessa área, a buscar conhecer as condições que nos precederam e a lograr 

transformar as condições de projeções de resistências e de afirmação de novas 

possibilidades políticas e epistemológicas para a formação e a pesquisa em Educação 

Física no Brasil. 

 A abertura de uma possibilidade histórica de renovação da identidade da Educação 

Física, de superação de suas marcas conservadoras tradicionais foi realizada numa 

conjuntura na qual muitas demandas e lutas se travavam no Brasil para a busca de 

reconstrução e mesmo de reconquista do estado democrático de direito, como afirmamos 

ao longo dessa exposição de nossa pesquisa, depois da tenebrosa ditadura civil-militar 

que perdurou de 1964 a 1985. O movimento renovador representava esse ethos de 

mudanças, de crítica histórica e de proposição de horizontes democráticos e 

participativos, como era a atmosfera que tomava grande parte da sociedade brasileira.  

 Em nosso tempo atual, transcorridos 40 anos desse momento histórico, temos 

necessidade de analisar os desdobramentos desse movimento no campo da Educação 

Física, no processo de representação social dessa área de conhecimento e dessa prática 

social, na formação de profissionais, na produção da pesquisa e no legado que esse 

movimento despertou, constituiu e inspirou. Seria muito pertinente realizar uma pesquisa 

somente para dar conta desse tema. Não temos aqui essa possibilidade institucional, que 

deve ser reservada para outro desafio de pesquisa. No entanto, para apontar a riqueza e a 

diversidade que se seguiu a esse movimento renovador buscaremos apontar algumas 



 

70 
 

tendencias e desafios propostos para o campo epistemológico social e ontológico social 

de formação da Educação Física nessas décadas consequentes. 

 Buscaremos abordar, no capítulo seguinte, algumas grandes disposições 

institucionais derivadas desse movimento renovador, com seus desdobramentos políticos, 

suas produções acadêmicas e sociais, as influências nas políticas públicas de formação de 

educadores e de profissionais de Educação Física, bem como os enfrentamentos, ainda 

abertos, com outras tendências e outras abordagens político-pedagógicas. 

 Com essas sinalizações consideramos que o presente capítulo desse estudo 

expressa amplamente as finalidades de apresentar contextos e fundamentações que nos 

serviram de base histórica e política, de explicitação de nossas categorias e de nossas 

intencionalidades reflexivas, a serem desdobradas nos capítulos seguintes. No capítulo 

segundo dessa relatoria de pesquisa, que vem a seguir, temos a intenção de apresentar 

nossa leitura do pensamento filosófico de György Lukács, nossa fonte principal de 

pesquisa, suas principais categorias de análise e suas referências epistemológicas e 

ontológico-sociais para uma abordagem específica da Educação Física. 

 

 

 

 

 

 



 

71 
 

CAPÍTULO II – O MARXISMO E A CONCEPÇÃO DA ONTOLOGIA DO SER 

SOCIAL DE GYORGY LUKÁCS (1885-1971) E SUAS POSSÍVEIS 

ARTICULAÇÕES COM A PRÁXIS DA EDUCAÇÃO FÍSICA 

REVOLUCIONÁRIA. 

 

 Buscamos ancorar nossa interpretação histórica da Educação Física na 

potencialidade igualmente histórica e política de produzir uma nova ontologia social da 

Educação Física, de natureza crítico-emancipatória, a partir das lições de Gyorgy Lukács 

(1885-1971), original filósofo e destacado jurista húngaro, reconhecido como um dos 

mais proeminentes pensadores da Filosofia Crítico-Dialética do século XX. Como 

filósofo, voltado para a investigação da natureza da Filosofia, de pensar as coisas e os 

fenômenos numa dimensão de totalidade, Lukács revitalizou a Filosofia e o próprio 

método dialético de análise das ciências humanas e sociais. Influenciou a dialética da ação 

política. Uma primeira inspiração reside precisamente no reconhecimento da 

impossibilidade de compreender seu pensamento se não tomarmos esta categoria de 

totalidade como ponto de partida e, dialeticamente, como esperado ponto de chegada, tal 

como se expressa na conceituação de um determinado pôr teleológico: 

É claro que jamais se deve esquecer que qualquer estágio do ser, no seu 

conjunto e nos seus detalhes, tem caráter de complexo, isto é, que as categorias, 

até mesmo as mais centrais e determinantes, só podem ser compreendidas 

adequadamente no interior e a partir da constituição global do nível de ser que 

se trata. E mesmo um olhar muito superficial ao ser social mostra a 

inextrincável imbricação em que se encontram suas categorias decisivas, como 

o trabalho, a linguagem, a cooperação e a divisão do trabalho, e mostra que aí 

surgem novas relações da consciência com a realidade e, por isso, consigo 

mesma etc. nenhuma dessas categorias pode ser adequadamente compreendida 

se for considerada isoladamente; [...] (Lukács, 2013, p. 41). 

 

Esse é o propósito do presente capítulo: buscar situar o pensamento de Gyorgy 

Lukács na tradição filosófico-política do marxismo, desde suas origens e, sobretudo, 

passando pelas suas transformações estruturais no transcorrer do século XX para, nessa 

interpretação, explicitar suas originalidades, e lograr entender suas categorias e 

articulações epistemológicas e políticas. Somente depois de efetivamente chegar a uma 

possível e criteriosa compreensão de seu pensamento buscaremos aproximar uma 

interpretação das mesmas categorias no campo da Educação Física. 

 

 

 



 

72 
 

 

2.1. A concepção filosófico-política marxista, algumas tendências e correntes 

 A compreensão da identidade, da amplitude e historicidade do Marxismo é uma 

questão política fundamental, sobretudo em nosso tempo e sociedade. Movimentos 

históricos, disputas políticas e contraposições entre intelectuais e suas ideias permeiam o 

espectro do Marxismo em sua constituição ideológica e política. O Marxismo, de modo 

geral, é o conjunto de teorias e de práticas, de diferentes naturezas e alcances, que se 

origina a partir da articulação entre os movimentos modernos da classe operária ou 

trabalhadora, na luta por reconhecer sua identidade e reivindicar seus direitos, com a 

atuação orgânica de Karl Marx (1818-1883) e Friedrich Engels (1820-1894), expressos 

no campo da economia, da política, da arte, da organização sindical e partidária, do direito 

e em todas as demais esferas  na realidade humana social contemporânea.  

 Todavia, a despeito de sua riqueza teórica e prática, não há como, numa pesquisa 

na qual empreendemos este estudo acadêmico, pontual e fundamentado em um autor de 

referência, abranger a pensada totalidade e a destacada amplitude do Marxismo em sua 

constituição histórica e política. Limitar-nos-emos a realizar uma possível recomposição 

referencial de movimentos matriciais, suas principais tendências e correntes. 

 Como elegemos como fundamento de nossa pesquisa o pensamento de um 

intelectual que se destacou no âmbito da filosofia e da concepção de mundo marxista, 

Gyorgy Lukács, temos relativa necessidade de justificar nossa compreensão sobre o 

Marxismo e sobre sua significação histórica, filosófica, política e ideológica, em nossa 

pesquisa e em nossa visão de mundo e sociedade. Ainda que não seja possível uma 

abordagem de larga extensão ou até mesmo com esperada profundidade, seja para 

grandeza e abrangência do campo marxista, seja pela exiguidade de tempo posto para a 

finalização da presente pesquisa, buscaremos retratar aqui alguns importantes tópicos 

para, ao final, justificar nossas escolhas e alinhamentos com o marxismo e com suas 

possibilidades revolucionárias. 

O mundo em que vivemos é o mundo do capital, prevalecem em nossa realidade 

as relações determinadas pelo modo de produção capitalista. Emergindo das relações do 

feudalismo medieval, a modernidade burguesa assumiu as feições de uma nova etapa da 

história econômica, política, social e cultural das sociedades humanas, erigindo um novo 

modo de produzir, de pensar e de organizar a vida coletiva, reconhecida como a 

constituição da era moderna. O historiador Eric Hobsbawm (1917-2012) dedicou grande 

parte de sua vida a estudar e a buscar compreender a dinâmica da emergência, dos 



 

73 
 

movimentos de afirmação e as transformações decorrentes de constantes crises da 

sociedade moderna, da denominada era do capital. Buscamos sua orientação para realizar 

essa necessária contextualização de nosso estudo e de suas determinações estruturantes. 

A tradição filosófica burguesa não define o marxismo como propriamente uma 

filosofia, muito menos como uma visão de mundo. Na maioria das vezes a produção 

teórico-política criada e posteriormente derivada de Karl Marx (1818-1883) e de 

Frederich Engels (1820-1894) são assumidas como “sociologias ou ideologias” 

circunstanciais ou pontuais, no cerne de conjunto dos autores burgueses. Não era de se 

esperar outra coisa que não fosse essa leitura, vinda dos intelectuais burgueses e de seus 

servidores, sempre postos a significar a realidade histórica e política a partir de seus 

determinantes de classe. 

 No entanto, para nossa linha de reflexão, histórica e política, o Marxismo é a 

expressão da consciência histórica e igualmente política da classe trabalhadora, que 

emerge como força política na sociedade moderna e que, de diferentes formas e com 

polissémicas intencionalidades, avança para a produção global de uma transformação 

estrutural das formas de viver, de pensar e de produzir a vida em nossa realidade. Os 

trabalhadores, como classe social, são os protagonistas históricos dessa visão de mundo 

e de suas fidedignas expressões em todos os campos de atuação humana; o mundo do 

trabalho, a arte, a ciência, o lazer, a cultura e a educação, entre outras dimensões. 

 As ideias e os movimentos de afirmação das teses e das premissas marxistas 

iniciaram-se pela Europa, no bojo das revoluções burguesas liberais, que abriram espaço 

para os movimentos organizacionais de diferentes categorias proletárias no final do 

século XIX e no transcorrer do século XX. A afirmação vitoriosa da Revolução Soviética 

em 1917 abriu uma página distinta na história mundial, constituindo a possibilidade de 

triunfo de um projeto novo de totalidade, abrangendo o campo da economia, da 

organização da sociedade e da cultura, proletária e comunista, isto é, a partir de uma 

concepção de produção e de distribuição dos bens e das riquezas, das necessidades e das 

possibilidades humanas em comum. O revolução bolchevique de 1917 marca um 

momento pleno de transformação estrutural das relações sociais, políticas e culturais, das 

sociedades contemporâneas. 

 O itinerário dos movimentos e das ideias marxistas difundidos em muitos lugares 

e países da Europa foi diferenciado em cada um desses países e de suas condições de 

emergência e finalidade política. O marxismo na Itália teve uma determinada origem e 

uma singular defesa nos circuitos operários de Turim e de Roma, sendo conduzido pelos 



 

74 
 

movimentos que se desenvolveram desde o final da Idade Média, na diversidade das 

economias e culturas que marcam a amplitude da cultura italiana; na França, em Paris, 

Lyon e a região da Alsácia-Lorena e nas demais cidades industriais em desenvolvimento 

essas ideias e formas de organização política efetivaram-se com outra dinâmica; já em 

Londres, Birmingham e Liverpool e outras cidades industriais inglesas os movimentos 

sindicais e políticos conduziram lutas e enfrentamentos por direitos sociais e econômicos, 

além de brandir bandeiras pelos direitos civis e políticos. Em cada uma dessas 

experiências tivemos lideranças e disposições teórico-políticas diferenciadas para a 

decifração das condições de dominação e de exploração a que estavam submetidos os 

trabalhadores e suas famílias, bem como de proposição de formas políticas de conquistar 

o poder e de suposta ou possivelmente exercê-lo na direção dos interesses dos 

trabalhadores.  

Poderíamos aqui fazer uma longa digressão histórica e singular sobre essa 

temática, mas não é esse o propósito de nossa pesquisa, nesse momento. O que nos 

parecer ser fundamental consolidar é a premissa de que o pensamento marxiano, em 

diferentes momentos históricos e em diversificadas condições geográficas, políticas e 

sociais, na transição do século XIX para o século XX, na Europa e nos demais continentes 

que compõem nosso mundo, tornaram-se igualmente singulares, diversos e diferentes, 

decorrentes de complexas identidades, propostas e composições. Não se pode dizer que 

haja uma única ou monolítica tendência ou expressão do ideário marxista. 

 A título de contextualização podemos reconhecer o esforço dos diferentes 

movimentos e das principais ideias do que se define hoje como Marxismo, a partir das 

grandes internacionais operárias que formam, juntas, o esforço organizacional da 

diversidade das lutas dos trabalhadores na nova ordem burguesa, posta para o século XIX, 

e de suas lutas e dificuldades em superar as condições objetivas de exploração e de 

dominação a que se descobriram submetidos. As transformações na economia e na 

política estruturaram o que entendemos por Modernidade, com o protagonismo de uma 

nova classe social, a burguesia, que se afirmaria sobre a estratificação social e política do 

feudalismo questionado e superado. O palco desses acontecimentos é a Europa, e o 

período de cumulativas lutas e de enfrentamentos culmina no revolucionário século 

XVIII. O continente europeu vira a avassaladora força dos levantes liberais em diversos 

países, com enfrentamentos de toda sorte e natureza entre as condições de vida e de 

produção do Antigo Regime e a proposição de novas forças políticas e ideológicas, 

decorrentes do triunfo da Revolução Industrial (1780) e das matrizes da Revolução 



 

75 
 

Francesa (1789) e Revolução Americana (1776), para permanecer na tríade estruturante 

desta nova ordem. A burguesia afirmava sua posição de classe e engendraria, através das 

novas relações de produção, a emergência da classe trabalhadora ou classe operária.  

 Um longo e exigente processo de tomada de consciência de classe se expressa em 

diversas frentes de lutas na Europa, concentrando-se na Inglaterra, na França e nos Países 

Baixos, no transcorrer dos séculos XVII e XVIII, levadas a cabo por lideranças, teorias e 

estratégias de compreensão das novas relações de trabalho e de organização jurídica da 

nova sociedade. No socialismo utópico, líderes como Louis Blanc (1811-1882) e Robert 

Owen (1771-1858), entre outros, promoveram ideias e levantes urbanos, estimularam 

igualmente as lutas no campo, ideias de negação da ordem burguesa e de busca pela 

superação das exploratórias condições dos trabalhadores explodem em todos os lugares 

nos quais se organizam fábricas, centros de comércio e de trocas, regiões de produção, de 

bens e de matérias primas, produzindo um gigantesco movimento de agitação, 

enfrentamentos e protestos. 

 Esse ambiente de mudanças e de exigentes e tensas transformações foi 

brilhantemente descrito por Hobsbawm (1982) quando escreve: 

No início de 1848, o eminente   político francês Alexis de Tocqueville tomou 

a Tribuna na Câmara dos Deputados para expressar sentimentos que muitos 

europeus partilhavam: “Nós dormimos sobre um vulcão...os senhores não 

percebem que a terra treme mais forte?”. Mais ou menos no mesmo momento, 

dois exilados alemães, Karl Marx com trinta anos e Friedrich Engels com vinte 

e oito, divulgavam os princípios da revolução proletária para provocar aquilo 

que Tocqueville estava alertando seus colegas, no programa que ambos tinham 

traçado algumas semanas antes para a Liga Comunista Alemã e que tinha sido 

publicado anonimamente em Londres, por volta de 24 de fevereiro de 1848, 

sob o título (alemão) de Manifesto do Partido Comunista, “para ser publicado 

em inglês, francês, alemão, italiano, flamengo e dinamarquês”. Em poucas 

semanas, ou, no caso do Manifesto, em poucas horas, as esperanças e temores 

dos profetas pareceram estar na iminência da realização. A monarquia francesa 

tinha sido derrubada por uma insurreição, a república proclamada e a revolução 

europeia tinha iniciado. (Hobsbawm, 1982, p.29-30). 

 A Primeira Internacional (Associação Internacional dos Trabalhadores) foi criada 

e em grande parte liderada por Karl Marx (1818-1883), propriamente. Ocorreu em 

Londres, em 1864, convocada pelos trabalhadores das indústrias têxteis e siderúrgicas de 

diversos países europeus, com a presença e atuação de delegações de operários poloneses, 

franceses, suíços, italianos, alemães, além dos ingleses, que estiveram presentes nesse 

encontro, nos quais os trabalhadores ocupavam cada vez mais a identidade social e 

exigiam seus direitos políticos. Nessa reunião internacional saia vitoriosa a estratégia de 

união dos trabalhadores de todo o mundo, a afirmação da ditadura do proletariado, a 



 

76 
 

condenação da propriedade privada dos meios de produção como mediação para a 

mudança do mundo, o acirramentos das lutas em frentes de greves e de ação política e 

militar, entre outras bandeiras. Sua proposição organizacional era a criação e 

multiplicação de sindicatos e de partidos socialistas, na direção do enfrentamento de 

classes em cada país, na ordem política em movimento.  O mesmo Hobsbawm (1982) 

ilustra o alcance dessa organização sindical e política internacional, que abria novos 

horizontes para a luta da classe operária europeia e mundial, quando afirma: 

Era organizada pela Associação Internacional dos Trabalhadores, a Primeira 

Internacional de Karl Marx (1864-1872). A verdade de que “os trabalhadores 

não têm pátria”, como o Manifesto Comunista colocava, pode ser debatida. (...) 

A Internacional, fundada em Londres e rapidamente passada às mãos capazes 

e Karl Marx, começou com uma curiosa combinação de líderes sindicalistas 

ingleses insulares e liberal-radicais, misturados ideologicamente com militante 

sindicalistas franceses bem mais esquerdistas, e um staff de velhos 

revolucionários do continente de visões bem variadas. (...) Marx e seus 

seguidores confrontaram (e derrotaram) os seguidores do “mutualismo” de 

Proudhon, artesãos anti-intelectuais e com uma consciência e classe militante, 

para depois enfrentar o desafio de Mikhail Bakunin (1814-1876) e sua aliança 

anarquista. (...) a grande mobilização da classe trabalhadora, da qual a 

Internacional era parte e de certa forma coordenadora, já havia de qualquer 

forma se estabelecido. Portanto, como se veria, as ideias de Marx haviam 

triunfado. (Hobsbawm, 1982, p.128-129). 

 Esta constatação nos permite dizer que a atuação de Karl Marx e de Friedrich 

Engels no conjunto orgânico dos movimentos políticos e econômicos liderados pelas 

diversas e complexas categorias sociais da classe operária emergente é uma intervenção 

revolucionária e esclarecida, nascida da compreensão profunda das contradições da 

sociedade burguesa e deliberadamente expressa na direção da superação de seus 

tentáculos e de suas formas de exploração e dominação. 

 O Marxismo não é uma ideologia ou uma filosofia idealista, à semelhança das 

antecedentes filosofias que buscavam “interpretar o mundo”, mas sim a orgânica e 

emergente consciência histórica da classe trabalhadora em sua constituição como tal e em 

seu papel histórico e político de emancipação e de transformação revolucionária. É ainda 

impressionante a força da síntese de Hobsbawm ao definir o protagonismo do pensamento 

de Marx no conjunto das forças proletárias e sociais de seu tempo, bem como na condução 

subsequente que o mesmo realiza em sua conjuntura. Vejamos: 

Talvez a razão principal pela qual tantos partidos como esse hastearam a 

bandeira vermelha de Karl Marx tenha sido porque ele, mais do que qualquer 

outro teórico de esquerda, lhes tinha dito três coisas que pareciam igualmente 

plausíveis e animadoras: que nenhum melhoramento previsível, dentro do atual 

sistema, mudaria a situação básica dos trabalhadores como tais (a sua 

“exploração”); que a natureza do desenvolvimento capitalista, que ele 

longamente analisara, tornava a derrubada da presente sociedade e sua 



 

77 
 

substituição por outra, nova e melhor, bastante incerta; e que a classe operária, 

organizada em partido de classe, seria a criadora e herdeira de um glorioso 

futuro. Desse modo, Marx oferecia aos operários uma certeza, análoga àquela 

oferecida anteriormente pela religião, de que a ciência demonstrava a 

inevitabilidade histórica de seu futuro triunfo. No que se refere a isso, o 

marxismo era tão eficaz que, mesmo os que se opunham a Marx, dentro do 

movimento, adotavam em larga medida sua análise do capitalismo. 

(Hobsbawm, 1988, p.191). 

 Constata-se que a atmosfera das décadas seguintes aos movimentos liberais de 

1848 era de esperanças numa visão de mundo e de sociedade, de economia e de política, 

que trazia em si algumas categorias que apontavam a possibilidade de construção de uma 

nova sociedade, a partir dos trabalhadores e de seus interesses, reunindo elementos de 

diferentes origens, mas com a hegemonia da clareza teórica, organizacional, propositiva 

e unilateralmente protagonizada pelo proletariado. Não temos aqui como desenvolver as 

contradições da conjuntura que abalaram os alicerces da Primeira Internacional, 

destacadamente a derrota da Comuna de Paris (1871), o “fantasma” dos enfrentamentos 

nacionalistas e o terror da guerra, que viria no século seguinte, mas que se anunciava no 

horizonte das desigualdades patentes das nações europeias neste fim de século. 

 A Segunda Internacional Operária realizou-se em Paris, em 1889, depois do 

fracasso da Comuna de Paris (1871) e do declínio de muitas lutas proletárias em diferentes 

estados e nações europeias. O ideário social-democrata foi vitorioso nesse segunda 

internacional que aconteceu seis anos após a morte de Karl Marx (1883). A social-

democracia acentuava a necessidade estratégica de avançar nas conquistas dos direitos 

sociais e trabalhistas, assim reconhecidos até hoje, e de inserir na democracia burguesa 

os supostos germes do socialismo. Abandonava, por assim dizer, a condenação da 

propriedade privada dos meios de produção e a tese da ditadura do proletariado, de forma 

bélica e militar. A segunda internacional teve um amplo e grandioso efeito organizacional 

de conquistas e de formação de sindicatos e de partidos nacionalistas, sociais-democratas, 

em diferentes países europeus.  As lideranças liberais e anarquistas tinham dado lugar a 

palavras de ordem de conciliação e de alianças de classes, com o intuito de garantir 

direitos e melhores condições para os trabalhadores. Quando se erguia o medo da guerra, 

anunciada em todas as frentes de negociações complexas sobre recursos energéticos, 

fronteiras e negócios, além de causas “nacionais”, dividia-se a classe operária e seus 

líderes. A clareza de Hobsbawm (1988) ainda nos impressiona: 

A guerra mundial viria, mas ninguém, nem sequer o melhor dos profetas, 

entendeu realmente que tipo de guerra seria. E quando o mundo por fim chegou 

à beira do abismo, os responsáveis pelas tomadas de decisões, incrédulos, se 

lançaram a ele. Os grandes e novos movimentos socialistas eram 



 

78 
 

revolucionários; mas, para a maioria deles, a revolução era de certa maneira o 

resultado lógico e necessário da democracia burguesa, que deu a uma parcela 

da população cada vez mais numerosa o poder de decidir sobre outra, cada vez 

mais reduzida. E, para os que esperavam a verdadeira insurreição, tratava-se 

de uma batalha cujo objetivo só podia ser, num primeiro momento, instituir a 

democracia burguesa como etapa preliminar de algo mais avançado. 

(Hobsbawm, 1988, p. 25). 

 Temos aqui o dever de lembrar que a social-democracia, enquanto uma forma de 

ideologia política e de organização político-partidária nasceu dos movimentos proletários 

e populares, sindicais e organizacionais, do século XIX. Desta forma, trata-se sempre de 

um imperioso dever lembrar aos que acusam o marxismo de fracasso, a tarefa de estudar 

as diferentes frações e tendências de suas criações e contradições, antes de acusar como 

superado ou incapaz de mudanças reais. A classe trabalhadora, através das contraditórias 

movimentações de suas lideranças políticas e sociais, sempre esteve presente em todas as 

transformações estruturais da sociedade contemporânea, ainda que em muitos desses 

momentos tenha sido subtraída e enganada. 

 A Terceira Internacional foi convocada após o triunfo da Revolução Soviética de 

1917, ocorreu em Moscou em 1919, com a reposição da tese da ditadura do proletariado, 

da organização de partidos comunistas em diferentes países e a reafirmação da vitória do 

proletariado pela dinâmica própria da história, a partir da vitória dos bolcheviques em 

Moscou. Com a morte de Vladimir Ilyich Ulianov, conhecido pelo apelido de Lenin 

(1870- 1924) no ano de 1924 e a chegada ao poder de Joseph Stalin (1878-1953), que 

permaneceria como líder supremo do país até sua morte, a Terceira Internacional 

afirmava-se como a proclamação da força dos trabalhadores e de sua potencialidade 

transformadora das sociedades e das economias contemporâneas, a partir da experiência 

paradigmática russa ou soviética. O percurso e a dinâmica da Terceira Internacional são 

fundamentais para entender a história do século XX, a participação da URSS na vitória 

bélica sobre o Nazismo em 1945 e na constituição da Guerra Fria, que era o nome da 

política mundial que prevaleceu após a Segunda Guerra Mundial (1939-1945). 

 Esse quadro é importante para compreendermos a diversidade dos ideários 

marxistas. Há ainda a atuação de Leon S. Trotsky (1879-1940), um dos líderes militares 

e teórico destacados, ao lado de Lenin, da revolução soviética de 1917, e que foi 

perseguido e, mais tarde, assassinado a mando de Joseph Stálin, depois de uma fuga para 

a Finlândia e do exílio em Paris e, posteriormente, na Cidade do México, em 1940. O 

trotskismo, como é reconhecido o pensamento derivado das teses e categorias de L. 

Trotsky, condena as duas concepções anteriores, consideradas marxistas, a concepção 



 

79 
 

social-democrata e a concepção burocrático-militar soviética. Afirma o ideário revolução 

permanente e abre-se a uma transformação estrutural da economia e da política. Trotsky 

convocou a Quarta Internacional dos Trabalhadores, que deveria acontecer em Paris em 

1940, mas que até agora ainda não foi oficialmente realizada, a não ser em encontros 

preparatórios sazonais. Sua morte ou seu assassinato abalou profundamente o ideal 

marxista no mundo, como vimos na obra organizada por Eric Hobsbawm e na criteriosa 

publicação dos 12 volumes de sua História do Marxismo (1998). 

A concepção histórico-política definida como Marxismo sempre necessita superar 

as visões reducionistas e acusatórias, própria dos autores e dos grupos políticos 

adversários, nas conjunturas políticas recentes. O Marxismo sempre se firmou como uma 

visão de mundo crítica, no cenário das sociedades e das culturas capitalistas e, mesmo 

quando vitoriosa e hegemônica em movimentos políticos contemporâneos, manteve seu 

lastro crítico e até mesmo autocrítico, com momentos e realidades de exceção. O 

Marxismo, por assim dizer, é a mais vigorosa produção teórico-prática da 

contemporaneidade, com inúmeras versões políticas e estratégicas na dinâmica histórica 

recente. 

No dizer de Sartre (2002) o Marxismo é a mais avançada concepção de mundo da 

atualidade, enquanto subsistirem as condições objetivas históricas que lhe deram origem, 

pois para ele o Marxismo é a “totalização do saber contemporâneo”. A diversidade de 

enfoques teóricos e estratégicos dos movimentos marxistas explica a amplitude de suas 

concepções e de suas inúmeras tendências no mundo atual, decorrente sobretudo das 

mudanças e das transformações políticas efetivadas no século XX, tanto no período entre 

a primeira Grande Guerra Mundial (1914-1918) e a Segunda Guerra (1939-1945), mais 

ainda nas décadas posteriores e sequenciais desse acontecimento referencial. O Marxismo 

teve uma amplitude internacionalista, como podemos ver no itinerário das internacionais 

operárias. O Marxismo sempre se afirmou nas lutas europeias, com diferentes conjunturas 

e lideranças, emergiu na realidade asiática com a marcante Revolução Chinesa liderada 

por Mao Tse-Tung (1893-1976), no Vietnã de Ho Chi Min (1890-1969), no Laos (1975), 

no Camboja (1975-1990), para ficar nos principais movimentos. Também esteve presente 

nas lutas anticolonialistas africanas, sobretudo em Angola (1975), na ruptura das colônias 

portuguesas em África nos anos 1970 e 1980. Esteve igualmente presente nas Américas, 

destacando-se a Revolução Cubana de 1959, embora muitos grupos e movimentos 

marxistas tivessem presença em diversos países, como o Brasil, México, Argentina, 

Bolívia, Chile e Venezuela, com a revolução bolivariana, para identificar os principais 



 

80 
 

movimentos. As ideias e os movimentos políticos de inspiração marxista sempre foram 

duramente combatidas em todas as frentes de luta e de enfrentamentos políticos 

estruturais. O realidade dominante burguesa não admite nem reconhece a emergência 

histórica e orgânica do pensamento e dos movimentos políticos marxistas. 

Mesmo quando se refere ao Brasil, há necessidade de muitos outros estudos para 

recuperar e recompor o itinerário das ideias, movimentos e produções políticas e sociais 

das ideias marxistas no Brasil. Nossa organização como uma economia moderna é tardia, 

diante do longo e penoso tempo da colonização mercantilista (1500-1822) e do 

anacrônico império escravista e escravocrata (1822-1889). Haveria necessidade de 

aprofundamento dessas duas etapas de nossa histórica dominação política e social, mas 

não temos este tempo e propósito nessa tese. O que podemos reconhecer é que as marcas 

desse processo colonialista e escravocrata estão presentes na representação política de 

nossa história, a nos impelir a reconhecer e superar tais dispositivos. 

A industrialização e a urbanização tardia do Brasil dão-se com a necessidade de 

substituição das importações decorrentes da conjuntura que prepara, executa e continua 

após a deflagração da Primeira Guerra Mundial (194-1918). Bens de natureza primária 

são produzidos em alguns centros urbanos, com a presença de acentuado crescimento de 

setores da indústria têxtil, indústria de alimentos, fabricação de couros, vidros e 

porcelanas, entre outros marcam a industrialização incipiente em São Paulo e no Rio de 

Janeiro, nas primeiras décadas do século XX, quando se deu a eclosão dos movimentos 

revolucionários marxistas na Rússia de 1917. Lideranças anarquistas e liberais estão 

presentes nos primeiros passos da emergente classe operária no Brasil, tais movimentos 

podem ser hoje analisados pelas memórias sindicais e registros da atuação sindical em 

alguns enfrentamentos próprios, tais como as greves de 1917 e 1919 em São Paulo. O 

contato com as ideias de Marx e de Engels era quase nulo, pela ausência de livros, pela 

distância dos movimentos sindicais dos referenciais organizacionais da classe operária, 

pela repressão e pela ausência de formação política de muitas dessas lideranças práticas 

e emergenciais. O Marxismo passou a ser conhecido inicialmente no Brasil a partir da 

eclosão da Terceira Internacional Operária e sua estratégia de promover a divulgação das 

lutas políticas pelo mundo todo. As determinações dos congressos que marcaram a 

estratégia de implementação dos ideais marxistas-soviéticos, até chegar ao Brasil, vieram 

pela Argentina, como nos ensina Carone (2004): 

(...) o Manifesto Comunista, de Marx e Engels, Las ensenanzas de las 

revoluciones, de Henri Barbousse, La Revolucion y la muerte, de Raymond 

Lefebvre (...) Teses y resoluciones del Tercer Congresso de la Internacional 



 

81 
 

Comunista; Impressiones de um viaje a la Rusia sovietista, de A. 

Alejandrowski; Dos cartas a Romain Rolland e Uma obra gigantesca cumplida 

por gigantes (carta dirigida a Jean Louguet), ambos do Capitão Jacques Sadoul. 

Todos eles (livros) aparecem sob responsabilidade de Publicion Oficial de La 

Internacional Comunista (Séccion Argentina). Desta maneira, a IC funcionava 

num país do Terceiro Mundo, pioneiristicamente, porque o PC argentino, 

fundado precocemente em 1918, é capaz de se organizar e se irradia 

imediatamente, o que permite que se forme o primeiro foco marxista na 

América Latina e de onde, sem dúvida alguma, se irradia pelo Brasil. As fontes 

marxistas na época da fundação do PCB (março de 1922) são, assim, variadas. 

Elas se baseiam na literatura vinda da Rússia, ou difundidas através de edições 

soviéticas, mas impressas na Suíça, em francês, ou ainda no material argentino. 

(Carone et alii, 2004, p. 39). 

No aspecto teórico-político reconhecemos a originalidade dos movimentos 

marxistas, nos diferentes lugares e conjunturas de sua emersão e presença.  Na Alemanha, 

além dos movimentos político-partidários que ocorreram, vimos triunfar uma importante 

tradição filosófico-política reconhecida como a Teoria Crítica ou Escola de Frankfurt, 

com destacados filósofos e marcantes leituras políticas dos fenômenos sociais do século 

XX.  Vejamos a ação de Karl Korsh (1886-1961), Theodore Adorno (1903-1969), Max 

Horkheimer (1895-1973), Eric Fromm (1900-1980), Herbert Marcuse (1898-1979), 

Jurgen Habermas (1929), Alfred Smith (1873-1944), Walter Benjamin (1892-1940), 

Hanna Arendt (1906-1975), para permanecer nas principais produções, que referem-se, 

singularmente, aos constructos e referências da metodologia marxista, ainda que com 

diversidade de apropriações e com diferenças de interpretações entre si. Na França a 

Escola des Annales foi o grupo político e filosófico de maior destaque marxista, fundado 

por Lucien Febvre (1878-1956) e Marc Bloch (1886-1944) em 1929, cada um a seu modo 

e a seu tempo, sempre em posições políticas referenciadas aos movimentos que 

aconteciam na União Soviética e na China, que eram os mais destacados projetos político-

estatais marxistas, cada um a seu modo, metodologias e estratégias.  Na Itália, no período 

entreguerras vimos emergir o Marxismo de Antônio Labriola (1843-1904) e de Antônio 

Gramsci (1891-1937), com conceitos, categorias e interpretações marxistas originais, a 

partir da realidade cultural e até territorial da Itália e suas peculiaridades. Na Inglaterra 

emerge o Marxismo de E. Thompson (1924-1993) e de Eric Hobsbawm (1917-2012), na 

França destaca-se o pensamento de Louis Althusser (1918-1990), de Jean Paul Sartre 

(1905-1980) e de Henry Lefebvre (1901-1991), para continuar nos principais. 

Nossa intenção consistiu em apresentar as linhas gerais da diversidade do 

Marxismo em sua constituição histórica e política recente. Longe de ser uma suposta 

“ideologia” superada e anacrônica, como sugerem alguns autores burgueses, o Marxismo 

é a consciência crítica de nosso tempo e de nossa realidade econômica e política, tal como 



 

82 
 

nos apontam os estudos e as afirmações de muitos pesquisadores e líderes de nosso tempo, 

como Michel Apple (1942), István Mészaros (1930-2017) e outros tantos de seus 

destacados continuadores. 

Temos hoje reconhecido o alavancamento de uma tendência, muitas vezes 

explícita, outras vezes tácita, autodefinida como “pós-moderna” ou até mesmo como 

“pós-estruturalista” que abdica de uma concepção de mundo dialética, histórica, 

politicamente comprometida com as transformações do mundo e da histórica. Retornam 

a uma negação do marxismo e, em nome de sua suposta superação, afirmam premissas 

irracionais e pré-modernas, são antimarxistas. Vejamos o que nos assevera Stábile (1999): 

Nas academias, tornou-se uma espécie e bom senso intelectual rejeitar o 

marxismo e seus métodos in totum, como “totalizantes” (porque procuram 

explicar a sociedade através de seu modo de produção – o capitalismo), 

“redutivos” (porque as estruturas econômicas supostamente moldam as 

estruturas jurídicas, políticas e culturais) ou “universalizantes” (porque, 

presumivelmente, a classe molda a consciência. (...) O “social” é desmontado 

e transformado em “discursivo” e, as relações sociais, em padrões linguísticos. 

Ao defender as diferenças, relações individualizadas de poder são enfatizadas, 

com exclusão de sua interconexão sistêmica de poder, o mesmo acontece com 

o modo capitalista de produção. A consequência desse foco micropolítico é 

que a política de identidade passa a fundamentar-se no “estilo de vida”, 

consumo, etc, o individualismo substitui a política de interesses comuns e de 

luta social coletiva. (Stábile, 1999, p. 151-152). 

 Fizemos essa breve excursão histórico-política para buscar entender o pensamento 

marxista e sua amplitude e diversidade, além de sua atualidade e fecundidade 

revolucionária e transformadora. Essa contextualização é fundamental para situar o 

pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971) e de compreender a dialética de sua atuação. 

O marxismo não é uma ideologia artificial, posta pelas cabeças de iluminados ou um 

conjunto político, científico e bem-intencionado, de proposições conjunturais. O 

marxismo é a consciência histórica e política da classe trabalhadora, na busca de decifrar 

as condições objetivas do mundo do capital e intentar desenvolver as formas de suas 

superação e efetivar sua transformação. O marxismo é a leitura e a ação política de 

supressão das categorias e das mediações do capitalismo, para a apresentação orgânica de 

novas relações de produção e de organização das forças políticas na direção de contemplar 

os interesses dos trabalhadores. 

 

 

 

 

 



 

83 
 

2.2. Gyorgy Lukács e a “ontologia do ser social”: filosofia e política 

Nosso interlocutor estrutural, na presente pesquisa, é a busca de compreender e de 

apropriarmo-nos do criterioso pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971). Não é uma 

pretensão ingênua nem uma consideração diletante: sabemos da dificuldade de 

compreender em plenitude o pensamento deste eminente filósofo marxista húngaro. 

Mesmo na Europa, no pós-guerra, seu pensamento e sua obra permaneceram por longo 

tempo em condições secundarizadas. A universidade, como instituição social, passava ao 

largo do pensamento de Lukács. No Brasil, esta distância e desconhecimento acentuava-

se ainda mais. O predomínio de uma tradição marxista-leninista e stalinista, nos 

movimentos políticos de esquerda e nas manifestação da emergente classe trabalhadora 

no Brasil, nos primórdios do século XX, concluem este cenário aprofundando a distância 

e o relativo abandono ou desconhecimento do pensador húngaro. As poucas obras 

traduzidas, as traduções duvidosas e difíceis acentuavam ainda mais esse distanciamento. 

Podemos situar o pensamento de Lukács, para iniciar a reflexão, como autor de 

uma dupla crítica: ao reducionismo economicista das disposições do pensamento 

stalinista e aos estreitos empirismos praticados pelo neopositivismo lógico. Sua obra 

clássica, a “Ontologia do Ser Social” (Lukács, 2012), pode ser compreendida como uma 

reflexão que nos abre a possibilidade de superação de aporias economicistas e de dilemas 

empiristas estreitos. Com uma rica leitura da conjuntura mundial do século XX e dos 

movimentos conceituais das internacionais operárias e do próprio movimento do 

pensamento de Marx e de Engels, por assim dizer, no seu tempo e no transcorrer do século 

XX, Gyorgy Lukács não se apresentava como um autor de fácil acolhimento e de ágeis 

apropriações. Seu texto é essencialmente filosófico, isto é, voltado para a dialética da 

totalidade, da visão de conjunto e da dinâmica de integralidade, que costumeiramente 

define os estudos e obras de cunho filosófico. Escreveu esta obra na década de 1960, mas 

a mesma somente foi publicada em 1984 e 1986 na Europa. No Brasil somente foi 

publicada em 2012.12 Todas essas razões apontam para a ampla dificuldade em estudar 

nosso autor e sua obra, decifrar suas categorias principais e buscar integrá-las na 

interpretação de um projeto político-pedagógico práxico-emancipatório para a Educação 

Física, nossa seara de ação e objeto de estudos na presente exposição. 

 
12 A obra foi publicada em dois volumes, pela Boitempo Editorial, São Paulo, 2012 (volume I) e em 2013 

o volume II. 



 

84 
 

Um dos reconhecidos amigos de Lukács, um orgânico interlocutor de seu trabalho, 

assim descreve sua criteriosa produção filosófica, Nicolas Tertulian (1996): 

A publicação integral, em sua versão original, da última grande obra filosófica 

de G. Lukács, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, se deu num período 

que parece ter sido pouco propício a uma recepção favorável. Dois grandes 

volumes foram publicados pela editora Luchterhand, o primeiro em 1984 e o 

segundo em 1986, ou seja, vieram à luz tão-somente treze e quinze anos após 

o desaparecimento do pensador: trata-se, pois, verdadeiramente, da obra 

póstuma de Lukács. Na ocasião em que "o desmoronamento do marxismo" é 

apresentado, com grande espaço na mídia, sobretudo da França e da Itália, 

como fato evidente, o paradoxo quis o comparecimento da Ontologia de 

Lukács, a mais ambiciosa e a mais importante reconstrução filosófica do 

pensamento de Marx que foi possível registrar nestes últimos decênios. 

(Tertulian, 1996, p. 54-69). 

Entendemos que, em razão de ser pouco conhecido e muito mais ainda, de ser 

pouco lido e estudado, tivemos que exercer uma relativa ousadia e reunir alguma 

coragem, no transcorrer do presente percurso expositivo, como uma propedêutica forma 

de ampliar o estudo da atuação de Lukács, definida como uma produção crítica e de 

totalidade, muito próxima do ideal da Paideia13, para desenvolver nosso estudo e 

investigação nesse trabalho doutoral em Educação Física. Nosso autor e interlocutor 

categórico expressa, muitas vezes, a compreensão de que o pensamento de Marx foi 

historicamente alterado pela lógica do stalinismo e de seus movimentos, como nos lembra 

ainda Tertulian (1996): 

Lukács tinha perfeita consciência do extremo empobrecimento sofrido pelo 

pensamento marxista durante a época staliniana. Aos seus olhos, o stalinismo 

consistia não apenas em um período de "profunda desumanidade" e de crimes, 

mas também num conjunto de concepções teóricas que havia pervertido a 

própria natureza do pensamento de Marx. Deste modo, a Ontologia do ser 

social representa um gigantesco esforço para examinar, passo a passo, as 

categorias fundamentais do pensamento marxiano, a fim de restituir-lhe a 

densidade e a substancialidade, revelando ao mesmo tempo as raízes da sua 

degradação devida ao stalinismo. Obra de síntese, concebida no curso dos anos 

1960, a Ontologia pretendia ainda precisar os pontos do debate que havia 

agitado o pensamento marxista nos últimos decênios. (Tertulian, 1996, p. 57). 

 
13 Gyorgy Lukács nasceu em Budapeste, na Hungria, em 1885, e morreu na mesma cidade natal no ano de 

1971. Viveu mais de 10 anos na Alemanha e outros 20 anos em Moscou. Graduado em Direito e Filosofia, 

com Doutorado nas duas áreas, tornou-se professor de Estética e Filosofia da Cultura na Universidade de 

Budapeste. Filiado ao Partido Comunista Húngaro em 1918, permaneceu até a morte na militância política. 

Escreveu sobre Lenin e Stálin, foi representante partidário e dirigente, nunca fugiu às responsabilidades e 

aos desafios da história e da atividade política. Foi preso, exilado e algumas vezes silenciado, mas construiu 

uma obra de envergadura, com as categorias de totalidade e de integralidade, um autor próximo da 

concepção de Paideia. 

 



 

85 
 

 Para a corajosa apresentação, nesse estudo, de uma possível compreensão da 

possibilidade de uma nova ontologia social da Educação Física sempre se torna 

necessário compreender que G. Lukács é um teórico-crítico orgânico, isto é, um novo tipo 

ideal de intelectual e constitui-se num filósofo essencialmente marxista. Baseamo-nos nos 

estudos de Cesar Augusto Nunes (2021) quando define que: 

(...) Lukács é, antes de tudo, um filósofo. Como tal, trabalha com as 

ferramentas da Filosofia, os conceitos e as categorias, as escolas e os sistemas, 

os juízos de realidade e de valor, enfim, com as mediações da Filosofia 

Clássica. No entanto, mesmo trabalhando as categorias e as mediações 

filosóficas, Lukács constitui uma original leitura da Filosofia, no século XX, 

produzindo uma forma de fazer Filosofia e de ressignificar suas categorias e 

conceitos a partir de um lugar criteriosamente novo: a realidade prática da vida 

social, política e econômica, do tempo histórico, isto é, o ponto de partida é a 

materialidade da existência. Lukács é um filósofo do mundo contemporâneo, 

que trabalha com exímia destreza, a produção de discursos, de teorias e de 

narrativas de natureza essencialmente filosóficas, a partir de um princípio 

material e histórico, a vida social, singular e coletiva, do ser humano em meio 

a seus desafios políticos e culturais. Mesmo atuando no transcorrer da 

organização da economia e da política comunista soviética Lukács produziu 

significativas obras de crítica, de questionamentos políticos e filosóficos que 

demandam o reconhecimento de sua originalidade. (Nunes, Cesar Augusto, 

2021, p. 87). 

 Na mesma trilha, acentuando a necessidade de compreender sempre a dimensão 

de totalidade, veementemente repetida, na dialética da prática social, isto é, da luta 

política e da organização das atividades humanas, do trabalho ao pensamento, da cultura, 

à saúde e arte, não podemos deixar de considerar os motivos de sua atuação, como lembra 

seu criterioso amigo Tertulian (1996): 

O filósofo apresenta aí, pela primeira vez num contexto sistemático, a crítica 

ao neopositivismo, voltada, por exemplo, para alguns dos escritos de Carnap 

ou ao Tractatus logico-philosophicus de Wittgenstein. O neopositivismo lhe 

aparece como o avalista filosófico do reino da manipulação. Pode-se até 

afirmar que o fato de voltar-se para a ontologia constitui, para ele, uma 

enérgica reação contra certa hegemonia do neopositivismo no cenário 

filosófico: diante das tentativas de homogeneização cada vez mais explícita da 

vida social, submetida aos imperativos do cálculo e da quantificação, a 

ontologia do ser social pretende dar destaque à heterogeneidade e à 

diferenciação extremas do tecido social, opondo uma negação clara ao confisco 

do indivíduo e à manipulação. (Tertulian, 1996, p. 58). 

 Essa afirmação aponta algumas das principais densidades do pensamento de 

Lukács. A escolha pela ontologia, uma estrutural parte da Filosofia, não é uma escolha 

aparentemente neutra. Consiste em buscar superar a estreiteza da formatação positivista 

e neopositivista que assolava a filosofia ocidental de modo geral e, bem particularmente, 

o próprio marxismo.  O vigoroso texto crítico de Lukács (2003), na direção de nos 

legitimar na intencionalidade de aspirar uma nova ontologia da educação física, a ser 



 

86 
 

social e politicamente engendrada, na trama das disputas de toda sorte, constituiu-se como 

fundamento de nossa intenção reflexiva: 

Somente nesse contexto, que integra os diferentes fatos da vida social 

(enquanto elemento do desenvolvimento histórico) numa totalidade, é que o 

conhecimento dos fatos se torna possível enquanto conhecimento da realidade. 

Esse conhecimento parte daquelas determinações simples, puras, imediatas e 

naturais (no mundo capitalista) que acabamos de caracterizar, para alcançar o 

conhecimento da totalidade concreta enquanto reprodução intelectual da 

realidade. Essa totalidade concreta não é de modo algum dada imediatamente 

ao pensamento. “O concreto é concreto” diz Marx, porque é síntese de várias 

determinações, portanto a unidade do múltiplo. (Lukács, 2003, p. 76-77).  

 Desse modo, a escolha que fizemos desde a apresentação de nossas 

intencionalidades investigativas, da trilha conceitual e metodológica derivada do 

pensamento de Gyorgy Lukács, não se reduzia a uma opção da vontade espontânea, 

tratava-se da adoção de consideração de sua natureza política, materialista e dialética, de 

seu crivo epistemológico e histórico, da compreensão de que seu vigoroso pensamento 

dispõe da potencialidade crítico-emancipatória da totalidade, de modo a articular que a 

luta, tomada aqui como enfrentamento teórico e político,  se faz em todas as esferas da 

ação humana, na dinâmica política da sociedade de classes. Ainda nos inspiramos em 

Cesar Augusto Nunes (2021), quando afirma: 

(...) Lukács destaca-se por apresentar sempre a concepção de totalidade, de 

conjunto e de radicalidade, de suas concepções, o que precisamente configura 

a prática da Filosofia. Para este autor húngaro, a Ontologia, isto é, o estudo do 

ser das coisas, define-se pela busca de compreensão das práticas sociais, nas 

quais erige a centralidade do trabalho e da linguagem, como constituintes 

humanos, e desta condição social depreende a compreensão da identidade do 

humano. O homem é a produção social do homem. A compreensão do 

movimento da história deve ser encontrada na totalidade dos fenômenos que 

marcam a experiência humana em sociedade. Deste modo, é preciso 

compreender a dialética que se integra no campo econômico, nas artes, na 

cultura, na música, no Direito, na Educação, na Ética e em todas as demais 

instâncias do agir humano. A ontologia do ser social é uma obra que acentua a 

totalidade da constituição das relações humanas, sempre em sociedade, mas 

como efetivas repercussões igualmente na subjetividade e na singularidade. 

(Nunes, Cesar Augusto, 2021, p. 89). 

 Essa afirmação nos permite propor à Educação Física uma efetiva e real superação 

de sua clivagens identitárias, pela orgânica apreensão de sua realidade material, a partir 

das condições simples e comuns do acontecer da vida das pessoas, na luta pelo existir de 

cada dia, no trabalho, na convivência cotidiana, no deslocamento, na apreensão de 

efetivas necessidades materiais e sociais. A base social da vida é a possível base da 

Educação Física e de todas as demais formas e instâncias de educação e de expressão da 

condição humana. Deparamo-nos, diversas vezes, com a criteriosa categoria de Lukács - 

a totalidade -, para o qual a realidade social é marcada por complexas integrações e 



 

87 
 

articulações, que não podem ser inferidas somente com as lógicas da economia e da 

ideologia, necessitando serem penhoradas na luta política, como destaca seu crítico 

(1996): 

Sublinhando com força a heterogeneidade de cada um dos complexos em 

relação ao outro, incluindo aí os mais intimamente interligados (por exemplo, 

o Direito e a Economia) e afirmando a lógica irredutível de cada um, Lukács 

exclui definitivamente a concepção retilínea e monolítica do progresso 

histórico. Desse modo, o filósofo pode tomar distância tanto do determinismo 

de tipo fatalista - que sob a forma de economicismo tem dominado, há muito 

tempo, na forma corrente do marxismo - como das filosofias da história de 

caráter teleológico. O que lhe interessa, essencialmente, é o desenvolvimento 

desigual dos diferentes complexos sociais, delineado por Marx em um texto 

famoso: ele continua, por exemplo, a recordar que a lógica do Direito e a lógica 

da Economia não são de modo nenhum perfeitamente compatíveis, uma vez 

que as relações jurídicas são o resultado de uma opção relativamente 

autônoma, que nunca é um simples epifenômeno das relações econômicas; ou 

então observa que progresso econômico e progresso moral de modo algum 

coincidem, dado que a lógica do desenvolvimento econômico e a 

autoafirmação da personalidade humana às vezes são assimétricas, porque 

cada uma delas tem uma trajetória e uma legalidade própria irredutível (o que 

'não exclui as conexões em nível profundo, uma vez que um projeto ético que 

faça abstração do estado das relações de propriedade dificilmente pode ser 

concebido. (Tertulian, 1996, p. 58). 

 Essa potencialidade analítica e política do pensamento de Lukács (2003), foi o que 

nos motivou constantemente para tomá-lo como interlocutor magistral desta pesquisa, 

que ora apresentamos em sua versão final, como categoria que nos ofereceu a 

possibilidade de compreender a teoria e prática da educação física, de modo a dar conta 

do real e do concreto que a diversidade da existência nos interpela. Muitos dos fenômenos 

que estão intrincados em nossa diversidade de vida são tomados pelo pensamento 

autorreferenciado como pós-estruturalista como deslocados e fragmentários, merecendo 

uma necessária deserção da história e um preclaro abandono da visão de totalidade. Não 

aceitamos essa inversão. O pensamento lukacsiano reúne condições de compreender a 

dialética de todas a expressões de nossa diversidade, as tensões entre subjetivo e o 

estrutural, sem precisar renunciar à história, do espaço real, da territorialidade política e 

da diversidade social. O marxismo lukacsiano reúne potencialidades para interpretar as 

vivências e diferenças da vida prática, social e subjetiva, individual e coletiva. O ser 

humano é a dialética da condição humana. Vejamos: 

A questão da compreensão unitária do processo histórico surge 

necessariamente com o estudo de cada época e de cada setor parcial, entre as 

coisas. E é aqui que se revela a importância da concepção dialética da 

totalidade pois, é inteiramente possível que alguém compreenda e descreva de 

forma correta os principais pontos de um acontecimento histórico, sem que por 

isso seja capaz de compreender esse mesmo acontecimento naquilo que ele 

realmente representa, em sua verdadeira função no interior do conjunto 



 

88 
 

histórico ao qual pertence, isto é, sem compreendê-lo no interior da unidade do 

processo histórico. (Lukács, 2003, p. 83). 

 Esse texto nos remete à necessidade de firmar a historicidade como categoria 

fundante de compreensão de um determinado dado ou fenômeno da realidade. Assim 

buscamos interpretar que a superação da ruptura identitária da Educação Física somente 

seria possível de ser vislumbrada, ou reconhecida inicialmente, para ser superada por 

movimentos reais e dialéticos, a partir dessa imersão histórica, necessariamente política. 

Assim, ao lado de nossa prática investigativa, temos acompanhado a compreensão da 

necessidade de refundar ou de defender a refundamentação das ciências da Educação 

Física, sobre um referencial de totalidade, de amplitude e de integralidade sobre a 

condição humana. O ser humano é integralidade; reúne corpo e espírito, razão e emoção, 

motricidade, biologicidade, psicologia, subjetividade e afetividade; tudo isso constitui sua 

omnilateralidade, entre todos os aspectos de nossa existência singular e social. Esta 

identidade plena da pessoa humana é o fundamento de todas as ciências e deve ser 

também o fundamento da pesquisa e da atuação nesse campo que estudamos e buscamos 

amiúde, definir e compreender: a educação física. 

 A área da Educação Física, na qual atuamos, poderia ter, em nosso tempo histórico 

e em consonância com os referenciais que reunimos na presente pesquisa, não por força 

de nosso trabalho ou de nossa proposição, mas sim pela força intrínseca de sua dimensão 

histórico-crítica e político-pedagógica, uma promissora oportunidade histórica para 

redefinir sua identidade e para fortalecer os esforços sociais na direção de formar 

profissionais e agentes educacionais para uma nova atitude e uma nova identidade 

institucional e política de um profissional integral, que compreenda a condição humana, 

subjetiva e social, como detentora de direitos de aprendizagem e de desenvolvimento 

humano, voltado para a igualdade, para o respeito às diferenças e à promoção da 

igualdade entre todas as pessoas. Este foi o fundamento desta investigação: trazer para a 

área da Educação Física a sensibilidade e a formação epistemológica e política na área 

exigente da Ontologia Social.  

A economia e política dessa etapa do capitalismo mundial, na qual estamos 

mergulhados, parecem operar uma deserção da reflexão e um desmoronamento da 

vontade. Afirma-se a onipotência do capital e de seus tentáculos e interesses. Mas, para a 

consequente resistência política requer-se a definição previa de uma contestação reflexiva 

e social. Não há como engendrar uma nova realidade práxica, isto é, prática e real, sem 



 

89 
 

uma leitura teórica abrangente, decifradora e esclarecida, que se efetiva na dinâmica da 

ontologia social consequente. Pensamos como Wood (2001), quando reconhecemos que: 

(...) o conceito de globalização desempenha hoje um papel tão proeminente na 

ideologia capitalista precisamente porque agora se precisa de poderosas armas 

ideológicas para mascarar e mistificar essa cada vez mais direta e óbvia 

conivência. (...) Ainda que a atual crise global coloque um freio na 

globalização neoliberal, como agora parece possível, ela não terminará com a 

universalização do capitalismo e as crescentes contradições que dela resultam 

e o capital continuará precisando da ajuda do Estado para navegar nas 

turbulentas águas da economia global. (Wood, 2001, p. 120-121). 

Essa denúncia supõe que tenhamos que desenvolver lastros críticos radicais sobre 

o desenvolvimento da economia e sobre o novo papel rentista, de garantidor das rendas 

dos círculos exploradores, definidos para o Estado, no mundo global. Se tal realidade se 

apresenta como trágica, reforça-se ainda mais esse mal-estar e esse torpor, quando nos 

debruçamos sobre a clareza da assertiva de nosso saudoso professor Gamboa (2003), que 

nos alerta para uma imperiosa explicitação: 

Como desdobramento desse novo jogo de forças e essa nova racionalidade, os 

Estados nacionais, diminuídos e impossibilitados pelas volumosas dívidas com 

o setor financeiro internacional, assumem a doutrina do “capital humano” e as 

diretrizes do Banco Mundial, transferindo para os setores privados suas 

responsabilidades no campo das políticas públicas, das políticas educacionais 

e dos investimentos em educação. Dessa forma, a educação, entendida no 

ideário iluminista como um direito para todos e uma forma de construção das 

sociedades nacionais, hoje, perante a crise da racionalidade iluminista e dos 

Estados-Nação, só tem sentido como um investimento nas habilidades e 

competências técnicas dos indivíduos, visando seu melhor desempenho no 

mercado de trabalho, ou como um bom negócio para os investimentos 

capitalistas na venda de uma nova mercadoria para a qual, potencialmente, tem 

uma grande massa de consumidores necessitados de treinamento técnico-

profissional. (Gamboa, 2003, p. 99-100). 

 

Esse é o cenário de apresentação de nossa interlocução com o pensamento de 

Gyorgy Lukács. A caracterização da violência e da diversidade de acesso aos bens 

necessários para a sobrevivência, a desigualdade estruturante do capital, as causalidades 

de sofrimento e de degradação das condições de vida são os aportes que a realidade nos 

oferece. Vivemos uma época de abissais diferenciações na apropriação das conquistas 

científicas e tecnológicas, uma minoria tem acesso e usufruto de todos os bens e todas as 

possibilidades proporcionadas pela racionalidade produtiva atual, mas a grande maioria 

dos agrupamentos humanos do planeta não tem acesso às mínimas condições de 

sobrevivência, de dignidade no trabalho, de provimento de recursos alimentares e 

energéticos necessários. Criteriosos estudos e abundantes dados socioeconômicos 

demonstram essas contradições econômicas e sociais, políticas e materiais atuais. Os oito 



 

90 
 

bilhões de pessoas que povoam esse planeta azul estão atravessados pela lógica necrófila 

dos interesses do capital. A contextualização de nosso atual tempo do capital exige a 

continuidade da igual compreensão da obra de Lukács e da singularidade de sua crítica 

filosófica e política. 

 

 

2.3. A trajetória existencial e histórico-política de Gyorgy Lukács e de sua 

identidade na concepção marxista de mundo, sociedade e realidade  

Para entender a trajetória de Lukács precisaremos fazer recuperações contextuais 

e aproximações interpretativas, necessariamente corajosas e leais. A Escola de 

Budapeste é a denominação de uma tradição política e refere-se a um agrupamento de 

estudiosos e a um conjunto de pesquisas sobre o marxismo que necessita sempre de 

honesto escrutínio e de adequada contextualização. Nessa escola poderemos situar a 

trajetória filosófica e política de Gyorgy Lucáks. Essa é a tarefa que buscaremos 

desenvolver nesse tópico. 

Há diferentes possibilidades de efetuar uma análise crítica da produção teórico-

prática do marxismo, enquanto visão de mundo, enquanto filosofia política e enquanto 

proposição histórico-política de transformação estrutural do capitalismo, desde sua 

eclosão revolucionária nos inícios do século XX até a crise complexa do modelo 

soviético, ocorrida com a estigmatizada expressão “a queda do muro de Berlim”, que 

aconteceu em 1988. Para a realização de qualquer balanço crítico dessa trajetória e da sua 

significação, epistemológica e política, requer-se a pressuposição da categoria central do 

método, da referência teórico-metodológica presumida ou definida. 

Gyorgy Lukács é um autor que viveu organicamente as múltiplas contradições do 

século XX. Seu terreno histórico é a conjuntura da Europa, protagonizada entre duas 

gigantescas e destrutivas guerras mundiais, de amplas consequências para todas as 

dinâmicas e transformações das realidades históricas e políticas em curso. Além de duas 

guerras mundiais, este século viu emergir o triunfo da revolução proletária russa, em 

1917, de inspiração marxista-leninista, na criação do que se reconheceu como um 

conjunto de sociedades, economias e realidades políticas sob a identidade da União das 

Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS).  Já nos dedicamos, neste mesmo capítulo, a 

uma recuperação das identidades dos diferentes marxismos, nascido das diversas 



 

91 
 

proposições da dinâmica das internacionais operárias que atravessaram os séculos XIX e 

XX, chegando até nosso ainda opaco século XXI.  

A trajetória de Gyorgy Lukács, nascido em Budapeste, na Hungria, em 1885, no 

epicentro desses acontecimentos, e falecido na mesma capital, em 04 de junho de 1971, 

somente poderá ser criteriosamente compreendida se tivermos a clareza dos eventos e das 

mudanças vertiginosas que esse tempo histórico e político engendrou. Se não levarmos 

em conta esse contexto histórico, político e social, não conseguiremos compreender a 

dialética da existência e da atuação política de Gyorgy Lukács. Essa premissa aproxima-

se do famoso enunciado paradigmático de Delos, na Grécia Antiga, a asseverar: Conhece-

te a ti mesmo! – no sentido de buscar expressar a principal disposição do pensamento 

lukacsiano – não há como vislumbrar conhecer G. Lukács se não retomarmos as 

características sociais que constituíram seu próprio ser. Ou seja, assumir integralmente a 

interpretação ontológico-social do próprio autor da ontologia social. 

Hoje não há dúvidas de que o pensamento de Lukács transformou-se numa 

referência basilar para a compreensão do que reconhecemos como sendo o legado e o 

acervo do marxismo do século XX e, igualmente, de suas tendências e continuidades no 

século XXI. Sua formação em Filosofia e Direito, sua atuação no campo do Teatro e das 

Artes, da Literatura e da Estética, sua proximidade com autores modernos ou modernistas, 

sua convivência com círculos anarquistas e sua intensa produção teórico-crítica, junto à 

sua militância político-partidária, sua atuação regrada em cargos públicos, sua 

incontestável e corajosa atuação política revolucionária, em frentes de lutas e na 

clandestinidade, seu pensamento criativo e arguto, sua incansável capacidade de trabalho 

formativo, teórico-prático, sua originalidade categoria filosófica ressignificada são 

muitos dos elementos que condensam sua amplitude e sua potencialidade. 

Lukács estudou na Universidade de Budapeste, de 1904 a 1908, e ali atuou em 

grupos socialistas e em atividades de arte e teatro, fazendo parte do grupo Thalia, de 1904 

a 1908. Conviveu com o destacado líder anarco-sindicalista Ervin Szabó, com Georges 

Sorel, com Henrik Ibsen e Gerhart Hauptmann. Esteve na Universidade de Berlim, na 

Alemanha, entre os anos de 1906 e 1910 convivendo com Georg Simmel. Estudou ainda 

na Universidade de Heidelberg em 1913, tornando-se amigo de Max Weber e de Ernest 

Bloch. Nesse intenso processo de formação inicial Lukács conheceu a Filosofia, 

notadamente a história da Filosofia, leu Platão, certamente devorou as deidades 



 

92 
 

germânicas, Imannuel Kant e Georg Frederich Hegel, Nietzche, Dilthey e Dostoievski, 

entre outros. Retornaria anos mais tarde a Budapeste, em 1915 e nessa Universidade 

criaria ao seu redor um grupo de estudos e de debates de inspiração socialista, no qual 

participaram Karl Manheim e Bela Bartók, entre outros. É possível entender que Lukács 

era uma pessoa profundamente integrada a seu tempo e esteve sempre sensivelmente 

ligado aos fenômenos e aos desafios de seu espaço, de sua época e de seu mundo. 

Dois acontecimentos interrompem essa vertiginosa trajetória formativa de G. 

Lukács, a eclosão da primeira guerra mundial (1914 -1918) e o triunfo da Revolução 

Russa de 1917. Em 1918 Lukács entrou para o Partido Comunista da Hungria e exerceu 

o cargo de Comissário do Povo para a Educação e a Cultura, na emergente República 

Soviética da Hungria, experiência de governo efêmera que acabou derrotada pela reação 

húngara conservadora, três anos depois, obrigando Lukács a fugir para Viena, na Áustria, 

cidade na qual teria que viver clandestinamente, mas acabou sendo preso, somente não 

foi extraditado para a Hungria conservadora, o que seria uma sentença de morte, graças 

aos esforços de intelectuais como Thomas Mann e de seu irmão Heinrich Mann, tal como 

descrevem seus biógrafos. 

Em Viena, e no transcorrer dos anos seguintes, Lukács buscou analisar, 

aprofundar e fundamentar os escritos filosóficos de Lenin, a quem admirava e do qual 

nunca se apartou. A obra mais importante desse momento histórico de Lukács foi o livro 

História e Consciência de Classe, publicado originalmente em 1923. Importante se faz 

ressaltar que, na Alemanha, reunia-se um conjunto de jovens intelectuais que igualmente 

buscavam desenvolver o pensamento marxista a partir de categorias e articulações 

históricas e filosóficas. O movimento de jovens estudantes de Frankfurt, que mais tarde 

seria identificado como a Escola de Frankfurt, começou em 1922 com uma semana 

paradigmática destinada a pensar as possibilidades da revolução dos trabalhadores na 

Alemanha, liderada pela publicação de uma outra obra na mesma direção, Marxismo e 

Filosofia, de Karl Korsh. Essa publicação seria repudiada por Zinoviev, líder soviético, 

no quinto congresso do Comintern, em julho de 1924. Permaneceu exilado em Berlim até 

1933, produzindo textos e realizando criteriosas leituras sobre a condição política da 

Hungria, em permanente militância pela revolução proletária. 

Com a ascensão política do Nazismo na Alemanha Lukács mudou-se para 

Moscou, cidade na qual viveria até 1945. Com o fim da segunda guerra mundial (1939-



 

93 
 

19945) e a nova geopolítica que determinava a integração da Hungria ao bloco soviético, 

Lukács retornaria a seu país para fazer parte do novo governo em formação, nesse 

momento sob a batuta stalinista. De 1946 a 1950 Lukács atuou no Partido Comunista da 

Hungria. Sua função, como era reconhecido pela sua qualidade acadêmica, consistia em 

assessorar o Departamento de Propaganda do Governo de Matyas Rakosy. Esse período 

de sua atuação é de crucial importância para a compreensão das condições objetivas nas 

quais se encontrava. Entre 1948 e 1949 Lukács defendeu que a qualidade da atuação 

acadêmica e literária dos intelectuais revolucionários deveria vencer esse debate pela sua 

diferença, e não pela imposição de expurgos administrativos. Isso lhe custaria o mesmo 

expurgo e a condenação ao ostracismo político, prática comum stalinista, sendo somente 

reintegrado ao Partido em 1953. 

O Partido Comunista da Hungria elegeu Imre Nagy em 1956, para liderar a 

continuidade do processo revolucionário. Os círculos soviéticos de Moscou apoiavam 

outras forças políticas locais e opuseram-se a Imre Nagy. Lukács aceitou ser ministro 

nesse novo governo, correndo sérios riscos diante da instabilidade militar e política 

daquele momento. Lukács defendia que o Partido Comunista deveria ter relativa 

autonomia e integrar criteriosas coalizações com os demais partidos de esquerda 

húngaros. Como ministro defendeu e auxiliou a refundação no novo Partido Comunista 

Húngaro sobre bases participativas e novas práticas de ações persuasivas. Defendia um 

novo modo de alinhamento do Partido com a União Soviética, de modo a garantir 

autonomias e decisões que pudessem contemplar as características locais singulares. 

Apontava a necessidade de articulação de todos os grupos e movimentos socialistas, 

propondo um acordo com o Partido da Social-Democracia da Hungria, temendo 

exatamente a fragmentação e o enfraquecimento. A fragilidade do novo partido foi 

rechaçada por Janos Kadar em novembro de 1956.  

Lukács foi perseguido e por pouco não foi executado como “traidor” em razão de 

suas exposições de ideias, diferentes do dogmatismo stalinista. Foi deportado, juntamente 

com outros ministros do governo Imre, para a Romênia, conseguindo retornar a 

Budapeste somente um ano depois, o que seria novamente uma nova salvação, pois 

muitos deportados jamais retornariam. Depois de 1956 seus alunos e demais 

interlocutores foram presos, alguns fugiram para o Ocidente e Lukács voltou-se para a 

academia. O seu livro A Destruição da Razão era o argumento de acusação, de que Lukács 



 

94 
 

tivera questionado o stalinismo como distorção irracional do pensamento marxista. Essa 

acusação atravessaria sua vida política e acadêmica daí em diante. 

São acontecimentos difíceis de se recuperar. Há muitas posições fechadas que 

colocam duras críticas a esse movimento de Lukács. Deveria ter expressado mais 

claramente suas convicções, abdicou de suas ideias, fugiu do debate, teve medo da 

repressão? São questões que a nossa distância histórica não consegue alcançar. O fato que 

se destaca é que Lukács sempre esteve no centro dos acontecimentos históricos e culturais 

de sua conjuntura política, não teve medo ou efetivou recuos degradantes. Lukács fez uma 

autocrítica de suas posições ou produziu o necessário para manter-se vivo e em 

dignidade? Foi reintegrado ao Partido Comunista, no qual permaneceu até sua morte em 

1971. Nos levantes de 1968 na França e na Primavera de Praga, no mesmo ano, Lukács 

expôs duras críticas aos rumos do pensamento e do modelo de ação política soviéticos. 

A identidade e as singularidades do processo político da Hungria, tanto na 

integração às repúblicas socialistas lideradas pela União Soviética no transcorrer do 

século XX quanto nas consequentes lutas marcantes que foram desencadeadas nesse país, 

quando o núcleo soviético stalinista perdia sua centralidade, são dados de bastidores 

fundamentais para entender o pensador Gyorgy Lukács. Trata-se de um necessário 

esforço na busca da contextualização das decisões pessoais e sociais, bem como somente 

na decifração desses contextos se pode compreender os pretextos de cada vida e de cada 

atuação social, acadêmica e política, de sujeitos históricos de referência, como Lukács.  

Ao final de sua vida Lukács repetiria inúmeras vezes sua intenção de atuar na 

direção de contribuir para um possível “renascimento do marxismo”, pautando suas 

produções teórico-práticas para o campo que, em sua reflexão sistêmica, seria o núcleo, 

o centro, o fundamento estrutural do pensamento de Karl Marx, ou seja, a sua original e 

insuperada expressão de uma ontologia materialista (Netto, 2002). Autores retratam, 

igualmente, o esgotamento acentuado de sua saúde física e psíquica, em razão da 

agudização acelerada de um câncer pulmonar e o falecimento de sua companheira Gertrud 

Bortsteiber, em 1963 (Lessa, 2002). Os acontecimentos sociais e políticos são tecidos 

pela dialética da materialidade da vida cotidiana, sem necessariamente ser preciso 

desarticular uma coisa da outra. 

Esses fatores precisam ser considerados para entender a produção de Gyorgy 

Lukács nas décadas finais de sua vida. Lukács iniciou sua original produção teórico-



 

95 
 

prática na intenção de fundamentar uma ética de natureza marxista. Para tanto, voltou-se 

com rigor para o pensamento de Marx (1818-1883) e de seu tempo. No entanto, com o 

passar de seus estudos e de aprofundamentos, reiteradas vezes debatido com seus 

interlocutores próximos, o autor percebera a necessidade de um a priori metodológico, 

de um pano de fundo mais consciente e sólido, para não cair no idealismo deontológico 

comum, muito próprio das filosofias burguesas de natureza idealista, invariavelmente 

criticadas por Lukács, em muitos de seus textos e interlocuções. Era necessário 

fundamentar uma ética materialista numa ontologia materialista, para não repetir a 

genérica e abstrata proclamação de Imannuel Kant, reduzidas estas disposições a 

imperativos categóricos de intencionalidade universalista e abstracionista. 

Junto aos manuscritos de Lukács, que deram fundamento à publicação de seu texto 

clássico, a obra chamada Para uma Ontologia do Ser Social, efetuada inicialmente em 

1984, comumente reconhecida pelos especialistas lukacsianos como “Grande Ontologia”, 

como também contribuíram para a produção da “Pequena Ontologia” , identificada com 

a obra “Prolegômenos a uma ontologia do ser social”, publicada em 1986, foram 

encontrados inúmeros textos, contendo muitas notas e  diversos fragmentos sobre Ética, 

demonstrando que o autor pretendia escrever uma obra temática nesse campo, depois da 

necessária fundamentação ontológica. Lessa (2015) afirma que essas notas foram 

publicadas pelo Lukács Archivum de Budapeste, no ano de 1994. O próprio Sérgio Lessa 

liderou a publicação dessas notas pelo Instituto Lukács, no Brasil, com uma preciosa 

tradução e com uma apresentação criativa e esclarecedora dos contextos desses estudos 

ou registros. Como Lukács é um autor ainda pouco conhecido, lido ou interpretado em 

nossa tradição filosófica e política, tornou-se necessário recuperar essa breve biografia 

política e existencial de nosso personagem.  Inspiramo-nos na assertiva de Wellen (2015) 

quando reconhece: 

Da mesma forma, se os valores e a própria constituição da subjetividade 

humana não fossem levados em conta nas suas relações contraditórias e de 

respostas aos pressupostos materiais que as lastreiam, a análise da história se 

expressaria de forma mecânica e determinista. Foi nesse sentido, tanto para 

evitar o idealismo, como para afugentar o mecanicismo, que Lukács buscou 

analisar de que forma essas condições materiais se relacionam e incidem nas 

objetivações humanas e na constituição da subjetividade, procurando 

apreender esses elementos não de uma forma externa ou metafísica, mas a 

partir da sua própria ontologia. (Wellen, 2015, p.19). 

Lukács (2013) perseguiu, a partir de uma concepção materialista, histórica e 

concreta, a intenção de alicerçar a análise ontológica do desenvolvimento do ser social. 



 

96 
 

As condições de produção desse intento, a amplitude teórica do pretendido, bem como as 

condições pessoais de enfermidade do pretendente, produziram efeitos contraditórios no 

universo dos estudiosos daquele contexto. Além das caracterizações das condições 

objetivas e imanentes dos seres sociais, como base de suas possibilidades de respostas às 

condições objetivas, Lukács admitia uma concepção de causalidade no devir das 

condições materiais objetivas, e essa categoria lhe custaria muitos debates e alguns 

dissabores. Para compreender a objetividade imanente das condições sociais haveria 

necessidade de considerar distintos níveis de dependência entre tais esferas, em tensão 

dialética, como aquelas entre objetividade e subjetividade, ou entre liberdade e 

necessidade ou, ainda, entre causalidade e teleologia. À ontologia social materialista 

caberia investigar os distintos níveis de dependência que consubstanciam a vida social. 

Wellen (2015), ainda, nos esclarece nessa profunda distinção, ao ilustrar a dialética de 

Lukács: 

Assim, as diversas esferas dos seres (desde o ser inorgânico, passando pelo ser 

orgânico e, enfim, chegando ser social), ao passo que se encontrariam em 

relações de complexidade, também seriam demarcadas pela dependência 

gradativa (LUKÁCS, 2013). Foi, nesse sentido, que Lukács (2014a, p. 150), 

visando demonstrar o grau de dependência do ser social perante as 

causalidades presentes nas circunstâncias históricas, utilizou a seguinte 

expressão: “o homem é um ser que dá respostas” (...) Essas palavras, extraídas 

de uma entrevista que o autor deu em 1966, vêm acompanhadas da seguinte 

explicação: “um ser que dá respostas é um ser que reage somente às 

alternativas que lhe são colocadas pela realidade objetiva” (idem). E, ao 

desenvolver essa premissa, se Lukács apresenta críticas ao neopositivismo (por 

igualar as legalidades natural e social), ele também critica a concepção 

metafísica da relação entre liberdade e necessidade. Assim, para não cair 

nessas concepções teóricas que fraturam a análise da dinâmica da história, 

Lukács (idem, p. 151) procurou apresentar algumas indicações concretas: na 

realidade existem conexões causais que operam de modo espontaneamente 

causal e existem conexões causais que são postas em movimento, de um modo 

particular, sobre a base de uma iniciativa teleológica, sem com isso perder seu 

caráter de necessidade causal. (Wellen, 2015, p. 21). 

Como autor de referência, num campo altamente marcado por disputas 

ideológicas e políticas, que se distinguiam por alinhamentos político-conjunturais diante 

do legado marxista tomado como oficial, algumas categorias de Gyorgy Lukács foram 

acusadas de serem coordenadas deterministas e até mesmo imputadas como indutoras de 

políticas repressoras. Muitos autores, alinhados ao conjunto de intelectuais que são 

identificados como pertencentes à Escola de Budapeste teceram críticas contundentes às 

obras finais de Gyorgy Lukács. Destacam-se dois autores, do núcleo orgânico da Escola 

de Budapeste, que fizeram uma leitura ampla e profunda desses textos de Lukács, 

acentuando sua originalidade e sua fidelidade ao método marxista, contrapontos - e aos 



 

97 
 

demais que tinham acusado Lukács de determinismo categórico - Nicolas Tertulian e 

Guido Oldrini. Temos buscado fundamentar nossas pesquisas sobre as categorias do 

pensamento lukacsiano nesses autores próximos e abertos à compreensão da trajetória 

complexa e, muitas vezes contraditória, de seu mestre. 

Tomamos ainda a referência de Wellen (2015), quando afirma: 

E, se esses autores (Tertulian e Oldrini) buscaram aprofundar e defender as 

análises maduras de Lukács, os antigos integrantes da Escola de Budapeste 

seguiram o rumo do ocidente capitalista, se distanciando cada vez mais daquela 

concepção teórica e política defendida pelo seu antigo mestre. (Wellen, 2009, 

p.23). 

 

Essa diferenciação foi fundamental para nossa compreensão do pensamento de 

Lukács e de sua importância para a identificação da vitalidade crítica do Marxismo. Nosso 

autor esteve envolvido no estudo orgânico, na compreensão criteriosa do método marxista 

e, ao mesmo tempo, integrado a um mundo em movimento, a uma totalidade concreta que 

lhe exigia definições e escolhas conjunturais e arbitrárias. No entanto, em cada momento 

histórico e a cada desafio, Lukács se apresenta por inteiro, com a densidade da filosofia 

e a sensibilidade da militância política. São essas as duas coordenadas que definem a 

originalidade e a potencialidade analítica e interpretativa do pensamento lukacsiano e 

expressam sua vitalidade categórica e política. Essas coordenadas poderão ser 

fundamentais para a compreensão da identidade epistemológica e da dinâmica formativa 

da Educação Física em nossa intencionalidade investigativa. 

 

2.4. Categorias e conceitos do pensamento lukacsiano e sua atualidade 

Quando o pesquisador Quintão (2020) afirma que a educação física, segundo ele, 

“autodenominada marxista e crítica”, foi trabalhada através de diferentes marxismos, 

numa alusão possível à diversidade de enfoques que há na tradição marxista, parece-nos, 

numa primeira impressão, que se trata de uma afirmação relativamente simples e 

definitiva. No entanto, não é assim que vemos essa questão, muito menos essa afirmação. 

Temos repetido ao longo de nossa tese que, para compreender a dialética histórica e a 

amplitude do pensamento marxista requer-se um acentuado tempo de estudos, uma 

relativa clareza metodológica, o laborioso escrutínio de rigorosas fontes e a honestidade 

histórica e política. A rigor, para falar com propriedade do desenvolvimento histórico, 



 

98 
 

político e filosófico do marxismo necessariamente se supõe uma prévia adesão a essa 

visão de mundo 

A relação da Educação Física com a tradição marxista já foi objeto de muitos 

estudos, de amplos debates, de enfrentamentos diversos e de lutas ferrenhas de toda sorte. 

No entanto, essa é uma questão aberta,  ainda hoje, para estudar e compreender a dinâmica 

e a produção histórico-política do Marxismo, é preciso o concurso de criteriosas análises, 

históricas e políticas, e adequadas e honestas classificações ou categorizações de 

pensadores, análises radicais de trabalhos teóricos, de movimentos políticos e da relação 

desses estudos, produções, autores e temas com a dinâmica da própria trajetória histórica 

do pensamento marxista, seja quando do dinamismo da Primeira Internacional Operária 

(1864), da Segunda Internacional (1889) ou da Terceira Internacional de 1917 e de suas 

consequências. Já expusemos esses movimentos no início do presente capítulo. 

A questão do entendimento e da concepção ampla do significado histórico e 

político do Marxismo, na história política do século XX e nas atuais condições do século 

XXI, é um debate de primeira necessidade de esclarecimento, para nossa proposição de 

estudos.  Pretendemos analisar a orgânica relação da Educação Física com o vigoroso 

pensamento filosófico e político de Gyorgy Lukács, que definimos ao longo desse estudo 

como um autêntico pensador e militante marxista do século XX. Nossa intenção, ao partir 

da definição da educação física como prática social e como campo de formação, abre 

possibilidades para o reconhecimento de diferentes escolas teóricas, de uma diversidade 

de autores e de uma amplitude de concepções no ensejo de identificar a viabilidade dessa 

relação, entre Marxismo e Educação Física. 

Já afirmamos que o trabalho de pesquisa, em nossa escolha epistemológico-

política prévia, deve ser realizado de acordo com um pressuposto metodológico que leva 

em consideração a visão do mundo, as relações entre a ciência e a sociedade, a economia 

e a cultura e, dentro dela, as relações de poder e de representação ideológica e filosófica. 

Um ponto importante para buscar fazer uma análise histórico-política consiste exatamente 

em igualmente buscar decifrar os dados de bastidores, as estruturas subjacentes, o que 

está escondido, os fatores e causalidades que estão por trás dos condicionantes 

econômicos e materiais, de modo a esclarecer o que se reconhece na praxis social, tal 

como ela se apresenta. Podemos ainda pressupor a questão, quais são os interesses que a 

ideologia articula no seio de uma determinada sociedade e na conjuntura de um 



 

99 
 

determinado momento histórico. Essa análise é possivelmente a primeira grande 

aproximação teórico política que se possa fazer dos estudos histórico-filosóficos de 

natureza marxista. 

Tomamos o criterioso estudo de Lubomir Sochor (1987), presente no volume 09 

do texto organizado por Eric Hobsbawm (1992) História do Marxismo, publicado no 

Brasil em 13 volumes, entre os venturosos anos 1980 e 1990. Além de ser um conjunto 

de textos históricos, essa publicação reúne uma crítica histórica sem par, de natureza 

filosófica e política, demonstrando seu caráter de testemunho e de vitalidade teórico-

prática. 

O artigo que se traduziu em nossa base referencial se intitula Lukács e Korsh: a 

discussão filosófica dos anos 20 (Sochor, Lubomir. História do Marxismo. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1987, p. 13-75). A leitura e apropriação desse texto nos forneceu 

uma criteriosa contextualização política e filosófica da identidade e da trajetória do 

pensamento e da atuação de Gyorgy Lukács, sendo necessária a pontuação de alguns itens 

que já fazem parte de nossa compreensão epistemológica e política desse autor, reiteradas 

vezes assumido como protagonista de nossa pesquisa e estudo. 

Os dois fenômenos, intrincados entre si, que embasam as décadas iniciais do 

século XX são a Primeira Guerra Mundial (1914-1918) e as causalidades que lhe deram 

origem e dinamismo, e a emergência da Revolução Russa de 1917, com seus processos e 

implicações, internas e externas à Rússia. O cenário geográfico é a Europa e suas 

diferentes experiências históricas, políticas e filosóficas. O autor começa a redigir seu 

trabalho destacando que a conjuntura política das décadas iniciais do século XX não 

continha uma preocupação nuclearmente exegética do Marxismo, uma visão de mundo, 

um pensamento, uma metodologia em processo de elaboração, um pensamento ainda 

pouco conhecido, em razão até mesmo da não-publicação de textos referenciais de Marx 

e de Engels, que só foram publicados após a vitória da revolução soviética nos anos 

subsequentes a esse acontecimento, além de conjunturas diversas e contraditórias nas 

organizações políticas da Europa. Os movimentos operários europeus eram diversos e 

desarticulados entre si, de modo que os esforços das internacionais operárias, a principiar 

pela convocação da Primeira Internacional, de 1864, efetivada pelo próprio Marx, 

buscavam dar uniformidade, união, integração e otimização de forças e de recursos na 

direção do processo revolucionário. Os temas eram de natureza de esclarecimentos da 



 

100 
 

economia, de proposição militante, de produção de estratégias e de ação política, 

predominantemente, nessas décadas iniciais do século XX 

Buscar orientar a luta dos trabalhadores, para chegar ao poder, compreender a 

dinâmica do capital financeiro, decifrar as formas de acumulação do capital, explicitar 

estratégias de enfrentamento, são os temas que parecem hegemônicos na produção 

teórico-prática dessa conjuntura. Sochor (1987) afirma que se contrapunham duas 

tendências no pensamento marxista da época, essa primeira, denominada por ele como 

“restrita”, era a que alinhava-se à crítica da economia política, definia a concepção 

materialista da história como fundamento científico e afirmava essa ciência como a 

dinâmica da luta de classes e de suas finalidades últimas: o poder aos trabalhadores. Nesse 

grupo destacam-se algumas demandas para uma complementação do Marxismo na 

interpretação da história, da filosofia política, da ética e de demais dimensões do 

pensamento filosófico-político clássico. 

Já os autores reconhecidos como alinhados a uma concepção “ampla” do 

Marxismo não consideravam ser necessário fazer quaisquer alinhamentos a autores ou 

filosofias “burguesas”, considerando que o Marxismo já continha plenamente uma teoria 

da história e uma economia política, sem precisar de sistemas ou de autores diversos de 

si mesmo. Sochor (1987) afirma que na décadas de 1910 e 1920 não aparecem obras 

filosóficas e originais no âmbito do Marxismo. Ele destaca a singularidade da atitude do 

próprio Lenin, que escrevera Materialismo e Empirocriticismo, como um ponto fora 

dessa análise, pois Lenin, no exílio, estudou com profundidade o pensamento de Hegel e 

assumiu que deveria fazer aprofundamentos em seus escritos, em reconhecimento da 

fragilidade e algumas de suas proposições e da própria visão de mundo de muitos de seus 

companheiros. Assim se expressa nosso interlocutor: 

Portanto, o autêntico quadro da evolução filosófica de Lenin difere 

profundamente do quadro rígido e ossificado que dela nos oferece a escolástica 

filosófica leninista, que termina por atribuir em filosofia uma absoluta 

imobilidade intelectual. Em Lenin – como em qualquer outro pensador – 

existem naturalmente um movimento e uma evolução que implicam 

necessariamente correções críticas e a superação de posições filosóficas 

anteriores. (Sochor, 1987, p. 15). 

 A dura conjuntura dos enfrentamentos políticos dessas duas décadas igualmente 

explica a encruzilhada teórica e política desses anos nebulosos. A derrota dos movimentos 

revolucionários proletários na Alemanha, na Áustria, na Hungria e até mesmo na Itália 

apresenta-se como outro contexto fundamental para a leitura de nossa proposição de 



 

101 
 

entendimento do pensamento de Lukács. Sobre os dois autores que são objeto dos estudos 

de Sochor ele afirma: 

A derrota da revolução europeia, no caso de alguns intelectuais comunistas, 

canaliza a energia dos mesmos, não empenhada na ação prática, para a 

atividade teórica. Isso certamente pode ser dito a proposta de G. Lukács e K. 

Korsh. A derrota da revolução privou-os de qualquer função de governo; e de 

comissários revolucionários, retornaram à sua atividade de estudiosos. Na 

expectativa, ainda plena de esperanças, de uma nova onda, eles se esforçaram 

por elaborar filosoficamente, o que esperavam de uma época revolucionária e 

de uma nova ordem social. (Sochor, 1987, p.15). 

A interpretação criteriosa de Sochor destaca que Lukács e Korsh mantiveram, 

juntos, uma admiração exemplar pela atuação de Lenin, como pensador militante e 

estrategista revolucionário. Buscaram seguir sua dialética atuação, no sentido de entender 

que Lenin interpretara o pensamento marxista no tocante à ação política e ao Estado, bem 

como dera indicadores para a atuação revolucionária prática, como organização dos 

trabalhadores na busca do poder proletário. Reconheciam que era necessário realizar a 

interpretação orgânica do pensamento e Marx, agora voltando-se para aspectos antes não 

identificados ou trabalhados, era possível debater a teoria do conhecimento, a ética, a 

estética e a ontologia, - para ficar nos principais campos - a partir dos pressupostos do 

pensamento marxista. 

No desejo de realizar em filosofia o que Lenin realizara na teoria do Estado e 

da revolução – renovar o marxismo e dar-lhe um novo significado 

revolucionário – eles descobrem páginas desconhecidas ou incompreendidas 

da obra de Marx, colocam novos problemas (dos quais nenhum marxista 

tomara anteriormente consciência, voltam às fontes no sentido verdadeiro da 

palavra, ou seja, aos próprios fundamentos da teoria. Elaboram assim uma 

concepção tão original que, com a destruição da vulgata marxista, provocam 

uma violenta reação de recusa não somente – como esperavam - por parte dos 

revisionistas e dos marxistas ortodoxos da Segunda Internacional, mas dos 

próprios revolucionários com os quais, ao contrário, pretendiam concordar. 

(Sochor, 1987, p.16). 

Esse contexto político e esse ambiente marxista pode nos ajudar a compreender a 

adesão de Gyorgy Lukács ao marxismo, ao final da primeira guerra mundial.  Merleau-

Ponty define Lukács como o original criador do que ele denominou como Marxismo 

Ocidental ou Marxismo Europeu, para lograr distingui-lo do Marxismo soviético. Cremos 

ser necessária uma criteriosa análise das diferenças que há entre os diversos autores que 

muitas vezes são elencados nessa denominação. Karl Korsh e Gyorgy Lukács parecem 

ter algumas premissas contextuais e políticas comuns, mas há autores que partem de 

premissas diversas e muitas vezes, contraditórias e contrárias. Os dois autores que são 

analisados por Sochor (1987) compreendiam relativamente com alguma profundidade, a 

trajetória histórica e a organização categórica e sistêmica da filosofia clássica alemã.  



 

102 
 

A primeira grande etapa de inserção militante e de produção teórica de G. Lukács 

no pensamento marxista efetiva-se entre 1918 e 1926. A coletânea de ensaios sobre a 

dialética materialista que Lukács publicou em Berlim em 1923 está certamente entre as 

obras teóricas marxistas mais importantes do século XX. Muitos desses artigos tinham 

sido publicados na imprensa húngara e alemã, são textos diversos entre si, alguns 

marcados por uma análise conjuntural exigente e aberta. Foram reunidos numa coletânea 

chamada História e Consciência de Classe, de 1923, marcando profundamente esse 

primeiro período marxista de Lukács. Em 1925 ele publicaria uma análise ao Manual de 

Bukharin sobre o Materialismo Histórico e em 1926 destaca-se a publicação de seu texto 

sobre Moses Hess e os problemas da dialética idealista. Sochor (1987, p.18) afirma que 

depois da publicação desses textos, estritamente filosóficos, Lukács expressaria uma 

espécie de “renúncia à filosofia, da autocrítica do início dos anos 1930 e da nova 

orientação do então sentido da história literária, de uma sociologia da literatura e de 

uma estética marxistas.” São acentuações que nos permitem entender o movimento 

temático e político de Lukács, no sentido de reconhecer sua plena compreensão das 

condições objetivas de seu tempo e de seu contexto, e ter a coragem de manejar as 

disposições que se fazem necessárias, em cada contexto, para dar entendimento e 

continuidade ao ideário práxico marxista. 

No prefácio de 1967, quando da edição italiana de seu livro, o próprio Lukács 

escrevera que a redação do seu livro História e Consciência de Classe ocorrera em 1922, 

sendo depois acrescidos dois textos analíticos, um sobre Rosa de Luxemburgo e outro 

sobre o conceito de reificação, e conclui que “(...) História e Consciência de Classe 

representa, do ponto de vista literário, a conclusão e a síntese de meu período de 

desenvolvimento que se inicia nos últimos anos da guerra” (Sochor, 1987, p.18).   

Para nosso estudo é de suma importância reconhecer essa primeira e intensa fase 

de produção teórico-prática de Gyorgy Lukács sobre a temática da filosofia marxista e 

suas possibilidades e potencialidades transformadoras. Nosso estudo busca entender e 

apropriar-se das categorias de Lukács para a recomposição da dialética histórica na 

transformação das condições objetivas da realidade, na dinâmica da sociedade capitalista 

atual e, dentro dela, encontrar possibilidades para a integração das categorias de 

transformação ontológica e social das práticas e teorias da Educação Física. 



 

103 
 

Sochor (1987) nos auxilia mais uma vez ao elencar, num parágrafo magistral, as 

originalidades categóricas e as frentes de trabalho teórico-prático, intelectual e político, 

de Lukács, ao afirmar: 

Nos ensaios filosóficos, Lukács formulou alguns conceitos fundamentais que 

lhe parecem restituir o núcleo autêntico da teoria do materialismo histórico de 

Marx: trata-se, antes de mais nada, do conceito de totalidade concreta, da 

identidade sujeito-objeto na práxis social, do conceito de consciência de classe 

e do de reificação. Entre as ideias fundamentais desse trabalho, devem-se 

considerar a original definição do marxismo própria de Lukács, a limitação da 

dialética à história com a consequente recusa da dialética da natureza de 

Engels, a interpretação do conceito de ideologia como falsa consciência e, 

finalmente, a ideia de historicidade do próprio materialismo histórico, que não 

é concebido como teoria universal da história humana em geral, válida para 

todo o passado e o futuro da humanidade, mas como teoria capaz de explicar 

apenas as “leis naturais” – historicamente transitórias – da formação 

econômico-social capitalista. (Sochor, 1987, p. 19). 

Ficamos detidos longamente nessa análise categórica inspiradora, para entender a 

amplitude e a integralidade da Obra de Lukács, nesse nosso estudo contextual e político. 

Destacamos as seguintes disposições categóricas reconhecidas na obra de Lukács: 

a) O conceito de totalidade concreta; 

b) A identidade sujeito-objeto na práxis social; 

c)  O conceito de consciência de classe; 

d) O conceito de reificação; 

e) A original definição de Marxismo; 

f) A identificação da dialética histórica; 

g) A recusa da conceituação de dialética da natureza; 

h) A superação da interpretação da ideologia como falsa consciência; 

i) A historicidade da realidade; 

Essas categorias, apontadas acima, prescrevem um consistente programa de 

estudo, exigente e criativo, pois estão plenamente imbricadas no campo sistêmico e amplo 

da Filosofia Marxista, organicamente produzida pelo pensamento e pela prática do autor 

que nos inspira na pesquisa que temos a honra de finalizar. Não teremos como nos 

debruçar sobre todas estas categorias, intrincadas entre si, mas buscaremos desenvolver 

nossa apropriação e interpretação das principais ilações que possam, a partir delas, depois, 

no terceiro capítulo, nos auxiliar na compreensão da Educação Física, nosso objeto de 

estudo. Essas categorias serão as inspirações que buscaremos integrar e desenvolver na 

compreensão da omnilateralidade da Educação Física e de sua potencial disposição de 

integralidade e de totalidade, como campo de prática social e como campo formativo. 



 

104 
 

Essas categorias estarão apresentadas e interpretadas no item seguinte de nossa tese em 

exposição. 

Desta forma, reafirmamos que a visão de mundo e as categorias e conceitos do 

Marxismo nos fundamentam na pesquisa que realizamos. A pergunta que nos esclarece 

melhor, neste momento, até mesmo pela atualidade do pensamento de Lukács consiste 

em buscar definir a orgânica potencialidade revolucionária do pensamento práxico de 

Marx e de sua atuação real em nossa sociedade atual. O que seria a possível definição da 

ortodoxia marxista? No conjunto, amplo, diverso e pluralista do pensamento marxista, da 

amplitude igualmente reconhecida dos estudos sobre as categorias marxianas e seus 

contextos, o que seria, para nós, a base orgânica de uma relativa segurança no caráter 

deontognoseológico de nossa pesquisa? E o próprio Lukács nos esclarece e inspira 

quando afirma: 

De fato, mesmo admitindo-se – sem conceder – que as investigações 

mais recentes tivessem provado, indubitavelmente, o caráter 

materialmente errado de certas afirmações de Marx em seu conjunto, 

todo marxista “ortodoxo” sério poderia, sem problema, aceitar tais 

resultados, recusando inteiramente algumas teses de Marx, sem 

renunciar por um só minuto à sua própria ortodoxia marxista. O 

marxismo ortodoxo não significa um “ato de fé” nesta ou naquela tese 

de Marx, e nem mesmo a exegese de um livro “sagrado”. No que se 

refere ao marxismo, a ortodoxia se refere exclusivamente, ao método. 

(Lukács, 1967, p.2). 

 Em tempos tão obscuros, nos quais a consciência de classe encontra-se prostrada, 

com o triunfo da ideologia capitalista alienante e com o volume e intensidade das práticas 

exploratórias reificantes e desumanizadoras, a proposição da atualidade e da 

potencialidade do método marxista reúne força revolucionária para recompor a tarefa 

histórica de fazer ciência, na dialética da totalidade concreta, e propor a superação das 

formas atuais de opressão e de escamoteamento da realidade. O pensamento de Lukács 

nos convida a nos reposicionar e nos impulsiona a retomar as categorias centrais do 

método marxista, de modo a desvendar os meios e formas com que a formação dominante 

insiste em esconder e inverter, para que, com a teoria e a prática política tenhamos a 

possibilidade de recuperar o protagonismo revolucionário de nossa condição humana, 

subjetiva e coletiva, como classe proletária. A radicalidade do reconhecimento da 

dialeticidade da história, demonstrando que o próprio marxismo reúne as condições de 

sua autocrítica, nos parece uma premissa saudável de um pensamento promissor e 

revolucionário. 



 

105 
 

Não é possível avançar sem buscar reconstituir os conceitos estruturais e 

estruturantes, isto é, as categorias centrais do pensamento de Gyorgy Lukács, para a 

continuidade de nossa exposição. Não é uma tarefa fácil a compreensão criteriosa do 

pensamento de Lukács. Gyorgy Lukács expressa uma cultura clássica, uma criatividade 

constante e uma habilidade de expressão lógica e intencionalmente didática. Muitas de 

suas obras são contextuais, isto é, nasceram de cenários e de contextos próprios, surgiram 

de pretextos políticos e reflexivos demandados pela conjuntura de sua existência, de seu 

tempo e dos projetos em disputa em seu mundo e realidade. 

 Lukács é um filósofo, no sentido igualmente clássico do tempo, se tomarmos a 

filosofia como um saber de conjunto, de radicalidade e de totalidade, que não se define 

pela mesma definição de ciência que perdurou na modernidade. A filosofia conservou 

sobre si a compreensão do mundo de amplitude ou de totalidade. As ciências, desde a 

emergência da modernidade, de modo geral, dividiram-se em objetos singulares e práticas 

metodológicas, empiristas ou abstratas, de unicidade e de unilateralidade. 

 Tornou-se fundamental, para esta etapa de nossa exposição, buscar demonstrar os 

passos e os compassos de nossa investigação sobre o pensamento de Gyorgy Lukács, no 

sentido de esclarecer suas articulações matriciais e buscar apresentar nossa compreensão 

de seu pensamento. Uma leitura e uma interpretação de um autor como Lukács é somente 

uma atuação parcial, embora tenhamos a intenção de compreender seu trabalho 

igualmente como uma totalidade.  

 Um dos conceitos centrais no pensamento de Gyorgy Lukács é o conceito de “pôr 

teleológico”, que exige de nossa parte uma compreensão basilar. O filósofo húngaro 

define o pôr teleológico como a própria ação humana, planejada, mediada por meios e 

intencionalmente pensada para um determinado fim. É o que distingue o ser humano de 

outros animais. Somente o ser humano é capaz de pensar uma ação, de reunir os meios 

para executá-la e intencionalmente definir possíveis resultados ou impactos de seu agir. 

O “por teleológico” é a categoria lukacsiana de fundamento ontológico e material do 

trabalho humano. O ser humano é o único ser que tem a capacidade de pensar um 

determinado processo, de criar as mediações para executar esse pensamento e de prever 

ou definir finalidades para sua ação, racional e metódica, que não é meramente instintiva 

ou determinada biologicamente. O agir segundo determinadas finalidades é o fundamento 

da radical condição do ser humano, consciente, racional e capaz de escolher, nesse sentido 



 

106 
 

primeiro, é a ação livre do homem sobre seu mundo e seu entorno ou contexto. A categoria 

de “pôr teleológico” envolve a racionalidade e a consciência, a ação e a liberdade humana. 

Nesse sentido, imbrica na definição ontológica de trabalho. Sua definição clássica assim 

se apresenta: 

O trabalho é a forma originária da práxis, o modelo de todo pôr teleológico 

consciente, que se realiza mediante a objetivação e mediações causais.  As 

formas de objetividade do ser social se desenvolvem à medida que a práxis 

social surge e se explicita a partir do ser natural, tornando-se cada vez mais 

claramente sociais. Esse desenvolvimento, todavia, é um processo dialético, 

que começa com um salto, com o pôr teleológico no trabalho, para o qual não 

pode haver nenhuma analogia na natureza. A existência do salto ontológico 

não é anulada pelo fato de esse processo, na realidade, ter sido bastante longo, 

com inúmeras formas de transição. Com o ato do pôr teleológico no trabalho 

está presente o ser social em si. (Lukács, 2013, p. 64) 

 Como podemos constatar, essa definição de trabalho não se reduz a uma dimensão 

de uma suposta atividade, de mera ação material, mas expressa plenamente a própria 

ontologia da condição humana. Mas adiante Lukács (2013) completa esta premissa com 

singular brilhantismo, falando sobre a categoria ontológica do trabalho, quando conclui 

que: 

(...) O processo histórico do seu desdobramento, contudo, implica a 

importantíssima transformação desse ser-em-si em um ser-para-si e, portanto, 

a superação tendencial das formas e dos conteúdos de ser meramente naturais 

e em formas e conteúdos sociais cada vez mais puros, mais próprios. (Lukács, 

2013, p.  267). 

 A categoria de “pôr teleológico” expressa-se como o fundamento da definição da 

praxis humana, para Lukács, que é o trabalho. Nesse sentido, o ser humano transforma o 

mundo, a partir da natureza e cria a cultura, segundo determinados sentidos e propósitos, 

segundo necessidades, intenções e finalidades. A ação consciente e racional do homem 

define a praxis humana, sempre tomando aqui o conceito dialético e marxista de praxis 

como articulação orgânica entre teoria e prática, como cultura, como ação e produção 

derivada do ser e do agir humanos. 

 A categoria de “pôr teleológico”, definida como a qualidade ou a potencialidade 

humana de definir racional e anteriormente uma finalidade, antes de realizar uma ação, 

expressa como eixo central de sua teorização sobre a realidade humana, criada por 

Lukács, deriva da criteriosa síntese entre o pensamento de Hegel, que destaca a categoria 

de consciência e a nuclear categoria de trabalho, definida como base do pensamento de 

Marx. Ao integrar essas duas dimensões na explicitação de sua categoria analítica e 

interpretativa de “pôr teleológico”, Lukács define igualmente a categoria central e basilar 



 

107 
 

de sua proposição de uma Ontologia do Ser Social. O “pôr teleológico” é a categoria 

central e fundante da Ontologia do Ser Social de G. Lukács. A capacidade racional e 

intencional do ser humano é a caraterização orgânica dessa expressão, diferenciando 

ontologicamente os seres humanos da dimensão instintiva e biológico-deterministas, 

própria dos animais.  

 Somente com a compreensão da categoria de “pôr teleológico” podemos definir o 

conceito igualmente central de praxis, no pensamento de Lukács. Nosso autor aprofunda 

a compreensão materialista e marxista de trabalho para definir a práxis como a ação 

consciente na direção das transformações estruturais da sociedade e da realidade. A praxis 

é a dimensão da ação humana sobre o mundo, englobando o trabalho e todas as demais 

dimensões que nascem da omnilateralidade da condição do homem, a saber, a arte, a 

cultura, a política, a ética, a estética, a ciência e todas as demais disposições coletivas e 

singulares. Não se reduz a praxis ao conceito de transformação material, operada pelo 

trabalho, mas engloba toda ação consciente humana, que efetive-se através da intenção 

esclarecida, que justifique a adoção de um conjunto de mediações e que expresse 

igualmente uma intencionalidade transformadora, pensada a partir de resultados, 

impactos ou de satisfação de necessidades e de propósitos, singulares e intersubjetivos ou 

coletivos. Assim expressa Lukács esta potencialidade interpretativa, vindo da constatação 

das transformações da natureza e da sociedade: 

Nesse sentido, as tendências das diversas espécies de ser, também por nós já 

pesquisadas, podem trazer uma contribuição metodológica bem determinada. 

A ciência atual já começa a identificar os vestígios da gênese do orgânico e 

nos diz que, em determinadas circunstâncias (ar, pressão atmosférica etc.) 

podem nascer complexos extremamente primitivos, nos quais já estão contidas 

em germe as características fundamentais do organismo. [...] Além do mais, a 

teoria do desenvolvimento dos organismos nos mostra como gradualmente, de 

modo bastante contraditório, com muitos becos sem saída, as categorias 

específicas da reprodução orgânica alcançam a supremacia nos organismos. 

[...] o caminho da evolução maximiza o domínio das categorias da esfera da 

vida sobre aquelas que baseiam sua existência e eficácia na esfera inferior do 

ser. No que se refere ao ser social, esse papel é assumido pela vida orgânica (e 

por seu intermédio, naturalmente, o mundo inorgânico). (...) Entretanto, nesse 

ponto está excluído de antemão o recurso experimental às passagens da vida 

predominantemente orgânica à socialidade. É exatamente a penetrante 

irreversibilidade do caráter histórico do ser social que nos impede de 

reconstruir, por meio de experiências, o hic et nunc [aqui e agora] social desse 

estágio de transição. O máximo que se pode alcançar é um conhecimento post 

festum, aplicando o método marxiano, segundo o qual, a anatomia do homem 

fornece a chave para a anatomia do macaco e para o qual um estágio mais 

primitivo pode ser reconstruído – intelectualmente – a partir do estágio 

superior, de sua direção de desenvolvimento, das tendências de seu 

desenvolvimento. (Lukács, 2013, p.42). 



 

108 
 

 A categoria denominada “pôr teleológico” é o fundamento da praxis social 

humana. O ser humano é o único ser que pensa e que transforma a natureza segundo 

determinadas necessidades e para cumprir objetivos racionalmente compreendidos, deste 

modo a praxis humana nasce do trabalho humano. É o trabalho humano a materialidade 

do “pôr teleológico” e é igualmente esta capacidade de transformar as coisas e o mundo 

a centralidade expressiva da praxis. A possibilidade de efetuar com clareza sua ação, isto 

é, de definir consciente e esclarecidamente o seu “pôr teleológico” na direção da 

transformação social constitui a base da práxis social. 

 A consciência da historicidade da realidade e da omnilateralidade da condição 

humana fundamenta e circunscreve o “pôr teleológico” como base da praxis social. 

Agindo em sociedade, pela natureza política criada pela realidade propriamente humana, 

o homem amplia o pôr teleológico para diferentes e ampliadas esferas do mundo práxico-

emancipatório, abrangendo a ética, a ciência, a arte (estética) e a cultura, além da 

economia e da política, pois todas essas dimensões nascem e se originam organicamente 

do trabalho humano, base de tudo e de toda realidade consciente e teleológica. 

 Quando as condições objetivas, políticas, econômicas ou ideológicas, privam o 

homem de seu reconhecimento como sujeito e como protagonista de pôres teleológicos, 

reconhece-se a objetividade da alienação e da reificação, categorias estruturais do 

pensamento de Marx, criteriosamente assumidos por Lukács e originalmente atualizados 

em seu sistema de pensamento e de ação política. O homem reificado, apesar de ser o real 

produtor da realidade, não reúne as condições de reconhecer-se como sujeito de seu 

trabalho, é aquele que não expressa o pôr teleológico de si e para si. Ele se torna uma 

“coisa”, o que explica a etimologia da expressão reificação, isto é, a coisificação do 

sujeito. Na relação alienada e exploratória de produção, própria do capitalismo e de seu 

metabolismo, o produtor, o homem que produz não se reconhece como tal, ao contrário, 

o mesmo aparece como coisa e as coisas, os objetos, as mercadorias produzidas pelo agir 

humano aparecem como fetiches, como se reunissem em si qualidades próprias, que 

foram efetivamente atribuídas pelo trabalho humano, mas que não retratam mais a ação 

dos trabalhadores, tomando características em si como se fossem a anima das coisas 

próprias. A reificação do sujeito e a fetichização da mercadoria são polos de uma situação 

de alienação, própria da dinâmica do capital e de sua matriz de produção. 



 

109 
 

 Para Lukács, somente o homem consciente de si, sujeito de pôres teleológicos, 

reúne as condições objetivas e ideológicas para estabelecer as mediações para a 

transformação do mundo, para empreender a praxis social transformadora. E, na condição 

de alienação, a potencialidade transformadora do trabalho humano se anula, e a reificação 

operada pela exploração igualmente sufoca e nega a capacidade de ser sujeito de pôres 

teleológicos. A reificação e a alienação produzem a incapacidade de transformar a 

experiência, singular e coletiva, do trabalho intersubjetivo e social, em sua amplitude, não 

reunido condições de se traduzir essa experimentação ou ação em linguagem e em 

mediação de consciência e de práxis.  

 Entre as demais importantes categorias do pensamento de Lukács figura também 

a expressão de “ter voz, ser sujeito histórico” e sua contraposição, a realidade de “ser 

mudo, não expressar sua voz autêntica”. A comparação ou metáfora da voz aparece em 

muitos autores do século XX. Vamos relembrar, para iniciar, as constantes reflexões de 

Paulo Freire (1921-1997) referindo-se aos “esfarrapados do mundo, sem vez e sem voz” 

(Freire, 1998) em muitos de seus escritos. A condição de ser esclarecido e sujeito político 

como aquele que fala ativamente, como aquele que tem voz, é uma afirmação didática e 

política. Ao mesmo tempo, aquele que não conhece a realidade em que se encontra 

submetido, que não vê as contradições de seu mundo e de seu entorno, acaba sendo 

alguém incapaz de dizer uma palavra sobre sua situação, e esta pessoa é considera como 

incapaz de dizer-se ou de dizer do mundo, é um ser mudo diante de sua realidade histórica 

e de seu suposto porvir político.  

 Nessa situação o homem, para Lukács, se transforma em um ser mudo, isto é, 

incapaz de dizer, de falar, de exprimir a sua realidade, de expressar sua experiência e de 

escolher a praxis social transformadora. A condição da mudez ontológica e política 

deduz-se da alienação e da reificação operada pela dinâmica perversa do capital. A 

categoria de ser mudo, ou de um indivíduo mudo, tomada por Lukács, expressa a 

condição de ser alienado, de ser reificado, de ser que não reconhece a substância racional 

de seu agir no mundo. O indivíduo mudo somente se vê como coisa, submetido e 

subordinado plenamente às determinações históricas e políticas de seu entorno, sem 

capacidade de questionamento e de decisão, de escolha ou de superação de tal condição. 

É um sujeito negado em sua capacidade de ser sujeito, um indivíduo que não se reconhece 

como sujeito ativo da história e como autor e produtor da realidade e da praxis humana. 

Assim expressa-se contundentemente o filósofo húngaro: 



 

110 
 

(...) quando observamos o surgimento do ser humano já não mais mudo, 

encontramo-nos, portanto, diante do mesmo problema que indicamos ao 

constatar o desenvolvimento das faculdades humanas e de suas contradições 

(...) (Lukács, 2013, p. 403, grifos nossos). 

 As relações exploratórias e alienantes, reificantes e fetichistas, causam no ser 

social uma negação de seu existir e de seu ser, de modo que o sujeito histórico e político 

perde sua voz, torna-se incapaz de exprimir sua originalidade de ser criador e instaurador 

de pores teleológicos esclarecidos, não se vê como sujeito social criador e autor. Essa 

condição de alienação percebe o movimento do mundo como relação entre coisas, 

reificadas e reificantes, sempre parciais e desconexas, sempre dotadas de supostos 

poderes e determinações, e não se reconhecem como sujeitos, desse modo o homem 

alienado se vê mudo diante da totalidade. Para Lukács a tomada de consciência de seu 

existir e a definição de seu ser histórico são expressões da práxis social transformadora. 

Nessa tarefa o homem trabalhador assume sua centralidade de sujeito e recupera sua voz 

histórica para efetuar a transformação sempre aberta das condições da sociedade.  

 Gyorgy Lukács pode ser interpretado como um pensador que atuou, como já 

afirmamos, diante dos desafios de seu tempo histórico e nos limites e possibilidades de 

suas escolhas políticas e sociais. Podemos reconhecer uma fase filosófico-literária 

propriamente dita, antes da imersão de nosso autor na praxis e no pensamento marxista, 

tal como se compreende hoje. Em sua juventude, em seus estudos filosóficos e culturais 

(literários) iniciais, protagonizados pelas duas obras publicadas antes de 1918, A Alma e 

as Formas e Teoria do Romance, é perceptível em sua arquitetura categórica e conceitual 

as influências de G.F. Hegel, de Imannuel Kant e de S. Kierkegaard, que medeiam suas 

análises e interpretações sobre arte, estética, subjetividade e existência, sobre a tragédia e 

a literatura, sobre a estrutura social do romance e de sua temporalidade, para situar 

somente as grandes questões. Já na fase marxista, reconhecida a partir de 1918, identifica-

se a importância de suas obras, tanto pela publicação das obras ainda desconhecidas de 

Marx, e de Marx e Engels, que passaram a constituir o que se define hoje como o 

Marxismo Clássico, com a centralidade de sua publicação, a obra História e Consciência 

de Classe (1923). 

 Além de muitas outras obras e destacadas interpretações do processo histórico e 

político da trajetória do Marxismo no seu tempo, Lukács entrega uma ontologia marxista 

que nos fornece as possibilidades de compreender a condição humana, subjetiva e social, 

no transcorrer de sua vida e de sua militante atuação política. A Ontologia do Ser Social, 



 

111 
 

obra construída a partir de décadas de acúmulos reflexivos e vivenciais, na esfera política 

e na atuação acadêmica, é considerada como sua maior criação, como um trabalho de 

sistematização original e uma atualização irrepreensível da ontologia marxista, 

resgatando a centralidade do trabalho e a concepção de praxis social, com a expressão 

categórica dos pôres teleológicos, engendrada entre os anos de 1950 e 1971. Esta última 

etapa é o objeto contextual e filosófico de sustentação de nossa pesquisa, em processo de 

exposição.  

 A obra de Lukács é grandiosa e complexa. Seus conceitos e suas categorias 

sincronizam as tradições filosóficas clássicas e integram, vital e originalmente, as 

produções histórica derivadas do avanço crítico e político do Marxismo. Lukács acentua 

sua crítica ao irracionalismo filosófico, como ele chama, que teria tomado conta dos 

debates e das produções do campo no transcorrer do século XX, em sua opinião, com o 

destaque da Fenomenologia, do Existencialismo e, de outro lado, pelo impacto das 

ciências da natureza nas ciências humanas e sociais, decorrentes da hegemonia do 

pensamento positivista vigente, no transcorrer do século XIX para o século XX. 

 Gyorgy Lukács é autor de uma vasta e contundente produção, no século XX. Seu 

trabalho, criterioso e original, influenciou profundamente o pensamento filosófico de 

natureza crítica no transcorrer do século e depois dele, chegando até nossos dias. 

Podemos dizer que sua filosofia realizou uma silenciosa influência em muitos pensadores 

críticos do século XX, em diversas e amplas áreas de atuação, nas Ciências Humanas e 

Sociais. A obra de Lukács renova a compreensão da Estética, agora assumida a partir da 

natureza realista e materialista, influencia a produção de um epstemologia de alcance e 

de base marxista e revitaliza uma teoria social de identidade marxista. 

 As principais categorias que podem ser identificadas na criteriosa produção de 

Gyorgy Lukács, abaixo identificadas, a título de realizar uma tipologia de amostragem da 

amplitude de sua produção e de seu sistema de pensamento-ação, com a intenção de 

centralizar nas principais categorias, postas para a integração crítica com nosso objeto de 

pesquisa, a possibilidade de realizar um novo projeto político-pedagógico, de natureza 

integral e emancipatória, para a Educação Física, nosso campo de atuação e de estudo. 

 A categoria que mais identifica o pensamento de Lukács é a categoria de 

totalidade. Não se trata somente de um recurso de dimensionamento, como é próprio do 

reducionismo positivista, mas sim de uma concepção de leitura e de apreensão da 



 

112 
 

realidade. Em primeiro lugar da realidade em si, como objeto de apropriação do 

pensamento, depois trata da realidade social, compreendida como um conjunto de 

múltiplas dimensões, complexas, contraditórias e dinâmicas. Não se concebe a totalidade 

como uma categoria abstrata, imóvel e supostamente inerte. A categoria de totalidade 

expressa a dialeticidade do método marxista e a sua finalidade social e política. 

 A atualização promovida pelo pensamento de Lukács com o conceito marxista de 

reificação é outro elemento basilar de seu pensamento sistêmico.  A alienação, processo 

econômico e ideológico de negação da realidade e de ocultamento da leitura consciente 

do ser no mundo e de sua autoria como criador e produtor da realidade, igualmente produz 

uma representação invertida da realidade, na lógica do capitalismo, apesentando a 

realidade como se fossem “coisas”, autônomas e com suposta própria vida, embora sejam 

produzidas pelas formas de produção do capitalismo. A alienação é o processo que 

impede a produção e a difusão da consciência de classe dos trabalhadores e, assim, 

impede igualmente a construção da praxis social transformadora, emancipatória e 

revolucionária. 

 Buscamos integrar as duas polaridades da conceituação de Praxis e de Pôr 

Teleológico, constantes no pensamento de Lukács. Sua obra impressiona pela 

importância causal e nuclear que seu pensamento reserva à categoria de trabalho, como 

base que funda a sociedade. Os homens vivem em uma integração política, como 

expressava Aristóteles, pelo trabalho, é o trabalho, a capacidade de agir e de transformar 

a realidade, a natureza definidora da condição humana. O trabalho é o fundamento da 

praxis social, porque trabalham os homens se humanizam e pelo trabalho expressam a 

consciência de si no mundo, em sua filosofia: 

No processo de humanização do homem, surge – mediada pelo caráter alienado 

de toda práxis humana -, antes de tudo, uma consciência social dos homens, e 

a extensão de suas singularidades naturais sempre existentes para uma 

individualidade constitui o resultado de um demorado desenvolvimento 

socioeconômico, no qual a complexidade crescente da divisão social do 

trabalho, a complexidade cada vez maior das tarefas propostas aos homens 

singulares por tais complexos, transmuta sua singularidade natural 

gradativamente em individualidade social (Lukács, 2013, p. 487). 

 O trabalho é a expressão orgânica do pôr teleológico realizada pelo ser humano, 

o agir segundo determinados fins, o pensar-agir com relação a meios e finalidades é a 

expressão do trabalho e a característica que funda a praxis humana e a praxis social. Essa 

criteriosa integração categórica é a base do pensamento de Gyorgy Lukács. Para a melhor 

compreensão da dimensão da praxis, no pensamento de Lukács, nos baseamos na rica e 



 

113 
 

didática obra de István Meszaros (1930-2017) sobre o pensamento e a significação 

histórica e política de Lukács para o pensamento filosófico e para o marxismo. Assim se 

expressa o filósofos húngaro: 

A gênese ontológica dessa relação aparece, por um lado, já em cada fato do 

trabalho, cujas ramificações e cujos refinamentos, cuja mudança de função, 

devem ser sistematicamente visibilizados na análise da economia e da 

superestrutura. Por outro lado, esse complexo original da socialidade possui 

por sua essência um caráter histórico. Assim como o próprio trabalho enquanto 

motor decisivo da humanidade e do homem não é uma factualidade fixa, mas 

um processo histórico, assim também devem ser vistos como estágios 

dinâmicos do processo histórico desse devir homem todos os momentos do 

desenvolvimento da humanidade, por mais variados que sejam, por mais 

autônomos que aparentem ser, sendo, na realidade, mediados de muito longe e 

elevados a uma autonomia relativa. (Lukács, 2013, p. 400). 

 A centralidade do trabalho demonstra claramente a genuína interpretação marxista 

de G. Lukács, destacando sua originalidade no transcorrer do século XX, de modo a 

fundamentar nossa compreensão de que, a despeito de ideologias que buscam suprimir 

esta centralidade, de natureza burguesa, temos que lutar, no conjunto mesmo das forças 

progressistas, com posições que titubeiam e fragilizam esta peculiar categoria marxista, 

sem a qual inexiste o próprio marxismo. 

 Uma categoria muito importante para a nossa reflexão e para a própria 

identificação da originalidade de Lukács no conjunto do pensamento marxista reside na 

forma de compreender o conceito de ideologia. Lukács não compreende o conceito de 

ideologia somente como inversão da realidade, como consciência falsa do mundo, como 

negação da dialética das dimensões da realidade ou da sociedade. Para ele a ideologia 

pode ser também expressão prática da luta de classes, momento de síntese reflexiva 

necessária para orientar os movimentos da praxis social revolucionária. Essa categoria 

lukacsiana assume cada vez mais um lugar estratégico na recomposição crítica do 

pensamento marxista. É preciso retomar que “não há prática revolucionária sem teoria 

revolucionária” (Lenin), reassumindo a necessidade de esforços teóricos para conhecer, 

desvendar as contradições o capital e apontar possíveis decisões e escolhas, históricas e 

reais, para a retomada da luta pela emancipação política dos trabalhadores. Vejamos: 

A questão principal é, por conseguinte, que o surgimento de tais ideologias 

pressupõe estruturas sociais, nas quais distintos grupos e interesses 

antagônicos atuam e almejam impor esses interesses à sociedade como um todo 

como seu interesse geral. Em síntese: o surgimento e a disseminação de 

ideologias se manifestam como a marca registrada geral das sociedades de 

classes. (Lukács, 2013, p. 441). 



 

114 
 

 Cada vez mais aparece a necessidade de integrar os conceitos de teoria e prática 

na categoria marxista de práxis, que busca articular organicamente essas tensas e 

complexas dimensões do real. A ideologia é, para Lukács, uma forma de expressão 

ontológica. Ao negar a concepção de “falsa consciência” Lukács destaca a importância 

do estudo e da compreensão da cultura como expressão de realidades contraditórias, numa 

sociedade de classes, e quando assim compreendida pode ser assumida como base 

material de atuação política dos proletários e da defesa de seus interesses.  

 Uma das mais importantes categorias do pensamento de Lukács expressa-se no 

alcance semiológico de Estética. A concepção burguesa de Estética é muito idealista e 

abstrata, em seu trajeto histórico. Lukács chama o campo da Arte como forma e expressão 

da totalidade do fenômeno ontológico social. A Arte é expressão da realidade social e 

dimensão estrutural da totalidade. Como professor de Estética Lukács desenvolve 

criteriosas reflexões sobre o ser da arte, sobre sua dimensão ontológica e política e aponta 

a necessidade de reconstituição e reintegração da arte, a partir das características do 

realismo ontológico, ao conjunto das lutas e das transformações da praxis social. Lukács 

critica duramente o Modernismo, como movimento artístico burguês, por fragmentar a 

realidade e, dessa forma, induzir a uma compreensão fragmentária e clivada experiência 

humana, subjetiva e social.  

 O pensamento sobre Arte, de G. Lukács, aponta para a compreensão de que o 

irracionalismo que tomou conta das reflexões filosóficas e políticas após 1848, quando 

eclodiram lutas revolucionárias burguesas e destacados movimentos proletários em luta 

pela sua emancipação, teria a função social de esconder das massas revolucionárias sua 

força, clareza e vitalidade política. O pensamento do crítico marxista romeno Lucien 

Goldmann (1913-1970) nos ajudou a compreender a dimensão da Estética no pensamento 

de G. Lukács, bem como nos deu condições de superar as interpretações idealistas e 

burguesas que tínhamos sobre a produção e a prática da arte no conjunto das buscas 

omnilaterais da Educação Física que almejamos defender e afirmar. 

 Mesmo depois de sua morte (1971) seu pensamento continuou a causar 

impressões e suscitar amplos debates e originais interpretações. Hoje é possível 

reconhecer um relativo abandono ou secundarização de seu trabalho nos anos que 

marcaram suas últimas décadas de existência. Mas, depois de transformações igualmente 

complexas na esfera da história política e social do século XX, sua obra vem recebendo 



 

115 
 

a cada ano novas indagações, novas edições e novas interpretações, sobretudo pela 

retomada das categorias de totalidade, historicidade e práxis social. Igualmente tem sido 

importante retomar a crítica de Lukács ao irracionalismo que, segundo ele, apoderou-se 

da Filosofia, notadamente com a atuação e destaque de autores que se transformaram em 

ícones do que, mais tarde, haveriam de ser reconhecidos como pós-modernos ou mesmo 

como pós-estruturalistas. Temos a compreensão da influência que o pensamento de 

Lukács operou em Theodor Adorno (1903-1969) e Fredric Jameson (1934-2024), 

sobretudo, nesse campo temático. O cerne da crítica lukacsiana, de que o irracionalismo 

filosófico esvazia a potencialidade ativa do sujeito e busca anular a compreensão da força 

propulsora da história e que, desse modo, acaba por obscurecer a praxis revolucionária e 

obstaculizar a consciência política das massas, é um dos grandes temas de nosso tempo. 

Mas, esta luta é para outro tempo e possivelmente, outra pesquisa. 

 O pensamento e G. Lukács é, muito fortemente, a inspiração para uma prática 

social revolucionária. Sua categoria de totalidade e de historicidade nos remete sempre 

ao conjunto complexo das formas econômicas e sociais, políticas e jurídicas, ideológicas 

e práticas, da composição da realidade. Trata-se de uma filosofia que acentua a 

importância da Arte e da Cultura, abrindo espaços para a significação de uma cultura 

contra-hegemônica e de uma arte de denúncia e de proposição de avanços críticos 

humanizadores, e não repete a paralisante condenação de toda arte como arte burguesa e 

alienada, tal como se expressa uma determinada visão estreita do marxismo, pois numa 

sociedade de contradições estruturais os trabalhadores e os subalternizados igualmente 

são capazes de expressar na totalidade de sua prática as forma de pensar e de agir, de 

viver e de lutar por outra forma de realidade. 

 A obra de G. Lukács, que efetuou duras críticas à fragmentação produzida pela 

Modernidade, no conceito de sujeito e na expressão da totalidade, reduzindo-a ao 

indivíduo e à competição, mas, isso não permanece somente nessa premissa, seu 

pensamento alcança um outro ponto, igualmente nos ajuda a criticar a insuficiência 

irracional da Pós-Modernidade, em seu espectro de negação da história e de anulação do 

sujeito, bem como na propalada negação da teleologia e da racionalidade de base 

totalizante. 

 A categoria de totalidade expressa-se como um conjunto, um todo estruturado por 

mediações histórica, como unidade dialética na qual as partes se transformam 



 

116 
 

reciprocamente. A categoria de totalidade é dinâmica, capaz de mudar com o tempo a 

partir dos movimentos políticos e reais instigados pela luta de classes e pela praxis 

humana, racional e organizada.  

 

2.5 Lukács, Marxismo e Educação Física: os passos e articulações necessárias 

Nossa intenção consistiu em buscar realizar, no presente capítulo, uma criteriosa 

contextualização política da produção social e das determinações que circunscreveram a 

atuação e a produção do pensamento de Gyorgy Lukács, nos movimentos e nas ideias do 

século XX, em seu tempo histórico e em sua realidade.  Trata-se da necessidade de buscar 

compreender as mudanças e as contradições do mundo, como um todo, notadamente no 

cenário europeu e, na mesma dinâmica, buscar identificar a localização do pensamento 

de Lukács nas emergentes identidades do marxismo do século XX. Apresentamos as 

linhas gerais do desenvolvimento do marxismo naquela conjuntura histórica, seguindo 

uma interpretação considerada clássica, pareada às realizações das internacionais 

operárias, com algumas indicações possivelmente genéricas para identificar os 

movimentos marxistas da Ásia e dos demais continentes, estes apresentados de maneira 

tópica e descritivamente.  

Nossa intenção consistiu em buscar demonstrar a amplitude, grandeza e as 

singularidades do pensamento e das práticas marxistas, no transcorrer dos séculos XIX 

para o século XX e, nesse nosso tempo, do século XX para o corrente século XXI. 

Buscamos contrapor a uma abordagem banal, acusatória e frequentemente medíocre do 

que se compreende ou se busca definir como Marxismo, uma criteriosa e histórica 

reflexão, com leituras e inter-relações políticas e econômicas, filosóficas e culturais, 

sempre contextualizadas e interpretadas com honestidade e amplitude. 

A compreensão da possibilidade de reconhecimento e de produção de uma 

ontologia do ser social fundamenta-se na categoria central do pensamento lukacsiano, que 

é propriamente a definição de ser social. Não se trata de uma abstração ou de um conceito 

generalista, mas sim representa a dialética e histórica proposição da praxis social 

revolucionária, quando escreve: 

O ser social só tem existência em sua reprodução ininterrupta; a sua substância 

enquanto ser é por essência uma substância que se modifica ininterruptamente, 

consistindo justamente em que a mudança incessante produz de maneira 

sempre renovada e em constante intensificação quantitativa e qualitativa os 

traços especificamente substanciais do ser social. (Lukács, 2013, p. 201). 



 

117 
 

Após julgar que este capítulo possa ter dado conta dessa intenção, anunciamos que 

no capítulo seguinte buscaremos articular, isto é, integrar com organicidade, tais 

contextos e suas categorias, o Marxismo e suas singularidades e proposições, para buscar 

analisar e propor a força dessa visão de mundo e do pensamento lukacsiano para as 

transformações que buscamos antever para a Educação Física, nosso campo e objeto 

nuclear de estudos e de investigações. 

 



 

118 
 

CAPÍTULO III – A ONTOLOGIA DO SER SOCIAL COMO FUNDAMENTO DE 

UM PROJETO POLÍTICO-PEDAGÓGICO PRÁXICO-EMANCIPATÓRIO 

PARA A EDUCAÇÃO E PARA A EDUCAÇÃO FÍSICA. 

 

 A produção de uma tese de doutoramento em Educação Física, que se configura 

como o atual momento de sistematização e de exposição de nosso percurso investigativo 

e interpretativo, expressa-se de duas maneiras, por assim dizer, neste momento 

conclusivo. Por um lado é um desafio pessoal, pelas muitas dificuldades de natureza 

histórica, laboral e material, que tivemos que estabelecer para reunir as melhores 

condições para efetuar o estudo que ora apresentamos e, por outro lado, constitui-se 

igualmente num desafio de natureza social e acadêmica, pois buscamos sempre 

compreender as contradições que cercam e definem nossa prática profissional, como 

professores de Educação Física, para buscar antever e lutar pela superação dos limites 

históricos e políticos de nossa presente atuação e lograr vislumbrar, nas contradições da 

prática presente, as possibilidades de transformação, da sociedade e do mundo em que 

vivemos e, dentro dele, da própria Educação Física, como prática social e como campo 

de investigação e de formação laboral e social. 

Com o advento da nossa esperada e sonhada paternidade, ocorrida na primavera 

de 2023, nossa visão de mundo acentuou ainda a necessidade de lutar mais radicalmente, 

por uma nova sociedade e um novo mundo, baseados em relações de convivência e de 

produção humanizadora da vida, material e cultural, e este anelo se mostrou ainda mais 

intenso, em vista da presença indescritível de Clara Maria em meu existir e de minha 

companheira Camila Pedroso Salaro Nunes. São as condições objetivas e subjetivas de 

nossa existência que conferem sentido à nossa vida. Essa é nossa motivação existencial, 

filosófica e política. 

 O presente capítulo tem essa intencionalidade matricial: a de buscar integrar as 

principais categorias do pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971) com a atual 

configuração teórico-prática do ensino e da formação em Educação Física no Brasil, nossa 

profissão e área de pesquisa, com variações sobre os percursos e as identidades históricas 

em disputa, na atual realidade política, social e educacional, do mundo e do Brasil. 

 Para isso, apresentamos o presente capítulo como uma aurora, isto é, com a 

esperança de anunciar possibilidades históricas e políticas reais, postas para a tarefa social 

e subjetiva de constituir a realidade dialética de nosso ser na materialidade e na totalidade 

da realidade histórica e omnilateral que se apresenta diante de nós. Nos anos 1980 e ainda 



 

119 
 

em alguma parte dos anos 1990, consolidou-se no Brasil a circulação nas proposições de 

definição e de planejamento social e educacional a nomenclatura identificada como 

“projeto político-pedagógico”, em diversos e múltiplos debates e em diferentes e intensos 

enfrentamentos políticos e educacionais no país. O alcance dessa expressão buscava 

afirmar a necessidade de integrar a dimensão política, isto é, o conjunto de pressupostos 

de natureza política, referente aos interesses dos grupos, classes e segmentos sociais 

diversos e contrapostos, aludindo à compreensão das contradições da sociedade burguesa, 

antes mesmo de acentuar a esperada dimensão propriamente pedagógica, identificada 

como a conjunção de elementos próprios da estrutura educacional e, dentro dela, da 

dimensão escolar. Nãos se admitia a proposição de um projeto pedagógico, propriamente 

dito, para acentuar as necessárias e proclamadas mudanças e efetivamente realizar as 

transformações esperadas para a realidade da educação brasileira, em suas diversas 

frentes e modalidades, da Educação Básica à sistematização da Pós-Graduação, sem 

compreender a predisposição da esfera política, a gestão dos interesses que, em última 

instância, condicionam e determinam a prática educacional, curricular e escolar. Em tudo 

se fazia acompanhar a expressão projeto político-pedagógico, acentuando que a definição 

política precedia e condicionava a própria proposição pedagógica.  

 Ao final de nossa pesquisa buscamos encontrar essa mesma orgânica integração, 

entre a dimensão política e a dimensão pedagógica, para efetivar uma proposta possível 

de transformação das bases e dos dispositivos que marcam a identidade da Educação 

Física, em nossa cultura e sociedade, na direção de buscar reunir elementos, no nosso 

caso, no pensamento de Gyorgy Lukács (1885-1971), o autor que escolhemos ler e 

compreender, apropriar e dialogar, para apresentar possibilidades de superação, de 

questionamentos e de transformação da Educação Física, seja no aspecto das identidades 

históricas e institucionais reconhecidas, seja nas proposituras de novas e possíveis 

identidades e concepções teórico-práticas, que reconhecemos no conceito de práxis e de 

práxico, para a área e para o campo de conhecimento e de prática social que integramos 

entender e transformar. Ao final do presente capítulo buscaremos caracterizar melhor a 

superação dessas dualidades históricas pela proposição de um projeto político-

pedagógico emancipatória centrado nas categorias de historicidade e de dialeticidade para 

nosso campo de atuação e de investigação. 

 Tomamos uma premissa expressa pelo lúcido pensamento de Frigotto (1998) 

como um horizonte, nessa intencionalidade interpretativa, quando assevera possibilidades 

e limites: 



 

120 
 

A metáfora de Marx de que o fundamento ou “a raiz do homem é o próprio 

homem”, não nos autoriza, no plano de sua obra e nos desdobramentos dados 

a esse respeito por autores como Gramsci e Lukács, a nos situar numa 

perspectiva metafísica nem do homem em geral, nem do trabalho fora das 

relações sociais. Trata-se, pois, de um ser histórico que se produz e se modifica 

em relação com os demais seres humanos. É por isso que Gramsci concebe a 

“natureza humana” como complexo das relações sociais. (Frigotto, 2002, p. 

26). 

 Mesmo respeitando a proposição da dualidade autoral indicada por esse autor, não 

nos ocuparemos da obra de A. Gramsci (1891-1937), na presente exposição, mas sim nos 

deteremos no conjunto de categorias do pensamento de G. Lukács (1885-1971), razão de 

nosso estudo e base estrutural de nossa interpretação, sempre relacionada à proposta de 

transformar a prática formativa da Educação Física. 

Essa é a proposta do presente capítulo de nossa sistematização investigativa: 

buscar apresentar as categorias, os fundamentos, ideias e conceitos de um projeto político-

pedagógico da Educação Física práxico-emancipatória, na perspectiva da ontologia social 

de Gyorgy Lukács. Esperamos que nosso esforço encontre possibilidades de acolhimento, 

de sinalização de possíveis avanços e transformações estruturais da Educação Física, 

como prática social e como campo de conhecimento e de formação humana. 

 

3.1. A Educação Física como teoria e prática na perspectiva da 

omnilateralidade 

 Como explicamos acima, nesta parte de nossa pesquisa buscaremos acentuar 

algumas categorias lukacsianas, a título de proposição teórico-prática ou práxica, 

voltadas para a interpretação da Educação Física em vista de suas finalidades 

emancipatórias. A compreensão da realidade material, em nossa visão política que 

embasa nosso referencial teórico-metodológico, é sempre condicionada pela nossa forma 

de ver o mundo a partir das categorias estruturantes que definem esta materialidade 

concreta da própria realidade. Isso significa dizer que vemos as coisas e o mundo a partir 

das categorias ontológicas e políticas que sustentam nossa própria visão de mundo. A 

visão de mundo que nos engendra condiciona nosso pensar e nosso ser. Sempre se requer 

um recurso à história para compreender nossas origens e buscar interpretar nossas 

próprias condições sociais objetivas, até mesmo como ponto de partida. 

Na trajetória da organização das sociedades antigas, notadamente a partir de 

paradigmática experiência cultural grega de Atenas, desde os séculos V a.C até a 

emergência da Idade Média, a nascente forma de ver as coisas, como um novo tipo de 



 

121 
 

saber e de constituir significado à realidade pelos processos lógicos e gnoseológicos 

recebeu o nome de Filosofia.  Há muitas e diversas definições sobre a Filosofia, mas a 

visão de mundo que nos sustenta – materialista e dialética -, exige uma determinada 

compreensão da emergência e origem da Filosofia como decorrente das condições 

materiais e políticas das sociedades antigas, como temos afirmado no transcorrer de nossa 

exposição. A Filosofia constituiu-se como a expressão ideológica da sociedade 

estamental escravocrata antiga, estabelecida sobre a escravização de natureza bélica e 

política, de uma cidade-estado, uma experiência grega original, sobre as demais. Já 

apontamos, no capítulo I deste nosso estudo, a compreensão da Filosofia como categoria 

de explicação e de justificação da emergência da aristocracia ateniense nos movimentos 

políticos dos séculos IV a.C a II a.C.  

A democracia ateniense representaria uma nova forma política de organizar o 

poder e gerir os interesses das camadas escravocratas aristocráticas, exterminando a 

indicação para o poder pela hereditariedade das monarquias sustentadas sobre os 

discursos e práticas sacerdotais e mitológicas, pela concurso da razão prática e política da 

nova ordem estrutural que nascia da economia urbana e da realidade do governo colegiado 

e direto das familias aristocráticas. A polis grega, como é chamada, inauguraria uma nova 

forma de representar os interesses políticos daquele momento, exigindo uma nova 

racionalidade, alcançada pela Filosofia, e uma nova materialidade da reprodução das 

práticas sociais aristocráticas, levada a cabo pela invenção da escola e da proposição 

positiva da tarefa de ler e de escrever, qualidades positivas necessárias para o triunfo na 

nova realidade da polis.  A aparente efeméride da dominação política da Grécia contrasta 

com o alto poder de estruturação ontológica e jurídica de sua cultura e de sua forma de 

ver o mundo, perseverante através do séculos, como nos ensina Nunes (2020). 

Platão nos legou uma categoria central para reconhecer o ser das coisas: a 

ontologia dualista e abstrata de sua cosmologia ou filosofia. Para essa 

cosmologia, uma é a realidade material, sensível e perecível, outra é a natureza 

da dimensão abstrata, do princípio imaterial, das ideias. Seu sistema de 

pensamento inaugura o que hoje reconhecemos como idealismo, a concepção 

de mundo que toma como categoria primeira, como um conceito a priori do 

reconhecimento da substância das coisas a definição do que seja a ideia, um 

princípio imaterial e imutável que seria, de certa forma, o arquétipo ontológico 

de tudo o que existe. No princípio era a ideia – seria a expressão categórica da 

concepção de mundo e da cosmologia idealista. A ideia é a forma (no sentido 

de definição ontológica) de tudo o que existe. Essa categoria fundante do 

idealismo ontológico fundamenta igualmente o idealismo gnoseológico, isto é, 

nessa pressuposição a ideia define o ser das coisas e a mesma ideia é a categoria 

que expressa o conhecimento dessas mesmas coisas. (Nunes, 2020, p. 24). 



 

122 
 

Assim, o idealismo grego, representado pelo pensamento de Platão, tornou-se a 

primeira ontologia ocidental sistêmica, estabelecendo o primado da ideia sobre a 

concepção material do mundo, da própria matéria, da realidade concreta. Essa inversão 

ontológico-epistemológica somente foi desvendada quando as ciências humanas 

definiram o conceito de ideologia, como falsa consciência, acentuada no transcorrer dos 

séculos XIX e XX. A obra de L. Feuerbach (1804-1872) A Essência do Cristianismo 

(2021), mesmo tratando da religião e da representação da divindade como fundamento da 

realidade, ajudou o próprio K. Marx (1818-1883) a compreender essa inversão, e 

igualmente contribuiu amplamente para o reconhecimento dessa inversão histórica e 

política expressada de maneira exemplar no pensamento de Karl Marx (2008): 

(...) na produção social da sua vida os homens entram em determinadas 

relações, necessárias, independentes da sua vontade, relações de produção que 

correspondem a uma determinada etapa de desenvolvimento das suas forças 

produtivas materiais. A totalidade destas relações de produção forma a 

estrutura econômica da sociedade, a base real sobre a qual se ergue uma 

superestrutura jurídica e política, e à qual correspondem determinadas formas 

da consciência social. O modo de produção da vida material é que condiciona 

o processo da vida social, política e espiritual. Não é a consciência dos homens 

que determina o seu ser, mas, inversamente, o seu ser social que determina a 

sua consciência. Numa certa etapa do seu desenvolvimento, as forças 

produtivas materiais da sociedade entram em contradição com as relações de 

produção existentes ou, o que é apenas uma expressão jurídica delas, com as 

relações de propriedade no seio das quais se tinham até aí movido. De formas 

de desenvolvimento das forças produtivas, estas relações transformam-se em 

grilhões das mesmas. Ocorre então uma época de revolução social. Com a 

transformação do fundamento econômico revoluciona-se, mais devagar ou 

mais depressa, toda a imensa superestrutura. Na consideração de tais 

revolucionamentos tem de se distinguir sempre entre o revolucionamento 

material nas condições econômicas da produção, o qual é constatável 

rigorosamente como nas ciências naturais, e as formas jurídicas, políticas, 

religiosas, artísticas ou filosóficas, em suma, ideológicas, em que os homens 

ganham consciência deste conflito e o resolvem. Do mesmo modo que não se 

julga o que um indivíduo é pelo que ele imagina de si próprio, tampouco se 

pode julgar uma tal época de revolucionamento a partir da sua consciência, 

mas se tem, isso sim, de explicar esta consciência a partir das contradições da 

vida material, do conflito existente entre forças produtivas e relações de 

produção sociais. (...) Nas suas grandes linhas, os modos de produção asiático, 

antigo, feudal e, modernamente, o burguês, podem ser designados como 

épocas progressivas da formação econômica e social. (Marx, Karl, 2008, p. 6). 

Decorrente desta determinação ontológica dualista concebe-se o mundo material 

como um mundo e uma dimensão secundarizada, perecível, própria da materialidade 

considerada imperfeita, que seria a forma de distinguir o trabalho manual, desprezado 

pelos gregos, escravocratas e idealistas. Exalta-se o espírito, sede da ideia, base 

consubstancial da alma em intersecção com o mundo das ideias, considerado e concebido 

como perfeito e imutável. Essa definição ontológica idealista separa a ideia do mundo 

concreto, exaltando-a como dimensão de imutabilidade e de plena perfeição, dotando o 



 

123 
 

corpo como lugar ou princípio da perecibilidade, da imperfeição, da sensação e da 

irracionalidade. O desprezo do corpo é o contrassenso do idealismo filosófico grego. Essa 

contradição, própria da sociedade escravocrata ateniense, reflete-se na filosofia 

dominante derivada da colonização cultural e política helenista, na exaltação das funções 

e das dimensões da alma, reconhecida como a identidade dos gregos livres, dos 

estamentos dominantes, em contraposição ao mundo das sensações, da representação dos 

corpos carregados de perecibilidades, eivados de fraquezas, de imperfeições, de intuições 

e de instintos, arbitrários e irracionais, decorrentes da  mesma corporeidade imperfeita. 

Esta dualidade ontológica grega integra aspectos propriamente ontológico-gerais, 

metafísicos, com a proposição de uma consequente ética, ou mesmo uma deontoética, 

uma espécie de dever-ser que derivaria da dualidade ontológica metafísica. 

Assim, a ontologia ateniense, hegemônica e notadamente platônica, consolidaria 

uma organização e uma axiologia social sustentando-se sobre a correlação entre a 

exaltação das faculdades da alma, racional e abstrata, própria dos homens livres, e a 

dimensão supostamente desprezível do corpo, eivada de sensações e de sentimentos, 

próprias dos escravos e dos homens das camadas sociais inferiorizadas, das mulheres e 

das crianças, cada um a seu tempo e lugar na tipologia filosófica do mundo democrático 

dominante, com características passíveis de serem identificados nos movimentos políticos 

e nos processos ideológicos daquele momento histórico. 

E, avançando na definição ontológica da condição humana, dualista e idealista, 

Platão (427-347 a.C) e, um tanto mais tarde, Aristóteles (384-322 a.C), expressam na 

respectiva filosofia a atmosfera de ideias e a consciência social daquela sociedade 

escravocrata e idealista que se erige soberana, depois da superação da monarquia 

ateniense de natureza escravista e mitológica.  A filosofia grega da “polis” representa o 

triunfo da aristocracia escravocrata sobre a tradição monárquica sustentada pela mitologia 

e pelo domínio militar ou bélico dos clãs e das famílias tradicionais até então. 

Por outro lado, se a alma é a sede da plenitude da perfeição, somente na alma o 

homem seria compreendido e decifrado em sua projetada totalidade. Cabe à natureza da 

alma – intelectiva -, a superação das sensações, concupiscíveis e irascíveis, isto é, eivada 

de sentimentos e de sensações imperfeitas, parciais e fragmentadas. Decorre que há na 

filosofia uma outra clivagem, entre o todo e as partes. Caberia à substância da alma a 

totalidade, reservando ao corpo imperfeito e às suas sensações ou instintos, as 



 

124 
 

parcialidades desconexas e arbitrárias. A alma é a totalidade, o corpo seria o reino do 

fragmento, da parcialidade, da finitude. Essa ontologia clivada, metafísica e maniqueísta, 

ainda que esse conceito seja um tanto estranho aos gregos, e ligeiramente posterior a estes, 

ainda pode ser identificada como a primeira ontologia social ocidental, passível e ser 

reconhecida nas diversas expressões filosóficas e educacionais ocidentais, atravessando 

o mundo antigo e medieval. Acentuamos aqui que o conceito de ontologia social não se 

refere ao mesmo universo semiológico, materialista e dialético, que se consubstancia no 

pensamento de Lukács. Afirmamos seu caráter social no sentido de que foi produzido por 

um tipo de sociedade – escravocrata, aristocrática – que consagraria um tipo de explicação 

do ser das coisas, substância aristotélica da Ontologia, metafísica e dualista, inatista e 

determinista. 

Decorrem aqui duas dimensões da mesma ontologia dualista e inatista, que pesam 

muito quando imputadas à Antropologia Filosófica grega: só a alma pode conter as 

totalidades e as substancialidades, os corpos são depositários de experiências imperfeitas, 

fragmentárias e arbitrárias, regidas pelas sensações, pelos sentimentos e pela 

intemperança e erro. Derivada pela dualidade ontológica clivada, caberia à filosofia a 

investigação sobre as identidades da alma, reservando a função subalterna às práticas 

militares e à educação corporal, tais como as preparações próprias de adestramento e de 

submissão do corpo à primazia da alma e dos princípios imateriais nela existentes e 

somente nela reconhecidos.  

Podemos reconhecer aqui a linhas gerais da ontologia e da antropologia filosófica 

unilateral e clivada de origem e de natureza ateniense, aristocrática e metafísica, 

sustentada na autoridade da filosofia clássica que lhe expressa a identidade semiológica 

e política. Aqui igualmente encontramos a arquetípica negação da Educação Física que 

se arvorasse em investigar a totalidade do ser humano, a plenitude dialética e integral da 

condição humana e não somente se encarregasse de analisar as parcialidades contrapostas 

e em contraste definitivo entre o corpo subalternizado e a alma idealizada. 

Para superar essa clivagem histórica, estudos e pesquisas propõem a recuperação 

do conceito de Paideia e de Educação Integral, nos movimentos educacionais e culturais 

contemporâneos. Inúmeros movimentos, ideias, eventos e grupos sociais debatem hoje a 

questão da Educação Integral, no Brasil e no mundo. A Educação Integral é uma bandeira 

que sugere renovação, transformação e mudanças de concepção e de práticas educativas 



 

125 
 

e pedagógicas na realidade educacional do país. Tomada essa premissa, apresentamos a 

seguinte proposição: o que se entende por Educação Integral? Certamente tomamos o 

cuidado de expressar com serenidade a superação da concepção de Educação Integral 

com a mera ampliação de tempos e de espaços educacionais e escolares. Escola de Tempo 

Integral é uma coisa, Educação Integral é outra realidade que demanda estudos e exige 

clarezas definitivas e categóricas. A Educação Integral pressupõe o reconhecimento de 

que a pessoa humana é uma plenitude de múltiplas dimensões, social e subjetivamente 

constituídas, em processos sobre os quais as ciências sociais e humanas têm se debruçado 

para entender e definir, compreender e sistematizar. 

A Educação Integral, na maioria das concepções atualmente vigentes, busca 

superar a identificação tradicional, fragmentária e unilateral, das dimensões humanas, tais 

como a análise reducionista da cognição, da capacidade de pensar e de raciocinar 

logicamente, a dimensão socioafetiva e emocional, as dimensões motoras, a 

sociabilidade, as disposições éticas, os conceitos e experiências de valores e de beleza, as 

descobertas subjetivas e grupais, as dimensões psicológicas e transcendentes, estéticas e 

culturais. Isso significa reconhecer que a condição humana é pluralista, plurívoca, 

polifônica, multidimensional, ampla e aberta, e não se reduz a aspectos parciais e 

unilaterais, tais como a cognição lógica, a memória e a capacidade de abstração. 

Igualmente o ser humano não é estritamente uma realidade orgânica biológica, regida por 

estímulos neurológicos e biofísicos. O ser humano é socialmente constituído, a partir de 

processos culturais e intersubjetivos, históricos e transgeracionais, que expressam a 

diversidade da vida, da existência social e dos grupos humanos entre si. 

Este conceito é nuclear no pensamento sistêmico de G. Lukács. A 

omnilateralidade é a definição de integralidade, como já afirmamos no transcorrer dessa 

exposição de nossa pesquisa. Significa afirmar o desenvolvimento integral, plural, 

múltiplo de todas as qualidades e capacidades humanas, historicamente definidas. O ser 

social, que é o ser humano, constitui-se pela histórica aquilatação em si das dimensões 

afetivas e emocionais, intelectuais e cognitivas, estéticas e culturais, prático-laborais, 

éticas e morais. O ser social é a junção orgânica, em si, de todas essas potencialidades. 

Mas, para Lukács, o desenvolvimento do metabolismo do capitalismo restringe essa plena 

capacidade humana de desenvolver todas as potencialidades, induzindo a um 

desenvolvimento unilateral, numa única identidade e direção, acabando por cercear e 

podar as demais dimensões múltiplas de todo ser.  



 

126 
 

O ser social desenvolve sua dimensão de omnilateralidade através da consciência 

de si e da prática social. Na obra Para uma Ontologia do Ser Social Lukács afirma que o 

trabalho é o núcleo definidor do ser social, sua base ontológica, mas aponta que a 

superação da unilateralidade exige uma praxis consciente e histórica. Essa afirmação nos 

impulsiona, como uma categoria central, para a compreensão e proposição de um projeto 

político-pedagógico para a Educação Física. 

Essa é a dimensão de omnilateralidade que buscamos reconhecer e propor para a 

definição político-pedagógica da Educação Física.  Omnilateralidade deriva do latim, 

uma categoria formada por dois vocábulos: “omni, ia”, que significa “tudo, todas” e 

“lateralidade”, que expressa o conceito e alcance de “dimensões, identidades, 

possibilidades, qualidades”. Desse modo, a categoria ontológico-social de 

omnilateralidade significa que todas as pessoas, que todos os seres humanos, cada um e 

cada uma, são plenos, integrais, com múltiplas dimensões e plurívocas potencialidades, 

dotados de qualidades singulares e coletivas, de aspectos cognitivos e psíquicos, culturais 

e biológicos, sociais e estéticos, econômicos e éticos, em múltiplas interrelações 

orgânicas e processuais.  

A disposição política de fundamentar a identidade da Educação Física na categoria 

marxista de omnilateralidade nos potencializa para a superação teórica e prática da 

unilateralidade, da fossilização de uma ontologia inatista, metafísica ou pragmatista, 

clivada e maniqueísta, que opõe o biológico ao pensamento, o subjetivo ao social, que 

contempla de maneira estreita uma ou as duas dimensões como incompatíveis, ou 

qualificadas de diferentes significações. Entendemos que essa compreensão pode ser 

pensada, na direção da qual nos assevera Nunes (2024) quando expressa: 

A compreensão da Educação Integral requer sempre uma análise de natureza 

histórica e filosófica. A integralidade que reconhecemos no processo educativo 

fundamenta-se na condição da omnilateralidade de nossa ontologia social, de 

nossa condição humana, singular e coletiva. Ou seja, todos nós somos seres 

integrais, não somo seres parciais ou unilaterais. A integralidade de nosso ser 

é o fundamento filosófico de uma concepção pedagógica de educação integral. 

Nascemos e constituímo-nos como seres humanos no processo cultural e 

histórico. Recebemos cuidados, informações, conhecimentos, símbolos e 

valores, teorias e práticas, no transcorrer de nossa existência, de maneira 

ampla, multidiversa, pluralista, sempre possível de ser reconhecida a partir de 

uma visão de totalidade, numa compreensão de conjunto. Isso significa dizer 

que a vida é integral, a vida é total, o processo e o existir humano é de conjunto, 

é dinâmico, plurívoco, polifônico, multidimensional. Nós, em nossa existência, 

desenvolvemos experiências, auferimos conhecimentos, constituímos 

sentimentos, disposições sociais, culturais, éticas e políticas, numa perspectiva 

de integralidade, isto é, como formação da vida inteira, como “Bildung”, como 



 

127 
 

“Paideia”. Só o ser humano é capaz de produzir significados integrais para sua 

existência. (Nunes, 2024, p. 15). 

Assim, podemos entender que todos os seres humanos são omnilaterais, isto é, 

carregam em si dimensões e realidades diversas, plenas, nascidas da condição humana 

histórica e social, isto é, produzida pelas condições sociais, econômicas, culturais, 

políticas, materiais e simbólicas, arbitrariamente integradas e combinadas em um 

processo dinâmico e dialético, de mútuas determinações e reciprocidades, sempre aberto 

e em movimento, todos são únicos e diversos, são potenciais sujeitos em todas as 

promissoras disposições dos sentidos e da cultura, da natureza e da sociedade, da 

subjetividade e da intersubjetividade, dos processos diversificados e plenos de sentido 

nascidos da prática social. A definição e busca da omnilateralidade é a primeira categoria 

de uma prática formativa crítico-emancipatória inspirada na perspectiva da ontologia 

social da Educação Física. 

 

3.2. A condição histórica da Educação Física – a historicidade. 

 Aprendemos com Marx & Engels (2007) que a “história é a única ciência”. Essa 

expressão, repetidas vezes, é usada como reforço enfático de muitos debates e de 

enfrentamentos decisivos em algumas conjunturas. No entanto, esta expressão de Marx 

expressa uma categoria central da visão de mundo materialista, dialética e histórica, 

advinda do marxismo: tudo o que existe somente poderá ser compreendido na sua 

dimensão de concretude, materialidade e historicidade. A materialidade diz respeito à 

consideração da substância de nosso ser e de nosso existir, e a historicidade afirma a 

peremptória condição de existirmos em sociedades, em agrupamentos sociais diversos e 

temporalmente diferenciados, através das transformações efetivadas no mundo da 

economia, da política, atravessados pelos dinamismos do tempo e do espaço. A 

historicidade requer entender que nossa existência é premida pela condições temporais, 

pelas estruturas sociais e pelos determinantes de natureza política. Nesse campo o 

pensamento de Lukács (2003) é peremptório: 

A questão da compreensão unitária do processo histórico surge 

necessariamente com o estudo de cada época e de cada setor parcial, entre as 

coisas. E é aqui que se revela a importância da concepção dialética da 

totalidade pois, é inteiramente possível que alguém compreenda e descreva de 

forma correta os principais pontos de um acontecimento histórico, sem que por 

isso seja capaz de compreender esse mesmo acontecimento naquilo que ele 

realmente representa, em sua verdadeira função no interior do conjunto 



 

128 
 

histórico ao qual pertence, isto é, sem compreendê-lo no interior da unidade do 

processo histórico (Lukács, 2003, p. 83). 

 A historicidade da condição humana, premissa da ontologia social, expressa que 

a Educação Física deveria ser compreendida e ressignificada através dos estudos de suas 

formações sociopolíticas, como buscamos realizar no capítulo I de nossa pesquisa. Sem 

compreender esse caráter de produção social, determinada pelos jogos de interesses e 

pelos movimentos de luta e conquista da hegemonia, material e ideológica, dos grupos 

sociais contrapostos; não se pode alcançar a explicitação política da identidade da 

Educação Física, com se pairasse acima das lutas e das práticas sociai e políticas. A 

Educação Física é um campo de formação social constituída pelos movimentos 

dominantes dos modos de produção e dos grupos e das classes em lutas constantes e 

distintas, através dos tempos e lugares. 

Para Lukács a categoria de historicidade não se limita a reconhecer que tudo o 

que existe ou acontece tem propriamente uma história, num sentido genérico. Para Lukács 

a historicidade é uma categoria nuclear, definidora de nosso ser e de nosso existir, pois 

somos seres históricos, isso é constituído pelas mediações criadas e existentes no conjunto 

social em que reconhecemos a nós próprios, no transcorrer do tempo e das formas sociais 

hegemônicas. O trabalho, a política, a arte, a educação, a cultura, a economia são formas 

históricas da praxis humana. As estruturas sociais, a ética, os valores, são socialmente 

produzidos, isto é, historicamente determinados. Até mesmo nossa subjetividade é 

produto da praxis humana ao longo da história e das significações compreendidas no 

tempo. Nada existe além da dialética da história, nada é eterno ou imutável, nada é 

“natural”, mas sim todas as formas de existir e de ser são historicamente constituídas, a 

partir da correlação de forças que se expressam na dialética política da sociedade de 

classes.  

A historicidade do ser social consiste na consciência de que o ser social é 

constituído historicamente, isto é, sobre bases mutáveis, dialéticas, não inatas ou 

deterministas. A historicidade é a marca ontológica do ser social. Voltamos a Marx – “Só 

existe uma ciência, a ciência da história” (Marx & Engels, 2007). Todas as formas sociais 

e políticas são históricas e podem ser assim compreendidas e igualmente transformadas. 

O pensamento raciona, o pôr teleológico revolucionário, consiste em compreender que é 

a alienação e a reificação que “naturaliza” as dimensões do mundo e da sociedade, busca 

até mesmo naturalizar as instituições e imputa-lhes poderes supostamente fetichistas de 



 

129 
 

eternidade e continuidade, quando são somente manifestações ideológicas de interesses. 

Para Lukács, a consciência da totalidade e a historicidade exige que os sujeitos busquem 

as formas de quebrar essas considerações, que devem ser rompidas, que as formas de 

reificação e as condições de alienação sejam superadas e estabelecidas as dinâmicas da 

praxis social revolucionária.  

A historicidade é categoria fundante da Ontologia do Ser Social, na obra de 

Lukács, pois tudo o que existe, existe historicamente, essa categoria fundamenta 

igualmente a base da liberdade humana, ao considerar que tudo o que existe foi 

humanamente produzido e a prática social, isto é, o que existe e o que foi historicamente 

produzido, é o único critério da verdade. Compreender a dimensão da historicidade 

significa reconhecer as formas institucionais produzidas pelas relações humanas na 

histórica dominante e essa compreensão se traduz numa premissa política com a condição 

de embasar a praxis social em disputa e construção, isto é, a proposição de agir como 

sujeitos conscientes como condição primeira de encaminhar as lutas pela emancipação e 

pela transformação revolucionária. O pôr teleológico dessa atuação consiste em 

compreender que a transformação da sociedade deve ser obra dos trabalhadores e de suas 

intervenções coletivas na sociedade de classes. 

 

3.3. A concepção de totalidade e a Educação Física.  

 Vamos iniciar por uma definição paradigmática, que certamente nos definirá uma 

orientação reflexiva e uma apropriação criteriosa dessa categoria do pensamento de 

Gyorgy Lukács para nossa reflexão interpretativa neste momento:  

Não é o predomínio de motivos econômicos na explicação da história que 

distingue de maneira decisiva o marxismo da ciência burguesa, mas o ponto de 

vista da totalidade. A categoria da totalidade, o domínio universal e 

determinante do todo em relação às partes, constitui a essência do método que 

Marx recebeu de Hegel e transformou de maneira original no fundamento de 

uma ciência inteiramente nova (Lukács, 2003, p. 57).  

A modernidade, tempo de triunfo da burguesia, trouxe novas e exigentes 

categorias para a realidade dos grupos e dos sujeitos humanos. A afirmação da 

individualidade pensante, inaugurada por René Descartes (1596-1650) configura-se hoje 

como uma arquetípica sedimentação da visão de mundo moderna, logrando superar a 

concepção de mundo medieval, dependente da religião, do pensamento e da ontologia 

teocêntrica. Afirma-se, no pensamento cartesiano, o reconhecimento da razão individual 



 

130 
 

como fundamento da existência, numa ardilosa disposição idealista, forte e consequente 

para firmar-se como base do racionalismo moderno decorrente deste momento de 

rupturas e superações, contraditórias e cumulativas. 

 O conceito de indivíduo e de individualidade modernos deriva deste axioma 

cartesiano. No entanto, as considerações que brotam dessa ruptura abrem espaços para 

outras significações, ampliando a categorização rígida da individualidade, para alcances 

mais amplos, que expressam a sociabilidade e a materialidade do mundo, na dinâmica do 

pensamento moderno. Na mesma direção, de afirmação das principais filosofias e das 

principais categorias de reconhecimento de uma ontologia moderna, ou mesmo de uma 

visão de mundo moderna, se dilatam pelo empirismo de Francis Bacon (1561-1626) e 

pela consequente síntese do pensamento de Imannuel Kant (1704-1804), filosofias que 

deixam marcas e fundamentos de uma ontologia igualmente social, pois o social somente 

poderá ser compreendido pela determinação política que o sustenta e engendra. A 

sociedade burguesa tem sobre si a tarefa de definir uma ontologia social que expressa o 

ser e a representação do ser das coisas nos interesses e nos elementos de interesses da 

mesma burguesia. Cada classe social expressa, através de seus meios e de suas forças, de 

seus representantes e intelectuais, seu ideal ontológico e ideológico. 

 À categoria de individualidade burguesa, revestida da matricial dualidade 

platônico-aristotélica, soma-se a disposição ontológica da modernidade, ainda clivada e 

dualista, na direção de reconhecer a razão metafísica e a razão prática, duas novas formas 

de definir o suposto ser das coisas e do mundo, condizentes com os interesses da 

burguesia emergente, em seu papel de constituir um mundo à sua imagem, semelhança e 

domínio pleno. Para a superação da categoria fundante da modernidade, sobrelevada 

sobre o conceito de individualidade, o pensamento marxiano e marxista constitui o 

conceito de totalidade, como nos ensina o pensador húngaro que nos motiva a esta 

sistematização: 

Somente nesse contexto, que integra os diferentes fatos da vida social 

(enquanto elemento do desenvolvimento histórico) numa totalidade, é que o 

conhecimento dos fatos se torna possível enquanto conhecimento da realidade. 

Esse conhecimento parte daquelas determinações simples, puras, imediatas e 

naturais (no mundo capitalista) que acabamos de caracterizar, para alcançar o 

conhecimento da totalidade concreta enquanto reprodução intelectual da 

realidade. Essa totalidade concreta não é de modo algum dada imediatamente 

ao pensamento. “O concreto é concreto” diz Marx, porque é síntese de várias 

determinações, portanto a unidade do múltiplo (Lukács, 2003, p. 76-77).  



 

131 
 

Na produção dessa nossa interpretação desse movimento de desvendamento da 

totalidade da realidade encontramos no pensamento de Lukács um horizonte fértil e 

desafiante. Para circunscrevermos corretamente o lugar que consideramos coerente, sobre 

a atuação e a obra de Gyorgy Lukács na trajetória e na amplitude do pensamento marxista 

do século XX, teremos que deixar esclarecidas algumas posições para evitar alinhamentos 

confusos ou equivocados, tanto de nossa parte quanto da leitura que buscamos fazer deste 

autor, protagonista de nossa pesquisa. Em primeiro lugar, trata-se de buscar conhecer com 

relativa e consequente profundidade, a tradição filosófico-histórica e política do 

desenvolvimento do marxismo e de seus desdobramentos teóricos, históricos, práxicos e 

políticos.  Um autor norte-americano, oriundo da Sociologia, pouco conhecido no Brasil, 

chamado Kevin Anderson14,  fornece uma curiosa pista para o preliminar entendimento 

de uma classificação comum, muito usada e, na maioria das vezes, pouco correta, ao  

questionar a abordagem teórica, que caracteriza o marxismo do século XX, como que 

dividido entre duas tendências: de um lado o que se denomina como  “marxismo 

soviético”, protagonizado por Vladimir Lênin (1870-1924),  Nikolai Bukharin (1888-

1938),  Georgi Plekhanov (1856-1918) e  Karl Kautsky (1854-1938) e, de outro, o 

denominado “marxismo ocidental”, reconhecido como um bloco de autores alinhado 

pelos pensadores G. Lukács (1885-1971), Marc Bloch (1886-1944), Karl Korsch (1886-

1961) e A. Gramsci (1891-1939), para ficar entre os principais expoentes. 

Para este autor, o próprio Lênin já tinha apresentado criteriosas observações 

críticas ao denominado marxismo ortodoxo, já no começo do século XX, por volta de 

1914, o que poderia ser um argumento para alinhar o próprio Lênin ao grupo dos 

denominando marxistas ocidentais, próximos a Lukács e aos “frankfurtianos”. Se a 

questão da classificação fosse a disposição da crítica, isto seria suficiente. Com base na 

análise dos “Cadernos Filosóficos” de Lênin (2018), pouco estudado por boa parte da 

tradição acadêmica, Anderson (Anderson, 1995) teria já questionado os rumos do 

marxismo de sua época e proposto um necessário retorno aos fundamentos da dialética15 

e a uma retomada dos estudos críticos das proposições hegelianas e de suas apropriações 

 
14  Autor de uma tese de doutorado, intitulada “Lenin, Hegel, and Western Marxism” (Chicago, University 

of Illinois Press, 1995), pesquisa que trata de demonstrar as influências do pensamento de Hegel e de sua 

dialética, nos fundamentos propostos por Lênin, tese pouco conhecida no mundo acadêmico e político do 

Brasil e de muitos outros espaços acadêmicos contemporâneos.   
15 O autor situa as influências hegelianas no próprio Lênin, destacando os estudos sistemáticos daquele, 

tanto da obra hegeliana, quanto aristotélica, demonstrando preocupações com o a concepção 

criteriosamente definida como dialética, obra que Lênin não chegou a concluir, na afirmação deste autor. 



 

132 
 

Para a correta compreensão do movimento social transformador ou 

revolucionário, Lênin buscou aproximar a prática teórica da prática política, conceituada 

como práxis revolucionária, através da proposição de uma leitura dialética entre teoria 

revolucionária e prática revolucionária. Sua intencionalidade crítica afirmava a 

necessidade de radical transformação social, que igualmente reconhecia a necessidade de 

uma criteriosa revolução cultural, eixo que seria mais tarde, considerado e aprofundado 

pela obra de Gramsci e de Lukács. Na tentativa de avaliar a inabalada resistência da 

dialética hegeliana até os tempos e as práticas atuais dos movimentos sociais e políticos, 

parece importante considerar as contribuições de Lênin, como um dos autores que merece 

releituras atenciosas e retomadas esclarecidas. Lukács parece ter por Lênin uma 

admiração inabalável, toma seu pensamento como interlocutor privilegiado e inspiração 

segura, na Filosofia. 

Na década de 1950, no pós-guerra, em todo o mundo, o marxismo ocupou espaço 

político e acadêmico, e foi utilizado como instrumento de análise dos amplos e complexos 

movimentos sociais, das ideias políticas gerais, em sua dimensão transformadora, 

também traduzida como práxis. As contribuições marxistas, no estudo dos movimentos 

sociais, têm apontado para a categoria de totalidade como elemento fundante de análise, 

de um agir humano, subjetivo e social de natureza dialética, fundado em diversas 

expressões do alcance de práxis, seja teórica, produtiva e econômica, seja ainda político- 

ideológica, reforçando a questão de reconhecer uma determinada trajetória acadêmica em 

torno de uma ciência engajada. Nesta direção, as proposições críticas de Lênin, Lukács e 

Gramsci, como já afirmamos, prosseguem na direção de retomada dos fundamentos da 

perspectiva marxista, como um eixo orgânico de análise de suas possibilidades históricas, 

alinhavadas entre as considerações de aspectos político-culturais e ideológicos, na 

produção do engajamento e na orientação e construção dos movimentos sociais 

transformadores. É próprio do Marxismo, em suas origens, a compreensão de mundo de 

natureza dialética e na concepção de totalidade.   

Já afirmamos que um dos eixos fundamentais da dialética em Marx (1818-1883) 

e Engels (1820-1895) é a possível qualidade social e política de lograr transformar essa 

categoria num determinado método de análise das relações sociais denominadas como a 

base do método materialista, categoria inserida no movimento que tem a História como 

 
Esta obra foi publicada no Brasil em 2018, pela Boitempo, com 392 p., conservando o título de Cadernos 

Filosóficos. 



 

133 
 

ciência (historicidade), retomando os pressupostos da compreensão da natureza como 

totalidade condicionada, em mudança e movimentos permanentes (dialética), nos quais 

as mudanças quantitativas acumulariam forças para saltos qualitativos.   

A concepção de mundo de natureza dialética baseia-se genuinamente na teoria 

marxiana, e Marx, embora divirja das proposições hegelianas, por afirmar uma dialética 

fincada em sua dimensão crítica e revolucionária, diante de uma realidade complexa, 

expressa a originalidade revolucionária deste conceito. O termo é ampliado pelo trabalho 

de Engels, ao acrescentar ao qualificante de materialismo, como o “despojamento do 

invólucro idealista” deste método, ou na alusão de Marx16, como a antítese do método 

hegeliano. Essas posições são tranquilamente reconhecidas no ideário marxista 

contemporâneo, mas durante muito tempo pareceriam codificar heresias. 

O Marxismo de Lukács redefine que o pensamento não é movimento por si, mas 

depende e subsiste da base e da materialidade da realidade, o que ancora a tese 

materialista da exterioridade e da independência da realidade. Diante dos elementos 

expostos sobre a dialética, em seus desdobramentos com a categoria movimento, 

ressaltamos a perspectiva de vir se afirmando historicamente na perspectiva do diálogo 

cumulativo e na grandeza da síntese marxista, se configurando como um método para as 

pesquisas que se pretendem críticas.  

Defendemos que a Educação Física, seja no esforço de superação de suas 

identidades clivadas, historicamente alinhadas a visões de mundo que a detinham como 

práticas fragmentárias e descontinuadas, pode encontrar no acervo político, 

epistemológico e propriamente ontológico do Marxismo uma possibilidade política e 

revolucionária de refundação e de reestruturação semiológica e propriamente ontológica.  

Entendemos a produção científica como construção que serve de mediação entre o 

homem e a natureza, tendo em conta a categoria da dialética histórica (Lowy, 1985) da 

transformação permanente de todas as coisas. Se as ações humanas produziram os 

fenômenos sociais, podem estes ser transformados pelas mesmas ações, segundo Melo 

Neto (2002): 

(...) Pode-se apresentar a dialética como método, em condições “razoáveis” de 

se poder analisar, de forma crítica, as condições de existência que estão sendo 

definidas para a realização da vida humana. Para os dias atuais, este método, 

em particular a perspectiva em Marx, continua atual e aberto, podendo realizar 

abstrações suficientes e contributivas ao exame das possibilidades prospectivas 

 
16 Marx, O Capital, I, 1, Posfácio, Boitempo, 2017. 



 

134 
 

de trabalhos acadêmicos e para análises de políticas no campo social. (Melo 

Neto, 2002, p. 118). 

Concebe este autor a análise dialética como base do método marxiano para uma 

ciência e para uma investigação científica da realidade, para uma ação política e 

organizacional que visem analisar as contradições do próprio real, buscando uma síntese 

conceitual, ao afirmar que a história da Filosofia não registra uma significação ou acepção 

unitária para o termo, mas que congrega a ideia cumulativa de mudança, de ascese e da 

arte de dialogar, presentes em pensadores e em sistemas da filosofia clássica, já 

apresentados no trabalho de sistematização de nossa pesquisa.  Sobre a síntese da dialética 

no Marxismo, o próprio Marx situa inicialmente a obra de Feuerbach (1804-1872), e o 

considera como o primeiro filósofo a introduzir a crítica à tese hegeliana da 

transcendência do sujeito sobre o mundo. Mas seria o próprio Marx que definiria 

criteriosamente o sentido revolucionário da categoria da dialética, apontando o ser das 

condições materiais e a antecedência do objeto antes da consciência, expressando a 

anterioridade dos conteúdos materiais e históricos como fundamentos dessa visão de 

mundo.  

Para esta formulação, Marx considera a compreensão da dialética de Hegel e dos 

pressupostos materialistas de Feuerbach, em sua síntese, estabelecendo os pressupostos 

de uma crítica ontológica e política. O materialismo histórico inaugurado por Marx, retira 

a Filosofia do então chamado mundo das ideias e a projeta na materialidade do mundo e 

da história, considerando a totalidade e as múltiplas relações que, nessa esfera e 

dimensão, se desdobram e conjuminam. A dialética é percebida por Marx, segundo 

Limoeiro Cardoso (apud Melo Neto, 2002) em um triplo movimento: 

(...) O primeiro, onde se parte do real, porém afastando-se cada vez mais dessa 

realidade, através da abstração, atingindo conceitos mais simples desse real. O 

segundo movimento é o início da atividade científica propriamente dita, onde 

se tem como caótica a representação do real. Nesse movimento não se parte do 

real ou de sua representação imediata caótica e abstrata. Parte-se dos conceitos 

mais simples produzidos pelo movimento anterior. Esse movimento seria a 

busca pela especificação das determinações gerais e simples, configurando um 

movimento de reconstrução teórica. (...) o terceiro movimento será de 

construção teórica de reprodução do concreto. (Melo Neto, 2002, p. 106).  

O termo materialismo-histórico, usado por Lênin e Engels, buscou qualificar o 

método de interpretação histórica inaugurado por Marx, para analisar a História a partir 

dos fatores econômico-sociais, constituindo-se como fundamento da antropologia 

marxista, que tem como norte a compreensão das relações de trabalho e de produção entre 

os homens, como base para a satisfação de suas necessidades objetivas e materiais, 



 

135 
 

subjetivas e sociais. Essa é a igualmente a base de nossa compreensão da ontologia 

marxista, na qual Lukács atua de maneira destacada e transformadora. Lukács questiona 

o reducionismo economicista, a apropriação positivista do etapismo histórico e a 

exaltação idealista do sujeito no existencialismo. São três grandes críticas presentes e 

consequentes que foram tecidas criteriosamente no volume I do livro Para uma Ontologia 

do Ser Social (Lukács, 2012).  

O materialismo é um conceito que decorre da doutrina que afirma a matéria como 

única realidade, sendo seus precursores encontrados no pensamento dos filósofos 

clássicos Demócrito e Epicuro, principalmente. Em Marx esse conceito surge como o 

fundamento de uma teoria da história e do conhecimento, articulado a esta doutrina 

filosófica que atribuiu a causalidade dos fenômenos à matéria, contrária ao pensamento 

idealista, já que não seria o Espírito, ou Deus, ou a Ideia, mas a produção da vida material, 

que determinaria a organização da vida política, social e espiritual na História humana, 

conforme a feliz expressão de Barbosa (2004): 

(...) essa concepção chama-se “materialismo” exatamente porque concebe o 

elemento material (infraestrutura econômica) como sendo o fundamento.  Esse 

materialismo é “histórico” porque concebe a formação da infraestrutura e do 

modo de produção como historicamente determinados (Barbosa, 2004, p. 179). 

 

E como se coloca, para o materialismo histórico, a problemática do movimento e 

do movimento social, especificamente? É importante retomar os elementos gerais do 

materialismo histórico e dialético, para discutir preliminarmente as teses da reforma ou 

revolução, presentes no debate político e acadêmico, quase que constantemente. O 

materialismo histórico e dialético acompanha os desafios do desenvolvimento social e 

científico, ainda que determinado pelos limites ideológicos do capitalismo, por ter a 

categoria movimento como elemento articulador e por acentuar a anterioridade da matéria, 

como característica de sua teorização, reúne condições para a proposição de uma 

perspectiva revolucionária que destaca a potencialidade da mudança. Para o 

conhecimento do mundo e de seus fenômenos, fundamental a consideração das categorias 

básicas do materialismo dialético: a matéria, a consciência e a prática social, sendo esta 

última, o critério de verdade, para uma teoria do conhecimento de base marxista.  

O marxismo engloba, por assim dizer, os elementos do materialismo dialético, do 

materialismo histórico e da economia política. O materialismo dialético é a base filosófica 

do marxismo, derivando da tradição materialista clássica, constituindo-se como 



 

136 
 

fundamento do método de superação das condições objetivas da realidade impostas pela 

transformação das relações sociais e históricas determinadas pelo lógica do capital. 

Destaca a possibilidade de mudança das relações econômicas, sociais e políticas pela 

apreensão da categoria movimento, através dos processos de organização humana, 

sobretudo pela via dos partidos e dos sindicatos, mesmo em conjunturas nas quais 

prevalece mais e mais a dimensão do fardo do que efetivamente do desafio do tempo 

histórico (Mészaros, 2012).  

Não bastam os discursos conceituais, como objetivo final da digressão de natureza 

histórica, mas a reposição do caráter revolucionário do alcance da sociedade socialista – 

a passagem do reino da necessidade para o reino da liberdade - o que implica em não 

perder de vista o horizonte da transformação do modo de produção capitalista, em suas 

características atuais de financeirização, consumismo, globalização e neoliberalismo, e 

pôr em movimentos forças e ideais, movimentos e práticas de supressão do Estado 

burguês e de seus interesses. Isto também entendemos, com o estudo criterioso de Lukács, 

não implica em retomar os vieses do materialismo determinista, desconsiderando os 

diversos elementos que concorrem para a transformação, sobretudo quando 

compreendemos a dimensão de totalidade e de historicidade dessa produção social, 

política e dialética.  Implica em afirmar, como enfatiza Goldmann (1979) que: 

(...) o materialismo dialético é, em primeiro lugar, uma atitude prática diante 

da vida. É a ideologia de uma classe que quer transformar o mundo para 

realizar esse máximo de comunidade e de liberdade humanas que será, um dia, 

a sociedade socialista. Isso desempenha, no pensamento de Marx, função 

análoga à do bem supremo e ao reino de Deus nos outros sistemas filosóficos. 

(...) O humanismo materialista e dialético é uma filosofia em parte já formulada 

nas obras clássicas de seus fundadores, mas que os pensadores contemporâneos 

que se proclamam seus adeptos devem desembaraçar completamente e 

desenvolver. (Goldmann, p. 37 e 44). 

Não se trata de continuar repetindo as formas metafísicas e deterministas de busca 

de entendimento do ser do mundo e das coisas, das qualidades e das potencialidades 

humanas. Trata-se de reconstituir a reflexão sobre a dialética da ação humana numa 

dimensão de totalidade, nas quais as disposições da singularidade e do movimento social 

sejam integradas em mútuas tensões de sentido e de direção, o que seria o desvendamento 

da vitalidade da vida e a clareza da concepção dialética da história, e do conhecimento 

que se tem dela.  Nos inspiramos novamente em Nunes (2003), quando escreve: 

(...) Todavia, a despeito do despropósito ideológico e de má fé dos 

pseudocríticos de plantão, os referenciais do marxismo já sofreram, como 

dissemos, uma crítica teórica e uma crítica histórica. A tradição dialética 

mesma nos lembra que uma visão e uma concepção teórico-política só encontra 



 

137 
 

superação pela sua plena realização e não pela sua frustração, como querem 

fazer crer os recentes discursos neoliberais. (...) Hoje, o encerramento do 

grande ciclo socialista (1890-1990), ainda por ser mais profundamente 

avaliado, nos permite dizer que, para além das pretensões de uma concepção 

infalível da história e libertos da teoria doutrinária dos Estados-partidos, temos 

razões para retomar a efusiva veia teórica do marxismo, capaz de nos desafiar 

para a tarefa sempre coletiva de reformular conceitos e reordenar práticas de 

crítica filosófica e criar e manter a organização de novas utopias. (Nunes, 2003, 

p. 90, grifos nossos).  

  Essa tensão entre a ciência que esclarece e conscientiza e a política que 

transforma e que constitui a dialética histórica da mudança do mundo é nossa melhor 

compreensão do pensamento de Lukács, notadamente para reencetar a dimensão 

ontológica, históric, dialética e práxica da Educação Física omnilateral e humanizadora. 

 

3.4.  A Educação Física na perspectiva da dialeticidade. 

 A representação ontológica da realidade, além e definir a suposta substância do 

ser das coisas necessita posicionar-se sobre a questão do movimento, da mudança, ainda 

que nãos seja somente na categorização do tempo e da espaço.  Desde os pré-socráticos a 

Filosofia carrega uma dual representação do dinamismo do mundo e do ser da realidade. 

Os Eleatas afirmavam que o mundo era “uno, indivisível, imóvel e imutável”, categoria 

que prevalece entre os jônios e parece consagrar a primeira grande lei, cosmológica e 

ontológica. Ao afirmar que “nada muda, tudo permanece igual”, até mesmo para 

expressar que o “movimento” poder ser uma cilada dos sentidos, tanto a Filosofia quanto 

os filósofos expressam uma base, uma categorias fundante, de uma visão de mundo que 

privilegia definir que as mudanças são movimentos aleatórios ou falsos, que o ser do 

mundo e das coisas é estático, pleno em si, que tudo o que se reconhece como ser está 

pronto, acabado e perfeito. Trata-se de uma categoria ontológica que afirma a 

imutabilidade e a perfectibilidade do ser do mundo e das pessoas.  

 Heráclito de Éfeso (501 a.C a 450 a.C) figura como um contrapontos entre os pré-

socráticos. Afirma que “tudo muda, nada permanece igual, tudo flui”. Refere-se à 

observação das coisas materiais, o que se tornou seu exemplo clássico, ao afirmar que 

“não se banha duas vezes da mesma forma no mesmo rio”, pois as águas correm, o tempo 

muda, tudo é mudança. Afirma ainda que o fogo é o exemplo de seu pensamento – acende 

e apaga, consome e cresce, existe e não existe, material e simbolicamente. O pensamento 

heraclitiano afirma a indiscutível qualidade de mudança das coisas, a categoria de que o 

mundo é composto por transformações, materiais e simbólicas. Os Eleatas e Heráclito 



 

138 
 

expressam duas cosmologias, partes expressivas de duas ontologias, que necessitam de 

contrapontos e de aproximações. Dizer que nada muda fundamenta uma determinada 

prática política, dizer que tudo é mudança pode fundamentar uma outra, diversa e 

contraposta, e inspirar outra prática política e social. 

 O pensamento de Heráclito foi definido como o primeiro pensamento denominado 

“dialético”, ainda que este conceito esteja subsumido aos limites da razão pré-socrática, 

ainda distante das teorizações sistêmicas provocadas por Platão (428 a.C - 348 a.C) e por 

Aristóteles (384 a.C – 322 a.C), sobretudo. A palavra grega “dialética”, nessa 

consideração, significa “mudança, transformação, movimento”. Estes sentidos matriciais 

precisam ser recompostos para entender a concepção dialética lukacsiana, que se pretende 

sempre ser uma visão de totalidade. 

 O próprio Platão utiliza, por muitas vezes, o conceito de “dialética”, em seu 

pensamento e em sua filosofia sistêmica. Mas, para Platão o conceito de dialética sofre 

criteriosa transformação. Não se trata mais, e nem somente, de uma consideração da 

mudança do mundo e das coisas. Para Platão a dialética é uma ascese, uma elevação, uma 

superação dos estágio chamados inferiores para a assumpção de um estágio considerado 

superior. A dialética do pensamento, em Platão, consiste em anular as dimensões próprias 

das sensações e da materialidade perecível do mundo para a contemplação das ideias 

plenas e imutáveis da razão e da Ideia. Trata-se genuinamente da fundamentação da 

ontologia helenista dominante. 

 G.F. Hegel (1770-1831) deu a este matricial conceito uma dimensão moderna, 

tornou-se em seu pensamento uma categoria ontológica fundante. A dialética, para Hegel, 

é a lei de determinação do ser das coisas, reunidas numa tensão entre a tese, antítese e 

síntese, que tanto pode expressar a dinâmica da natureza como deve ser a mesma 

determinação do ser do “espírito e da história”.  

 K. Marx (1818-1883) compreendeu com profundidade o conceito de dialética de 

Hegel, bem como estudou criteriosamente este conceito na filosofia pré-socrática e no 

período de crise da Filosofia ateniense, em seu estudo de Doutorado em Filosofia 

efetivado em 1841. Depois, fez deste conceito filosófico uma chave categórica da análise 

da história e da consideração da economia política. Nosso interlocutor nos orienta na 

compreensão dessa categorias quando afirma que: 



 

139 
 

A economia, diz Engels em comentário à Crítica da economia política, de 

Marx, “não trata de coisas, mas de relações entre as pessoas e, em última 

instância, entre classes; mas essas relações estão sempre ligadas a coisas e 

aparecem como coisas”. Com esse conhecimento, o método dialético, e sua 

concepção da totalidade, manifestam-se como conhecimento real do que 

ocorre na sociedade. A relação dialética das partes com o todo podia ainda 

aparecer como simples determinação mental e metódica, em que as categorias 

verdadeiramente constitutivas da realidade social não aparecem mais do que 

nas determinações reflexivas da economia burguesa, e cuja superioridade sobre 

estas últimas seria, por conseguinte, apenas um assunto metodológico. No 

entanto, a diferença é bem mais profunda e fundamental. Pois o fato de que em 

toda categoria econômica se revela uma determinada relação entre os homens 

num determinado nível de sua evolução social e de que essa relação se torna 

consciente e conceitual faz com que o movimento da sociedade humana possa, 

enfim, ser compreendido em suas leis internas e, ao mesmo tempo, como 

produto dos próprios homens e das forças que surgiram de suas relações e 

escaparam de seu controle (Lukács, 2003, 87-88). 

Este encontro com a visão da dialética que considera a materialidade da vida, na 

disposição das bases econômicas, mas igualmente expressa as singularidades da vida 

cotidiana, de expressões que decorrem da cultura, da arte, da vida comum, por assim dizer 

nos parece ser uma das grandes descobertas nessa investigação, de modo a nos confortar 

em buscar mediações para o desenvolvimento de significados para a vida social e política 

contemplando a cultura, a arte, as dimensões emocionais e afetivas sem necessariamente 

rescindir com a dimensão política e cair em subjetivismos ahistóricos, descontínuos e 

fragmentários. Segundo Duarte (2017): 

Lukács considerava esse processo como um efetivo e irreversível 

enriquecimento ontológico do ser humano, o que não significa que ele 

desconsiderasse a questão da alienação dos conteúdos historicamente 

concretos da ciência e da arte. Mas o filósofo húngaro distinguia essa alienação 

resultante de relações sociais historicamente superáveis, do caráter 

humanizador que essas esferas de objetivação têm para o gênero humano. Ao 

longo do contraditório e heterogêneo processo histórico, o gênero humano tem 

se enriquecido, isto é, tem adquirido forças, faculdades e necessidades 

qualitativamente superiores, que passam a constituir parte ineliminável do ser 

da humanidade no seu conjunto, ainda que, em decorrência das relações 

alienadas, essas novas forças, faculdades e necessidades não se efetivem na 

vida da maioria dos indivíduos. Em outras palavras, é preciso distinguir aquilo 

que deva ser suprimido no processo de superação da lógica societária 

comandada pelo capital daquilo que, apesar de ter surgido no interior de 

relações sociais alienadas, deva ser preservado por uma sociedade socialista e 

elevado a um nível superior de desenvolvimento (Duarte, 2017, p. 03).  

 A crítica aos reducionismos do marxismo doutrinário e dogmático reencontra a 

vitalidade significativa do pensamento de Marx para a compreensão da dignidade da vida 

humana em suas omnilaterais dimensões e possibilidades. Lukács renova a dimensão 

crítica do marxismo, retomando estes conceitos de Hegel e de Marx, na esteira da 

interpretação filosófico-ontológica clássica da Filosofia Alemã. Sobretudo destaca o 



 

140 
 

protagonismo da classe dos trabalhadores e trabalhadoras, na tarefa de constituir o 

significado de suas vidas, singulares e únicas, e de transformar as duras amarras de sua 

exploração e opressão, postas pelas forças objetivas e identificáveis do capital.  

 

3.5. Ortodoxia e radicalidade metodológica e Educação Física. 

 A questão do método, na história da Filosofia, igualmente deriva da modernidade. 

Emerge com René Descartes (1596-1650) e seu mais célebre livro, denominado Discurso 

do Método (1637). O pensador francês afirma que a razão, para atingir a clareza das 

conclusões racionais, do pensamento pleno e esclarecido, precisa ser organizado a partir 

de categorias e liames que se traduzam na efetiva apropriação da realidade. Só o 

pensamento é capaz de efetivar este esclarecimento, através de uma forma de 

ordenamento da razão, metafísica, de modo a integrar proporcionalidades e 

probabilidades na consideração do julgamento gnoseológico essencialista. Descartes 

inaugura o método moderno de produção de conhecimentos, ainda metafísico e abstrato. 

Consagra o método dedutivo, retomando as principais categorias aristotélicas, 

consagrando plenamente sua mediação.  

 Francis Bacon (1561-1626) e J. Locke (1632-1704), para definir os primeiros 

pensadores empiristas, retratam a insuficiência da razão cartesiana e da abstração, 

sobretudo para dar conta do mundo a transformar, em alusão à racionalidade burguesa 

ávida de uma transformação material das relações de produção na antevéspera da 

Revolução Industrial Inglesa. Afirmam o pensamento indutivo e partem da materialidade 

da realidade da natureza, distinguindo o mundo da natureza daquele mundo do espírito 

ou da razão, acentuando a clivagem que prevalecera desde a Antiguidade. 

 A síntese entre essas duas formas de entender a realidade seria operada pelo 

pensamento de Imannuel Kant (1724-1804) que expressa as duas matrizas modernas, a 

razão pura e a razão prática, para as quais haveria uma necessidade imperiosa de duas 

contundentes críticas. 

 O desenvolvimento das ciências naturais ou das ciências da natureza acabaria por 

configurar o que se estabeleceu reconhecer como o método científico, ainda que o alcance 

dessa expressão seja ampla, em seus primórdios. Com a afirmação do século XVIII e o 

desenvolvimento do século XIX, notadamente na Europa, as ciências da natureza ditaram 



 

141 
 

o que se reconheceria como método científico. O auge desse pensamento deu-se com a 

filosofia de Stuart Mill (1806-1873), Auguste Comte (1798-1857) e Emile Durkheim 

(1858-1917), considerados os fundamentos e os fundadores da reconhecida Filosofia 

Positivista.  A filosofia positivista tomaria sobre si a tarefa de definir o método das 

ciências da natureza para interpretar igualmente as chamadas ciências sociais e humanas.  

Essa filosofia tinha como finalidade a determinação de representar um ideal de 

cientificidade, de suposta neutralidade das ciências e dos cientistas, em vista sempre de 

pressupor um ideal de harmonia para a sociedade, negando a sus compreensão sobre a 

categoria de luta de classes, de modo a converter-se numa ideologia da conciliação e da 

ciência como mérito, como privilégio e como determinante imperativo de compreensão 

da realidade. Michel Lowy (1987) nos descreve magistralmente essa ideológica 

finalidade ou aspiração conservadora das categorias do positivismo científico, que afirma 

que: 

(...) 1. A sociedade é regida por leis naturais, isto é, leis invariáveis, 

independentes da vontade e da ação humanas; na vida social reina uma 

harmonia natural. 2. A sociedade pode, portanto, ser epistemologicamente 

assimilada pela natureza e ser estudada pelos mesmos métodos e processos 

empregados pelas ciências da natureza. 3. As ciências da sociedade, assim 

como as da natureza, devem limitar-se à observação e à explicação causal dos 

fenômenos, de forma objetiva, neutra, livre de julgamentos de valor ou 

ideologias, descartando previamente todas as prenotações e preconceitos. 

(Lowy, 1987, p. 17). 

 As Ciências Humanas e Sociais, modernas, são as últimas grandes composições 

dessa etapa histórica, ainda sob os limites dos interesses burgueses e da realidade do 

mundo capitalista. Trata-se de uma imperativa necessidade, para restaurar a historicidade 

das produções modernas, a recomposição dos limites das ciências naturais e da filosofia 

positivista para a compreensão das relações de produção e de reprodução da vida humana 

sob os interesses do capitalismo e suas fases, etapas e disposições.  

 Tomamos a importante observação de Nunes (2007) como uma criteriosa 

condição para buscar definir o real alcance e a exigida clareza do que se toma hoje como 

“método”, sempre de maneira totalizante, referindo-se a uma determinada visão de 

mundo: 

(...) A primeira acepção do que se entende por método refere-se mais ao quadro 

teórico, propriamente dito, do que a um determinado modelo lógico-

operacional de investigação. Vincula-se ao conjunto de princípios, ao universo 

de categorias, ao conjunto de conceitos e de diretrizes em que um pesquisador 

se insere ou se integra. Cada um de nós, quanto mais reflexa e 

amadurecidamente considera sua ação, encontra-se integrado a uma 



 

142 
 

determinada visão de mundo, a uma concepção de homem e ciência, a uma 

compreensão do que seja a sociedade e a cultura, a partir de algumas 

explicitações de natureza subjetiva, social e política. Cada um de nós vai se 

engendrando numa determinada concepção de mundo (weltanschauung), que 

se torna o substrato ontológico de nossas escolhas científicas, de nossas 

condutas éticas e de nossas práticas políticas. Esse é o primeiro sentido de 

método, a visão de mundo que nos sustenta, nos engendra, nos baliza e que 

fundamenta nossa existência como pessoas, como cidadãos e, 

consequentemente, como pesquisadores. Essa consciência explicita a 

orientação geral de nossa ação e se torna um condicionante coerente de nossas 

escolhas epistemológicas e operacionais. Não há como agregar num sistema 

coerente de estudos e de pesquisas elementos de universos teóricos e políticos 

incompatíveis, sob o perigo de superficialidade, de ecletismo ou de desfaçatez 

científica (Nunes, 2007, p. 24). 

 Assim, a questão do método é uma questão estrutural para a efetivação da tarefa 

de elucidar as condições históricas e políticas da realidade complexa da materialidade do 

capitalismo, de suas formas objetivas e ideológicas, de modo a constituir-se como 

pressuposto para sua identificação e condição para a esclarecida proposição de sua 

esperada transformação estrutural. Quando nos orienta para a compreensão da ontologia 

social Lukács (2010) nos instiga a superar a compreensão estreita e unívoca de nossa 

identidade, por assim dizer, de um lado ou de outro. Quando prescindimos de nossa 

natureza biológica certamente cairemos num erro, expressa Lukács, mas, de outro lado, 

torna-se necessário considerar a base biológica de nossa existência, sem atribuir a ela uma 

autonomia que não se antevê a não ser nas relações sociais e históricas: 

O ser humano pertence direta e – em última análise- irrevogavelmente também 

à esfera do ser biológico, que sua existência, sua gênese, transcurso e fim dessa 

existência funda-se ampla e decididamente nesse tipo de ser, e de que também 

tem de ser considerado como imediatamente evidente que não apenas os modos 

de ser determinados pela biologia, em todas as suas manifestações da vida, 

tanto interna como externa, pressupõem, em última análise, de forma 

incessante, uma coexistência com a natureza inorgânica, mas também que, sem 

uma interação ininterrupta com essa esfera, seria ontologicamente impossível, 

não poderia de modo algum desenvolver-se interna e externamente como ser 

social (Lukács, 2010, p. 36). 

Da mesma forma, Lukács nos compele a encontrar a dialeticidade de nossa 

ontologia social ao proclamar que somos seres omnilaterais, historicamente 

condicionados, de modo a não admitir, igualmente, a conceituação de uma mera 

justaposição ou admissão de complementaridade entre o ser biológico e o ser social. 

Trata-se da necessidade de conceber a totalidade para poder superar essa conjunção 

perigosamente artificial. 

 A Educação Física tem muito a ganhar sobre sua refundação ao buscar superar as 

crivagens atávicas e historicamente deterministas que pesam sobre si e propor, no 

conjunto das lutas sociais e das transformações na esfera da produção e da reprodução da 



 

143 
 

vida, uma ciência que contemple o corpo/espírito, sujeito e cultura, singularidade e 

totalidade, de maneira completa e tensional, abrindo horizontes prospectivos e 

revolucionários, quando afirma nosso pensador (Lukács, 2010): 

Fala-se de um recuo, não de um desaparecimento das barreiras naturais, jamais 

sua supressão total. De outro lado, porém, jamais, se trata de uma constituição 

dualista do ser humano. O homem nunca é de um lado essência humana, social, 

e de outro, pertencente à natureza; sua humanização, sua socialização, não 

significa uma clivagem de seu ser em espírito (alma) e corpo (Lukács, 2010, 

p. 42).  

 Essa tarefa é primordial para um projeto político-pedagógico da Educação Física 

sobre fundamentos e pressupostos ontológico-sociais revolucionários, socialistas e 

emancipatórios. Não há como assumir uma visão de mundo diversa da esclarecida leitura 

produzida por Lukács no transcorrer de sua atuação política e intelectual, que nos 

convence e inspira no momento atual de sistematização de nosso percurso investigativo. 

 

3.6. A praxidade como fundamento da Educação Física. 

 Há uma frase muito conhecida de L. Wittengenstein (1889-1951) que afirma: “os 

limites de minha linguagem são os limites de meu mundo, a gente vê até onde vão as 

nossas palavras” (L. Wittengenstein, 1998, p. 23). Não é necessário alinhar-se aos 

elementos categóricos do pensamento de L. Wittengenstein, basta somente destacar, 

ilustrativamente, essa frase ou afirmação: os limites de nossas formas de expressar e 

realidade. Esta é a questão, ao considerar esta categoria lukacsiana: a praxidade. Não 

temos muitas chances de ler o de entabular sentido com essa categoria, estamos ainda 

como que imantados pela determinações categóricas do mundo clivado, que opõe matéria 

e espírito, natureza e sociedade, biológico e cultural, sujeito e objeto, teoria e prática.  

Precisamente nessa clivagem reside a dificuldade de nossa expressão. Se partimos de uma 

realidade que é diversa e omnilateral, de totalidade e marcada pela historicidade, teremos 

que buscar expressar a realidade sobre dinâmicas igualmente superadas das clivagens. 

Essa é a intencionalidade da categoria de praxidade, que busca significar as integrações 

dialéticas e contrapostas, tensionadas e articuladas, entre teorias e práticas. Busca-se 

nessa tal categoria, não considerar a clivagem, de uma oposição moderna, entre as teorias 

e as supostas práticas, cada uma a seu tempo e lado. Para a compreensão plena do alcance 

dessa categoria lukacsiana de praxidade temos que considerar que as teorias congregam 

igualmente práticas materiais, sendo assim a teoria é expressão de uma prática material, 



 

144 
 

ela não subsiste por si;  e, do mesmo modo, as práticas materiais que se definem como 

simbólicas são reais, isto é, expressam características da realidade. Desse modo, ambas 

se integram na mesma dialeticidade vibrante, que são mutuamente determinadas. 

Vazquez (1968) buscava acentuar o conceito de praxis, já nos idos dos anos 1980, 

de modo a nos convocar a buscar superar as oposições congeladas e estéreis entre teoria 

e prática. Ainda mais quando há confusões extremadas, a redução do conceito de “teoria” 

com abstrações ou verbalizações e a empobrecida concepção de “prática”, como 

atividades, ações e ativismos, operacionalidades mecânicas e aplicabilidades de 

desempenho pragmático e utilitarista. Mesmo nas considerações de natureza positivista, 

de modo geral, as determinações de sentido entre teoria e prática são mais expressivas do 

que esse linear enquadramento, superficial e sem sentido, que tem sido equivocamente 

tomado nas esferas de decisão e de formação atuais. 

 O pensamento de Marx (1982) nos interpela rigorosamente, de modo a buscarmos 

compreender o ponto de partida e as articulações lógicas e políticas que se condensam na 

apreensão da dialeticidade da realidade e no papel da ciência e da ação, quando afirma: 

(...) o concreto é concreto porque é síntese de muitas determinações, isto é, 

unidade do diverso. Por isso o concreto aparece no pensamento como o 

processo de síntese, não como ponto de partida, ainda que seja o ponto de 

partida efetivo e, portanto, o ponto de partida também da intuição e da 

representação (...) as determinações abstratas conduzem à reprodução do 

concreto por meio do pensamento (...) o método que consiste em elevar-se do 

abstrato ao concreto não é senão a maneira de proceder o pensamento para se 

apropriar do concreto, para reproduzi-lo como concreto pensado. (Marx, 1982, 

14). 

 Assim, a dialética da praxidade não configura somente uma categoria teórica, por 

assim dizer, o que redundaria no mesmo modelo metafísico de debate ou de compreensão 

da realidade, que Marx buscou superar como condição para a real transformação do 

mundo, mas expressa-se como a forma de apreender a própria realidade, como concreto 

pensado, como categoria precípua para estabelecer todas as demais leituras e 

interpretações do mundo a que se pretende entender e ao qual se busca transformar e 

superar. 

 

 

 

 



 

145 
 

3.7. Um projeto político-pedagógico transformador para a Educação Física  

A perspectiva revolucionária nascida do marxismo, reconhecida como concepção 

de mundo e da histórica, materialista, histórica e dialética, é o horizonte e a base de nossa 

proposição de um projeto político-pedagógico para a Educação Física. Inspira-nos a 

expressão sintética, criteriosa e esclarecida, de Frigotto (1989) que define as duas grandes 

dimensões dessa visão de mundo e prática política, quando diz: 

(...) enquanto uma postura, ou uma concepção de mundo; enquanto um método 

que permite uma apreensão radical (que vai à raiz) da realidade e, enquanto 

práxis, isto é, unidade de teoria e prática na busca da transformação e de novas 

sínteses no plano do conhecimento e no plano da realidade histórica. (Frigotto, 

1989, p. 73). 

Com esta base práxico-emancipatória buscaremos apresentar, a título de 

conclusão deste capítulo, as proposições que logramos reconhecer no exigente percurso 

de nossa pesquisa, desde a definição de nossa pergunta estrutural, no paciente escrutínio 

das fontes, no manejo do método teórico-metodológico, na atual circunstância da 

interpretação de todo o processo, que é a intencionalidade desse momento.  

Para essa proposição precisamos ainda efetivar alguns recuos históricos, de modo 

a contextualizar nossas considerações interpelativas finalizadoras. Vejamos.  O tempo 

histórico de Marx e de Engels, no coração do capitalismo emergente, foi o palco da 

decifração das condições objetivas de exploração da classe trabalhadora igualmente 

nascente. Marx e Engels produzem a leitura crítica, econômica e política, das formas e 

mediações de opressão e de exploração do capitalismo industrial sobre a classe 

trabalhadora em processo de afirmação. A ação política de Marx e de Engels constitui o 

fundamento da radical compreensão das condições estruturais de exploração do capital 

sobre a classe proletária, oferecendo-lhe as condições de compreensão histórica de sua 

realidade e de consciência de sua situação, em vista da possibilidade igualmente política 

de sua superação. 

Marx efetiva, em seu trabalho como intelectual e como sujeito político, com 

original disposição, o desvendamento dos processos materiais e ideológicos da 

exploração capitalista sobre os trabalhadores, afirmando, assim, a necessidade e a 

possibilidade de um projeto de transformação estrutural dessas condições.  Afirma, em 

sua militância política, as bases da visão de mundo revolucionária, protagonizada pela 

classe dos trabalhadores, na direção de sua emancipação e sua libertação. A categoria 



 

146 
 

central de sua leitura da história reside na afirmação de que a luta de classes é a chave 

para a compreensão da produção social da realidade. 

Destaca também que o trabalho é a categoria nuclear do reconhecimento da 

identidade humana. Marx define as categorias estruturantes de uma Antropologia 

materialista e social, estabelecendo o trabalho como a produção social do homem e de 

sua realidade ontológica, histórica e política.  

Com a afirmação das relações burguesas de produção e de reprodução da realidade 

do capital, acentuada no século XIX, a condição humana dos trabalhadores se vê marcada 

pela exploração, pela reificação do ser humano e pela alienação de seu trabalho e de sua 

consciência. A propriedade privada dos meios de produção, o controle das condições 

supraestruturais da realidade social, no diapasão de seus interesses de classe dominante, 

a centralidade da produção da mercadoria e a sua distribuição e consumo, pela dinâmica 

dos interesses de lucro e de acumulação são criteriosamente desvendadas pela visão de 

mundo marxiana e marxista. 

No período que seguiu-se à revolução proletária de 1917, na Rússia, os países 

centrais do capitalismo tiveram que assimilar mudanças pontuais na gestão política e 

econômica do modo de produção capitalista, de modo a supostamente buscar refrear o 

ímpeto revolucionário dos trabalhadores, com possíveis concessões sociais aos 

movimentos reivindicativos e políticos emergentes em todos os países do mundo nos 

quais eclodiam as condições de trabalho industriais, urbanas e modernizantes. 

O Marxismo nos permite compreender a característica material e histórica da 

condição humana, subjetiva e social, na qual os homens produzem os meios de sua 

subsistência pelo trabalho, social e coletivo, transformando as relações com a natureza, 

com os demais homens e consigo mesmo. Pelo trabalho o ser humano engendra sua 

identidade e expressa sua natureza histórica, econômica e política, além do substrato 

natural e biológico que nos constitui primariamente. As necessidades humanas materiais 

demandam a criação e a ordenação do desenvolvimento das forças produtivas e, a partir 

dessas condições, determinam igualmente as relações de produção contraídas nesse 

processo histórico, econômico e político. Dessa forma, a dimensão ou caráter social da 

produção se manifesta não somente na produção dos meios de sobrevivência, mas quando 

esta produção se insere no grupo ou no conjunto de classes sociais, diversas e antagônicas, 

que formam o todo social na sociedade capitalista. O trabalho é transformado em 



 

147 
 

mercadoria e a força de trabalho, substrato do homem concreto, é igualmente definido 

pelas relações sociais e jurídicas hegemônicas. As formas históricas do artesanato e da 

manufatura, dão formas à mercantilização e à industrialização em larga escala, 

transformando igualmente o homem que produz essas transformações e, igualmente, 

alterando sua consciência e identidade histórica. Tomamos a síntese de Iamamoto (1997) 

que assim expressa essa articulação econômica, política, histórica e social, baseada no 

trabalho humano, quando escreve: 

(...) a separação entre a atividade intelectual e manual, que são atribuídas a 

indivíduos diferentes. A consciência se emancipa da prática social existente, e 

entra em choque com ela, porque as relações sociais se contrapõem às forças 

de produção. A divisão entre trabalho manual e intelectual na sociedade não se 

reduz a uma categoria simples e abstrata, mas implica um processo histórico.  

A manufatura contribui, portanto, para a degradação do trabalhador individual, 

acentuando o trabalho repetitivo e fragmentado, dificultando o disciplinamento 

da inteligência, a criatividade, criando ume verdadeira “patologia industrial”. 

A divisão manufatureira do trabalho revoluciona o modo de trabalhar de cada 

trabalhador individual, fomentando artificialmente uma de suas habilidades 

parciais e sufocando inúmeros outros estímulos e capacidades. Além de 

distribuir os diversos trabalhos parciais entre os indivíduos, secciona o próprios 

indivíduo, convertendo-o em aparato automático limitado a um trabalho 

parcial. A ciência, a cultura, tornam-se suscetíveis de coexistir separadamente 

do trabalho, dominando-o como força produtiva alheia, em detrimento da 

intensificação da força produtiva do trabalhador individual. (Iamamoto, 1997, 

p. 59-60). 

Os movimentos sociais e econômicos, políticos e sindicais, na marcha pela 

apropriação dos seus direitos e dentro das lutas sociais e políticas emergentes de cada 

enfrentamento e conjuntura, na ampliação da consciência de seus direitos e de suas 

possibilidades transformadoras revolucionárias, vão alargando suas reivindicações e 

tensionando o universo ideológico do capital. Com o desenvolvimento das formas de 

produção capitaneados pela grande indústria, no transcorrer do século XX, acentua-se a 

reificação e a alienação do trabalhador. Como conclui Iamamoto (1997):  

No modo de produzir peculiar a este estágio avançado da produção capitalista, 

o papel do trabalhador modifica-se substancialmente: a eficácia no manejo dos 

instrumentos de trabalho passa do trabalhador para a máquina, na qual é 

incorporada. Os trabalhadores tornam-se meros vigilantes da máquina, 

intervindo apensas esporadicamente, num sistema automatizado, 

transformando-se em simples órgãos de um maquinismo, subordinado a uma 

força motriz central. Enquanto na manufatura o movimento parte do 

trabalhador que se serve de suas ferramentas, na fábrica ele serve à máquina 

que se torna o sujeito da produção. Os homens passam a seguir o movimento 

da máquina, que se sobrepõe a eles como um mecanismo morto ao qual são 

incorporados como apêndices vivos, acessórios conscientes. A máquina não 

livra o trabalhador do trabalho, mas priva-o de seu conteúdo. (Iamamoto, 1997, 

p.68). 



 

148 
 

A passagem da condição de assalariado na manufatura para a realidade do 

trabalhador reificado e alienado na produção fabril transforma o proletário moderno, 

quando inverte a compreensão da relação entre o criador e produtor de bens e materiais, 

e  o processo de produção, pois o sujeito que produz, pela intervenção das relações de 

produção, não se reconhece no que realiza e, portanto, o seu produto final, transformado 

em mercadoria, separado de si pelo processo de produzir, aparece como se detivesse em 

si forças e características animistas próprias. A conscientização de que o homem é o 

sujeito e o produtor da realidade de si e do mundo é condição para a superação da 

alienação e da reificação produzida pelas relações capitalistas de produção, de modo a 

dar condições para a retomada da consciência de que somente o homem é sujeito de seu 

ser e de seu produzir, e que a alienação não se opera somente no espírito e na cultura do 

capitalismo, mas também na ´própria alienação do trabalhador de suas condições de 

objetivação do que produz, de seu ser e de seu produzir. 

Este processo histórico acentuou-se nas décadas iniciais do século XX com a 

proposição das políticas assistenciais e compensatórias definidas pelas mudanças 

propostas por John Maynard Keynes (1883-1946), entre outros, que foram denominadas 

de “capitalismo social” e deram origem à política e economia do que se convencionou 

chamar de “Welfare State” ou “Capitalismo do Bem-estar Social”. Grande parte dos 

países europeus e, por extensão, em muitos países também das Américas e em demais 

partes do mundo, no transcorrer das duas grandes guerras do século XX, adotaram 

políticas públicas de acentuada inspiração nesse ideário político-econômico, sem, 

todavia, resolver as contradições da divisão social do trabalho de natureza 

intrinsecamente exploratória como é próprio da razão política capitalista. 

Igualmente, a continuidade e manutenção das condições de exploração e de 

alienação das grandes massas de trabalhadores e de trabalhadoras, operadas nas 

contradições históricas e políticas do século XX, entremeado por duas grandes guerras 

globais e por milhares de conflitos pontuais, com consequências cumulativas gerais, não 

arrefeceu a tensão da luta de classes, pelo contrário, acentuou muito mais suas formas e 

expôs suas degradações. Em primeiro lugar ficou clara a insuficiência estratégica do 

Estado do Bem-estar Social, como vemos em Dias (1998): 

O Capitalismo, “superados” os obstáculos à sua continuidade, entre eles o 

desmonte objetivo dos estados “socialistas”, coloca em questão o chamado 

bem-estar social. Os capitalistas, “liberam-se” de todo e qualquer compromisso 

com a satisfação das necessidades reais da população e da ampliação da 



 

149 
 

cidadania. Para tal, levaram a extremos as ideias de liberdade do mercado. Tem 

ainda uma vantagem adicional: os movimentos partidários, sindical e popular 

que se reivindicam dos trabalhadores estão, também eles, em uma brutal crise. 

(Dias, 1998, p. 49). 

 A derrocada dos “estados socialistas”, a que se refere a citação acima , deu-se com 

o desmantelamento do projeto da União das Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS), 

que somente poderá ser compreendido a partir de um estudo profundo das próprias 

contradições do desenvolvimento histórico e político da Revolução Russa de 1917 e de 

seus movimentos internos e externos, de seus desdobramentos políticos diante das guerras 

mundiais e do próprio capital, de suas lutas e diferenças internas, entre modelos de 

natureza diversas no desenvolvimento da própria sociedade soviética e das consequentes 

atuações de natureza política assumidas pela própria dinâmica interna de suas 

transformações. O chamado fato da queda do Muro de Berlim (1989), a destruição do 

simbólico muro que, desde o fim da segunda guerra mundial separava as “duas” 

Alemanhas -  a Alemanha Ocidental e a Alemanha Oriental - tornou-se uma figura 

enfática de discursos e de representações políticas, sempre reforçando a suposta derrota 

do projeto socialista e logrando imputar uma propalada vitória incontestável da economia 

e do modo de vida capitalista, agora como senhorio unipolar do mundo, necessita sempre 

de aprofundamentos reflexivos e de consciência das condições que esta realidade 

estabeleceu na realidade contemporânea. 

O chamado Consenso e Washington (1989), consequência e início simbólico e 

político de uma chamada nova etapa do capital, acentuando os princípios e categorias do 

que se convencionou chamar de neoliberalismo, passaria a pautar a compreensão 

capitalista do mundo nas décadas seguintes, definidas como a era da globalização e do 

neoliberalismo, anunciando o suposto fim de quaisquer possíveis superações do 

capitalismo e de suas forças e interesses. O pensamento criterioso de Dias (1998) nos 

ilumina a fazer a rigorosa análise das consequências desse movimento histórico e político, 

ao afirmar, diante da nova realidade neoliberal global, que proclama uma suposta 

“reestruturação produtiva” do capital, um novo conceito recursivo e ideológico: 

A gestão do processo produtivo é a forma condensada da política dos 

dominantes. Condensado, porque impõe, no processo de trabalho, a 

desigualdade real e a impossibilidade da cidadania na esfera do privado. (...) 

Tenta-se levar o trabalhador ao máximo da desqualificação (...) busca-se 

eliminar a possibilidade autônoma do trabalhador coletivo porque ela pode 

propiciar-lhe o seu recusar-se ao capitalismo. E até mesmo, a possibilidade de 

construção de um novo bloco histórico, de um novo padrão societário (...) 

(Dias, 1998, p. 47). 



 

150 
 

A causalidade dessa situação de alienação dos trabalhadores e de patente 

reificação de sua capacidade de produzir e de se reconhecer como sujeito desse processo 

não reside na auto propalada vitória do capitalismo, como se costuma ver nos discursos 

ideológicos de sua reprodução, nas diversas esfera da sociedade contemporânea. Ao 

contrário, é a própria crise do capitalismo que expressa essa sua incomensurável 

voracidade destrutiva e desumanizadora. Foi a patente incapacidade de gerir as restrições 

impositivas nascidas nas lutas dos trabalhadores, na complexa e contraditória experiência 

das economias e das sociedades socialistas, na efêmera distribuição de alguma renda 

social  operada pelo capitalismo do bem estar social, que determinou o aparecimento 

pantagruélico do lucro, do consumo, da exploração sem limites das forças da natureza e 

dos recursos naturais, chegando ao ponto de comprometer a própria vida planetária, 

tomando a cada dia, por razões dos limites do lucro e da apropriação privada dos meios 

de produção, patentes decisões que anunciam a possibilidade de destruição global. 

A vertiginosa capacidade de internacionalização do capital, o predomínio dos 

interesses rentistas e as formas inescrupulosas de submissão de países e de suas 

economias periféricas aos interesses do capitalismo central, acentuados nos anos pós-

guerra, proporcionou uma falsa ideia de desenvolvimento social e humano. O que vimos 

é a explosão de determinadas formas de mercantilização de bens e de produtos de 

consumo oriundos da ciência aplicada e de mediações de circulação de informações e de 

dados, alguns destes cruciais para a expansão do capital.  Enquanto os países centrais 

acentuam suas economia de dominação no países periféricos ocorre o contrário, efetiva-

se acentuadamente e constantemente práticas e discursos de defesa e efetivação da 

desestruturação das organizações dos trabalhadores, do desmonte de legislações 

trabalhistas e sociais e da desestruturação das economias industriais emergentes. Este 

quadro parece ser o atual cenário de nossas possibilidades e realidades no Brasil. 

Reafirmamos nossa decisão política de revitalizar a possibilidade histórica, quase 

que unívoca, de que somente numa transição socialista, no seio do movimento operário 

mundial, alquebrado e em crise, poderemos reconstituir utopias e possibilidades políticas 

revolucionárias.  Netto (1995) nos impulsiona quando afirma: 

A crise do socialismo real, nesta ótica, apenas comprova que a superação 

positiva da ordem do capital reclama as radicais socialização do poder político 

e socialização da economia, sem as quais as alternativas comunista é 

impensável. É a crise de uma forma histórica precisa de transição, aquela que 

se processou localizadamente nas áreas em que as instituições próprias do 

mundo burguês mostravam-se de forma atrofiada. Não é, pois, deformação do 



 

151 
 

projeto socialista revolucionário nem a negação da possibilidade de transição 

socialista(...) a crise do socialismo real demonstra que a viabilidade da 

superação da ordem do capital é função de uma política tão incompatível com 

os limites do movimento do capital quanto com as restrições de uma ditadura 

exercida, ainda que em seu nome, sobre os trabalhadores. (Netto, 1995, p. 92). 

Nesta parte de nossa reflexão de contexto, buscamos acentuar que a crise do 

capitalismo é a causa desse espectro de destruição que constantemente presenciamos em 

nossa realidade contemporânea. Mas, essa crise se deu através da conjunção de quatro 

grande dinamismos historicamente identificáveis, que explicam, mas não justificam nem 

esgotam nossa visão de conjuntura. A crise de uma forma de transição socialista, 

reconhecida no desmantelamento das experiências do socialismo real soviético, seja pela 

contraposição constante do modelo de produção “de marca americana”; a regressão das 

experiências da social-democracia  e a superação as políticas do Estado do Bem Estar 

Social, militantemente apresentadas por Friedmann e Hayek, desde os anos 1960, 

afirmando que os supostos custos sociais depreendidos pelo capitalismo social anulavam 

e atrofiavam a capacidade produtiva do capitalismo econômico, e o próprio afrouxamento 

das formas políticas de reivindicações sociais e laborais; o longo e penoso período da 

sedimentação stalinista no seio do processo soviético, com repercussões por todas as lutas 

e movimentos proletários organizados, desmantelando as lutas e os movimentos da 

esquerda internacional mundial, acrescidos pela desestruturação dos sindicatos, dos 

partidos políticos e das formas de organização e de reconhecimento consciente dos 

trabalhadores conjuminam as causas desse aporético fim de uma determinada forma de 

ver o mundo e de lograr reunir condições, teóricas e práticas, para superar tais condições 

e envidar esforços esclarecidos e militantes na direção de uma nova forma de 

compreender a realidade, de organizá-la e de consubstanciar novos padrões societários e 

humanizadores. No dizer de Mészaros (2008): 

Nesse sentido, é suficiente apontar duas diferenças literalmente vitais que 

colocam em acentuado relevo a urgência do tempo em nossa própria época. 

Em primeiro lugar, o poder de destruição, (grifos do autor) antes inimaginável 

que se encontra hoje a disposição da humanidade, pelo qual se pode alcançar 

facilmente o completo extermínio da espécie humana por meio de uma 

variedade de meios militares (....). E a segunda condição gravemente 

ameaçadora é que a natureza destrutiva do controle sociometabólico do capital 

em nosso tempo- manifesta pela predominância cada vez maior da produção 

destrutiva (grifos do autor), em contraste com a mitologia capitalista 

tradicionalmente auto-justificadora da destruição produtiva- encontra-se no 

processo de devastação do ambiente natural, arriscando com isso diretamente 

as condições elementares da própria existência humana neste planeta 

(Mészáros, 2008, p.107-108).  

 



 

152 
 

Uma tese de doutoramento não pode perder a esperança concreta e histórica, nem 

reduzir-se a um credo idealista, ainda que bem-intencionado. Não deixa de ser ingênua a 

simples proposição de boas intenções. Tampouco, nos é dado, aos que vivem de seu 

próprio trabalho, a alternativa do pessimismo prático e político. Esse pessimismo somente 

apresenta ou reconhece os sintomas da realidade, mas não é capaz de analisar suas 

causalidades. Voltamos ao axioma sempre mais e mais atual, a cada dia, de Gramsci: 

pessimismo da razão, otimismo da vontade, como máxima de vida e premissa de 

orientação de conduta política a potencializar a crítica e inspirar as lutas.  

Desse modo, diante das contradições - a cada dia mais visíveis - do capitalismo 

mundial, reconhecido através do enfrentamento atual da guerra de tarifas comerciais 

impostas unilateralmente pela economia norte-americana em crise, aos demais países do 

mundo, o esfacelamento da organização política global da ONU, a inescrupulosa 

investida genocida de Israel, financiado pelos Estados Unidos e pela Europa, contra os 

palestinos em Gaza, o desarranjo climático produzido por 250 anos de apropriação dos 

recursos naturais no afã do lucro e da mercadorificação da vida, a patente desigualdade 

econômica que permite a algumas empresa acumular maiores lucros do que o PIB de 

países pobres, o danoso impacto das tecnologias digitais sobre massas de jovens através 

de um modelo de desenvolvimento da inteligência artificial e de todas as mediações 

comunicativas, tudo isso nos autoriza a refazer nossa opção política por um ideário 

marxista, por uma sociedade de transição socialista em movimentos diferenciados, 

política e economicamente, da qual esse estudo pode ser uma importante trincheira, como 

nos inspira Netto (1995): 

(...) mesmo que não estejam “maduras” as condições para a transição socialista, 

é o conjunto de lutas que a tenham como escopo que pode bloquear e reverter 

a dinâmica que compele o movimento do capital a rumar para a barbárie. 

(Netto, 1995, p. 85). 

Trata-se de reunir condições de reinventar um projeto socialista global, com a 

clareza de fazer a crítica do passado e de recompor a atualidade do método de análise das 

formas necrófilas de exploração do trabalho no atual estágio do capitalismo neoliberal e 

desvendar suas ardilosas disposições ideológicas, pode ser o pressuposto inicial Trata-se 

de elevar ideais de justiça social, de sustentabilidade ambiental e de capacidade política 

de garantir a humanidade de todas as pessoas e de todas as culturas, somente possível se 

reinventarmos igualmente as estratégias de enfrentamento das presentes formas materiais 

e simbólicas de dominação. Não entendemos que haja como realizar essa possibilidade 



 

153 
 

histórica sem reconhecer que seja a classe trabalhadora, em suas novas formas de 

consciência e de ação política, aquela que reúne em si as reais possibilidades de recriação 

deste mundo novo. 

Nesta direção apontamos a tarefa de reunir condições, práxico-emancipatórias, de 

buscar constituir uma reflexão sobre um novo projeto político-pedagógico para a 

Educação Física, que é nosso tema de investigação e de atuação social, sobre algumas 

utopias possíveis e necessárias. 

Em primeiro lugar reafirmar a possibilidade histórica de construir um projeto 

político e econômico pautado na busca de constituição de uma sociedade na qual o 

trabalho tenha prioridade e supremacia sobre o capital. A classe trabalhadora, nacional 

e mundial, cada uma a seu perfil e identidade, é a classe que produz a vida e que construiu 

tudo o que hoje temos como produção humana, como civilização. Foi o trabalho a 

causalidade produtiva da história e da economia mundiais, deve ser o trabalho a 

prioridade na organização de um mundo no qual haja espaço e condições de vida para 

sobrevivência digna todos e todas. Este é nosso horizonte inspiracional primordial. 

Segue-se a essa premissa o reconhecimento de que há necessidade de reestruturar 

o mundo do trabalho de modo a garantir o trabalho para todos. Esta atuação requer 

clareza política para enfrentar os propalados ideais de consumo e de proposição negativa 

da dinâmica do mundo do trabalho, buscando ampliar formas de sua comutação pelo lazer 

alienado ou pelo consumo desenfreado, trata-se de buscar acentuar, no mundo do 

trabalho, a disposição ao protagonismo esclarecido dos trabalhadores e trabalhadoras, 

como decisão política, com permanente atualização formativa de todas as formas de 

produção e de todos os segmentos que conformam a classe trabalhadora,  em todas as 

esfera e formas de produzir e de distribuir as produções efetivadas pelo conjunto das 

pessoas e suas formas de organizar seu trabalho e a gestão de suas vidas. 

Uma outra inspiração consiste no ideal de buscar acentuar ideais de vida coletiva 

centradas na busca da justiça social e na socialização internacional de todos os produtos 

e conquistas da classe trabalhadora e dos grupos humanos. A ciência prática, os 

mecanismo e dispositivos de saúde pública, as vacinas, o acesso aos remédios e às 

proteções primárias da saúde devem ser componentes de políticas públicas de 

sociabilização universal, garantidos pela condição humana de cada pessoa e de cada 

sociedade e cultura. 



 

154 
 

Ao mesmo tempo, é dever da sociedade formada por uma classe que busca a 

superação de todas as dominações, reunir as condições para desenvolver um projeto de 

universalização de uma pauta de direitos econômicos, sociais, políticos e culturais, 

ambientais e identitários, já proclamados e reconhecidos até mesmo nos limites da visão 

de mundo burguesa, de modo que ´possamos ampliar a consciência social sobre os 

direitos humanos, de um modo geral, remetendo esta expressão ampla à antropologia que 

define que todas as necessidades humanas devem ser contempladas com os respectivos 

direitos humanos, não reduzir a concepção universal de direitos humanos somente aos 

tutelados e abstratos direitos civis e políticos, necessários, mas insuficientes, mas sim 

acompanhar a materialização de tais direitos na defesa intransigente de trabalho justo e 

digno, de habitação digna e confortável, de transportes coletivos e de qualidade, de saúde 

e segurança, de democratização da educação e da escola, de justiça social, ambiental e 

societal. 

Garantir trabalho para todos, promover a efetiva socialização dos meios de 

produção, nas quais a terra e a gestão dos processos de produzir e de distribuir os bens 

coletivamente necessários, de modo que sejam geridos pelos trabalhadores organizados 

em suas dimensões de vida, esferas e mediações de interesses e de necessidades. Buscar 

desenvolver valores humanistas e sustentáveis, elevar a compreensão da dignidade de 

todas as pessoas, promover a inclusão social e o respeito  garantia da igualdade de gênero, 

a plena dignidade da condição da pessoa com deficiência, o combate ao trabalho infantil 

e à exploração da juventude através de mistificadoras forma de degradação dos direitos 

socias e trabalhistas pela difusão de enganosas expressões de suposto 

“empreendedorismo”, desmantelando a proteção social do trabalho, acentuando a 

discriminação social e elevando a defesa da meritocracia pelo reforço do discurso 

capacitista, racista e sexista, são algumas de nossas frentes de lutas. 

Nesse sentido, a construção de um projeto político-pedagógico para a Educação 

Física requer que se compreenda a potencialidade e a necessidade de que este projeto 

esteja radicado numa determinada visão de mundo e alinhado à defesa de uma objetiva 

demanda que somente poder emergir  de movimentos sociais emancipatórios que 

referem-se aos processos e à superação de determinadas formas sociais de opressão e de 

exploração, econômica e material, ideológica e espiritual, na direção da transformação da 

condições sociais existentes da realidade em que vivem, os trabalhadores e trabalhadoras, 

através de recursos teóricos para identificar as causas das contradições existentes e suas 



 

155 
 

causalidades socialmente construídas e, a partir destas, estabelecer sujeitos, pautas e 

práticas e sua real superação pela luta política coletiva. Teremos, prioritariamente, que 

reinventar uma nova prática política do movimento socialista revolucionário, de modo a 

persuadir e inspirar novos sujeitos sociais e apropriarem-se desse ideário e de recriá-los 

revolucionária e historicamente. 

 

3.8. Um Projeto Político-Pedagógico para a Educação para além do capital e 

para a Educação Física Práxico-Emancipatória 

 

Fazemos ciência e filosofia para transformar as relações do mundo e da sociedade. 

Esta é a dinâmica da praxis social, essa consciência surge no sentido de não compreender 

as coisas como eternamente determinadas e imutáveis, para sim entender que é a ação 

humana esclarecida, o pôr teleológico por excelência, o trabalho socialmente produzido, 

o instaurador de toda a realidade humana e, no atual nível de nossas lutas e tentativas de 

transformações, no dinamismo de nosso ser social. Nunes (2018) nos impulsiona a essa 

análise quando esclarece a diferença ontológica da condição humana em sociedade em 

contraste com a condição do mudo da natureza e dos animais:  

A comunidade humana, além da transmissão genética ou da reprodução dos 

caracteres biológicos, tem como obrigação cultural a necessidade da 

transmissão do que consideramos como uma carga simbólica, um acervo de 

experiências, de conhecimentos e de vivências de sentidos, que se configuram 

como necessário repasse dos elementos básicos para a vida em sociedade. 

Dessa reprodução eficiente depende a continuidade da esfera cultural e 

civilizatória. Cada geração necessita repassar para a geração subsequente as 

experiências, as vivências e os valores acumulados pela trajetória histórica e 

conservados pelas camadas sociais e geracionais anteriores. Esse conjunto de 

bens simbólicos é o que define o que reconhecemos como sendo cultura, é o 

que identifica nossa humanidade. Em primeiro lugar a educação é um processo 

de constituição da especialíssima identidade humana. A vida política, isto é, a 

dinâmica da existência daqueles e daquelas que vivem em conjunto, é o que 

nos faz seres sociais, seres políticos, seres humanos (Nunes, 2018, p. 33-34). 

Essa afirmação requer que compreendamos a dialeticidade da realidade e seu 

caráter histórico, isto é, ontologicamente definido pela práticas sociais, sem a 

sobrelevação de uma condição a priori ou determinismos. O homem é o produtor da 

condição humana. E, esta condição humana é coletiva e socialmente produzida. Daí 

aparece o caráter estratégico da consideração da educação, enquanto prática social ampla 

e enquanto processo formal de institucionalização de saberes, de conhecimentos, de 

condutas e de práticas de trabalho e de agir em sociedade. A educação é uma prática social 



 

156 
 

de produção social da condição humana. Saviani (2014) nos auxilia a entender essa 

produção, sobretudo a partir da modernidade, quando resume:  

O desenvolvimento da sociedade moderna corresponde ao processo em que a 

educação passa do ensino individual ministrado no espaço doméstico por 

preceptores privados para o ensino coletivo, ministrado em espaços públicos 

denominados escolas. Assim, a educação sistematizada própria das instituições 

escolares tende a se generalizar, impondo, em consequência, a exigência de se 

sistematizar também o funcionamento dessas instituições, dando a origem aos 

sistemas educacionais organizados pelo poder público (Saviani, 2014, p.15).  

A construção do modelo de escola burguesa, em suas diversas e complexas fases 

e etapas, com diferentes alcances e proposições, necessita ser sempre amplamente 

analisada. A escola não é uma instituição ou prática que paira além ou anterior ao 

desenvolvimento das demais dimensões da formação social, mas sim constituída pela 

dinâmica da economia, da política, da ideologia e das práticas de dominação, exploração 

e subalternização imposta pela lógica perversa do capital. Prevalece, para nossa pesquisa, 

a compreensão da educação como formação para o trabalho, na lógica e nas contradições 

do capital. Como escola para a reprodução das relações de trabalho esta instituição é 

marcada igualmente pela contradição de todas as expressões dos interesses de alienação 

e de reificação do capital. Compreender estas práticas e buscar superar suas disposições 

e suas forças é tarefa de uma prática social de esclarecimento e de organização da praxis 

transformadora, somente possível com a consciência de se efetivar pôres teleológicos 

críticos e revolucionários. Ainda nos inspiramos no acentuado caráter dialético do 

pensamento de Saviani, quando assevera: 

Do ponto de vista da educação o que significa, então, promover o homem? 

Significa tornar o homem cada vez mais capaz de conhecer os elementos de 

sua situação para intervir nela, transformando-a no sentido de uma ampliação 

da liberdade, da comunicação e colaboração entre os homens. Trata-se, pois, 

de uma tarefa que deve ser realizada. Isto nos permite perceber a função da 

valoração e dos valores da vida humana (Saviani, 2007, p. 46). 

 No transcorrer de nossa pesquisa buscamos caracterizar as desigualdades 

estruturais na economia, precipuamente, vivenciadas por oito bilhões de pessoas no 

planeta azul, na atual conjuntura da guerra de tarifas impetrada pelo arbitrário e 

inescrupuloso presidente dos EUA aos demais países do mundo, notadamente sobre 

aqueles que apresentam possibilidades de relativa autonomia e potencialidade de 

crescimentos diferenciados dos interesses cabalmente estabelecidos pelos EUA. O 

desarranjo ambiental exposto pela crise atual do meio-ambiente, quando detectamos que 

200 anos de desenvolvimento de um modelo de expropriação dos recursos naturais para 



 

157 
 

suprir os interesses pantagruélicos do capitalismo exploratório, em sua fase de 

financeirização e de globalização estão presentes em nossa realidade diária.  A cultura da 

morte, exposta na produção de guerras paradigmáticas, como a guerra da Rússia e 

Ucrânia, na qual se disputa a hegemonia de comércio e fornecimento de recursos 

energéticos, além do fortalecimento de posições bélicas no continente europeu e da guerra 

genocida de Israel contra os palestinos em Gaza, com as notícias de bombardeios e 

extermínio diário de crianças, mulheres e jovens, com a apoio nefasto dos EUA e a 

covarde omissão dos países europeus são páginas que expressam o caráter necrófilo e de 

patente crise do capitalismo atual, entre outas tantas considerações que poderíamos aqui 

acentuar, mas não temos este tempo. 

 Tomamos o lembrete de Hungaro (2008) quando escreve, analisando o mundo da 

primeira década deste milênio até aqui desesperador e nefasto:  

Também no âmbito social é importante, ainda, ressaltar o grande contingente 

de desprotegidos sociais espalhados pelo mundo. Diferentemente do período 

Chamado por Hobsbawm de a Era de Ouro, em que o padrão 

taylorista/keynesiano foi hegemônico, na nova fase produtiva do capitalismo 

os direitos sociais vão sendo, paulatinamente, retirados. Caem conquistas 

trabalhistas que custaram anos de luta do movimento operário, ao mesmo 

tempo em que caem as proteções aos chamados excluídos. Fruto das políticas 

neoliberais, cada vez mais as redes de proteção social vão sendo 

desregulamentadas e a assistência social passa a ser responsabilidade da 

comunidade ou de órgãos não governamentais (Hungaro, 2008, p. 129). 

São situações e condições que desvelam a necessidade de uma filosofia e de uma 

prática política capaz de contabilizar as causas e identificar os processos deste movimento 

e de engendrar possibilidades teóricas e práticas, políticas e culturais, de real 

transformação das condições existente e de abertura de novos horizontes de emancipação 

humana, posta para a grande maioria dos excluídos, dos subalternizados, dos explorados 

e dos dominados. Essa tarefa é ideológica e política, isto é, requer um esforço de 

decifração das contradições postas pela ideologia dominante de modo a confrontar os 

interesses das classes sociais trabalhadores, em enfrentamento com a multiplicidade da 

realidade e de sua possibilidade de transformação. A obra de desvendamento das 

condições de opressão e de exploração devem ser propriamente definidas pela 

consciência da classe trabalhadora, em seu devir histórico e político, pois somente a classe 

operária retém sobre si a potencialidade de empreender uma praxis social de 

transformação. A emancipação dos trabalhadores será sempre uma tarefa histórica e 

política que deve ser realizada unicamente pelos próprios trabalhadores. No dizer de 

Lukács (2013): 



 

158 
 

Em primeiro lugar, tal constatação da atividade do trabalho enquanto pôr 

teleológico objetivo, determina que a gênese do ser social, humano, é fruto de 

sua própria atividade. Isto significa que, o surgimento de um novo tipo de ser 

no mundo objetivo se funda e se desenvolve no movimento de autoconstrução 

do gênero, incessantemente impulsionado, pelo trabalho, na especificidade da 

nova relação metabólica com a natureza. (Lukács, 2013, p. 43). 

Um projeto político-pedagógico práxico-emancipatório para a Educação Física 

requer que tenhamos clareza das determinações históricas que pesam sobre a identidade 

clivada ou inatista que perdura na representação do que seja a própria Educação Física, 

bem como nos forneça condições de efetuar uma crítica à sua reducionista apropriação 

como conjunto de conhecimentos ou de práticas de natureza biologista e mecânica, bem 

como sua representação como técnica e prática de exercícios que condicionam 

unilateralmente o dinamismo metabólico do corpo performativo. As disposições dessa 

fundamentação podem variar da produção de um projeto de Educação Física biologista e 

mecânica, a uma compreensão da Educação Física como expressão do lazer, do esporte e 

da própria preparação para o trabalho, em suas representações atuais, embrulhada a uma 

discursividade do sucesso pessoal, do empreendedorismo ilusório e da prosperidade 

idealizada. 

Um projeto político-pedagógico emancipatório e práxico para a Educação Física 

necessita fundamentar-se na categoria antropológico-política da centralidade do pôr 

teleológico na praxis social transformadora. Significa compreender o corpo em sua 

historicidade e em sua constituição ontológica, de ser da natureza para ser social, em 

processo de transformação diacrônica e histórico-social. A compreensão do corpo como 

sujeito histórico é a categoria estruturante de uma educação física que se propõe 

emancipatória. A própria Educação Física, como prática social, é histórica e constituída 

pela transformação das relações de totalidade operadas na sociedade, dialeticamente 

experimentadas na dialeticidade da história. Para alcançar o reconhecimento da 

identidade da Educação Física torna-se essencial o estudo profundo de sua historicidade, 

de suas formas históricas e políticas situadas no tempo, de modo a perceber essa 

construção precária e possível de ser transformada.  

A tarefa de expressar, como fundamento de um projeto político-pedagógico 

emancipatório, a dinâmica e o protagonismo do ser humano, enquanto ser social, presente 

numa sociedade que não está pronta e acabada, que não é estática e inerte, mas sim que 

esta sociedade é resultado de processos contraditórios derivados de uma realidade 

igualmente contraditória pela estrutural determinação da luta de classes. A formação dos 



 

159 
 

sujeitos históricos da Educação Física Práxico-emancipatória passa pela expressão de sua 

historicidade, de modo que se compreenda que as práticas de saúde, os significados dos 

movimentos e da própria identificação corporal do homem são representações ideológico-

políticas e servem sempre a determinadas funções ou papeis politicamente definidos. As 

formas sociais identitárias históricas da Educação Física são transitórias e transformáveis, 

são passiveis de ser decifradas no caráter ideológico que encerram e são potenciais 

campos de sentidos omnilaterais de superação na direção da praxis social emancipatória. 

Não há mais o determinismo do “natural”, o conceito de “natural” é subsumido no 

conceito de histórico e dialético, próprio do ser social. O ser humano se constitui como 

ser humano ao transformar o mundo em que vive. Esta premissa despreza a concepção 

estática e biologizante de ser humano e de corpo. 

Com a concepção de totalidade e de omnilateralidade a Educação Física Práxico-

Emancipatória busca superar as contantes e improdutivas dualidades historicamente 

efetuadas e ainda presentes: corpo versus alma, corpo versus mente, espírito versus 

materialidade, singularidade versus universalidade, subjetividade versus sociedade. O 

corpo humano é ser social, isto é, na condição humana é o substrato ontológico do 

homem, em seu desenvolvimento histórico, logrou avançar das determinações estritas da 

instintividade, para se tornar sujeito histórico. O corpo é o lugar e o movimento ativo do 

trabalho humano, é a matéria que pensa e sente, por assim dizer, e essa identidade 

dialética permite antever suas potencialidades de totalidade, o corpo é essência humana 

histórica, é arte, trabalho, ciência, movimento, emoção, afetos, subjetividades e 

universalidades.  Esta categoria de corpo como sujeito social e sujeito histórico abre 

espaços para a sua integração omnilateral como reconhecimento de sua dimensão de 

sujeito de arte, de cultura, de ciência e de trabalho, de subjetividades vivas e 

universalidades significativas. Compreende o corpo e as suas leituras históricas com 

partes do ser social, como integradores da subjetividade, mediadores das 

intersubjetividades e propositores das universalizações. 

Um projeto político-pedagógico de Educação Física Práxico-Emancipatório busca 

superar a contraposição positivista, hoje expressa da dualidade sujeito-objeto e 

representada igualmente na contraposição entre teoria e prática como antagonismos ou 

complementaridades. O conceito de práxico busca ampliar essa dualidade contrastante ao 

propor que a teoria é igualmente prática e que as ações são expressões de significados 

historicamente engendrados, tornando-se encarnações teóricas. Um projeto político 



 

160 
 

pedagógico que articule a categoria de praxis social com o conceito ontológico de 

trabalho humano para definir a dialética da corporeidade. Que apresente a praxis como 

ação consciente e transformadora de sujeitos e não de objetos ideologicamente 

inconscientes e reificados unilateralmente pelas práticas do trabalho alienado, próprio do 

capital. 

Enfim, buscamos apresentar nessas páginas antecedentes as principais 

coordenadas categórico-políticas de um Projeto Político-Pedagógico de Educação Física 

numa concepção práxico-emancipatória, a partir das categorias encontradas no fecundo 

pensamento de Gyorgy Lukács. Fizemos um caminho exigente e criterioso para chegar à 

presente proposição, nossa intencionalidade inspiradora primeira. Evidentemente que tais 

categorias deverão ser alinhadas de modo próprio na formalização de um Projeto Político-

Pedagógico para a Educação Física que se constitua como uma referência política, seja 

para o país, seja para uma instituição universitária ou para um Programa de Pós-

Graduação, ou ainda para uma escola da Educação Básica.  Cada um destes entes jurídicos 

e políticos tem autonomias e sincronias próprias, igualmente têm limites e possibilidades 

respectivas.  

O fato é que a Educação Física, desde a eclosão do movimento renovador, nos 

anos 1980 e 1990, está à procura de uma concepção unitária e de totalidade. Entendemos 

que a atualidade reflexiva do pensamento de Gyorgy Lukács apresenta-se como uma 

possibilidade inigualável na estrutura da sociedade de classes e das contradições de nosso 

tempo e história. A formalização política de um Projeto Político-Pedagógico precede a 

luta por uma disputa, por uma afirmação jurídica e legal na sociedade de classes. 

Sobretudo, merece destaque a consideração da situação da Educação Física na correlação 

das forças ideológicas e políticas de enfrentamento na realidade complexa do Brasil atual, 

ainda em processo de transição como economia dependente na esfera do capital 

globalizado. 

Buscamos compreender uma Educação Física que assimile sua identidade 

histórica e que aspire desenvolver e compreender sua dimensão de totalidade e de 

omnilateralidade, na consideração do ser social e da função política da educação na praxis 

social da educação. Que compreende a dialeticidade entre corpo e cultura, subjetividades 

e universalidades. Que assuma a dimensão da significação do corpo como sujeito 

histórico e acentue sua possibilidade de produção de significados éticos e estéticos de 



 

161 
 

elevação e de justiça social. Que tenhamos uma compreensão unitária e dialética da 

Educação Física, como base de nossa teoria social e de nossa teoria e prática pedagógica. 

Entendemos que o pensamento de Gyorgy Lukács, na crítica contundente aos 

giros irracionais que proliferavam em seu tempo e que, ainda e mais, hoje engendram 

visões de mundo fragmentárias e anistóricas, na condenação categórica do esvaziamento 

estéril da representação do corpo nos limites do tecnicismo e do biologicismo, da 

mecânica e do treinamento, aplicados à definição da condição humana, nas proposições 

unilaterais da Educação Física como tributária das práticas de saúde  e de mediação social 

dos esportes, em crítica ou afirmação do lazer e de trabalho alienado, como conjunções 

da mesma tese – o homem reificado e alienado – derivado da unilateralidade do capital, 

é o mais continente e amplo referencial e o de maior abrangência política e pedagógica. 

Para fundamentar esta pressuposição, que tínhamos desde o início, apresentamos 

o nosso pôr teleológico de pesquisar e de escrever esta tese, submetendo-a como concreto 

pensado de nossa praxis social, aos camaradas que partilham a vida política, histórica e 

profissional na Educação Física de nosso Programa, do valente Grupo Avante da FEF 

UnB. Esperamos ter apresentado a contento nossas intencionalidades pessoais e laborais, 

e igualmente termos descrito nossas mediações e formas de manejos das fontes que 

dispusemos, no desenvolver da pesquisa, para chegar até o presente documento de 

exposição. Reunimos algumas possibilidades de embasar algumas esperanças e utopias, 

juntamente com a necessária crítica e autocrítica. Uma Educação Física de lutas e de 

questionamentos contantes, sensível aos movimentos de contraposição política ao 

perverso capitalismo em crise e sua potencialidade necrófila e desumanizadora, 

reificadora e alienante, é nossa base de sustentação. Com a proposição e o reconhecimento 

da potencialidade de uma Educação Física que considera o homem como ser social e o 

corpo como sujeito histórico, que se fundamenta na esclarecida ontologia do ser social, 

com a praxis transformadora, em sua dialeticidade e historicidade, a Educação Física 

poderá ser o movimento orientador de objetivação e nossas subjetividades dilaceradas, 

mas resistentes. É este o movimento que nos humaniza e vivifica. 

 

 

 



 

162 
 

À GUISA DE NECESSÁRIAS CONSIDERAÇÕES FINAIS E DE OUTRAS 

POSSÍVEIS UTOPIAS CONCRETAS COMO NOVOS PONTOS DE PARTIDA 

 

Uma tese de doutorado necessita sempre colocar um determinado ponto final. Esta 

é a determinação da regra, social e acadêmica. Mas, não é tão fácil estabelecer este 

suposto ponto final, depois de um longo e exigente percurso investigativo e interpretativo, 

como este que nos trouxe até aqui. E, no caso de nossa presente situação, a cada linha que 

compreendemos do pensamento de G. Lukács, fomos intrinsecamente assumindo a 

dialeticidade da realidade do ser social, no qual cada ponto ou cada estágio é o ponto de 

finalização de uma determinada situação histórica e, ao mesmo tempo, configura o 

possível início, de múltiplas e dinâmicas outras disposições objetivas e subjetivas, de 

renovadas situações ou condições. Isso no motiva e nos interpela com intensidade. De 

nosso precioso interlocutor, com o qual dividíamos um considerável tempo de nossa 

existência, tomamos a lição sempre atual de que tudo o que fazemos igualmente padece 

da precariedade e da originalidade do movimento histórico, quando afirma, para acentuar 

o que conseguimos realizar até o momento, diante da grandeza da realidade que 

precisamos compreender: 

[...] quanto mais uma coisa é complexa, tanto mais ilimitado - seja extensiva, 

seja intensivamente – é o objeto diante do qual se encontra a consciência do 

homem, de modo que mesmo o melhor saber só pode ser um conhecimento 

relativo e aproximativo. (Lukács, 2014, p. 29l, grifos nossos). 

Assim compreendemos o atual momento do presente estudo, em suas 

considerações conclusivas, com a necessária clareza e a patente constatação de que 

também este conhecimento, que ora apresentamos, é igualmente relativo e aproximativo.  

Buscamos, ao longo do tempo de nossa investigação, compreender o pensamento 

de G. Lukács, a partir de sua trajetória e de suas características, de modo a identificar as 

principais categorias de seu criterioso pensamento, no sentido de que pudéssemos realizar 

a apropriação das mesmas e integrá-las à interpretação do campo e da prática social da 

Educação Física, nossa área de atuação e nosso objeto de estudo e pesquisa. Definindo de 

outro modo, buscamos identificar no pensamento de Gyorgy Lukács as características 

epistemológicas, ontológicas e políticas, que guardassem potencialidade e possibilidades 

de contribuição crítica e de interpretação transformadora da Educação Física, como 

prática social e como área de conhecimento. 



 

163 
 

Para realizar essa intencionalidade investigativa iniciamos pela contextualização 

histórica e política da organização institucional da Educação Física, enquanto campo de 

atuação social e enquanto área de conhecimento. Principiamos pela recuperação das 

práticas históricas da Educação Física no mundo antigo, fizemos uma pesquisa do ideal 

educativo grego e ateniense, ao qual nos dirigimos por fontes históricas, para identificar 

o conceito de paideia, que se define como uma original criação helênica, como projeto 

de educação integral, como educação da vida toda, e nessa pesquisa histórica encontramos 

importantes conhecimentos sobre as representações clivadas, fragmentárias e inatistas, do 

nosso objeto de estudo. A dualidade categórica corpo e alma, no pensamento antigo, nos 

indicava importantes dados para compreender uma identidade da Educação Física como 

treinamento esportivo, reservado aos jovens, e prática de adestramento para a guerra, 

entre outras caracterizações. 

Vimos a necessidade de compreender também o percurso histórico da Educação 

Física no Brasil, de modo a buscar identificar a formação desse campo de ação social, de 

atuação educacional e de reflexão sobre práticas corporais em nossa identidade histórico-

política própria. Nessa direção recuperamos estudos basilares de Soares (2004) e de 

Castellani Filho (2013), de Medina (2010), de Saviani (2007) e de Nunes (2018), entre 

outros. A leitura de textos críticos, históricos e políticos, sobre a trajetória da Educação 

Física, nos ajudou a identificar criteriosamente seus movimentos e suas principais ideias 

e proposições, teóricas e práticas. Chegamos à importante compreensão do paradigmático 

processo que deu origem ao movimento denominado como “crítico-renovador da 

Educação Física”, contextualizado nos anos 1980, até meados dos anos 1990, destacando 

seus principais autores, identificando suas ideias matriciais e suas proposições, teóricas, 

pedagógicas e políticas, na direção da transformação da praxis da Educação Física. Nos 

identificamos integralmente com os anseios e as proposições desse movimento crítico-

renovador da Educação Física. Sobre este período a pesquisa de Velozo (2004), quando 

analisa a obre de seu orientador, nos ajudou a definir que: 

(...) Daolio (1998b) analisa a construção do debate acadêmico da Educação 

Física brasileira na década de 1980 e comenta que, antes deste período, as 

poucas publicações existentes referiam-se principalmente às modalidades 

esportivas e aos manuais de preparação física. (...) Neste estudo Daolio aborda 

os discursos de Victor Matsuda, João Paulo Medina, Vitor Marinho de Oliveira, 

Lino Castellani Filho, Celi Taffarel, Go Tani e João Batista Freire que, segundo 

ele, representaram os principais discursos na área acadêmica da Educação 

Física brasileira na década de 1980, época de efetivo debate da área. (Velozo, 

2004, p. 49). 



 

164 
 

O terceiro passo investigativo que demos deu-se no sentido de compreender a 

produção histórica e política do Marxismo, como uma tradição de pensamento e como 

uma fundamentação teórico-metodológica de ação investigativa e política. Conhecer o 

Marxismo, tarefa que nos surpreendeu sobremaneira, pela amplitude e diversidade de 

seus enfoques, autores e tendências. Para estabelecer essa pesquisa, sobre o Marxismo e 

sua amplitude, buscamos reconhecer as transformações do Marxismo a partir da sua 

própria organização, isto é, a partir das produções das Internacionais Operárias, em 1864 

(Primeira AIT), 1889 (Segunda AIT), 1919 (Terceira AIT) e 1938 (convocação da IV 

AIT). 

Somente a partir desse trajeto histórico e político maior, é que buscamos 

contextualizar a atuação, a vida e a produção teórico-política de G. Lukács (1885-1971). 

A imersão que buscamos realizar no pensamento de Lukács, seja pela grandeza de sua 

produção, seja pela nossa dificuldade de manejo de textos de natureza organicamente 

filosófica e política, como é sua obra, nos custou muitos esforços e reiterados desafios. 

Ainda temos dificuldades para compreender essa totalidade impressionante de um 

pensador original e produtivo como G. Lukács. 

No transcorrer da leitura das obras referenciais de Lukács fomos aprendendo mais 

e mais com a coerência e a importância histórica desse pensador marxista. Vimos a tensão 

de seu tempo histórico e da difícil movimentação política de seu lugar de atuação, a 

Hungria, no âmago dos acontecimentos que se travaram entre a Primeira (1914-1918) e a 

Segunda Guerra Mundial (1939-1945), o tempo chamado de entreguerras (1918-1939) 

com a ascensão e a derrota do fascismo e a afirmação do socialismo real, cristalizado na 

estalinização do regime, coordenada por Joseph Stálin (1878-1953) após a morte de 

Vladimir Lenin (1870-1924) e as complexas situações de sucessão e de manutenção da 

revolução proletária russa de 1917. Joseph Stálin governaria a União Soviética de meados 

de 1920 a 1953, deixando uma marca própria nos rumos e nas representações políticas 

dessa trajetória autoritária na sociedade e na jovem economia proletária.  

Buscar entender o perfil e os movimentos, acadêmicos e políticos, de Gyorgy 

Lukács, numa república periférica do bloco soviético, com suas tensões e desafios, foi 

também um estudo que nos causou admiração e ainda maiores respeitos ao pensador 

húngaro. A estalinização da experiência soviética constituiu o que ficou conhecido 

posteriormente como “marxismo ortodoxo”, centrado na determinação dos fatores 



 

165 
 

econômicos em detrimento dos demais campos e dimensões da experiência histórico-

política de totalidade. A atualização das categorias de alienação e de reificação, 

originárias do pensamento de Marx, levaram à revitalização de seu pensamento e 

destacaram sua peculiar leitura de Marx e das tarefas da classe trabalhadora, desde a 

publicação de seu trabalho paradigmático em 1923, História e Consciência de Classe. 

Sobre a categoria de totalidade, didática e habilidosamente definida, vimos a 

magnitude da crítica de Lukács ao determinismo econômico. Também nos admiramos de 

sua contundente crítica ao irracionalismo, que permeava a filosofia de seu tempo, 

notadamente nas bases da Fenomenologia e, mais tarde, do Existencialismo, que ele 

acentua como reducionismos subjetivistas. Também causa respeito a oportunidade de sua 

pertinente crítica, solidamente argumentativa, à tendência empirista do neopositivismo e 

a volta à metafísica própria do reducionismo discursivo de Carnap (1891-1970) e de L. 

Wittengenstein (1889-1951), que são assumidos como alternativas à suposta crise e 

esgotamento da potencialidade crítica do marxismo, identificado com a crescente 

estalinização. Lukács recompõe a dialeticidade da história e a historicidade da realidade. 

É fundamental acentuar que as obras de Lukács contribuem para a crítica do 

marxismo ortodoxo e do determinismo econômico e que o autor procedeu à permanente 

autocrítica de sua obra, ao longo de sua vida. Seu viés humanista, provavelmente oriundo 

de sua formação clássica, pôs em relevo questões que hoje são atualíssimas, tratando da 

relação liberdade e necessidade, da defesa do materialismo histórico e dialético como uma 

ontologia, dando pistas para a reflexão da crise que se configurou no século XX e que se 

estende até hoje nas bases do que se define como pós-modernidade e pós-estruturalismo. 

 Em nossa compreensão, Lukács intensificou a crítica filosófica a aspectos da 

volta à metafísica e do triunfo das teses subjetivistas, que hoje tanto colonizam e embaçam 

a luta política, ao mesmo tempo em que trouxe à luz a discussão sobre a práxis, como 

contraponto histórico, práxico e dialético ao materialismo mecanicista, abrindo espaços 

categóricos para a proposição de valores humanistas, mas questionando sempre as 

compreensões etapistas e deterministas. 

O conjunto de categorias que reconhecemos no pensamento de Lukács, a 

historicidade da prática social e da realidade, a dialeticidade da ação social e política e a 

centralidade do pôr teleológico do trabalho, base da praxis social, foram encontros 

capazes de mudar nossa visão de mundo e mesmo transformar nossa compreensão 



 

166 
 

histórica, de nosso existir e de nosso ser, a partir das dimensões integradas 

omnilateralmente, na prática acadêmica, profissional e política. A aprendizagem histórica 

e política que realizamos sobre a categoria de ser social, isto é, a identificação do atual 

caráter ontológico da condição humana, para além das dimensões da natureza, integrando 

essa transformação no campo da vida econômica, política, cultural, artística, científica e 

ética, nos deu horizontes para fundamentar esperanças concretas e acreditar no devir de 

processos revolucionários, sem idealismo e reboquismos, sem leituras vulgares e banais 

do devir histórico e da transformação da praxis social. O ontologia lukacsiana devolve a 

centralidade do processo histórico, da consciência e da ação revolucionária aos 

trabalhadores na transformação da sociedade do capital e no encaminhamento de uma 

outra praxis, alinhada a seus direitos e a seus interesses. 

A contextualização que realizamos sobre a Educação Física, na trajetória do 

processo histórico-político de formação de nossa sociedade já se configurou num 

exercício de investigação propriamente lukacsiano, que assumia a praxidade, a 

historicidade e a dialeticidade da realidade da sociedade de classes e suas conformações. 

Não há uma Educação Física determinista, unilateral, única e imutável, a não ser nas 

formações alienadas, reificadas e expressivas da realidade do capital e de seus interesses, 

manifestados através das identidade históricas assumidas para a Educação Física. 

O conhecimento que alcançamos, ao longo da pesquisa, da ontologia lukacsiana, 

nos abriu condições de identificar amplas possibilidades categóricas e políticas para a 

transformação da própria Educação Física, numa sociedade superando as dominações. 

Temos relativa clareza de que não haveremos de compreender a transformação da praxis 

da Educação Física sem articular tais mudanças na sociedade de classes, em sua fase e 

em suas formas atuais, globalizantes, financeiristas e neoliberais. Para alguns autores, o 

melhor nome para definir nossa época, na lógica do capital, seria mesmo mudar o conceito 

de neoliberal para o de ultraliberal. 

Afirmamos que a transformação da Educação Física é histórica e política. 

Somente vislumbraremos essa transformação estrutural, ressoando no campo da prática 

formativa e da identidade da atuação social do profissional de Educação Física, em sua 

ambiguidade e diversidade formativa, quando forem estabelecidas as bases de uma 

sociedade socialista, na direção militante da promoção da justiça curricular e da 

construção de uma educação socialmente justa. Que não se reconhece nos limites do 



 

167 
 

capital, somente podemos antever como prospectiva, numa sociedade radicalmente 

injusta como a nossa, o que desejamos como inédito viável, célebre categoria freireana, 

numa economia, cultura e sociedade socialista. 

Apresentamos, ao final de nossa pesquisa, a possibilidade de constituir, no 

compasso das contradições de nossa sociedade e nos limites do capital e de seus interesses 

atuais, um projeto político-pedagógico emancipatório, isto é, substanciado pela luta em 

prol da emancipação humana, da superação da pré-história da necessidade, somente 

possível pela construção da sociedade socialista, uma sociedade em transição para uma 

sociedade sem classes, configurado no comunismo revolucionário. Uma sociedade 

socialista capaz de superar as instrumentalidades do socialismo real, no qual moveu-se 

György Lukács, e do qual nos deu lições e questionamentos vitais, buscando a nova forma 

de engendrar uma sociedade socialista, na produção da democratização plena da ação 

política e da economia, da cultura e da ciência, da ética e da estética, entre todas as 

omnilateralidades que a condição humana tem em si. 

Um projeto político-pedagógico socialista para a Educação Física, a partir do 

presente estudo de Lukács, somente pode ser fundamentado na compreensão da praxis 

social como transformação e como emancipação, e que parta da categoria de totalidade 

para a identificação da Educação Física. Um projeto político-pedagógico centrado na 

emancipação e na totalidade da definição do ser social, o ser humano e suas 

omnilateralidades. Nessa direção, a Educação Física seria a prática social e o campo de 

formação que buscaria compreender e desenvolver a consciência crítica dos sujeitos 

sociais sobre o movimento humano e seu protagonismo no desenvolvimento pleno do 

homem, como subjetividade e como sujeito histórico-social. A Educação Física que 

vislumbramos necessitaria compreender o ser humano como matéria e história, como 

omnilateralidade viva e dinâmica, que constitui seu ser na praxidade da totalidade. As 

finalidades de proposição de um Projeto Político-Pedagógico Práxico-Emancipatório 

para a Educação Física partem de uma compreensão do corpo/ser humano como ser 

histórico e social, e somente podem vislumbrar uma formação crítica da apropriação da 

cultura socialmente constituída, da consciência de cada ser humano como sujeito de si e 

de seus interesses e destinos, comprometida com a formação e desenvolvimento 

omnilateral de cada ser social. 



 

168 
 

A formação no campo da Educação Física que propomos é sempre uma formação 

politicamente esclarecida, uma prática que nasce da leitura que fazemos das 

transformações históricas das sociedade constituídas na lógica do capital, no seio da qual 

nos localizamos e sobre a qual tomamos a liberdade de produzir uma radical escolha na 

direção da contra hegemonia, na afirmação dos interesses negados pelos círculos 

alienantes e reificadores unilaterais. Um conhecimento qua articule corpo, consciência de 

si, trabalho e história, pôres teleológicos e classes sociais. 

A própria definição da Educação Física como pôr teleológico seria a identificação 

dessa prática social e desse campo de formação como práticas racionais e conscientes de 

mediações formativas e educacionais com a finalidade da emancipação e da 

transformação da praxis social. A categoria de omnilateralidade e de historicidade nos 

possibilita a superação das clivagens corpo/mente, subjetivo/social, 

individuo/coletividade, saúde/movimento, para alcançar a totalidade de que o corpo 

humano, como sujeito social, é plenamente carregado de todas as dimensões da cultura, 

da arte, da razão histórica e da sensibilidade, da materialidade e da afetividade, entre 

outros. Já não precisamos de recorrências contrapostas, muito comuns nas teorias 

abstratas e fragmentadas do pós-modernismo, de lograr alcançar uma subjetividade 

anistórica e pairando acima das condicionalidade da historicidade. 

Enfim, partir de uma ontologia social da Educação Física na qual o movimento 

humano seja histórico e subjetivo, nascido da liberdade de cada ser social, e não 

compreendido como mera determinação mecânica biologista, de modo que as 

representações de corpo e de sujeitos sejam historicamente decifradas, como 

materializações ideológicas nos esportes, nas práticas de saúde e nos perfis de consumo 

e de trabalho alienados e reificadores, quando alinhados ao capital.  

Que nossa pesquisa, longe de ser um ponto final, possa abrir espaços e inspirar 

outras pesquisas, na qual se compreenda a historicidade da Educação Física, e que seja 

possível constituir uma prática social na qual o corpo não seja visto como objeto de 

consumo, ou como instrumento de rendimento e de produção bruta, que não seja 

identificado como mera mercadoria ou lugar de práticas performáticas produtivistas. A 

Educação Física, quando reduzida à reificação técnica unilateral ou ao dinamismo do 

rendimento, no campo do esporte ou da saúde, somente reproduz a lógica do capital e 

estabelece a realidade da reprodução de seus interesses. A Educação Física que se integra 



 

169 
 

à dinâmica das lutas sociais contra hegemônicas, somente essa poderá carregar em si a 

emancipação e a defesa plena da humanização de todo ser social. 

O mesmo estudo de Velozo (2004) ratificaria algumas de nossas constatações, 

realizadas ao longo da pesquisa, quando escrevia: 

Já Castellani Filho (1998) se refere a um quadro de teorias da Educação Física, 

que considera, quanto à questão da metodologia de ensino como não 

propositivas e propositivas e, dentre as propositivas, divide-as em não 

sistematizadas e sistematizadas. Assim, Castellani Filho considera como não 

propositivas as abordagens Fenomenológica (Silvino Santin e Wagner Wey 

Moreira), Sociológica (Mauro Betti) e Cultural (Jocimar Daolio). Dentre as 

abordagens propositivas não sistematizadas estariam a concepção 

Desenvolvimentista (Go Tani), a Construtivista (João Batista Freire), a Crítico-

emancipatória (Elenor Kunz) e a Plural, originária da abordagem Cultural 

(Jocimar Daolio). Como abordagens propositivas sistematizadas estariam o 

paradigma da aptidão física e a abordagem crítico-superadora, esta última 

desenvolvida e defendida pelo autor. (Velozo, 2004, p. 48) 

 

Entendemos que o presente trabalho de pesquisa, que ora apresentamos nessa tese 

de doutoramento, segue por esta senda histórica e metodológica. Temos a humilde 

disposição de denominar nossas considerações analíticas e interpretativas como a 

produção de  aproximação práxico-emancipatória, a proposta de um Projeto Político-

Pedagógico para a Educação Física centrado na apropriação orgânica de categorias e da 

visão de mundo de Gyorgy Lukács, um intelectual socialista que reinterpretou nosso 

tempo e nosso papel político a partir dos interesses da classe trabalhadora, ampliando as 

possibilidades de sua consciência e de sua organização política emancipatória. 

Para nossa visão de mundo, para nosso balizamento como cidadãos de um tempo 

histórico de difícil decifração, no qual a crise do capital se acentua a cada acontecimento, 

gerando a patente degradação de vida para amplas maiorias de trabalhadores e de 

trabalhadoras, mas que parece ainda exercer uma descomunal força ideológica, alienante 

e reificadora, através das redes sociais, das mídias interativas e da cultura do consumismo 

desenfreado, com a avalanche dos produtos de consumo mesclados pelo trabalho 

exploratório e pelas confusas proposições de ideais de vida e de reconhecimento pessoal, 

fragmentários, hedonistas, desarticulados de uma totalidade ontológica, esse trabalho de 

pesquisa se revelou ainda mais responsabilizador. 

Muitas das reconhecidas conquistas históricas da luta política dos trabalhadores, 

em todo o mundo, foram quebradas, subsumidas, negadas e esmagadas. Essa realidade é 

impactante pelo grau de negação da vida e de produção da morte, resultado de todas as 



 

170 
 

formas de alienações e de explorações em curso, e não podemos cruzar os braços diante 

desse trágico cenário. Somente a consciência de nossas contradições atuais pode nos 

impelir a uma luta pela superação dessas condições. Lukács nos ensinou que, numa 

sociedade de classes, estruturada pela radical separação dos que trabalham e dos que 

usufruem dos resultados deste trabalho social, a arte, a cultura, a atmosfera de sentido, a 

percepção, enfim, todas as condições que nascem da praxis social, podem representar 

diferentes pontos de vistas, diversas leituras e horizonte, e carregam igualmente 

potenciais superações.  

Deste modo, deixamos aqui não um epitáfio, mas o registro de uma esperança, ao 

final desse pôr teleológico de investigar uma questão que nos impele e nos questiona, que 

nos obriga a debruçarmos sobre ela para destrinchar sua materialidade produzida, no 

sentido de escrever uma tese de doutoramento, dedicada sempre altruistamente aos que 

virão depois de nós, nas palavras de Lukács (2013): 

[...] jamais se deve esquecer que o homem, em seus atos e nas ideias, nos 

sentimentos etc. que os preparam, acompanham, reconhecem e criticam, 

sempre está dando respostas concretas a dilemas de ação perante a vida, com 

os quais ele, enquanto homem que vive em sociedade, é confrontado, em cada 

caso, por uma sociedade bem determinada (de modo imediato: por classe, 

estrato etc. descendo até a família), mesmo que ele pense estar agindo 

puramente por impulsos advindos de sua necessidade interior. Do nascimento 

ao túmulo, essa determinação – do campo de ação da resposta posto pela 

pergunta – nunca cessa de atuar. Por outro lado, igualmente jamais se deve 

esquecer que cada uma de tais reações de um homem ao seu entorno social 

(incluindo o metabolismo da sociedade com a natureza) sempre terá um caráter 

alternativo, sempre abrange irrevogavelmente um sim ou um não (ou uma 

“abstenção do voto”) à pergunta posta pela sociedade (Lukács, 2013, p. 286-

287). 

Trata-se de ter sempre essa clareza, conquistada pela ciência, e essa trágica 

sinalização, assumida pela realidade da existência social: temos sempre que escolher, 

temos sempre uma atitude a tomar diante da arbitrariedade da realidade. Desta atitude 

dependerá nossa forma de entender nossa própria dignidade, nosso dever-ser 

(deontoética), nosso agir segundo valores (ética) e nossa estética, a beleza cultivada de 

existir para-si, junto aos demais seres sociais que compõem nossa historicidade. 

 

 

 

 



 

171 
 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Felipe Quintão de. Pedagogia crítica da Educação Física: uma análise 

comparada entre o Brasil e a literatura anglófona. Revista Brasileira de Ciências do 

Esporte, 42:e2065, 2020. 

ANDERSON, Kevin. Lenin, Hegel and Western Marxism. Chicago: University of 

Illinois Press, 1995. 

ANDERSON. Perry. Considerações sobre o marxismo ocidental: nas trilhas do 

materialismo histórico. São Paulo: Boitempo, 2004.  

AUTORES, Coletivo de. Metodologia do Ensino de Educação Física. São Paulo: 

Cortez, 1992. 

ANDRADE, Mariana. Ontologia, Dever e Valor em Lukács. Maceió: Veredas, 2016.  

AZEVEDO, Fernando de. A Educação Física como componente essencial da 

educação. 1° CONGRESSO BRASILEIRO DE EDUCAÇÃO FÍSICA, SÃO PAULO, 

1922. Anais. São Paulo: 1960. 

AZEVEDO, Fernando de. Da educação física. São Paulo: Melhoramentos, 1960. 

AZEVEDO, Ângela C.B & MALINA, André. Formação Profissional e Formação 

Humana em Educação Física: Apontamentos Críticos. Campo Grande: Ed UFMS, 

2017. 

BETTI, Mauro. Por uma teoria da prática. Motus Corporis, v.3, n 2, Rio de Janeiro: 

Gama Filho, 1996. 

BARBOSA, Walmir. Estado e Poder Político: da afirmação da hegemonia burguesa à 

defesa da revolução social. Goiânia: Ed UCG, 2004. 

BENCOSTTA, Marcus Levy Albino. Grupos Escolares no Brasil: um novo modelo de 

escola primária. In: STEPHANOU, Maria e Bastos, Maria Helena (Orgs.). Histórias e 

Memórias da Educação no Brasil. Vol. 3. Petrópolis: Vozes, 2005.  

BRACHT, Walter. A constituição das teorias pedagógicas da educação física. In: 

Caderno CEDES. Campinas, v. 19, n. 48, 1999. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: Imprensa Oficial, 

2013. 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional - LDBEN: Lei nº 9394/96, 

que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Câmara dos Deputados, 

Coordenação de Publicações: Brasília: Imprensa Oficial, 2001. 

BRASIL. Ministério da Educação CES/CNE 06/2018. Brasília: Imprensa Oficial, 2018.  



 

172 
 

BRASILEIRO, Lídia T. Dança – Educação Física: (in)tensas relações. Tese de 

Doutorado, Faculdade de Educação Unicamp. Campinas: FE/UNICAMP, 2019. 

CANFIELD, Jefferson Thadeu. A ciência do movimento humano como área de 

concentração de um Programa de Pós-Graduação. Revista Brasileira de Ciências do 

Esporte.v.14, nº 13, São Paulo, 1993. 

CASTELLANI FILHO, Lino. Educação física no Brasil: a história que não se conta.  

Campinas: Papirus, 2013. 

CASTELLANI FILHO, Lino. Política Educacional e Educação Física. Campinas: 

Autores Associados, 1999. 

CARONE, Edgard & SECCO, Lincoln & DEACTO, Marisa Midori (orgs.). O Marxismo 

no Brasil: das origens até 1964. São Paulo, Xamã, 2004. 

CONANT, James Bryant. Dois modos de pensar: meus encontros com a ciência e a 

educação. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1968 

CONANT, James Bryant. The education of American teachers. New York: McGraw-

Hill, 1963 

COSTA, Jonatas Maia & NUNES, Thiago Oliveira Queiroz & HÚNGARO, Edson 

Marcelo. A Educação Física e o Método em Marx: uma resenha. In Motrivivência, 

Revista de Educação Física, Esporte e Lazer, v. 34, n. 65, p.01-09, Universidade Federal 

de Santa Catarina (UFSC), Florianópolis, 2022. 

CUNHA, Luiz Antonio. Educação e Desenvolvimento Social no Brasil. São Paulo: 

Francisco Alves, 1980. 

CUNHA, Mario Sérgio Vieira e. Para uma Epistemologia da Motricidade Humana. 

Lisboa: Compendium, 1987. 

CUNHA, Mario Sérgio Vieira e. Educação Física ou ciência da motricidade humana?  

Campinas: Papirus, 1989. 

DAOLIO, Jocimar. Educação Física Brasileira: autores e atores da década de 1980. 

Campinas: Papirus, 1998. 

DESCARTES, René. Discurso do Método. Col. Os Pensadores: São Paulo: Abril, 1998. 

DIAS, Edmundo. Reestruturação produtiva: forma atual da luta de classes. In Outubro 

Revista do Instituto de Estudos Socialistas. São Paulo: Xamã, 1998. 

DUARTE, Newton. (Org.). Pedagogia histórico-crítica e luta de classes na educação 

escolar. Campinas: Autores Associados, 2012.  

DUARTE, Newton. SAVIANI, Dermeval. A formação humana na perspectiva 

histórico-ontológica. In: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v15n45/02. São Paulo, 2020. 



 

173 
 

DUARTE, Newton. Lukács e Saviani: a ontologia do ser social e a pedagogia histórico-

crítica. Revista Histedbr, Campinas, 2014.  

DUARTE, Newton et alii. Arte, educação e sociedade em György Lukács e na 

pedagogia histórico-crítica. Revista Educação em Questão, vol. 44, n.55. Natal, 2017. 

FARIA FILHO, Luciano. Dos pardieiros aos palácios: forma e cultura escolares em 

Belo Horizonte - 1906/1918. Tese (Doutorado em Educação). Faculdade de 

Educação/USP, São Paulo: USP, 1996. 

FAZENDA, Ivani. Metodologia da Pesquisa Educacional. São Paulo: Cortez, 1989. 

FILHO, Carol kolyniak. Educação Física: uma introdução. São Paulo: Educar, 1996. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Petrópolis: Vozes, 1985. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. – 

São Paulo: Paz e Terra, 1996.  

FREITAS, Luiz Carlos. A reforma empresarial no Brasil: nova direita, velhas ideias. 

São Paulo: Expressão Popular, 2020. 

FREITAS, Francisco Mauri de Carvalho. A miséria da educação física. Campinas: 

Papirus, 1991;  

FREITAS, Francisco Mauri de Carvalho. Lenin e a Educação: domesticação impossível, 

resgate necessário. Tese de Doutorado, PPGE/FE. Campinas: UNICAMP, 2006.  

FRIGOTTO, Gaudêncio. Educação e a crise do capitalismo real. São Paulo: Cortez, 

1999. 

FRIGOTTO, Gaudêncio. A produtividade da escola improdutiva. São Paulo: Cortez, 

1989 

FRIGOTTO, Gaudêncio. Educação e Crise do Trabalho: perspectiva de final de século.  

NETE (Núcleo de Estudos Trabalho e Educação), vol.2. Belo Horizonte: UFMG, 1998. 

FRIGOTTO, G. e CIAVATTA, M. Educação básica no Brasil na década de 1990: 

subordinação ativa e consentida à lógica do mercado. Educ. Soc. vol. 24 nº 82,  Campinas: 

Ed CEDES, 2003.  

GADAMER, H.; VOGLER, P. Nova Antropologia. São Paulo: E. P. U - EDUSP, 1977. 

GADAMER, Hans. La Dialéctica de Hegel.  Madrid: Catedra Ediciones, 1977.  

GAYA, Adroaldo. Corpos esportivos: o esporte como campo de investigação científica. 

Revista Brasileira de Educação física e Esporte. Vol. 20, Sup.5, São Paulo, 2006. 



 

174 
 

GAMBOA, Silvio. A Dialética na Pesquisa em Educação: elementos de contexto. In 

FAZENDA, Ivani (Org.) Metodologia da Pesquisa Educacional. Cortez Editora. São 

PAULO, 2007. 

GAMBOA, Sílvio. Epistemologia da Pesquisa Educacional. Campinas: Praxis, 2003. 

GIANNA, Sérgio D. Ideologia, ciência e filosofia unidade e diferença no pensamento 

de Lukács e Mészáros. Maceió: Coletivo Veredas, 2021.  

GOLDMANN, Lucien. Ciências Humanas e Filosofia. São Paulo: Difel, 1979. 

HEGEL, G. W. F. Discursos sobre a Educação. Tradução e introdução de Ermelinda 

Trindade Fernandes. Lisboa: Edições Colibri, 1994. 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito – Parte I. Tradução de Paulo Meneses. 

Petrópolis/RJ: Editora Vozes Ltda., 1992. 2ª edição. 

HIGIENE, Congresso Brasileiro de. Anais do 3º Congresso Brasileiro de Higiene, São 

Paulo, 1926. 

HOBSBAWM, Eric. A Era do Capital. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1982.  

HOBSBAWM Eric. A Era dos Impérios. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. 

HOBSBAWM, Eric. A Era dos Extremos: o breve século XX. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2001. 

HOBSBAWM, Eric. Sobre a história. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

HOBSBAWM, Eric (org.). História do Marxismo (Col. XII Volumes). Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1998. 

HUNGARO, Marcelo & SOUZA, Wilson. Cultura, educação, lazer e esporte. Santo 

André: Alpharrabio, 2008. 

HUNGARO, Edson Marcelo. Trabalho, tempo livre e emancipação humana – os 

determinantes ontológicos das políticas sociais de lazer. Tese de Doutorado. Campinas: 

FEF UNICAMP, 2008. 

IAMAMOTO, O.H.  A Educação brasileira e a tradição marxista (1970-1990). 

Cadernos de Pesquisa. Nº 101, São Paulo: Fundação Carlos Chagas, 1997. 

IAMAMOTO, M.V. Renovação e Conservadorismo no Serviço Social: Ensaios 

Críticos. São Paulo: Cortez, 1997. 

LAMOUNIER, Bolivar. Formação de um pensamento político autoritário na 

Primeira República. In: História Geral da Civilização Brasileira, vol. 3, cap. 10. São 

Paulo: Zahar, 1978. 

LENIN, Vladimir Ilyich. Cadernos Filosóficos. Col. Arsenal Lenin. São Paulo: 

Boitempo, 2018. 



 

175 
 

LESSA, Sérgio. Para compreender a ontologia de Lukács. Ijuí: Ed. Unijuí, 2007. 

LESSA, Sergio. Trabalho e proletariado no Capitalismo Contemporâneo. São Paulo: 

Cortez, 2007.  

LESSA, Sergio. A ontologia de Lukacs. Maceió: Edufal, 1997. 

LESSA, Sérgio.  Lukács: Ética e Política. Maceió: Veredas 2015. 

LIMA, H. L. A. Pensamento epistemológico da Educação Física Brasileira: das 

controvérsias acerca do estatuto científico. Revista Brasileira de Ciências do Esporte, v.21  

nª 2/3, São Paulo: 2000.  

LIMA, Marteana Ferreira de. Trabalho, reprodução social e educação em Lukács. 

http://www.repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/8601/1/2014_tese_mflima.pdf. 2018. 

LIMA. Marteana Ferreira. A alienação em Lukács: fundamentos para o entendimento 

do complexo da educação. http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/8601. 2019. 

LUKÁCS, Gyorgy. Estetica – la Peculiaridad de lo Estetico. (4 vols.). Barcelona: 

Grijalbo, 1966. 

LUKÁCS, Gyorgy. Introdução a uma estética marxista: sôbre a particularidade como 

categoria da estética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 

LUKÁCS, György. História e Consciência de classe: estudos sobre a dialética marxista; 

São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

LUKÁCS, György. Introdução a uma estética marxista: sobre a categoria da 

particularidade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978.   

LUKÁCS, Gyorgy. Marx e Engels como historiadores da Literatura. São Paulo: 

Boitempo, 2016. 

LUKÁCS, Gyorgy. Teoria do Romance. São Paulo: Duas Cidades, 2000. 

LUKÁCS, Gyorgy. Reboquismo e Dialética: uma resposta aos críticos de História e 

Consciência de Classe. São Paulo: Boitempo, 2015. 

LUKÁCS, Gyorgy. A Alma e as Formas. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. 

LUKÁCS, Gyorgy. Ontologia do ser social: os princípios ontológicos fundamentais de 

Marx.  São Paulo: Ciências Humanas, 1979. 

LUKÁCS, György. Conversando com Lukács: entrevista a Láe Kofler, Wolfgang 

Abendroth e Hans Heinz Holz. São Paulo: Instituto Lukács, 2014.  

LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social I. São Paulo: Boitempo, 2012.  

LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social II. São Paulo: Boitempo, 2013.  

LUKÁCS, György. Prolegômenos para uma ontologia do ser social: questões de 

princípios para uma ontologia hoje tornada possível. São Paulo: Boitempo, 2010. 



 

176 
 

LOWY, Michel. Ideologias e Ciência Social: elementos para uma análise marxista. São 

Paulo: Cortez, 1987. 

LÖWY, Michael. A evolução política de Lukács: 1909 – 1929. São Paulo: Cortez, 1998. 

LUZURIAGA, Lorenzo. História da Educação e da Pedagogia. São Paulo: 

Melhoramentos, 1977 

MACENO, T. Eugênio. Educação e reprodução social: a perspectiva da crítica 

marxista. São Paulo: Instituto Lukács, 2017.  

MANACORDA, Mario Alighiero. História da Educação: da Antiguidade aos nossos 

dias. São Paulo: Cortez, 2004.  

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Expressão 

Popular, 2008.  

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel.  São Paulo: Boitempo, 2013.  

MARX, Karl. Diferença entre as filosofias da natureza em Demócrito e Epicuro. São 

Paulo: Boitempo, 2018.  

MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboço da crítica da 

economia política. – São Paulo: Boitempo & Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 2011.  

MARX, Karl. O Capital: crítica da economia política: livro I: O processo de produção 

do capital.  São Paulo: Boitempo, 2017.  

MARX, Karl. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2010.  

MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004 

MARX, Karl. O Capital. São Paulo: Boitempo, 2014.  

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos e outros textos escolhidos (Coleção 

Os pensadores). São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

MARX, Karl.  O capital: Crítica da Economia Política, Volume I, Livro Primeiro: O 

Processo de Produção do Capital. São Paulo: Abril Cultural, 1982. 

MARX, Karl & ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007.  

MARKUS, Gyorgy. Marxismo e Antropologia: o conceito de “essência humana” na 

filosofia de Marx. São Paulo: Expressão Popular; EDIUNESC, 2015. 

MEDINA, João Paulo Subirá.  A Educação Física Cuida do Corpo e Mente. Campinas: 

Papirus, 1984 

MELO NETO, José Francisco. Dialética - Uma visão marxista. João Pessoa: Editora 

Universitária/UFPB, 2002. 

MÉSZÁROS, István. A educação para além do capital. São Paulo: Boitempo, 2008.  

MÉSZÁROS, István. O poder da ideologia. São Paulo: Boitempo, 2014.  



 

177 
 

MESZAROS, István.  O desafio e o fardo do tempo histórico. São Paulo: Boitempo, 

2012 

MORSCHBACHER, Márcia & TAFFAREL, Celi. A formação dos formadores da 

classe trabalhadora no Brasil: luta de classes e disputa de projetos. R. Trabalho 

Necessário, v.13, 2015. 

NAGLE, Jorge. Educação e Sociedade na Primeira República. São Paulo: Cortez, 

1986. 

NETTO, José Paulo. Lukács: uma introdução. São Paulo: Boitempo, 2002. 

NETTO, José Paulo. Crise do Marxismo e Ofensiva Neoliberal. São Paulo: Cortez, 

1995 

NUNES, César Augusto. Educação, Pedagogia e Sociedade: matrizes políticas e 

estigmas culturais da instituição escolar no Brasil. In: Leitura, História e Educação: um 

diálogo possível. Ribeirão Preto: Alphabeto Editora, 2006. 

NUNES, Cesar. O pedotriba e a educação física: o pecado original e algumas 

considerações impertinentes. Revista de Filosofia, Grupo PAIDEA, FE/UNICAMP. Vol. 

3, n° 1, p. 35-58, Campinas, 2008. 

NUNES, Cesar. Aprendendo Filosofia. Campinas: Papirus, 1987. 

NUNES, Cesar A.  O direito à educação e a educação como direito: passos e 

descompassos da política educacional brasileira no limiar do terceiro milênio. In NUNES, 

Cesar A. & POLLI, J. R.(orgs.). Educação, Humanização e Cidadania: fundamentos 

éticos e práticas políticas para uma pedagogia humanizadora. 2ª ed. Jundiaí, São Paulo: 

Ed. In House; Ed. Brasílica, 2020 

NUNES, Cesar. Formação humana, escola e didática: lógica instrumental e lógica 

humanista. Revista Even3 São Paulo, 2024. 

NUNES, Cesar A. Educar Para a Emancipação. Florianópolis: Ed Pensar, 2003. 

NUNES, Cesar A. Platão e a Dialética entre a Filosofia do Amor e o Amor à Filosofia. 

Campinas: Librum, 2007. 

NUNES, Cesar A. Estado, Economia e Educação no Brasil: matrizes histórico políticas 

dos projetos atuais em disputa, a Pedagogia das Competências e Habilidades versus a 

Pedagogia do Direito à Educação e dos Direitos de Aprendizagem. In Revista Exitus, 

Santarém/PA, Vol. 11, e020171, 2021.  

NUNES. Thiago Oliveira. Contribuições da ontologia do ser social à Educação Física 

brasileira: primeiras aproximações.   

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dissertacao_Thiago_final.pdf. 2018. 



 

178 
 

NUNES, Cesar A. & ROMÃO, Eliane. Educação, Docência e Memória. Campinas: 

Librum, 2013. 

NUNES, Cesar Augusto. Educação em Direitos Humanos no Brasil: os Fundamentos 

jus-filosóficos dominantes e as práticas jurídico-pedagógicas humanizadoras. Tese de 

Doutorado, PPGD. Rio de Janeiro: UNESA, 2021. 

NUNES, Cesar Augusto & GOMES, Catarina. Direitos Humanos: Educação e 

DEMOCRACIA. Campinas: Brasílica, 2018. 

OLDRINI, Guido. György Lukács e os Problemas do Marxismo do século 20. Maceió: 

Veredas, 2017. 

OLIVEIRA, Waldomiro de. Congresso Brasileiro De Hygiene. São Paulo, Annaes, 

1926. 

OLIVEIRA, Vitor Marinho de.  O que é Educação Física. 2ª Ed. São Paulo: Brasiliense, 

2011. 

OLIVEIRA, A. da R., & GHIGGI, G. John Locke - Alguns Pensamentos acerca da 

Educação. São Paulo: Cadernos de Educação, n. 18, 2002. 

PEREIRA, B. As limitações do método científico: implicações para a Educação Física. 

In: Revista Paulista de Educação Física. São Paulo: vol. 12, nº 2, 1998. 

PEREIRA, Antonio Marcondes dos Santos. Categoria da totalidade em História e 

consciência de classe de György Lukàcs: uma aproximação às questões de método no 

marxismo.  http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/31011.2018. 

PINHO, Maria Teresa Buonomo de. Ideologia e formação humana em Marx, Lukács 

e Mészáros. http://www.repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/6059/1/2013-TESE-

MTBPINHO.pdf   2019.  

PONCE, Aníbal. Educação e luta de classes. São Paulo: Cortez, 1986. 

RANIERI, Carli. O método em Marx: a verdade e a essência da matéria. São Paulo: 

Papel Social Ed., 2022. 

RAINIERI, Jesus. Sobre o conceito de ideologia. Estudos de Sociologia. Araraquara, 

v.13/14, 2002/2003. 

RIBEIRO, Luisa. História da Educação Brasileira: a organização escolar. São Paulo: 

Cortez, 1988. 

ROCHA, N.  A Paideia e a Paideia Cristã. Campinas: Paideia, 2025. 

ROMANELLI, Otaíza. História da Educação Brasileira. Petrópolis: Vozes, 1988. 

ROSTOVVTZEFF, M. História da Grécia. Rio de janeiro: Guanabara, 1986. 

SARTRE, Jean-Paul. Crítica da Razão Dialética. Rio de Janeiro: D&PA Editora, 2002. 



 

179 
 

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia: teorias da educação, curvatura da vara, onze 

teses sobre educação e política. Campinas: Autores Associados, 1993. 

SAVIANI, Dermeval. Pedagogia Histórico-Crítica: primeiras aproximações. 

Campinas: Autores Associados, 2007. 

SAVIANI, Dermeval. Transformações do capitalismo, do mundo do trabalho e da 

educação. In: Capitalismo, Trabalho e Educação. Campinas: Autores Associados. 2005. 

SAVIANI, Dermeval. A política educacional no Brasil. In: Stephanou, Maria e Bastos, 

Maria Helena (Orgs.). Histórias e Memórias da Educação no Brasil - Vol. 3. Petrópolis: 

Vozes, 2005.  

SAVIANI, Dermeval. Educação: Do senso comum à consciência filosófica. São Paulo: 

Cortez, 1982. 

SAVIANI, Dermeval. Aberturas para a História da Educação. Campinas: Autores 

Associados, 2014. 

SAVIANI, Dermeval. História das ideias pedagógicas no Brasil. Campinas: Autores 

Associados, 2008. 

SCHAFF, Adam. História e Verdade. Campinas: Papirus Editora, 1977. 

SCHULTZ, Theodor.  O Capital Humano: investimentos em educação e pesquisa. Rio 

de Janeiro: Zahar Editores, 1962 

SILVA, Nara Roberta Molla da. Decifra-me enquanto te devoro: um estudo da 

ideologia como força social. Dissertação de Mestrado, Universidade Estadual de 

Campinas, I.F.C.H, 2012.  

SOARES, Carmem Lucia. Educação Física: raízes europeias e Brasil. Campinas: 

Autores Associados, 2004. 

SOARES, Carmen. Imagens da Educação no Corpo: estudo a partir da ginástica 

francesa do século XIX. Campinas: Autores Associados, 1998.  

SOCHOR, Lubomir. História do Marxismo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

SOUSA, Eustáquia S. Meninos, a marcha! Meninas, a sombra: a história do ensino da 

Educação Física em Belo Horizonte (1897 1994). Tese (Doutorado em Educação). 

Faculdade de Educação, Universidade Estadual de Campinas: Campinas, 1994. 

SOUSA, Iracema Soares de. Elementos críticos para elaboração de uma teoria 

pedagógica da educação física escolar: um estudo nas escolas públicas do município de 

Aracaju-CE, Aracaju: UFSE, 1992. 

SOUSA SANTOS, Boaventura de. Se Deus fosse uma ativista dos direitos humanos. 

São Paulo: Ed. Cortez, 2014. 



 

180 
 

SOUSA SANTOS, Boaventura de. As Vozes do Mundo. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2020. 

SOUSA SANTOS, Boaventura de. Descolonizar: abrindo a história do presente. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2011. 

STÁBILE, Carol. Em defesa da História, Rio de Janeiro: Zahar, 1999. 

TAFFAREL, Celi Nelza Zulke. A formação do profissional da educação: o processo 

de trabalho pedagógico e o trato com o conhecimento no curso de educação física, 1993. 

TONET, Ivo. Educação contra o Capital. Maceió: Coletivo Veredas, 2016.  

TANI, Go. Pesquisa e pós-graduação em Educação Física. In PASSOS, S (org) 

Educação Física e Esportes na Universidade. Ministério da Educação: Brasília, 1988.  

TERTULIAN, Nicolas. Uma apresentação à Ontologia do ser social de Lukács. Crítica 

Marxista, São Paulo, Brasiliense, v.1, n.3, 1996.  

TERTULIAN, Nicolas. Lukács e o stalinismo. In: Revista Verinotio. N. 07, Ano IV, 

2007. 

TERTULIAN, Nicolas. Posfácio. In: LUKÁCS, György. Prolegômenos para uma 

ontologia do ser social: questões de princípios para uma ontologia hoje tornada possível.  

São Paulo: Boitempo, 2010. 

VAGO, Tarcísio M. Cultura Escolar, cultivo de corpos: educação physica e gymnastica 

como práticas constitutivas de corpos de crianças o ensino público primário de Belo 

Horizonte (1906-1920). Bragança Paulista: Edit da USF, 2002. 

VASQUEZ, A. Filosofia da Praxis. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1968. 

VELOZO, Emerson Luís. Os Saberes nas Aulas de Educação Física Escolar: Uma 

visão a partir da Escola Pública. Dissertação de Mestrado/FEF/UNICAMP: Campinas, 

2004.  

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difel, 1989. 

WELLEN, Henrique. György Lukács e a categoria da reificação: crítica e autocrítica 

em “História e Consciência de Classe”. In: Anuário Lukács (2016). São Paulo: Instituto 

Lukács, 2016.  

WITTENGENSTEIN, L. Investigações Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 1998. 

WOOD, Ellen M. Capitalismo e Democracia. Buenos Aires: CLACSO, 2007. 

ZANELA, J. L. S. O trabalho como princípio educativo. Revista Germinal, v.6 n.2. 

Salvador: Germinal, 2014. 


