
 
UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

FACULDADE DE DIREITO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO, ESTADO E CONSTITUIÇÃO 

 

 

 

 

 

LILIANE PEREIRA DE AMORIM 

 

 

 

 

 

DIREITO FUNDAMENTAL À DIFERENÇA: a política fundiária do estado do Piauí 

nos processos de regularização dos territórios dos povos e comunidades tradicionais 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA-DF 

2025 



 

LILIANE PEREIRA DE AMORIM 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIREITO FUNDAMENTAL À DIFERENÇA: a política fundiária do estado do Piauí 

nos processos de regularização dos territórios dos povos e comunidades tradicionais 

 

 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Direito da Faculdade de Direito, Universidade de 
Brasília, como requisito parcial para obtenção do título 
de Doutora em Direito, na área de concentração “Direito, 
Estado e Constituição”. 
Linha de Pesquisa: Direito Achado na Rua. 
 
Orientador: Menelick de Carvalho Netto 
Coorientador: Rodrigo Portela Gomes 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA-DF 

2025 



 

 
LILIANE PEREIRA DE AMORIM 

 

 

 

DIREITO FUNDAMENTAL À DIFERENÇA: a política fundiária do estado do Piauí 

nos processos de regularização dos territórios dos povos e comunidades tradicionais 

 
 
 

 
 
Tese submetida à avaliação da Banca Examinadora, constituída pelos professores abaixo 
relacionados, e aprovada em: 
 
 

BANCA EXAMINADORA: 
 
 

___________________________________________________ 
Menelick de Carvalho Netto 

Presidente da Banca 
 
 

___________________________________________________ 
Evandro Piza – Membro Interno 
Universidade de Brasília – UNB 

 
 

___________________________________________________ 
Maria Cristina Vidotte Blanco Tárrega - Membro Externo 

Universidade Federal de Goiás – UFG 
 
 

___________________________________________________ 
Girolamo Domenico Treccani - Membro Externo 

Universidade Federal do Pará – UFPA 
 
 

____________________________________________________ 
Liana Amin Lima da Silva - Suplente/Arguidor 

Universidade Federal da Grande Dourados – UFGD 
 

 
 
 



 
 

 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Margarete, que me permitiu 
sonhar e realizar meus sonhos; aos meus 
ancestrais, pela força e coragem que sinto. 
 
Aos povos e comunidades tradicionais do 

Piauí. 

 
 



AGRADECIMENTOS 
 

Agradeço a Deus por me permitir concluir esta tese de doutorado e à minha 

ancestralidade negra pela força e coragem em persistir neste sonho. Tenho certeza de que chegar 

até aqui não é algo só meu; representa toda uma família ancestral, que, de alguma forma, resistiu 

às violências perpetradas pelo colonialismo para que este dia chegasse, e eu rompesse mais uma 

barreira e fizesse parte das boas estatísticas. Sem a força espiritual, eu não teria conseguido. 

Foram quase cinco anos entre a inscrição na seleção do PPGD e a finalização da escrita 

da tese, e foram muitos os momentos em que pensei não ser possível. Escrever uma tese 

trabalhando, correndo para sobreviver e vencer as barreiras estruturais impostas pelo racismo 

não foi e não tem sido fácil. 

À minha mãe, Margarete, por sempre ter lutado para que eu conseguisse estudar e 

realizar meus sonhos; por ter sido a primeira a dizer para eu fazer um mestrado e um doutorado; 

por ser meu exemplo de profissional na docência, professora com amor e dedicação; por 

enxergar na educação um instrumento de transformação. 

Aos meus sobrinhos, José Felipe e João Guilherme, por terem sido meu combustível de 

alegria e leveza durante todo esse tempo. Quando eu ficava triste e angustiada, olhava suas 

fotos, vídeos ou fazia uma chamada de vídeo e recuperava as forças. 

Ao meu pai, Olávio, por ter me feito entender a territorialidade de uma forma familiar, 

pois sua relação com a terra é o exemplo mais próximo de que o capital não é a única forma de 

valor. Meu pai sempre demonstrou “apego” à terra: nunca a viu como uma mercadoria, mas se 

preocupava com o solo para as plantações seguintes e para que ela não fosse vendida 

futuramente. 

Aos meus familiares – avós e avôs (in memoriam), irmãos, cunhada, tios, tias, primos e 

primas – especialmente à minha prima Telma Amorim, que me acompanhou durante esta 

jornada, sempre acreditando em mim e me dando forças para prosseguir. 

Aos meus amigos, de longe e de perto, por terem sido meu suporte em muitos dias ao 

longo desta caminhada. Agradeço especialmente aos meus amigos Ronaldo, Rafael, Kariny, 

Alice, Bruna, Isadora, Flávio, Isabel, Miriam, Eron, Rafa e Pedro por toda a amizade e apoio 

de sempre. Às amigas Ana Júlia e Patrícia Silva, pela amizade e por me receberem gentilmente 

em sua casa quando precisei de abrigo em Brasília durante esta jornada. À Lara Meline, 

Eduardo e Lucas Matheus, pelo apoio em Brasília, nos meus primeiros dias por aqui.  



Às minhas queridas amigas que a vida acadêmica me deu, Karla, Giovana e Johanna, 

obrigada por todo o carinho e paciência comigo durante esses anos. Vocês foram colo e alento 

nos meus momentos de desespero por causa da tese. 

Aos amigos que fiz no Interpi, especialmente Jéssica, Deyse, Ana Mary, Antônia, 

Rosymaura, Rosalina e Elayne. Aos amigos que fiz no MJSP, Seimour e Mabi, vocês foram 

minha força e alegria em Brasília. Aos amigos que fiz na Fundação Cultural Palmares, Edi, 

Iolanda e Gaudêncio, obrigada por todo o apoio durante esta reta final da tese. Aos amigos que 

a vida de doutoranda me deu e que, pacientemente, me ouviram falar da tese diversas vezes: 

Leossandro, Danilo e Rodrigo Leal. 

Agradeço à Fundação Cultural Palmares, que, nesta reta final da tese, compreendeu este 

momento e me permitiu conciliar o meu trabalho com a escrita de uma forma menos dolorosa. 

Agradeço ao meu querido e estimado orientador, o professor doutor Menelick de 

Carvalho Netto, por toda a atenção e acolhimento que teve comigo, e por toda a paciência em 

me escutar com respeito durante o doutorado. Por ter sempre acreditado em mim e no meu 

tema. Tornou essa experiência maravilhosa e sem a dor que é, por vezes, habitual. Foi uma 

honra ser sua orientanda – sinto-me privilegiada e muito grata. 

Ao meu coorientador, o professor Rodrigo Portela, por ter me acalmado em muitos 

momentos de tensão durante esta tese e por ter me ajudado a lapidar minhas ideias. Você foi 

essencial. 

Aos professores que compuseram as bancas de qualificação e defesa – Joaquim 

Shiraishi, Guilherme Scotti, Maria Cristina Vidotte, Liana Amin, Girolamo Treccani e Evandro 

Piza – obrigada pelas valiosas contribuições. 

Aos servidores da Faculdade de Direito Euzilene e Walgmar, muito obrigada pela 

atenção e por sempre me auxiliarem de forma generosa nas burocracias do doutorado. 

Aos professores que tive ao longo da minha jornada acadêmica — sem vocês, eu não 

teria conseguido me tornar doutora.  

À professora Maria Sueli Rodrigues (in memoriam),) por ter sido a primeira professora 

a me falar sobre fazer meu doutorado na UnB, o que para mim era algo muito distante, se tornou 

possível. 

À CAPES, pela bolsa concedida durante os dois últimos anos. A bolsa permitiu que este 

processo fosse mais tranquilo, possibilitando-me comprar todos os livros que quis e participar 

de congressos nacionais e internacionais. 

Agradeço a todos que, de alguma forma, contribuíram para a construção deste sonho. 

A mim, por nunca ter desistido do meu sonho de ser doutora com doutorado! 



RESUMO 
 

A tese análise o direito fundamental à diferença na política fundiária do estado do Piauí nos 
processos de regularização dos territórios dos povos e comunidades tradicionais. A sua 
construção parte do seguinte problema: Como o direito à diferença é reconhecido nos processos 
de regularização dos territórios tradicionais? Os povos e comunidades tradicionais do estado do 
Piauí, assim como no restante do Brasil, apresentam uma pluralidade nos modos próprios de 
vida. Assim, a pesquisa ressalta a necessidade de reconhecer a diferença produzida pelas 
comunidades tradicionais no processo de regularização fundiária, sendo uma forma de proteger 
e garantir a igualdade de tratamento. A fundamentação teórica desta tese parte de uma leitura 
do constitucionalismo como um campo em constante reconstrução. Para tanto, adotou-se o 
método qualitativo, valendo-se de diferentes procedimentos metodológicos. Assim, realizou-se 
uma análise bibliográfica de cunho interdisciplinar: Menelick de Carvalho Netto, Maria Sueli 
Rodrigues de Sousa, Alfredo Wagner Berno de Almeida, Clóvis Moura e Antônio Bispo dos 
Santos. Em seguida, desenvolveu-se uma análise documental e normativa, com foco nas 
normativas fundiárias do estado do Piauí, bem como em processos administrativos dos 
territórios das comunidades tradicionais. Empregou-se ainda a observação participante, 
enquanto procedimento empírico, possibilitando a compreensão das práticas institucionais no 
reconhecimento territorial das comunidades tradicionais. Dessa maneira, a tese está estruturada 
em três capítulos: o primeiro capítulo, a partir do estudo sócio-histórico e jurídico, 
fundamentado na análise bibliográfica da ocupação do território do Piauí e na documentação 
normativa, demonstrou que o reconhecimento dos direitos territoriais dos povos e comunidades 
tradicionais é fruto de um longo e violento processo de luta e insurgência. A aplicação da Teoria 
do Direito à Diferença como Igualdade evidenciou a insuficiência da igualdade formal e a 
necessidade de reconhecimento das especificidades culturais e territoriais desses grupos. Além 
disso, a análise revelou o protagonismo central das mulheres na luta pelo território. O segundo 
capítulo foi construído a partir da análise documental das normativas estaduais vigentes sobre 
reconhecimento territorial que revelou a existência de um arcabouço jurídico que, embora 
formalmente garantidor, apresenta lacunas e ambiguidades que dificultam sua plena efetivação. 
O relato empírico, em associação com a pesquisa bibliográfica sobre categorias, identificou que 
a política de reconhecimento territorial é moldada e tensionada pelas categorias empíricas de 
diferença produzidas pelos próprios povos tradicionais – a saber, a episteme dos povos 
tradicionais, a raça e etnia e a relação terra e territorialidade – indicando que a efetividade da 
política depende da incorporação substancial das categorias no processo administrativo. Por 
fim, o terceiro capítulo, ao analisar o processo administrativo de regularização fundiária 
executados pelo Instituto de Terras do Piauí (Interpi), evidenciou que, embora exista uma 
normativa que orienta os procedimentos de forma padronizada, na prática, a política fundiária 
não consegue manter essa uniformidade, uma vez que cada segmento tradicional apresenta suas 
próprias especificidades. Conclui-se que a política fundiária deve ter como força motriz o 
reconhecimento da diferença como igualdade, pois, caso contrário, tende a reproduzir as 
mesmas violências de um Estado historicamente racista.  
 
Palavras-chave: Povos e comunidades tradicionais, política fundiária, Interpi, direito 
fundamental à diferença, reconhecimento territorial.  
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 
 

The thesis analyze the fundamental right to difference within the land policy of the state of 
Piauí, focusing on the processes of regularization of the territories of Traditional Peoples and 
Communities. Its construction is based on the following problem: How is the right to difference 
recognized in the processes of regularization of traditional territories? The traditional peoples 
and communities of the state of Piauí, as in the rest of Brazil, exhibit a plurality in their ways 
of life. Thus, this research highlights the need to recognize the difference produced by 
traditional communities within the land regularization process, as a means of protecting and 
ensuring equality of treatment. The theoretical foundation of this thesis is based on an 
understanding of constitutionalism as a field in constant reconstruction. To this end, a 
qualitative method was adopted, employing different methodological procedures. An 
interdisciplinary bibliographic analysis was carried out, drawing on the works of Menelick de 
Carvalho Netto, Maria Sueli Rodrigues de Sousa, Alfredo Wagner Berno de Almeida, Clóvis 
Moura, and Antônio Bispo dos Santos. Subsequently, a documentary and normative analysis 
was developed, focusing on the land regulations of the state of Piauí, as well as on 
administrative procedures concerning the territories of traditional communities. Participant 
observation was also employed as an empirical procedure, allowing for an understanding of 
institutional practices in the territorial recognition of traditional communities. The thesis is 
structured into three chapters. The first chapter, through a socio-historical and legal study based 
on bibliographic analysis of the occupation of Piauí’s territory and on normative documentation, 
demonstrated that the recognition of territorial rights of Traditional Peoples and Communities 
is the result of a long and violent process of struggle and resistance. The application of the 
Theory of the Right to Difference as Equality revealed the insufficiency of formal equality and 
the necessity of recognizing the cultural and territorial specificities of these groups. 
Furthermore, the analysis revealed the central role of women in the struggle for territory. The 
second chapter was developed through a documentary analysis of the current state regulations 
on territorial recognition, revealing the existence of a legal framework that, although formally 
protective, contains gaps and ambiguities that hinder its full implementation. The empirical 
findings, combined with the bibliographic research on categories, identified that the policy of 
territorial recognition is shaped and challenged by the empirical categories of difference 
produced by the traditional peoples themselves—namely, the epistemology of traditional 
peoples, race and ethnicity, and the relationship between land and territoriality—indicating that 
the effectiveness of the policy depends on the substantive incorporation of these categories into 
the administrative process. Finally, the third chapter, by analyzing the administrative processes 
of land regularization carried out by the Piauí Land Institute (Interpi), demonstrated that, 
although there is regulation providing standardized procedures, in practice, the land policy fails 
to maintain this uniformity, since each traditional group presents its own specificities. The study 
concludes that land policy must be driven by the recognition of difference as equality; 
otherwise, it tends to reproduce the same forms of violence perpetuated by a historically racist 
State. 
 
Keywords: Traditional peoples and communities, land policy, Interpi, fundamental right to 
difference, territorial recognition. 
 
 
 
 
 
 



RESUMEN 
 

La tesis analizar el derecho fundamental a la diferencia en la política agraria del estado de Piauí, 
en los procesos de regularización de los territorios de los Pueblos y Comunidades Tradicionales. 
Su construcción parte del siguiente problema: ¿Cómo se reconoce el derecho a la diferencia en 
los procesos de regularización de los territorios tradicionales? Los pueblos y comunidades 
tradicionales del estado de Piauí, al igual que en el resto de Brasil, presentan una pluralidad en 
sus modos propios de vida. Así, la investigación resalta la necesidad de reconocer la diferencia 
producida por las comunidades tradicionales en el proceso de regularización de la tierra, como 
una forma de proteger y garantizar la igualdad de trato. El fundamento teórico de esta tesis parte 
de una lectura del constitucionalismo como un campo en constante reconstrucción. Para ello, 
se adoptó el método cualitativo, utilizando diferentes procedimientos metodológicos. Se realizó 
un análisis bibliográfico de carácter interdisciplinario, tomando como referencia a Menelick de 
Carvalho Netto, Maria Sueli Rodrigues de Sousa, Alfredo Wagner Berno de Almeida, Clóvis 
Moura y Antônio Bispo dos Santos. A continuación, se desarrolló un análisis documental y 
normativo, centrado en las normativas agrarias del estado de Piauí, así como en los procesos 
administrativos de los territorios de las comunidades tradicionales. También se empleó la 
observación participante como procedimiento empírico, lo que permitió comprender las 
prácticas institucionales en el reconocimiento territorial de las comunidades tradicionales. 
De esta manera, la tesis se estructura en tres capítulos. El primer capítulo, a partir del estudio 
sociohistórico y jurídico, fundamentado en el análisis bibliográfico sobre la ocupación del 
territorio de Piauí y en la documentación normativa, demostró que el reconocimiento de los 
derechos territoriales de los Pueblos y Comunidades Tradicionales es fruto de un largo y 
violento proceso de lucha e insurgencia. La aplicación de la Teoría del Derecho a la Diferencia 
como Igualdad evidenció la insuficiencia de la igualdad formal y la necesidad de reconocer las 
especificidades culturales y territoriales de estos grupos. Además, el análisis reveló el 
protagonismo central de las mujeres en la lucha por el territorio. El segundo capítulo se 
construyó a partir del análisis documental de las normativas estatales vigentes sobre 
reconocimiento territorial, lo cual reveló la existencia de un marco jurídico que, aunque 
formalmente garantista, presenta vacíos y ambigüedades que dificultan su plena 
implementación. El relato empírico, asociado con la investigación bibliográfica sobre 
categorías, identificó que la política de reconocimiento territorial está moldeada y tensionada 
por las categorías empíricas de diferencia producidas por los propios pueblos tradicionales —a 
saber: la episteme de los pueblos tradicionales, la raza y la etnia, y la relación tierra-
territorialidad—, lo que indica que la efectividad de la política depende de la incorporación 
sustancial de dichas categorías en el proceso administrativo. Finalmente, el tercer capítulo, al 
analizar el proceso administrativo de regularización de tierras llevado a cabo por el Instituto de 
Tierras de Piauí (Interpi), evidenció que, aunque existe una normativa que orienta los 
procedimientos de forma estandarizada, en la práctica la política agraria no logra mantener 
dicha uniformidad, ya que cada segmento tradicional presenta sus propias especificidades. Se 
concluye que la política agraria debe tener como fuerza motriz el reconocimiento de la 
diferencia como igualdad, pues, de lo contrario, tiende a reproducir las mismas violencias de 
un Estado históricamente racista. 
 
Palabras clave: Pueblos y comunidades tradicionales, política agraria, Interpi, derecho 
fundamental a la diferencia, reconocimiento territorial. 
 

 
 
 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 
 

Lista de Figuras 
Figura 1 - Dados sobre gestão de terras do Interpi (2024 e 2025).......................................... 119 
 
Lista de Organogramas 
Organograma 1 - Estrutura organizacional do Interpi 2024 ................................................... 201 
Organograma 2 - Estrutura organizacional do Interpi em outubro de 2025 ........................... 202 
 
Lista de Fluxogramas 
Fluxograma 1 - Etapas do procedimento administrativo de regularização fundiária de 
comunidades tradicionais no Interpi ....................................................................................... 161 
Fluxograma 2 - Fluxograma enviado pelo Interpi .................................................................. 163 
Fluxograma 3 - Etapas do processo de regularização da comunidade quilombola Caraíbas . 220 
 
Lista de Mapas 
Mapa 1 - Planta identificada e delimitada pela comunidade quilombola Caraíbas ................ 221 
Mapa 2 - Mapa com todas as matrículas incidentes no território quilombola ........................ 223 
Mapa 3 - Mapa final com a retirada das áreas de matrículas (ao todo são 10 imóveis) ......... 227 
 
Lista de Quadros 
Quadro 1 – Comunidades tradicionais com registro efetivado em cartório ............................. 72 
Quadro 2 - Comunidades tradicionais com pendências registrais em cartório ......................... 74 
Quadro 3 - Territórios de povos tradicionais titulados no estado do Piauí (atualizados em 
outubro de 2025) ..................................................................................................................... 120 
Quadro 4 - Comunidades tradicionais - Demacamp ............................................................... 128 
Quadro 5 – Sistematização dos eventos ................................................................................. 141 
Quadro 6 - Quadro com comunidades tradicionais no bioma Cerrado piauiense .................. 207 
Quadro 7 - Conflitos listados pela autora em 2023 em comunidades tradicionais do Cerrado
 ................................................................................................................................................ 209 
Quadro 8 - Documentos que compõem o processo SEI n. 00071.005825/2019-03 ............... 213 
Quadro 9 - Sistematização do tipo de documento e quantidade ............................................. 214 
Quadro 10 - Classificação dos procedimentos administrativos e descrição de conteúdo ...... 215 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://d.docs.live.net/c6449c524ee1f386/%C3%81rea%20de%20Trabalho/LILIANE%20TESE%20COMPLETA%2030.10.2025%20-%20revisado%20por%20mim%20(liliane).docx#_Toc212757444


LISTA DE SIGLAS 
 
 

AATR Associação dos Advogados de Trabalhadores Rurais 
ABA Associação Brasileira de Antropologia 
ADCT Atos das Disposições Constitucionais Transitórias 
ADI Ação Direta de Inconstitucionalidade 
Apisu Associação dos Povos Pró-Índio de Uruçuí 
Apoinme Articulação dos Povos e Organizações Indígenas do Nordeste, Minas Gerais 

e Espírito Santo 
Aprosoja Associação Brasileira dos Produtores de Soja 
Ater Assistência Técnica e Extensão Rural 
Bird Banco Internacional para Reconstrução e Desenvolvimento 
CAR Cadastro Ambiental Rural 
CCIR Cadastro de Imóveis Rurais 
CCJ Comissão de Constituição e Justiça  
CDRU Concessão de Direito Real de Uso 
CCU Contrato de Concessão de Uso 
CEBs Comunidades Eclesiais de Base do Brasil 
Cecoq Coordenação Estadual das Comunidades Quilombolas do Piauí 
CNPCT Conselho Nacional dos Povos e Comunidades Tradicionais 
Comdepi Companhia de Desenvolvimento do Piauí 
Conaq Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas 
CPT Comissão Pastoral da Terra 
CUT Central Única dos Trabalhadores 
Difundi Diretoria de Unidade Técnico-Fundiária 
DiHuCi Direitos Humanos e Cidadania 
Dipatri Diretoria de Patrimônio Imobiliário 
DPE/PI Defensoria Pública do Estado do Piauí 
DPCT Diretoria de Povos e Comunidades Tradicionais 
FAF Federação dos Agricultores Familiares 
Faepi Federação da Agricultura e Pecuária do Estado do Piauí 
FAO Organização das Nações Unidas para Agricultura e Alimentação 
Fian Food First Information and Action Network  
Funai Fundação Nacional dos Povos Indígenas 
GPCT Gerência de Povos e Comunidades Tradicionais 
Grain Genetic Resources Action International 
IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
ICMBio Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 
Ífaradà Núcleo de Pesquisa sobre Africanidades e Afrodescendência 
Incra Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 
Interpi Instituto de Terras do Piauí 
ITCMD Imposto sobre Transmissão Causa Mortis e Doação 



MAB Movimento dos Atingidos por Barragens 
MIQCB Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu 
MMA Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima 
MNU Movimento Negro Unificado 
MPA Movimento dos Pequenos Agricultores 
MPF Ministério Público Federal 
Matopiba Maranhão, Tocantins, Piauí e Bahia 
OAB Ordem dos Advogados do Brasil 
OIT Organização Internacional do Trabalho 
ONG Organização não Governamental 
ONU Organização das Nações Unidas 
PEC Proposta de Emenda Constitucional 
PJ Procuradoria Jurídica 
PGE Procuradoria-Geral do Estado 
PNPCT Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 

Comunidades Tradicionais 
Polonordeste Programa de Desenvolvimento de Áreas Integradas do Nordeste 
PPA Plano Plurianual 
Rede Rede Social de Justiça e Direitos Humanos 
RIDT Relatório de Delimitação e Identificação do Território Tradicional 
RTID Relatório Técnico de Identificação e Delimitação 
SEI Sistema Eletrônico de Informação 
Semarh Secretaria de Meio Ambiente e Recursos Hídricos 
Sigef Sistema de Gestão Fundiária 
SNCR Sistema Nacional de Cadastro Rural 
SPU Secretaria do Patrimônio da União 
STF Supremo Tribunal Federal 
STR Sindicato dos Trabalhadores Rurais 
Sudene Superintendência do Desenvolvimento do Nordeste 
Taus Termo de Autorização de Uso Sustentável 
Uespi Universidade Estadual do Piauí 
UFG Universidade Federal de Goiás 
UFPI Universidade Federal do Piauí 
UnB Universidade de Brasília 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 14 

1 POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS NO PIAUÍ: RESISTÊNCIAS, DISPUTAS E 
RECONHECIMENTO TERRITORIAL .................................................................................. 25 

1.1 Das resistências e disputas territoriais dos povos e comunidades tradicionais no Piauí 25 

1.1.1 Do contexto sócio-histórico dos povos indígenas no Piauí ...................................... 29 

1.1.2 Do contexto sócio-histórico dos povos quilombolas no Piauí ................................. 33 

1.1.3 Do contexto sócio-histórico dos povos tradicionais no Piauí .................................. 42 

1.2 Reconhecimento formal do direito ao território de povos e comunidades tradicionais no 
Piauí ...................................................................................................................................... 46 

1.2.1 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades indígenas ....... 52 

1.2.2 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades quilombolas .. 53 

1.2.3 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades tradicionais.... 60 

1.2.4 Panorama histórico da legislação fundiária do Piauí no reconhecimento formal dos 
territórios das comunidades tradicionais ........................................................................... 64 

1.3 O protagonismo das mulheres do Piauí na luta pelo reconhecimento territorial ............ 84 

1.3.1 Esperança Garcia ...................................................................................................... 87 

1.3.2 Maria Rosalina dos Santos ....................................................................................... 88 

1.3.3 Antônia Flor ............................................................................................................. 90 

1.3.4 Chica Lera ................................................................................................................ 92 

1.3.5 Cacica Francisca, Dan e Deuzenir............................................................................ 93 

1.3.6 Professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa ............................................................ 96 

1.4 O constitucionalismo na afirmação do direito fundamental à diferença no reconhecimento 
territorial para os povos e comunidades tradicionais ............................................................ 99 

2 TERRITÓRIOS TRADICIONAIS E A POLÍTICA FUNDIÁRIA NO PIAUÍ: ANÁLISE 
NORMATIVA E EMPÍRICA A PARTIR DAS EXPRESSÕES DO DIREITO 
FUNDAMENTAL À DIFERENÇA ....................................................................................... 111 

2.1 Instrumentos normativos de reconhecimento dos direitos territoriais de povos e 
comunidades tradicionais no Piauí...................................................................................... 111 

2.1.1 Das terras devolutas e do processo de arrecadação por meio da ação discriminatória 
administrativa .................................................................................................................. 114 

2.1.2 Da Lei Estadual n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019: institui a política estadual de 
regularização das ocupações sobre terras públicas e devolutas pertencentes ao Piauí ... 124 

2.1.3 Do Decreto Estadual n. 22.407, de 12 de setembro de 2023: a política de regularização 
fundiária do Piauí para ocupações de povos e comunidades tradicionais ....................... 130 

2.2 Observação participante na prática institucional: relato empírico da experiência técnica 
no Interpi ............................................................................................................................. 135 

2.2.1 Experiência pessoal enquanto mulher negra na instituição fundiária .................... 136 



2.2.2 Processo de elaboração das minutas e a normatização das etapas nos processos de 
regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais ...................................... 137 

2.2.3 Sistematização da participação em eventos institucionais no contexto da experiência 
técnica na política de regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais (2021–
2023) ............................................................................................................................... 141 

2.2.4 Descrição e análise dos eventos acompanhados: registros e percepções a partir de 
uma inspiração etnográfica ............................................................................................. 144 

2.2.5 Classificação das etapas dos processos administrativos até dezembro de 2023 .... 158 

2.2.6 Implementação atual das fases previstas no decreto (até outubro de 2025)........... 162 

2.2.7 Conclusões preliminares das análises do relato empírico ...................................... 166 

2.3 Análise das categorias empíricas produzidas a partir dos povos e comunidades 
tradicionais: epistemologias dos saberes tradicionais, raça e etnia, terra e territórios ........ 167 

2.3.1 Epistemologias dos saberes dos povos e comunidades tradicionais na proteção da 
identidade e da territorialidade ........................................................................................ 168 

2.3.2 Raça e etnia como marcadores sociais de acesso e exclusão de direitos ............... 174 

2.3.3 Terra e territórios para os povos e comunidades tradicionais ................................ 185 

3 A ATUAÇÃO DO INTERPI NA IMPLEMENTAÇÃO DA POLÍTICA FUNDIÁRIA PARA 
POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS .................................................................... 196 

3.1 O Interpi: estrutura organizacional na gestão fundiária das terras públicas e devolutas do 
estado .................................................................................................................................. 196 

3.1.1 O Interpi na efetivação da política fundiária para o reconhecimento do direito ao 
território de povos e comunidades tradicionais ............................................................... 203 

3.2 Análise dos processos administrativos de regularização fundiária dos povos e 
comunidades tradicionais .................................................................................................... 209 

3.2.1 Da definição do processo administrativo de regularização fundiária quilombola . 210 

3.2.2 Da metodologia adotada para análise do processo de regularização fundiária do 
território da comunidade quilombola Caraíbas ............................................................... 210 

3.2.3 Análise do processo administrativo da Comunidade Quilombola Caraíbas, Isaías 
Coelho (PI) ...................................................................................................................... 213 

3.2.4 O entrecruzamento das categorias empíricas e da engrenagem jurídica, política e 
administrativa do processo de regularização fundiária ................................................... 227 

3.2.5 As complexidades do processo de Caraíbas e a regularização fundiária que 
(des)organiza o território ................................................................................................. 231 

3.3 O direito fundamental à diferença como diretriz constitucional na construção da política 
fundiária para os povos e comunidades tradicionais no Piauí ............................................ 233 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 241 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 246 

 
 

 



14 
 

INTRODUÇÃO 

 
Uma das formas de exercer autonomia é possuir um 
discurso sobre si mesmo. Discurso que se faz muito mais 
significativo quanto mais fundamentado no 
conhecimento concreto da realidade (Neusa Souza, 2021, 
p. 45). 

 

O reencontro com a ancestralidade que me guia  

 

É a partir desse trecho do livro Tornar-se negro, de Neusa Santos Souza, que inicio a 

escrita desta tese de doutorado. Trata-se de uma travessia que perpassa por mim mesma e pelo 

processo de me tornar uma mulher negra, cuja certeza do meu caminho se fez movida por algo 

que transcende a materialidade. Sinto em mim uma intuição que me guia em minha trajetória, 

com a certeza de que ela não é só minha, mas coletiva. 

Em 2017, fui apresentada à temática quilombola por um colega que acreditou em meu 

potencial como pesquisadora. Recordo-me de ter me questionado: o que são as comunidades 

quilombolas? Mesmo sendo uma mulher negra e oriunda da zona rural do sertão do Piauí, o 

tema, embora soasse familiar, parecia distante. Na escola e na faculdade de Direito, nunca havia 

tido contato com a existência das comunidades quilombolas (tradicionais) – tampouco com seus 

direitos. A partir desse momento, iniciei minhas pesquisas na área. Na internet, encontrei 

referências importantes: a liderança quilombola piauiense Rosalina Santos, a professora Maria 

Sueli Rodrigues, o Coletivo Antônia Flor e o caso do conflito da Transnordestina, no município 

de Paulistana (PI), onde comunidades vinham sendo violadas por um empreendimento que 

prometia desenvolvimento para o estado 1 do Piauí. 

Naquele primeiro contato, tudo pareceu muito próximo: por ser da região, por já ter 

ouvido falar de Rosalina e da professora Maria Sueli, por ser negra e pertencer a uma 

comunidade rural de Patos do Piauí. Foi então que escrevi o projeto de pesquisa para o 

mestrado, voltado à temática quilombola, com o intuito de submetê-lo ao Programa de Pós-

Graduação em Direito Agrário da Universidade Federal de Goiás (UFG). Após a aprovação, foi 

me sugerido que alterasse o tema, direcionando o foco para as comunidades quilombolas de 

Goiás. A mudança foi sentida como uma perda. Contudo, as leituras sobre a diáspora africana, 

a população negra no Brasil, suas lutas e resistências e a formação dos quilombos como espaços 

 
1 Seguindo a recomendação do Manual de Comunicação da Secretaria de Comunicação Social (Secom), grafamos 

a palavra “estado” em minúsculo quando se trata de unidade da federação, e em maiúsculo quando tem o sentido 
de nação politicamente organizada. 



15 
 

de enfrentamento à opressão foram me transformando. Deparei-me com o livro Mocambos e 

Quilombos, de Flávio Gomes, obra que, ao final, apresentava uma lista dos quilombos 

brasileiros. Entre eles, encontrei o quilombo do Vilão, em Massapê (PI). A emoção foi imediata, 

pois minha avó paterna, Albina Conceição, era natural do Vilão. A partir desse momento, 

compreendi que a pesquisa não se restringiria ao campo acadêmico – ela me transformaria 

profundamente. 

Segui o percurso acadêmico, tornando-me professora, palestrante e retornando ao Piauí 

como uma mulher negra de ancestralidade quilombola, mestra em Direito Agrário, advogada e 

consultora jurídica no Instituto de Terras do Piauí (Interpi 2). Nesse cargo, passei a atuar na 

construção e efetivação da política fundiária do Piauí para comunidades quilombolas, indígenas 

e demais segmentos de comunidades tradicionais. Reencontrei Rosalina, com quem aprendi 

mais do que em qualquer outro momento dessa trajetória até então. Ainda em 2021, ingressei 

no Programa de Pós-Graduação em Direito, Estado e Constituição da Universidade de Brasília 

(UnB), com um projeto voltado ao acesso à educação superior por estudantes quilombolas – 

um interesse que remontava à graduação. 

Contudo, a atuação como consultora no Interpi, a convivência com Rosalina, com as 

comunidades tradicionais do Piauí, a análise dos processos administrativos de regularização 

fundiária e o contato com a política fundiária que, por décadas, deixou de cumprir as 

determinações constitucionais – que garantem o acesso à terra às comunidades quilombolas e 

indígenas e aos que não a possuem – provocaram uma mudança no eixo da pesquisa. O olhar 

voltou-se à atuação do órgão fundiário na implementação da política fundiária de 

reconhecimento territorial dos povos e comunidades tradicionais no Piauí, à luz do direito 

fundamental à diferença. 

Durante o processo de reformulação temática e delimitação do novo objeto de estudo, 

surgiram angústias e novas concepções em formação. Foi com o acolhimento e orientação do 

professor doutor Menelick de Carvalho Netto que consegui compreender a relevância científica 

e social desta pesquisa. No percurso, também encontrei o professor e conterrâneo Rodrigo 

Portela, que me orientou a materialização do trabalho. O caminho até este momento de defesa 

foi longo e profundamente transformador. 

 
2 Seguiremos as recomendações do Manual da Secom para grafar as siglas. As que tiverem até três letras serão 

capitalizadas, por exemplo: CAR, OAB, SEI, SPU, STF etc., com a devida exceção de UnB. O mesmo ocorrerá 
com as que tiverem mais de três letras e só puderem ser soletradas: ADCT, ITCMD, MIQCB, SNCR, UFPI etc. 
As que tiverem mais de três letras e puderem ser lidas por inteiro terão apenas a primeira letra capitalizada: 
Apoinme, Aprosoja, Funai, Incra, Interpi, Matopiba etc. 



16 
 

O povo do Piauí carrega consigo uma trajetória de resistência secular. Desde muito cedo, 

aprendeu a conviver com a seca e o calor escaldante. É um povo forte e aguerrido, que não foge 

à luta e traça os próprios caminhos. Trata-se de uma história compartilhada por muitos 

piauienses. 

Os povos e comunidades tradicionais do Piauí, por sua vez, resistem há séculos na defesa 

do direito à vida, à liberdade e aos demais direitos fundamentais – especialmente ao acesso à 

terra, um direito que antecede, inclusive, a própria formação do estado moderno. É a partir desse 

contexto que esta tese de doutorado se fundamenta e se desenvolve. 

Os povos e comunidades tradicionais são definidos, no artigo 3º, inciso I, do Decreto 

6.040, como:  
Grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem 
formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e recursos 
naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e 
econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos 
pela tradição (Brasil, 2007, grifos da autora).  

 

Essa “diferença” encontra respaldo legal nas normativas nacionais e internacionais, que 

visam garantir direitos ao reconhecer as especificidades entre os povos. No Brasil, existem pelo 

menos 28 segmentos de povos e comunidades tradicionais, conforme indica o Decreto nº 8.750 

de 2016, que Institui o Conselho Nacional dos Povos e Comunidades Tradicionais ocupando 

cerca de 25% do território. Houve um aumento de 13 para 28 segmentos, porém, este número 

não é taxativo, vislumbra-se que existam outros segmentos pelo Brasil. 

A garantia do direito à terra é elemento essencial para a sobrevivência e permanência 

desses povos e comunidades tradicionais. É a principal reivindicação dos movimentos sociais 

de luta pela terra.  A construção desse direito é resultado de muita luta, suor e sangue dos povos 

tradicionais. Cabe aos estados reconhecerem o direito à terra – ou melhor, ao território 

tradicionalmente ocupado – por meio de políticas públicas que garantam esse acesso. 

Os povos e comunidades tradicionais do Piauí, assim como no restante do Brasil, 

apresentam uma pluralidade e diversidade de formas de organização, vida e manejo da terra. 

Essas formas plurais e diversas devem ser reconhecidas nesse processo de regularização 

fundiária para garantir a territorialidade. Reconhecer a diferença produzida pelas comunidades 

tradicionais no processo de regularização fundiária é uma estratégia de reconhecimento 

político-jurídico.  

O estado do Piauí demorou a reconhecer os direitos territoriais dos povos e comunidades 

tradicionais, especialmente das comunidades quilombolas e indígenas. Embora essas 

comunidades tenham passado a ter previsão normativa no estado a partir de 2006 (quilombolas) 



17 
 

e 2020 (indígenas), essa previsão teve pouca ou nenhuma efetividade. Até 2019, apenas 5 

comunidades quilombolas haviam sido tituladas coletivamente, e nenhuma delas tinha registro 

em cartório. 

Somente após a edição da Lei Estadual n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019, é que os 

povos e comunidades tradicionais passaram a ser efetivamente considerados no âmbito da 

política fundiária estadual. A nova legislação estabeleceu a priorização da destinação de terras 

públicas e devolutas a esses grupos culturalmente diferenciados, que se reconhecem como tais. 

A partir dela, foi criada, pela primeira vez, uma estrutura específica dentro do órgão 

fundiário estadual para tratar da regularização fundiária das comunidades tradicionais – 

incluindo quilombolas, indígenas e outros segmentos. A referida lei também previu a 

regulamentação do procedimento administrativo por meio de decreto, motivo pelo qual foram 

contratados servidores para a elaboração da normativa (o Decreto n. 22.407, de 12 de setembro 

de 2023). Atualmente, até outubro de 2025, somente 45 comunidades tradicionais foram 

tituladas. A maioria ocupava terras devolutas incorporadas ao patrimônio público do estado, por 

meio de ações discriminatórias, e destinadas às comunidades. 

A tese tem como objetivo central a análise do direito à diferença na política fundiária do 

Piauí na execução dos processos de reconhecimento dos territórios tradicionais. A presente 

análise tem como ponto de partida o contexto sócio-histórico da ocupação territorial, 

estendendo-se à investigação das normativas fundiárias e de sua aplicação nos procedimentos 

administrativos. 

Esta pesquisa orientou-se pelo seguinte problema teórico: como o direito à diferença é 

reconhecido nos processos de regularização dos territórios tradicionais na política fundiária do 

Piauí?  

A pesquisa buscou responder aos seguintes questionamentos centrais: a) Como as 

relações sócio-históricas e políticas produzem as diferenças dos povos e comunidades 

tradicionais? b) As normativas fundiárias adotadas pelo Interpi incorporam as diferenças 

produzidas pelos povos e comunidades tradicionais? Quais são as especificidades observadas 

na execução dos processos administrativos analisados? 

Esses questionamentos se fazem necessários para a construção da tese, pois, a partir 

deles, serão (possivelmente) encontradas as respostas para propor uma reflexão sobre a 

efetividade ou não da política fundiária do Piauí, bem como discutir os avanços e expor os 

entraves para uma efetiva política de regularização fundiária para as comunidades tradicionais, 

garantindo sobretudo a igualdade na diferença. 



18 
 

Esta tese tem relevância tanto social quanto científica, uma vez que a questão fundiária 

no Brasil está no cerne das desigualdades sociais que afetam diversos segmentos da população. 

Esse cenário impacta de forma particularmente grave os povos e comunidades tradicionais, que 

tem seus territórios constantemente ameaçados. Muitos foram expulsos de seus territórios 

originais e ancestrais ou são impedidos de acessar formalmente a terra. Essas situações têm 

gerado inúmeros conflitos territoriais. 

É importante destacar que, para esses povos e comunidades, a terra tem um significado 

especial, indo além da simples propriedade: trata-se de uma territorialidade onde a identidade 

cultural é transmitida de geração em geração, sendo fundamental para a preservação e 

manutenção do seu modo tradicional de vida. 

A presente tese pode exercer impacto social ao evidenciar que a efetividade da política 

fundiária no Piauí – e, por extensão, no Brasil – depende do reconhecimento concreto do direito 

fundamental à diferença nos processos de regularização dos territórios dos povos e 

comunidades tradicionais. Ao problematizar as limitações da igualdade formal e propor a 

valorização das especificidades étnicas, culturais, territoriais e epistêmicas desses grupos, ela 

contribui para o fortalecimento de práticas institucionais mais inclusivas e democráticas e 

oferece subsídios teóricos e empíricos para a reformulação de políticas públicas relacionadas 

ao reconhecimento do direito ao território.  

A fundamentação teórica da tese parte de uma leitura do constitucionalismo como um 

campo em constante reconstrução. Nesse sentido, as categorias teóricas adotadas foram 

formuladas a partir das interpretações construídas com base na análise da observação 

participante, resultando nas seguintes categorias empíricas: episteme dos povos tradicionais, 

raça e etnia, terra e território. Tais categorias foram definidas como expressões do direito 

fundamental à diferença e utilizadas como ferramentas analíticas para examinar a atuação do 

estado – especialmente do Interpi – nos processos administrativos, com ênfase naqueles 

analisados no terceiro capítulo desta tese. 

O direito fundamental à diferença, teoria cunhada pelo professor Menelick de Carvalho 

Netto, destaca que o direito à igualdade como direito à diferença permite a apreensão de 

complexidades do tipo das comunidades tradicionais, que sempre foram desconhecidas pelo 

Direito, quando não perseguidas, por exemplo, ao não terem reconhecido seu direito 

comunitário como forma de vida diferente. O grande desafio da complexidade é incluir a 

diferença na igualdade. 

No caso da regularização fundiária dos territórios tradicionais, isso envolve questões 

como a manutenção das formas próprias de vida da comunidade tradicional, o próprio 



19 
 

procedimento administrativo, com a emissão do título coletivo com cláusulas de 

inalienabilidade e intransferibilidade, sendo todas essas diferenças agora reconhecidas como 

igualdade, ou seja, viabilizando um direito comunitário antigo, absolutamente desconhecido, 

que, pela força da inércia, acabava sendo destruído. Assim, reconhecer essa diferença como 

dispositivo de poder no processo de reconhecimento de direitos territoriais é um meio de 

proteger e garantir a igualdade de tratamento. Trata-se de título coletivo, de resgatar formas de 

vida diferentes, mas que precisam ter igualdade, ou seja, garantia documental, garantia jurídica 

e proteção, de modo a reconhecer a igualdade na diferença.  

A pesquisa se pautará na discussão sobre o direito das comunidades tradicionais à luz 

das ideias da professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa (2021), que via a defesa das 

comunidades tradicionais e seus territórios como uma luta indissociável contra o racismo, pela 

efetivação de direitos, pelo reconhecimento dos saberes e formas de vida não eurocêntricas e 

pela transformação radical das estruturas de poder e do Direito. 

Além disso, conforme mencionado, delinearam-se as categorias empíricas como 

produção das próprias comunidades tradicionais, sendo também verdadeiras expressões do 

direito à diferença. Assim, discute-se a episteme dos povos tradicionais a partir das teóricas 

contracolonialistas definidas pelo mestre Antônio Bispo do Santos (2023), especialmente 

demostrando a relação dos povos quilombolas com a territorialidade. Adotam-se como norte 

teórico as definições do intelectual indígena Ailton Krenak (2020), que defende uma relação 

simbiótica do homem com a natureza e aponta as transformações pelo homem como um perigo 

para a manutenção dos territórios tradicionais. 

Quanto às categorias raça e etnia, parte-se da ideia de que o racismo é uma construção 

racial formada a partir dos interesses do capital, demonstrada essa relação com a teoria da 

colonialidade do poder, cunhada por Anibal Quijano (2005). Acrescenta-se ainda a discussão 

sobre o mito da democracia racial feita Clóvis Moura (2019). Essa concepção acabou por 

consolidar, no imaginário social brasileiro, a ideia de que o país seria um paraíso racial, 

mascarando as profundas desigualdades estruturais e sociais resultantes das discriminações 

raciais e da herança colonial da escravização da população negra. 

Quanto à questão da etnicidade, parte-se da discussão de Frederik Barth (2000), que 

entende os grupos étnicos como formas de organização social baseadas na autoatribuição e na 

interação entre indivíduos, em que as identidades se constroem por meio da oposição a outros 

grupos – o que ele denomina “fronteiras étnicas”. Essas fronteiras são mantidas e reconhecidas 

por sinais diacríticos, que variam conforme o contexto social e ambiental. Barth critica as 

concepções essencialistas de cultura, argumentando que os grupos étnicos não se definem 



20 
 

apenas por traços fixos, mas por processos dinâmicos de interação e ação social. Assim, a 

etnicidade é compreendida como um fenômeno relacional e político, no qual as identidades são 

continuamente negociadas e transformadas. 

No que se refere à terra e à territorialidade, discute-se a transformação histórica da terra 

em mercadoria, processo que se intensificou com os cercamentos e a consolidação das 

economias de mercado. Conforme Karl Polanyi (2000), essa transformação resultou da ruptura 

entre o homem e a natureza, momento em que a terra deixou de ser compreendida como base 

da vida e da reprodução social para se tornar um bem imóvel, passível de troca e de contrato. 

Em contraposição a essa lógica mercantil, autores como Alfredo Wagner Berno de Almeida 

(2008) e Carlos Frederico Marés de Souza Filho (2021) concebem a territorialidade como um 

elemento vital à sobrevivência e à continuidade cultural dos povos e comunidades tradicionais. 

Para esses autores, o território não é apenas um espaço físico, mas um espaço de identidade, 

ancestralidade e pertencimento, no qual se expressam relações simbólicas, sociais e políticas 

que asseguram a reprodução da vida coletiva. 

A fundamentação teórica parte do pressuposto de que, no Piauí, os povos e comunidades 

tradicionais tiveram historicamente negado o direito à terra. Diante disso, esses grupos se 

insurgem na luta pelo reconhecimento político e formal dos territórios que ocupam e pelo direito 

de serem culturalmente diferenciados. Assim, busca-se compreender de que maneira a política 

fundiária do estado do Piauí tem atuado na efetivação do direito constitucional à terra, 

especialmente por meio dos processos de regularização fundiária e da emissão de títulos de 

reconhecimento de domínio coletivo, reconhecendo, sobretudo, o direito fundamental à 

diferença nesse processo.  

Ademais, a presente tese orienta-se por objetivos formulados para guiar a investigação 

e sustentar a análise proposta ao longo da pesquisa. O objetivo geral é analisar de que maneira 

a política fundiária do Piauí reconhece o direito fundamental à diferença nos processos 

administrativos de regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais. Os objetivos 

específicos consistem em: a) Compreender as dinâmicas sócio-históricas, políticas e jurídicas 

que conformam a trajetória dos povos e comunidades tradicionais no Piauí, destacando suas 

insurgências na luta por liberdade, reconhecimento de direitos – em especial o direito territorial 

– e a forma como o direito fundamental à diferença se articula a esse movimento; b) Examinar 

as normativas fundiárias vigentes e a construção da política fundiária voltada ao 

reconhecimento dos territórios dos povos e comunidades tradicionais, a partir da experiência 

empírica e técnica da autora no órgão estadual responsável, buscando compreender como as 

categorias empíricas se relacionam no contexto da política fundiária como diferenças 



21 
 

produzidas pelas comunidades tradicionais; c) Analisar a execução da política fundiária do 

Piauí por meio dos processos administrativos de regularização fundiária, identificando em que 

medida tais procedimentos incorporam os elementos da diferença produzida pelas comunidades 

tradicionais e asseguram a aplicação dos princípios constitucionais e normativos que regem a 

política fundiária. 

Para tanto, a construção da tese adotou como caminho metodológico uma abordagem 

qualitativa, fundamentada na análise bibliográfica, documental – no que se refere aos 

documentos normativos e processos administrativos – e na pesquisa empírica de campo, 

realizada por meio da observação participante. 

A pesquisa qualitativa, conforme Minayo (2013), busca compreender as dimensões 

subjetivas e relacionais da realidade social. Nesse sentido, o estudo analisa de que modo o 

direito fundamental à diferença é reconhecido na política fundiária do Piauí, particularmente na 

garantia do direito territorial das comunidades tradicionais. Assim, o percurso metodológico 

integra procedimentos bibliográficos, documentais e empíricos, com o propósito de estabelecer 

uma relação entre o que está normativamente definido na política fundiária – em termos de 

legislação e execução – e a efetivação do reconhecimento dos territórios tradicionais. 

A pesquisa bibliográfica constitui-se na revisão e sistematização do conhecimento já 

produzido sobre o tema, permitindo identificar o estado da arte do objeto de estudo. Essa etapa 

visa a reunir e analisar, de forma crítica e reflexiva, as principais referências teóricas e empíricas 

relacionadas à política fundiária, aos direitos territoriais e ao direito à diferença (Rodrigues; 

Grubba, 2023, p. 177). 

A pesquisa documental, bastante comum no campo jurídico, também é empregada na 

tese. Segundo Rodrigues e Grubba (2023, p. 200), “os documentos são da essência do mundo 

jurídico, constituindo-se, em muitos momentos, como fonte primária – situações nas quais a 

fonte de consulta são diretamente documentos que contêm informações sobre o evento, situação 

ou fenômeno que se pesquisa”. Nesse sentido, as normativas fundiárias do Piauí são tomadas 

como objeto de análise e classificação, a fim de avaliar como contribuem para o reconhecimento 

do direito territorial dos povos e comunidades tradicionais e para a efetividade da política 

fundiária estadual. Além dos diplomas normativos, são examinados os processos 

administrativos de regularização fundiária coletiva referentes às comunidades tradicionais 

tituladas e em tramitação no Interpi, observando-se seu contexto político e sua efetividade 

(Rodrigues; Grubba, 2023, p. 204). 

Ressalta-se ainda, conforme Gil (2002, p. 44), que a pesquisa bibliográfica é 

desenvolvida com base em material já elaborado, “constituído principalmente de livros e artigos 



22 
 

científicos”. Por sua vez, a pesquisa documental “assemelha-se muito à pesquisa bibliográfica”, 

porém distingue-se pela natureza das fontes (Gil, 2002, p. 45). A diferença essencial reside no 

fato de que, enquanto a pesquisa bibliográfica se baseia nas contribuições analíticas de autores 

sobre um tema, a pesquisa documental utiliza “materiais que não receberam ainda um 

tratamento analítico, ou que ainda podem ser reelaborados de acordo com os objetivos da 

pesquisa” (Gil, 2002, p. 45). 

Faz-se uso de um terceiro eixo metodológico. A pesquisa incorpora a observação 

participante, uma vez que, por quase três anos, a autora atuou como consultora jurídica no 

Interpi. Essa posição privilegiada possibilitou uma análise empírica das práticas institucionais 

e administrativas desenvolvidas entre os anos de 2021 e 2023, especialmente no que concerne 

à execução da política fundiária estadual nos processos de regularização coletiva das 

comunidades tradicionais. Conforme Becker (apud Batista, 2017, p. 93), “a observação 

participante é uma maneira específica de se conhecer o campo que se quer pesquisar, 

consistindo em um processo de construção de uma relação de intimidade especial entre o 

pesquisador e seus interlocutores”. 

Assim, por meio desses procedimentos metodológicos – bibliográficos, documentais e 

empíricos –, espera-se ter respondido às indagações propostas nesta tese, bem como contribuir 

para a reflexão e o aprimoramento das políticas fundiárias voltadas à promoção dos direitos 

territoriais dos povos e comunidades tradicionais, tanto no estado do Piauí quanto em âmbito 

nacional. 

A tese está estruturada em três capítulos: o primeiro contextualiza o cenário sócio-

histórico, político e jurídico dos povos e comunidades tradicionais do Piauí, desde a ocupação 

do território, passando pelas violências, lutas e insurgências até o reconhecimento de direitos 

territoriais na Constituição Federal e nas normativas estaduais. Esse capítulo também discute a 

teoria do direito à diferença como igualdade e destaca o protagonismo das mulheres na luta pelo 

território. 

O segundo capítulo apresenta a análise das normativas estaduais vigentes, o relato 

empírico da construção e efetivação da política de reconhecimento territorial, observando ainda 

as categorias empíricas das diferenças produzidas pelos próprios povos tradicionais como 

expressões do direito fundamental à diferença: a episteme dos povos tradicionais, raça/etnia e 

a relação terra/territorialidade. 

O terceiro e último capítulo analisa a execução da política fundiária pelo Interpi, 

analisando o processo administrativo à luz do direito à diferença e das categorias empíricas. 

Evidenciou-se que, embora exista uma normativa que orienta os procedimentos de forma 



23 
 

padronizada, na prática, a política fundiária não consegue manter essa uniformidade, uma vez 

que cada segmento tradicional apresenta suas próprias especificidades.  

É importante salientar que, a princípio, seriam analisados três processos administrativos, 

cada um referente a um dos segmentos em que o Interpi já titulou: quilombola, indígena e 

quebradeiras de coco babaçu. No entanto, visando a garantir uma análise mais aprofundada e 

qualificada, optou-se por concentrar o estudo no processo referente à comunidade quilombola 

Caraíbas, situada no município de Isaías Coelho (PI). 

Ainda assim, realizei consultas aos processos de regularização da comunidade indígena 

Morro D’Água II e da comunidade tradicional Santa Rosa (quebradeiras de coco babaçu). 

Contudo, em razão do tempo disponível para a elaboração da tese e das complexidades 

específicas que esses processos apresentaram – por pertencerem a outros segmentos –, 

concluiu-se que uma análise apressada não seria proveitosa. 

Apesar disso, foi possível identificar algumas diferenças relevantes entre eles, 

especialmente quanto ao tempo de tramitação e às condições fundiárias envolvidas. No caso de 

Santa Rosa, por exemplo, o processo teve duração aproximada de sete meses, uma vez que a 

área estava situada em terras devolutas e não havia conflitos fundiários. Já o processo referente 

à comunidade indígena revelou uma série de complexidades relacionadas tanto à natureza do 

segmento quanto à execução da política fundiária, que envolve competências da União e 

questões sensíveis de violação de direitos indígenas. Esse processo, instaurado em 2019, 

encontra-se atualmente suspenso por determinação judicial. 

Cada um desses processos apresenta especificidades próprias, exigindo ações e 

estratégias diferenciadas, o que torna alguns procedimentos mais simples e outros mais 

complexos em sua finalização. 

Ao final, demonstra-se que a política fundiária deve ter como força motriz o 

reconhecimento da diferença como igualdade, pois, caso contrário, tende a reproduzir as 

mesmas violências de um Estado historicamente racista. 

Ademais, esta pesquisa foi conduzida com rigor metodológico e pleno respeito aos 

princípios éticos que regem a produção científica. Durante todo o processo investigativo, 

especialmente no período em que realizei a observação participante no órgão fundiário do Piauí 

– instituição na qual exerci atividade profissional –, mantive uma postura ética, transparente e 

comprometida com a integridade da pesquisa. O uso da observação participante teve como 

objetivo compreender práticas, processos e dinâmicas institucionais relacionadas à temática 

estudada, sem qualquer favorecimento pessoal, institucional ou interferência nos resultados.  



24 
 

Por fim, a tese intitulada o “DIREITO FUNDAMENTAL À DIFERENÇA: a política 

fundiária do Estado do Piauí nos processos de regularização dos territórios dos povos e 

comunidades tradicionais” dialoga diretamente com a linha de pesquisa Sociedade, Conflito e 

Movimentos Sociais, especialmente com a sublinha Direito Achado na Rua, Pluralismo Jurídico 

e Direitos Humanos.  

Ao analisar a política fundiária piauiense e os complexos processos de regularização 

territorial, a pesquisa se insere na investigação das reivindicações dos movimentos sociais e no 

(re)conhecimento de novos direitos, em especial o Direito à Diferença. A luta pela terra e pelo 

território, vital para a reprodução física e cultural dos povos e comunidades tradicionais, 

configura um conflito estrutural que desafia o direito estatal e evidencia a importância do 

Pluralismo Jurídico, ao reconhecer e integrar as normas e práticas próprias desses grupos no 

âmbito dos Direitos Humanos e das políticas públicas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

1 POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS NO PIAUÍ: RESISTÊNCIAS, 

DISPUTAS E RECONHECIMENTO TERRITORIAL 

 

Este capítulo tem como objetivo apresentar a contextualização histórica e política dos 

povos tradicionais no Piauí, abordando desde os movimentos de resistência ao sistema 

escravista e às formas de exploração a que foram submetidos até as atuais disputas pela posse 

da terra e a luta pelo reconhecimento formal de seus territórios. Dá-se especial destaque ao 

protagonismo das mulheres, que historicamente estiveram na linha de frente na luta pela terra 

e território. Ao fim, faz-se a relação entre o constitucionalismo e o direito fundamental à 

diferença no reconhecimento territorial dos povos e comunidades tradicionais. 

Para a construção deste capítulo, utilizou-se uma abordagem metodológica qualitativa, 

com base em pesquisa bibliográfica sobre os povos tradicionais no Piauí – especialmente de 

autoria de pesquisadores piauienses –, e documental, relativa ao panorama histórico das 

normativas fundiárias sobre acesso à terra para povos e comunidades tradicionais, com enfoque 

no Piauí. 

 

1.1 Das resistências e disputas territoriais dos povos e comunidades tradicionais no Piauí 

 

Primeiramente, é importante apresentar ao leitor desta tese algumas informações 

contextuais sobre o recorte territorial adotado, qual seja, o estado do Piauí. Tal abordagem se 

justifica não apenas pelo fato de que muitos ainda desconhecem aspectos fundamentais da 

realidade piauiense, mas também pela necessidade de situar geograficamente o território em 

análise. 

Assim, o Piauí, localizado na região nordeste do Brasil, tem uma extensão territorial de 

aproximadamente 251.529 km², configurando-se como o terceiro maior estado da região e o 

oitavo maior do país em área. Sua paisagem natural é marcada pela predominância do bioma 

Caatinga, característico do semiárido, embora também estejam presentes áreas significativas de 

Cerrado, especialmente na porção sul e sudoeste, e pequenas faixas de ecossistemas costeiros, 

como mangues e restingas, ao norte. Segundo estimativas do Instituto Brasileiro de Geografia 

e Estatística (IBGE), a população do Piauí em 2024 era de cerca de 3,3 milhões de habitantes, 

distribuídos de forma desigual entre zonas urbanas e rurais, com forte presença de comunidades 

tradicionais, indígenas e quilombolas, que mantêm uma relação histórica com os territórios que 

ocupam. 



26 
 

Mapa do estado do Piauí, com indicação dos territórios administrativos e dos povos e 

comunidades tradicionais titulados até 31 de outubro de 2025.  

 

 
 



27 
 

 

A luta e a resistência são características marcantes do povo piauiense, especialmente dos 

povos e comunidades tradicionais, que enfrentam uma verdadeira batalha pelo direito de ser, 

existir e ter seu “pedaço de chão” garantido – ou seja, reconhecido e regularizado. A história 

“oficial” do Piauí retrata o estado como um dos últimos a ser colonizado, evidenciando o 

extermínio dos povos indígenas e a ideia de que a escravização do povo negro teria sido mais 

branda, já que a pecuária era a principal atividade econômica durante a colonização. Contudo, 

a história vem sendo reescrita por aqueles que resistiram e que, até hoje, são alvo de disputas 

seculares pelo direito de permanecer em suas terras e territórios. 

Assim, quanto à colonização e administração das terras que hoje conhecemos como o 

estado do Piauí, este foi, de fato, um dos últimos a sofrer a colonização portuguesa. Mesmo 

com a invasão do Brasil em 1500, o território piauiense só começaria a ser colonizado quase 

dois séculos depois, a partir de 1674. Monsenhor Chaves relata que “num documento datado de 

2 de março de 1697 tudo o que se sabia as autoridades a respeito do Piauí: uma imensidão quase 

desconhecida, imprecisa, sem limites definidos, povoada de tapuias bravos, lutando uns contra 

os outros, e contra o branco usurpador” (Chaves, 1994, p. 13). 

Os primeiros registros de estrangeiros em solo piauiense aconteceram por volta de 1571, 

após um naufrágio que ocorreu no Delta do Parnaíba, em que os náufragos foram acolhidos 

pelos indígenas Tremembés e não mais retornaram à civilização, constituindo famílias com as 

próprias nativas do Piauí: “nesse período, o Piauí servia apenas como corredor de passagem 

entre as capitanias do Maranhão e Ceará. Não havia colonização sistemática na área litorânea” 

(Dias, 2016, p. 18-20). Ou seja, o território piauiense, até aquele momento, não sofria com a 

violência colonial. 

A colonização do Piauí ocorreu de forma singular, diferenciando-se da de outros estados 

brasileiros tanto pelo momento em que se deu quanto pela dinâmica territorial envolvida: “o 

Piauí é povoado, mas de maneira diversa das demais Capitanias: seu solo é conquistado 

partindo-se do interior (do Rio São Francisco) para o litoral” (Mott, 2010, p. 54). Além disso, 

o Piauí estava situado numa região entre duas capitanias, a do Maranhão e a de Pernambuco 

(Mott, 2010, p. 55). 

O território piauiense foi sendo colonizado, tendo como característica principal as 

fazendas de gado nas proximidades de rios, ribeiras, lagoas e olhos d’água, geralmente em 

regiões limítrofes aos povos originários. O Piauí era considerado um território indígena, contava 

com diversos povos, tais como os Pimenteiras, os Gurgueias, os Acróas, os Tremembés. Esses 



28 
 

povos viviam às margens do rio Parnaíba, sobrevivendo da caça e da pesca, entre as capitanias 

de Pernambuco e Maranhão (Dias, 2016, p. 21). 

A administração das terras estava a cargo de Domingos Afonso Mafrense, conhecido 

como aquele que desbravou os sertões e dominou as terras piauienses, sobretudo a região do 

Vale do Rio Canindé, fundando várias fazendas de gado e vilas — como a aldeia de Cabrobó, 

transformada em vila em 1712, recebendo o nome de Vila da Mocha em 1717 —, tornando-se, 

mais tarde, a primeira capital do Piauí, situada no interior do estado (Mott, 2010, p. 54). Nesse 

contexto, a colonização do Piauí era motivada por interesses particulares, sobretudo, vindos da 

Casa da Torre, na Bahia. Importante frisar que a Casa da Torre era a principal referência do 

nordeste para a expansão e colonização das novas terras dos sertões nordestinos: “a legendária 

Casa da Torre, fundada em meados do século XVI, pelo português Garcia D’’Avila, protegido 

de Tomé de Sousa, aquinhoou um dos mais dilatados e longevos latifúndios da história 

brasileira” (Miranda, 2005, p. 21). 

Dessa maneira, a colonização e administração do território piauiense começariam, em 

1676, com uma expedição comandada pela Casa da Torre, alcançando primeiro o Rio Gurguéia, 

onde houve intensa perseguição a indígenas Gueguês. “Deste confronto entre nativos e 

ocupadores, resultaria o devassamento e a conquista, pelo sul, do Piauí” (Lima, 2016, p. 23), 

reiterando o fato de que o Piauí fora colonizado do sul para o litoral. 

Outra característica peculiar da colonização do Piauí relacionava-se a sua economia. 

Diferente das outras regiões, onde o algodão e o açúcar eram os principais produtos cultivados, 

no Piauí, foram as fazendas de gado que deram impulso à economia local, de modo que: 

 
Desde os seus primórdios foram as fazendas de gado que definiram a forma de 
ocupação do solo e a distribuição dos colonizadores ao longo do sertão piauiense: já 
em 1697, constavam-se em 129 o número de fazendas de gado situadas nas margens 
de 33 rios, ribeiras, lagoas e olhos d’água limítrofes com as terras dos gentios (Mott, 
2010, p. 54). 

 

As fazendas de gado eram, portanto, a base econômica da nova capitania, dando lugar 

mais tarde à figura do vaqueiro, presente nas tradições e imaginários dos piauienses, “iniciando-

se o chamado ciclo dos criadores de gado na área e que levaria à formação do centro 

administrativo do Piauí” (Lima, 2016, p. 23). Afirma Dias que “iniciava-se aí um império 

especializado na criação de gado e comercialização de seus derivados. O negócio florescia, o 

rebanho se multiplicava, exigindo sempre novas pastagens” (2016, p. 21). Vale mencionar que 

a economia da pecuária abastecia as outras regiões do país, assim “a atividade da criação de 



29 
 

gado era estimulada e de suma importância dentro da estrutura econômica do país” (Dias, 2016, 

p. 23). 

Como no restante do Brasil, a economia era erguida com a força da mão de obra escrava, 

de pessoas negras forçosamente trazidas do continente africano. Assim, a economia do Piauí ia 

se consolidando, com base na “destruição” dos povos indígenas, para dar lugar às novas 

fazendas de gado, e na escravização das “mãos” negras. Desse modo, “em pouco tempo, o 

desbravamento a ferro e fogo revelou-se meio seguro de consolidar posses. Nada resistiu ao 

ímpeto dos colonizadores; nem terra, nem gente. No caminho das riquezas, o Brasil dos 

portugueses era tora e destino” (Lima, 2016, p. 19). 

Com a conquista a “ferro e fogo”, como ficou conhecida a ocupação do território 

piauiense, essas terras que originariamente pertenciam aos indígenas que aqui viviam – e 

sobreviveram – foram cada vez mais sendo tomadas pelos fazendeiros, transformadas em 

sesmarias e concentradas nas mãos de poucos, cujo interesse estava ligado à Coroa Portuguesa: 

“para justificar as grandes propriedades e a apropriação das terras, utilizou-se das condições 

naturais e da atividade produtiva” (Lima, 2016, p. 58-59). A figura do vaqueiro foi se 

intensificando, pois, as sesmarias precisavam ser cultivadas, e assim os sesmeiros das terras 

piauienses utilizaram a expansão para o criatório de gado, fazendo o chamado povoamento com 

gado e através do arrendamento e parceria (Lima, 2016, p. 107). 

 

1.1.1 Do contexto sócio-histórico dos povos indígenas no Piauí 

 

Os povos indígenas no Piauí foram alvo de um verdadeiro projeto de genocídio. A 

invasão do território piauiense ocorreu de forma violenta, com o objetivo de exterminar 

qualquer comunidade que encontrassem pela frente. Ainda assim, os povos resistiram e 

enfrentaram as ações brutais dos desbravadores da Casa da Torre. A luta, porém, era 

profundamente desigual, pois os invasores estavam fortemente armados. Diante dessa 

realidade, os indígenas foram obrigados a adotar estratégias de recuo e migração, na tentativa 

de preservar a vida e evitar novas mortes (Miranda, 2005, p. 21). 

Monsenhor Chaves, na obra O índio em solo piauiense (1994), chama a atenção para o 

fato de que houve massacres contra os indígenas piauienses desde a primeira presença do 

fazendeiro explorador. Ele destaca que a história de extermínio desse povo, motivada pela 

ganância do branco colonizador, foi por muito tempo esquecida entre os intelectuais. Isso sugere 

a necessidade de uma nova historiografia que corrija tal equívoco – algo que vem sendo 

realizado na literatura mais recente. Tal revisão também colabora com a história do Piauí, que 



30 
 

deixa de ser contada apenas pelos grupos detentores de poder, para dar lugar ao resgate da 

história de um povo que sobreviveu aos massacres e projetos de extermínio, e que hoje 

reivindica seus direitos – sobretudo o direito territorial. 

O autor também chama a atenção para o fato de que os indígenas piauienses eram 

considerados “nômades por natureza, sempre em busca de alimento nos rios, nas matas e nos 

campos, imigrando constantemente por causa das guerras contínuas; é difícil e quase impossível 

situar com precisão rigorosa o indígena no solo piauiense” (Chaves, 1994, p. 19). 

Assim, é possível compreender que a presença indígena no território piauiense antecede 

a chegada do colonizador. Apesar dos massacres, uma das formas de sobrevivência desses 

povos deu-se por meio do fluxo migratório, visto que se moviam do norte ao sul do estado, o 

que se configurava uma verdadeira estratégia de resistência. Essa realidade ainda pode ser 

observada na atualidade, uma vez que esses povos estão espalhados por todo o território 

piauiense, principalmente em áreas urbanas. 

Nesse contexto, por muito tempo, os órgãos oficiais informavam que, nos estados do 

Piauí e Rio Grande do Norte, não havia presença indígena, o que contribuía para a invisibilidade 

e o silenciamento impostos aos povos indígenas. No que se refere ao Piauí, a historiografia 

afirmava que os indígenas teriam sido exterminados em três grandes momentos da colonização: 

 
O primeiro corresponde às primeiras décadas do século XVII, caracterizada pelos 
conflitos entre os povos indígenas e os “primeiros proprietários” de terras da região. 
O segundo momento compreende as últimas décadas do século XVII e as primeiras 
do século XVIII, marcadas pelos embates entre os indígenas e os sesmeiros. Por fim, 
o terceiro momento inicia-se nas últimas décadas do século XVIII e estende-se até o 
início do século XIX, caracterizada pelos embates entre os povos indígenas com os 
descendentes dos “primeiros proprietários” de terras e dos sesmeiros que habitavam a 
região reconhecida como sendo do estado do Piauí (Silva; Macedo, 2022a, p. 52). 

 

Entretanto, os estudos acadêmicos sobre a história indígena têm demonstrado que, no 

Piauí, tem indígena, sim! Eles existem, resistem e lutam pelo reconhecimento de direitos, 

sobretudo pelo direito territorial. 

Na contemporaneidade, os povos indígenas reivindicam seu direito de ser e ter: ser, no 

sentido de serem reconhecidos como povos indígenas; e ter, no sentido de terem seus direitos 

reconhecidos. É o que apontam Silva e Macedo: “tais grupos têm se organizado para lutar e 

afirmar seus modos de vida, cultura, identidades coletivas e formas de organização social e 

política” (2022b, p. 605). Os povos indígenas no Piauí têm buscado se fortalecer como grupo 

político, unindo-se a movimentos e organizações indígenas no Brasil para lutar por seus 

direitos. Nesses espaços, eles apresentam suas demandas e denunciam o descaso com a 



31 
 

efetivação de políticas públicas essenciais, como saúde, educação e demarcação de território 

(Silva; Macedo, 2022b, p. 606-608). 

Lopes et al. (2023, p. 517) mencionam que os povos indígenas no Piauí têm se 

organizado por meio de associações e articulações com os movimentos nacionais, como a 

Articulação dos Povos e Organizações Indígenas do Nordeste, Minas Gerais e Espírito Santo 

(Apoinme), além de participarem ativamente de encontros e intercâmbios. Informam ainda que 

a Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), por meio da Coordenação Regional 

Nordeste II, atende aos povos indígenas que vivem em nove municípios piauienses. 

Os indígenas do Piauí são hoje representados pelos grupos: Associação Itacoatiara de 

Remanescentes Indígenas (Piripiri, região norte do estado); Associação Organizada dos 

Indígenas do Canto da Várzea (Piripiri); Associação dos Povos Indígenas Tabajara-Tapuio-

Itamaraty (Lagoa de São Francisco, região norte do estado); e Associação Indígena Cariri de 

Serra Grande (Queimada Nova, região sul do estado). Esses povos enfrentam verdadeiras 

batalhas para obter o reconhecimento de sua existência e resistência. São povos indígenas não 

aldeados, o que acaba por dificultar seu acesso a políticas públicas, além de sofrerem uma série 

de discriminação e preconceitos por parte da população, que teima, por vezes, em negar sua 

existência. É comum ouvir do próprio povo piauiense a negação da existência desses povos, 

embora muitos admitam ter ascendência indígena e/ou afro-indígena. 

Silva e Macedo chamam atenção para a luta pelo reconhecimento territorial dos povos 

indígenas no Piauí: 

 
Por muito tempo os grupos indígenas piauienses foram invisibilizados e silenciados. 
Seus antepassados tiveram que escamotear suas identidades para continuarem 
existindo, assim como tiveram que fugir de suas terras devido às perseguições, 
usurpação de suas terras, extermínio, dificuldades e exposição a situações de 
vulnerabilização social. Retomar as memórias e a história de suas famílias fez com 
que os indígenas piauienses também reivindicassem o direito de demarcação ou 
aquisição de terras, no intuito de cultivar e transmitir suas memórias, suas 
ancestralidades, seus saberes, modos de vida e expressões culturais (Silva; Macedo, 
2022b, p. 615). 

 

Esses povos enfrentam um processo de invisibilização, decorrente, primeiramente, da 

construção social no imaginário piauiense de que teriam sido exterminados; e, em segundo 

lugar, dos obstáculos enfrentados para serem reconhecidos oficialmente e para retomarem seus 

territórios, elementos fundamentais para a preservação de sua identidade, ancestralidade e 

cultura. 

Nesse sentido, Lopes et al. (2023, p. 488) elucidam que, “ao longo do século XX, as 

presenças indígenas no estado do Piauí foram invisibilizadas nas produções de historiadores 



32 
 

que criaram narrativas de extermínio, tratando os indígenas como pertencentes ao passado 

piauiense”. No entanto, como já dito, os indígenas piauienses existem e resistem. A luta por 

direitos dos povos indígenas no Piauí começou a ganhar força a partir da década de 1990, 

intensificando-se nos anos seguintes. Esse movimento de articulação fortaleceu-se, sobretudo, 

a partir de 2016 quando os Tabajaras e os Tapuios apresentaram pela primeira vez suas 

demandas à Funai, de modo que, no ano seguinte, em 2017, foi criado um grupo de trabalho 

para iniciar as atividades de identificação da Terra Indígena Morro Belo. Além disso, cabe 

destacar que o primeiro Museu Indígena do Piauí é uma iniciativa desses povos (Lopes et at., 

2023, p. 517-518). 

Atualmente, como consequência da violência colonial, esses povos estão organizados 

tanto em áreas rurais quanto em áreas urbanas e vivem em grande parte tentando retomar suas 

terras. O último censo do IBGE registrou 7.198 pessoas indígenas no Piauí, um crescimento de 

144,63% em 12 anos. Esse aumento reflete o processo de fortalecimento dos grupos indígenas 

por meio da memória coletiva e da articulação política na luta por suas terras, o que, por sua 

vez, fortaleceu o autorreconhecimento dos povos. Os dados do censo mostram ainda que 

51,67% dessa população reside em áreas urbanas (3.721 pessoas), enquanto 48,33% vive em 

áreas rurais (3.481 pessoas). Esse cenário evidencia um processo histórico violento, que 

expulsou os povos de seus territórios originais e os forçou a migrar para outras regiões e para 

os centros urbanos. 

Assim, no Piauí, diferentes povos indígenas vêm reafirmando sua identidade e lutando 

pela garantia de seus direitos territoriais e culturais, em um contexto marcado por expropriações 

históricas e violências sistêmicas. Dentre esses povos, destacam-se os Kariris, os Gueguês do 

Sangue, os Gamelas e os Caboclos Gamela da Baixa Funda. 

Lopes et al. (2023, p. 518) apresentam a composição demográfica dessas comunidades, 

destacando suas principais lutas, articuladas por meio de atos de resistência. O povo Kariri, 

composto por 30 famílias (103 pessoas), vive na região da Serra dos Irmãos, especificamente 

em Serra Grande, no município de Queimada Nova (PI). Sua luta começou em 1992, focada na 

defesa do território contra empreendimentos eólicos e invasões. Atualmente, a região é 

dominada por parques eólicos, o que tem modificado significativamente a organização social 

das comunidades tradicionais e locais. A luta por terra e território contou com o apoio de 

movimentos sociais, como a Comissão Pastoral da Terra (CPT) e o Sindicato dos Trabalhadores 

Rurais (STR). O povo Gueguê do Sangue, com 56 famílias (245 pessoas), vive no município 

de Uruçuí, incluindo o povoado Sangue. São descendentes de uma sobrevivente de um massacre 

colonial. Nas décadas de 1970, eles sofreram com a usurpação de suas terras, trabalho escravo 



33 
 

e violências cometidas pela elite local, sendo posteriormente expulsos. Hoje, travam uma 

batalha pela retomada de seus territórios originais. 

O povo Gamela é composto por 359 famílias (987 pessoas) e está distribuído nos 

municípios de Bom Jesus, Currais, Baixa Grande do Ribeiro e Santa Filomena. Eles têm uma 

conexão com os Akroá Gamella do Maranhão, formando um território compartilhado. A 

mobilização desse grupo iniciou-se em 2006, como resposta à expropriação de suas terras e ao 

avanço do agronegócio na região do Matopiba 3. Em 2021, criaram associações em 

comunidades como Laranjeiras, Pirajá, Rio Preto e Barra do Correntim. 

Com mais de 100 famílias (297 pessoas), os Caboclos Gamela da Baixa Funda vivem 

nos municípios de Uruçuí e Baixa Grande do Ribeiro, no Vale do Rio Uruçuí-Preto. Foram 

expulsos de suas terras a partir de 1974 devido à expansão do agronegócio. A mobilização desse 

grupo começou em 2005, liderada por Maria da Conceição (Dan), que solicitou apoio à Funai 

e o pedido de identificação de sua Terra Indígena em 2019. 

Além desses povos, os autores destacam a presença de outros grupos indígenas 

espalhados pelo Piauí, que vêm ganhando força e que, inspirados pelas mobilizações e 

conquistas dos povos já reconhecidos, poderão vir a se autorreconhecer e reivindicar seus 

direitos. 

Os povos indígenas no Piauí compartilham um histórico de violência sistêmica e um 

longo processo de retomada e luta por reconhecimento territorial. Por muitos anos, esses povos 

sofreram com a invisibilização, e somente nas últimas décadas suas vozes e direitos começaram 

a ganhar força. A principal pauta de luta atualmente é a demarcação de seus territórios. 

 

1.1.2 Do contexto sócio-histórico dos povos quilombolas no Piauí  

 

Os povos negros e o processo de escravização fazem parte da estrutura social do Piauí. 

No estado, os negros escravizados sofreram diversas violações, principalmente nas atividades 

agrárias. Assim como no restante do Brasil, a escravidão negra no Piauí foi predominantemente 

rural, com os escravizados sendo explorados tanto na pecuária quanto nas plantações. 

A presença negra no Piauí aconteceu paralela a sua ocupação/colonização no século 

XVII, quando a mão de obra escrava era utilizada para a atividade econômica que perdurou nos 

séculos seguintes, a pecuária (Lima et al., 2013, p. 198). Como já mencionado, a figura do 

 
3 O Matopiba é uma região que se tornou uma das mais importantes fronteiras agrícolas do Brasil. O nome é um 

acrônimo formado pelas iniciais dos estados que compõem a área: Maranhão, Tocantins, Piauí e Bahia. Criado 
pela Portaria n. 137, de 14 de fevereiro de 2017, do Ministério da Agricultura, Pecuária e Abastecimento (Mapa). 



34 
 

vaqueiro está diretamente ligada ao negro escravizado nos sertões do Piauí: “[...] se inserem nas 

fazendas nos processos produtivos da atividade econômica pecuária como vaqueiros e que essa 

inserção se dá na fundação das fazendas que iniciam o processo de ocupação do território” 

(Lima, 2016, p. 139). Acrescenta-se que “os vaqueiros realizavam tarefas da administração das 

propriedades, vigilância e manejo do gado nos campos e currais” (Lima, 2016, p. 139). Por ser 

uma atividade exercida, muitas vezes, fora das vistas dos escravizadores, os intelectuais 

afirmaram por muito tempo que a escravização negra no Piauí teria sido branda, equívoco que 

tem sido debatido. Em momento algum, houve benevolência aos homens e mulheres 

escravizados, como foi por muito tempo transmitido pela literatura. 

Diante desse cenário, Gomes (2018, p. 46) ressalta que, independentemente de a 

pecuária ter sido considerada uma atividade econômica acessória, a dinâmica colonial era uma 

só, escravista e racista, e a mão de obra escravizada era a base desse sistema. Mesmo que 

coexistissem forças de trabalho livres (como o trabalho do vaqueiro, por exemplo), isso não 

impedia que relações de poder e racismo imperassem sobre homens e mulheres negras. O autor 

reforça que havia “uma forte presença da mão de obra escravizada no Piauí, seja nas fazendas 

de gado do sertão ou nos outros aparelhos sociais imprescindíveis para manutenção do regime” 

(Gomes, 2018, p. 48). 

No mesmo sentido, aponta Sousa: “a colonização era feita com assédio moral pela 

inferiorização do alvo da dominação e os territórios colonizados permanecem sob os domínios 

de quem se classifica como superior, com submissão do pensamento pela ontologia e 

epistemologia” (2021, p. 234). Isso significa que houve um processo de dominação subjetiva, 

em que se determinou quem eram os sujeitos que dominavam e quais os sujeitos dominados, 

numa lógica racista e excludente. 

É o que afirma Quijano: “[...] os povos conquistados e dominados foram postos numa 

situação natural de inferioridade e, consequentemente, também seus traços fenotípicos, bem 

como suas descobertas mentais e culturais” (2005, p. 118). Os colonizadores impuseram a 

discriminação racial aos povos indígenas e negros, encarados como inferiores. A ideia de raça 

foi uma invenção europeia para dominação e exploração dos povos nas Américas, justificativa 

para manter as relações de poder. 

No entanto, desde a chegada dos primeiros negros no Brasil, houve resistência e luta por 

liberdade, pois os negros escravizados não costumavam aceitar a condição de escravização que 

lhes era imposta (nenhum ser humano suportaria sem lutar), resistindo das mais diversas 

formas, inclusive por meio do suicídio, uma vez que alguns acreditavam que a morte poderia 

levá-los de volta à África. Já os ditos senhores, por seguidas vezes, agiam com crueldade para 



35 
 

coibir a resistência do povo negro, determinando, até mesmo, a decapitação de seus escravos e 

a apartação de seus corpos, para que não fossem enterrados juntos e, por conseguinte, não 

tivessem qualquer esperança de retornar à África (Treccani, 2006, p. 40). 

No que se refere à resistência contra os colonizadores portugueses, assevera Antônio 

Bispo dos Santos, o “Nêgo Bispo”: 

 
É sabido que o povo da África, ao chegar ao Brasil, imediatamente se rebelou contra 
os colonizadores, deles escapando de várias maneiras: adentrando-se pelas matas 
virgens, reconstituindo os seus modos de vida em grupo comunitários contra 
colonizadores, formando comunidades em parceria com os povos nativos, em 
determinados casos organizados como nômades, outras vezes ocupando um território 
fixo (Santos, 2019, p. 35). 

 

Assim, apesar de submetidos a todo de tipo de violência, física ou moral, e da sua 

“coisificação”, os escravizados não perderam o seu valor humano e, justamente por isso, 

resistiram e lutaram por liberdade. Uma das formas de resistência à escravização eram as fugas 

para os quilombos, lugar não só de refúgio e liberdade, mas também de se reconectar com suas 

tradições, ancestralidades e culturas, usurpadas pela violência da escravização. Moura afirma 

que, “No Brasil, desde o início da escravidão os negros africanos, transformados em escravos, 

começaram a organizar-se para sobreviver e manter os seus padrões tribais e culturais que a 

escravidão tentava destruir permanentemente” (Moura, 2019, p. 141). 

Assim, uma das formas de resistência era a “[...] fuga de escravizados para as florestas 

e sertão afora. Foi a partir dessas fugas que, em geral, surgiram os denominados quilombos, 

lugares onde os escravizados refugiavam-se, com o principal objetivo de assegurar sua 

liberdade” (Lima, 2016, p. 198). Os quilombos também eram conhecidos como mocambos, 

retiros, entre outras denominações. Em um primeiro momento, esses termos foram usados com 

o objetivo de criminalizar a existência dos quilombos – prática que perdurou até a promulgação 

da Lei Áurea, que aboliu formalmente a escravidão. 

Portanto, os quilombos foram – e são – sinônimos de lugar de liberdade, de luta e de 

resistência, tendo a sua formação ocorrido, sobretudo, pela insistente vontade dos escravizados 

de alcançar a liberdade que lhes fora roubada. Em A terra dá, a terra quer, Nêgo Bispo 

reconstitui a história dos quilombos: “Nessa confluência de saberes, formamos os quilombos, 

inventados pelos povos afroconfluentes, em conversa com os povos indígenas” (Santos, 2023, 

p. 45). 

Importante ressaltar que os quilombos e mocambos, conforme Gomes (2015, p. 12), 

eram formados basicamente por trabalhadores negros que fugiam da famigerada escravização, 



36 
 

sendo locais em que havia grande diversidade étnica. Assim, “[...] a ampliação das comunidades 

quilombolas dava-se, sobretudo, por agregação de membros provenientes do seu exterior – 

nativos, homens livres pobres e, sobretudo, cativos fugidos do campo e das cidades” (Fiabani, 

2007, p. 2). 

De igual modo, acrescenta Nêgo Bispo, “Não fizemos os quilombos sozinhos. Para que 

fizéssemos os quilombos, foi preciso trazer os nossos saberes de África, mas os povos indígenas 

daqui nos disseram que o que lá funcionava de um jeito, aqui funcionava de outro” (Santos, 

2023, p. 45). Isso significa que, no Brasil, os saberes ancestrais africanos foram trazidos para 

cá e adaptados à nova realidade, aliados aos saberes dos povos originários. Assim, Nêgo Bispo 

ressalta: “Nós não temos cultura, nós temos modos – modos de ver, de sentir, de fazer as coisas, 

modos de vida” (Santos, 2023, p. 23). É o que confirma Ruimar Batista: “Os quilombos 

brasileiros sobreviveram porque conseguiram recriar a África no Brasil; ou seja, os quilombolas 

vivenciaram sua filosofia, agricultura, religiões, tecnologia e cultura de forma autônoma [...].” 

(2017, p. 190). 

Não se pode esquecer dos próprios negros nascidos no quilombo: “A maior parte se viu 

crescer com a reprodução interna, ou seja, os nascidos nos próprios quilombos, nas gerações 

seguintes” (Gomes, 2015, p. 19). Isso demanda a ressignificação do termo “quilombola”, pois, 

nos quilombos, havia pessoas livres, que nunca foram escravizadas. Portanto, quilombo, na 

concepção dessa autora e de outros estudiosos, é um lugar de liberdade, resistência e reconexão 

com a ancestralidade. 

Nos quilombos do Piauí atualmente, como relata a historiografia, é comum encontrar 

essa diversidade étnica, marcada por laços solidários e de parentesco que confluem ao longo 

dos tempos. A história oral contada pelos próprios quilombolas e indígenas assemelha-se à 

narrativa de minha avô, Albina Amorim, de que “a avô indígena foi pega no laço para se casar 

com o negro” e que ela seria neta de uma indígena e um negro. 

Com o crescimento das comunidades quilombolas, os fazendeiros começaram a 

classificar os negros fugitivos como inimigos da colonização, chegando a argumentar, 

inclusive, que os tratavam bem, em uma tentativa de fazer cessar as fugas. Contudo, isso não 

os impedia de continuar fugindo para os quilombos e mocambos (Gomes, 2015, p. 12). Lima 

ensina que os quilombos são marcados por processos de resistência, e sua construção advém da 

memória coletiva dos aquilombados, de modo que esse resgate se faz, também, devido às 

“concessões e doações de terras das fazendas públicas e das terras de particulares existentes no 

serão nordestino” (Lima, 2016, p. 199). 



37 
 

Os negros traficados da África e escravizados em território brasileiro lutaram contra o 

sistema opressor, reunindo-se durante a fuga e criando laços solidários e de auto-organização 

como força vital para a sobrevivência. Suas estratégias configuram verdadeiras tecnologias 

ancestrais, pois esses povos se reinventaram ao longo do tempo. Mesmo após a abolição, como 

não houve qualquer projeto de reparação pelos anos e danos causados, foi graças à sua 

organização e força coletiva que conseguiram sobreviver enquanto grupo. Hoje, os quilombos 

continuam a lutar pelo reconhecimento de seus direitos, especialmente pelo reconhecimento 

formal de seus territórios, como forma de preservar os laços outrora formados e proteger o 

futuro de suas gerações vindouras. 

Os territórios para onde os negros fugiam eram comumente chamados de quilombos. 

Nesse contexto, Ilka Boaventura Leite chama atenção para a necessidade de ressignificar o 

termo “quilombo”, uma vez que “a expressão quilombo vem sendo sistematicamente usada 

desde o período colonial” (Leite, 1999, p. 127). Na época da colonização, o Conselho 

Ultramarino de 1740 definiu quilombo como “toda habitação de negros fugidos que passem de 

cinco, parte desprovida, ainda que não tenham ranchos levantados nem se achem pilões neles” 

(Schmitt; Turatti; Carvalho, 2002, p. 2). 

A autora destaca que o termo “quilombo” é um conceito vindo dos povos africanos, cujo 

significado vem sendo modificado ao longo do tempo. Ela apresenta ainda a concepção de 

Clóvis Moura, para quem o quilombo é “uma forma de organização, pois irá aparecer em todos 

os lugares onde ocorreu a escravidão” (Leite, 1999, p. 127). Ou seja, mais do que um espaço 

físico, o quilombo representa um modo de vida baseado na organização coletiva de um grupo. 

Mesmo que esse grupo precise migrar de um território para outro, mantém-se a condição de 

quilombo, entendida como a preservação de um modo de vida tradicional e de estratégias de 

sobrevivência construídas ao longo de séculos. 

Nascimento Silva afirma que: 

 
Ao se falar em comunidade quilombola, vem logo à mente uma representação de uma 
sociedade alternativa à vida de escravizado, com fuga e uma clara resistência ao 
trabalho forçado que, no caso específico dos escravizados no Piauí, deu-se nas 
fazendas de gado, cristalizando assim uma ideia de resistência (Nascimento Silva, 
2024, p. 107).  

 

De fato, em um primeiro momento, o quilombo estava diretamente associado à fuga e à 

luta contra um sistema escravagista e opressor. Todavia, como já demonstrado, o termo vem 

sendo ressignificado ao longo dos anos, de modo a assegurar que os quilombolas – sujeitos de 

direitos – não sejam, mais uma vez, vítimas de violações. 



38 
 

Ainda de acordo com Gomes, “os quilombos não são mera reação ao regime de 

escravização do negro no período colonial-imperial, mas uma das expressões do protesto negro 

na luta por direitos no regime escravista e no pós-abolição” (2018, p. 40). Assim, podemos 

concluir que o conceito de quilombo é dinâmico e atemporal, pois parte de um movimento que 

persiste na busca por liberdade, direitos e autonomia, tanto no período anterior quanto no 

posterior à abolição. Ressalta Gomes que “O quilombo é uma das mais antigas expressões da 

agência negra, é histórico, portanto, e, no mínimo é passado e presente” (2018, p. 65). 

Por último, cabe evidenciar a definição de quilombo da historiadora e pesquisadora 

Beatriz Nascimento, que resume a essência do que é ser quilombo e quilombola:  

 
O quilombo é um avanço, é produzir ou reproduzir um momento de paz. Quilombo é 
um guerreiro quando precisa ser um guerreiro. E também é o recuo se a luta não é 
necessária. É uma sapiência, uma sabedoria. A continuidade de vida, o ato de criar um 
momento feliz mesmo quando o inimigo é poderoso, e mesmo quando ele quer matar 
você. A resistência. Uma possibilidade nos dias de destruição (Nascimento, 2022, p. 
130). 

 

O quilombo é, portanto, mais do que um lugar físico: é um modo de vida, uma filosofia 

de vida aliada a estratégias de sobrevivência, seja no campo ou na cidade, em que a resistência 

do povo negro é um elemento vital que se fortalece com a união entre os seus. É também saber 

recuar quando necessário. Ilustrando essa ideia de recuar quando preciso, agir com sapiência, 

podemos lembrar as palavras da professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa: “[...] o que 

podemos fazer é desobedecer às regras que podermos desobedecer, porque não vamos 

desobedecer para morrer ou ir para a cadeia. Então, vamos desobedecer quando for possível” 

(2021, p. 49). 

Quanto ao processo de escravização do povo negro no Piauí, Alencar ressalta que “as 

relações escravistas no Piauí foram pouco desvendadas, e as experiências dos povos negros 

ainda se encontram numa fase de elaboração das leituras mais gerais no campo histórico, que 

atentam para o caráter violento das relações escravistas [...]” (2023, p. 145). Realmente, são 

recentes e escassos os trabalhos e pesquisas envolvendo os povos quilombolas na 

contemporaneidade. Tentou-se nesta tese contemplar as pesquisas feitas por piauienses sobre 

os quilombos do estado. 

No mesmo sentido, aponta Gomes (2018, p. 40): “diria que se sabe pouco sobre a 

história dos quilombos no Piauí, pois a história do quilombola ainda é vinculada à história da 

escravidão”. Essa visão é reforçada pela observação de que “as abordagens mais recentes sobre 

o período têm sido direcionadas às relações de trabalho no regime escravista e às suas 



39 
 

repercussões na dimensão socioeconômica [...]”. Assim, não existe uma vasta produção 

bibliográfica sobre a história dos quilombos no Piauí, uma vez que a formação dessas 

comunidades é atribuída, em sua maioria, ao período pós-abolição. 

Destacam-se as produções acadêmicas do grupo de pesquisa em Direitos Humanos e 

Cidadania (DiHuCi) da Universidade Federal do Piauí (UFPI), que tem desenvolvido desde 

2012 pesquisas sobre o contexto atual dos quilombos e quilombolas piauienses. Os trabalhos 

produzidos têm colaborado na luta pela efetivação de direitos, especialmente o direito ao 

território (Gomes, 2018, p. 41). 

Por sua vez, Alencar descreve como os povos negros rurais – quilombolas – aparecem 

na historiografia escrita: 

 
As resistências dos povos negros nos espaços rurais contra as violências vão aparecer 
em diversas estratégias de sobrevivência: na revolta contra o trabalho forçado; na 
apropriação sobre o produto do seu trabalho não reconhecido nas fazendas; no 
enfrentamento físico e na autodefesa contra a coerção do trabalho, inclusive 
envolvendo luta corporal; nos afastamentos das fazendas com cativeiro e incentivo ao 
afastamento de outros grupos nas fazendas e aldeamentos (Alencar, 2023, p. 146).  

 

Observa-se que os povos negros desenvolveram diversas estratégias de sobrevivência e 

resistência ao longo dos séculos. No entanto, Alencar complementa que há poucos escritos 

sobre essas formas de resistência, o que é um reflexo do aparelho de repressão, que insistia em 

combater as insurgências dos povos negros, bem como da baixa densidade demográfica dos 

escravizados nos espaços produtivos, tendo em vista que a atividade principal era a pecuária 

extensiva (2023, p. 147). 

Por muito tempo, a historiografia piauiense alimentou a ideia de que a escravidão negra 

no estado foi “branda” devido à sua principal atividade econômica, a pecuária extensiva. Essa 

perspectiva argumentava que, como a pecuária exigia principalmente vaqueiros e camponeses 

livres, a presença de mão de obra escravizada seria menos significativa e menos violenta. 

No entanto, essa visão tem sido questionada e criticada por historiadores. Conforme 

Andrade (2017, p. 31), essa ideia de escravidão branda é uma tentativa de minimizar a violência 

sofrida pela população negra no Piauí. O autor ressalta que essa noção “equivocada” ainda 

persiste, mas nas últimas décadas tem crescido o esforço de pesquisadores para desmistificá-la 

e mostrar a real dimensão da escravidão no estado. 

Comentando sobre essa interpretação de que a escravização negra no Piauí fora branda, 

Gomes (2018, p. 46) aponta que o historiador Luiz Mott, em 1985, em sua obra Piauí colonial, 

rompe pela primeira vez com esse equívoco semeado na historiografia oficial e no imaginário 



40 
 

social, ao fazer uso “de dados censitários e documentos oficiais para deslocar as interpretações 

comumente referidas na historiografia piauiense” (Gomes, 2018, p. 46).  

Em suma, o autor afirma que: 

 
No entanto, não se nega que no território das fazendas de gado do sertão nordestino, 
com um contexto distinto das metrópoles coloniais, criaram-se outras relações para o 
desenvolvimento do regime escravista. O que não se pode concluir é que não houve 
violência e opressão nas dinâmicas sociais desenvolvidas a partir da atividade 
pecuária, e, consequentemente de que não houve reação dos escravizados (Gomes, 
2018, p. 52). 

 

O autor reconhece que, embora o contexto das fazendas de gado do sertão nordestino 

fosse diferente do de outras regiões, isso não significa que não houve violência e opressão 

contra os povos negros, principal mão de obra desse sistema. Ou seja, mesmo em um cenário 

distinto, as violências permanecem, ainda que com outra roupagem. 

Não restam dúvidas sobre o processo de escravização do povo negro no Piauí, bem como 

de suas insurgências contra esse sistema. Gomes destaca que, na historiografia oficial, não 

existem tantos eventos contracoloniais no Piauí, sendo talvez o mais comentado a Batalha do 

Jenipapo, ocorrida em 13 de maio de 1823, no município de Campo Maior (Gomes, 2018, p. 

56). A resistência e a própria existência dos povos negros podem ser consideradas o maior ato 

contracolonial. Prova disso é a presença e o crescimento das comunidades quilombolas no 

Piauí, onde, segundo dados inéditos do Censo Demográfico do IBGE de 2022, vivem 31.786 

pessoas quilombolas. 

Pode-se afirmar, segundo disserta Nêgo Bispo, que “o contracolonialismo é simples: é 

você querer me colonizar e eu não aceitar que você me colonize, é eu me defender. O 

contracolonialismo é um modo de vida diferente do colonialismo” (Santos, 2023, p. 58). É a 

recusa em ser colonizado, é a defesa dos modos próprios de ser e viver dos povos, sobretudo 

dos povos quilombolas, mantendo suas tradições ancestrais vivas. 

Ademais, quanto aos quilombos no Piauí, informa Batista: 

 
Os quilombos no Piauí, assim como ocorreu nos outros estados brasileiros, não eram 
ações isoladas; eram ações coletivas, organizadas de forma estratégica. Os 
quilombolas tinham uma forma de se comunicar, (re) conhecerem-se. Os quilombos 
tornaram-se agentes históricos e, em algumas cidades piauienses, foram combatidos, 
perseguidos, de forma violenta; e foram combatidos desta forma porque se tornaram 
a principal e representativa forma de luta e resistência negra, devido à sua existência 
em grande quantidade (havia quilombos em todas as regiões do estado do Piauí) 
caracterizando a sua continuidade histórica (Batista, 2017, p. 189). 

 



41 
 

Assim, os quilombos no Piauí sobreviveram e lutaram pelos direitos tardiamente 

reconhecidos no pós-abolição, sendo a sua principal demanda a titulação de suas terras: “Os 

quilombos, aliás, os/as quilombolas do Piauí estão se reorganizando, radicalizando e exigindo 

a regularização fundiária de suas terras e políticas públicas voltadas para os quilombos, mas 

políticas que concretamente contribuam para a melhoria de sua qualidade de vida” (Batista, 

2017, p. 203). 

Em síntese, assegura Gomes que “a trajetória-experiência dos quilombos na história do 

Brasil revela processos – construção, disputa ou conquista – em que se busca fazer valer o 

direito, a identidade e a cidadania historicamente negados à população negra” (2018, p. 66). 

Assim, a história dos quilombolas no Brasil vai além das estratégias de fuga e das rebeliões: 

trata-se de um espaço de resistência e luta contínua, marcado pela construção de modos de vida 

tradicionais, pela disputa contra a lógica colonial que negava sua existência cidadã e pela 

conquista de liberdade, reconhecimento e direitos fundamentais. 

Durante todo o período colonial, a resistência e a luta contra o sistema escravista foram 

constantes. Embora a escravidão tenha sido formalmente abolida em 13 de maio de 1888 pela 

Lei Áurea (Lei n. 3.353), essa medida, por si só, não garantiu a inclusão social e econômica da 

população negra. A abolição foi um passo legal, mas a estrutura social escravista persistiu, 

deixando um legado de desigualdade que ainda se manifesta nos dias de hoje. Por isso, o 13 de 

maio de 1888 é considerado pelo movimento negro uma verdadeira farsa, pois nunca houve de 

fato liberdade e igualdade de oportunidades e de direitos para o povo negro brasileiro. Nesse 

sentido, completa Leite: “em 1888, quando da Abolição da Escravatura, perdemos a chance de 

construir uma nação menos desigual e mais diversa. As elites políticas não estavam dispostas a 

superar o racismo e incluir os africanos e seus descendentes na nacionalidade brasileira recém-

criada” (Leite, 1999, p. 126). 

Em uma análise sobre a escravidão no Brasil, Andrade (2017) aponta que, dos pouco 

mais de 500 anos de história do país, “quase quatro séculos foram marcados pelo sistema de 

escravização, legitimado moral e legalmente primeiramente pela Coroa Portuguesa e, 

posteriormente, pelo que veio a se constituir como Estado Brasileiro” (p. 23). Mesmo após a 

abolição, a população negra continuou a ser afetada pela exclusão social, consequência da 

perpetuação do racismo. No Piauí, as dificuldades enfrentadas por esses povos, principalmente 

na luta pela terra, são um reflexo de todo o processo histórico da escravidão. 

 

 



42 
 

1.1.3 Do contexto sócio-histórico dos povos tradicionais no Piauí 

 

Além das comunidades quilombolas e dos povos indígenas presentes originariamente 

desde a ocupação e formação do território piauiense, outras comunidades tradicionais também 

fazem parte desse contexto, a exemplo das comunidades ribeirinho-brejeiras e das comunidades 

de quebradeiras de coco babaçu. Essas comunidades tradicionais, geralmente, estão associadas 

pela sua tradição laboral que as identificam e denominam. 

No Piauí, ainda é possível encontrar comunidades de vaqueiros que, embora não estejam 

oficialmente incluídas no rol de comunidades tradicionais 4, preservam práticas culturais 

tradicionais ligadas à lida com o gado. Essa figura do vaqueiro está presente, inclusive, em 

diversas comunidades reconhecidas como quilombolas e tradicionais, evidenciando sua 

importância histórica e cultural na formação social do estado. 

As comunidades tradicionais estão, em sua maioria, localizadas na região do Cerrado 

piauiense, que se localiza no Matopiba. A maior parte dessas comunidades é identificada como 

ribeirinho-brejeira. Já as comunidades tradicionais de quebradeiras de coco babaçu se 

concentram mais na região norte do estado. 

O Piauí é um estado com grande diversidade de biodiversidade e biomas, o que explica 

a presença de diversas comunidades espalhadas por suas diferentes regiões. Essa distribuição 

se dá tanto pelo contexto histórico e político de sua formação quanto pelas estratégias de 

sobrevivência e resistência empreendidas por esses povos. 

Com o avanço do agronegócio no Cerrado piauiense, parte das comunidades tradicionais 

tem sido invadida e seus membros expulsos dos territórios. Esse processo tem ocorrido, em 

grande parte, devido à grilagem de terras 5. “As tentativas de apropriação e grilagem de terras 

nos Cerrados piauienses, que inicialmente priorizavam as áreas dos planaltos, recentemente 

passaram a avançar sobre os vales úmidos” (Albuquerque, 2022, p. 103). Geralmente, é nesses 

locais que se encontram as comunidades tradicionais, que possuem áreas preservadas. Dessa 

forma, a autora afirma que o principal intuito da grilagem de terras no Cerrado piauiense é a 

criação de reserva legal. 

Nesse período, houve um aumento significativo da apropriação irregular de terras 

devolutas (terras públicas) nas áreas de platôs do Piauí. Essa apropriação, realizada por meio 

 
4 Prevista no Decreto n. 8.750/2016, que institui o Conselho Nacional dos Povos e Comunidades Tradicionais.  
5 Grilagem de terras é a apropriação ilegal de terras públicas ou de terceiros por meio de fraudes. O processo 

envolve a falsificação de documentos, como títulos de propriedade e registros, para simular a posse legítima de 
um terreno. 



43 
 

da grilagem, gerou especulação e concentração da propriedade privada, com grandes extensões 

de terra sendo ilegalmente tomadas (Reydon et al., 2017). Alencar reforça que a prática de 

grilagem de terras no Piauí tem origem no período sesmarial, com o apossamento fictício para 

criação de gado, que vinha “sendo amparada pelas incongruências desse regime de terras e pelas 

lacunas e aplicabilidade complexa deixadas pelas diversas legislações posteriores” (2023, p. 

211). O autor afirma ainda que a grilagem “se tornou uma estratégia fundamental da elite 

dominante para acelerar a entrada das terras devolutas nos circuitos produtivos e no mercado 

imobiliário, não apenas no período colonial e imperial, mas ao longo de todo período 

republicano” (2023, p. 211). 

A prática de grilagem de terras, exercida principalmente pela elite dominante, aliada à 

falta de documentação de posse e da regularização fundiária das comunidades tradicionais, 

acaba por tornar esses territórios vulneráveis, facilitando a expulsão e a dominação de seus 

integrantes por terceiros. 

Albuquerque (2022, p. 22) explica que, “A partir da década de 1970, as áreas do Cerrado 

passaram a ser incorporadas para a implantação de uma agricultura moderna”, o que foi 

fomentado por políticas do Piauí, com inovações tecnológicas que acabaram por desconsiderar 

o modo de vida tradicional dos povos que habitam secularmente a região. A autora complementa 

que: 

 
A maior parte dessa região era ocupada por camponeses, povos indígenas e 
quilombolas, que usavam as terras de forma comunal e garantiam sua reprodução por 
meio da agricultura de subsistência, caça e extrativismo. Contudo, o avanço do 
modelo de produção agrícola moderno passou a impor uma nova racionalidade 
(Albuquerque, 2022, p. 22). 

 

O avanço do agronegócio e a grilagem de terras no Piauí têm intensificado os conflitos 

fundiários no estado. Dados do Caderno de Conflitos no Campo da CPT mostram um aumento 

significativo no número de pessoas afetadas. Em 2022, o Piauí registrou 14 conflitos por terra 

(de um total de 39 ocorrências), envolvendo 784 pessoas. No ano seguinte, o número de 

conflitos por terra subiu para 15 (de um total de 33), e o total de pessoas afetadas cresceu para 

1.254, evidenciando um agravamento da situação. 

Esses conflitos atingem principalmente comunidades tradicionais – indígenas, 

quilombolas, ribeirinhos e posseiros – e são marcados por práticas violentas, como ameaças, 

intimidações e tentativas de assassinato, além da persistência de situações de trabalho escravo, 

que colocam o Piauí entre os estados com maiores índices de resgate de trabalhadores em 

condições análogas à escravidão no país. 



44 
 

Ademais, a região do Cerrado piauiense, conforme demonstra Ursini (2023, p. 89), “se 

mostra atrativa para as empresas do agronegócio, com ambiente semelhante ao do Centro-

Oeste, aliado ao baixo preço da terra e ao encurtamento das distâncias [...]”. Essas distâncias 

referem-se, sobretudo, à logística de escoamento das commodities produzidas no Cerrado 

piauiense. Atualmente, essa região abrange 33 municípios, nos quais se concentram a maioria 

das comunidades tradicionais não quilombolas e não indígenas, embora também haja presença 

desses povos, com processos de regularização fundiária em tramitação no Instituto de Terras do 

Piauí (Interpi). 

Nesse contexto de ocupação do Cerrado piauiense por migrantes de outros estados, 

especialmente do sul do Brasil, Ursini explica que “às famílias migrantes e aos chamados 

‘projeteiros’ sucederam-se as grandes empresas, igualmente referidas como ‘projeteiros’ pela 

população local, entre as quais estão a Bunge e a Cargill” (2023, p. 89). Além dessas, outras 

empresas do agronegócio atuam no Cerrado piauiense, como a Radar S.A. (Fazendas Ludmila 

e Laranjeiras), em Santa Filomena; a SLC Agrícola, também em Santa Filomena e em Monte 

Alegre do Piauí; a Agrex do Brasil; e a Damha-Solutudo, em Baixa Grande do Ribeiro e Ribeiro 

Gonçalves. Todas essas empresas, em alguma medida, têm impactado diretamente o modo de 

vida das comunidades tradicionais e das populações locais. 

Assim, conforme demonstra Albuquerque (2022, p. 29), a expansão da agricultura 

moderna na região do Matopiba – onde se encontra a maioria das comunidades tradicionais do 

Piauí – ocorreu, em grande parte, por meio da aquisição e apropriação ilegal de terras públicas, 

podendo ser considerada como grilagem de terras. Essa expansão invadiu áreas de uso coletivo 

de comunidades tradicionais, povos indígenas e quilombolas, o que resultou em um aumento 

significativo dos conflitos por terra na região. 

Desde a década de 2000, o sul do Piauí, conhecido como Cerrado piauiense, consolidou-

se como uma das principais fronteiras agrícolas do país, marcada pela expansão acelerada da 

produção de commodities, em especial da soja. Esse processo, no entanto, tem raízes em 

políticas estatais implementadas desde a década de 1970, que buscavam modernizar a 

agropecuária nacional e foram operacionalizadas, no caso do Piauí, pela então Companhia de 

Desenvolvimento do Piauí (Comdepi), atual Interpi, responsável por negociar extensas áreas de 

terras públicas a preços reduzidos para atrair investidores. Embora tais iniciativas tenham 

impulsionado a ocupação agrícola, muitos projetos não obtiveram êxito, gerando aumento da 

concentração fundiária e múltiplas irregularidades no processo de apropriação das terras. A 

partir da década de 1980, novas medidas estaduais ampliaram os estímulos à agricultura 



45 
 

moderna no Cerrado, e, posteriormente, com maior intensidade após os anos 2000, verificou-

se o aprofundamento da concentração de terras no sul piauiense (Albuquerque, 2022, p. 31-37). 

Todo esse processo de ocupação – ou, mais precisamente, invasão de terras – no sul do 

Piauí contribuiu para a concentração fundiária nas mãos de poucos, em detrimento da “minoria” 

que vive na região há séculos. Essas comunidades lutam e resistem para permanecer em seus 

territórios, como ocorre no território tradicional de Melancias, que enfrenta um processo 

judicial moroso, uma ação discriminatória que, segundo alguns estudiosos, apresenta diversos 

vícios e poderia já ter sido solucionada. Albuquerque, a partir de suas pesquisas de campo no 

Território Melancias, afirma: “os ribeirinhos-brejeiros apontaram uma série de alterações 

ambientais que têm afetado o território. Entre estes, o uso abusivo de agrotóxicos pelas 

fazendas, as grandes erosões nas escarpas e o assoreamento do rio ocasionado pelo 

desmatamento das chapadas” (2022, p. 44). Por isso, a luta pela regularização do território 

tradicional passou a ser um elemento fundamental para a comunidade. 

É importante destacar que a ocupação do sul do Piauí por terceiros – sobretudo 

migrantes de outros estados – ocorreu no contexto da modernização da agricultura, marcada 

pela substituição da pecuária por projetos de cultivo de commodities, como soja, milho e arroz. 

Essa modernização foi viabilizada por incentivos estatais, com financiamento do Banco 

Internacional para Reconstrução e Desenvolvimento (Bird), vinculado ao Banco Mundial, que 

fornecia empréstimos e assistência a países de renda média. Em meados da década de 1970, 

iniciaram-se as atividades no Piauí, com foco nas populações rurais (Silva Junior, 2022, p. 25). 

Posteriormente, na década de 1990, e de forma mais acentuada a partir dos anos 2000, 

intensificou-se a chegada de migrantes gaúchos, acompanhada da instalação das primeiras 

empresas na região, alterando significativamente as relações de uso da terra e o modo de vida 

das populações locais, sobretudo dos povos tradicionais.  

Ursini ressalta que: 

 
No espaço rural da região do MATOPIBA piauiense, os projetos agrícolas entremeiam 
os territórios tradicionais e, não raro, operam invasores e grileiros ávidos por 
conseguir vender uma poção de terras – ao que buscam reduzir os territórios – a uma 
empresa empreendedora, quer para se instalar, quer para ampliar a sua área existente 
(Ursini, 2023, p. 107). 

 

Isso significa que os territórios das comunidades tradicionais presentes nessa região 

coexistem com os grandes projetos agrícolas em uma dinâmica não pacífica, pois, como afirma 

a própria autora, “toda sorte de assédios se passa” nesses territórios. Muitas famílias são 

pressionadas a vender suas terras ou cooptadas para trabalhar nas fazendas e empresas. Dessa 



46 
 

forma, essa dinâmica de assédios intensifica os conflitos e amplia as ameaças às comunidades 

locais e tradicionais. Portanto, não há como se falar em territórios de comunidades tradicionais 

no Cerrado piauiense sem falar dos conflitos que elas enfrentam pela permanência na terra e 

pela preservação ambiental de suas matas. 

Nesse sentido, torna-se crucial apresentar essa contextualização histórica sobre a 

presença dos povos e comunidades tradicionais no Piauí, uma vez que, por muito tempo, houve 

tentativas de apagar da memória coletiva a existência e a resistência desses grupos. Somente 

recentemente eles passaram a obter reconhecimento legal, tanto por parte do Estado brasileiro 

quanto do estado do Piauí. 

As disputas por terra têm se intensificado no estado, afetando diretamente o modo de 

vida tradicional desses povos e comunidades. Tais disputas manifestam-se em conflitos 

fundiários impulsionados pelo avanço do agronegócio, pela grilagem de terras e pela 

implantação de novos empreendimentos de desenvolvimento econômico, como a construção da 

Ferrovia Transnordestina, torres de energia eólica e projetos de mineração, entre outros. A 

situação se agrava pela falta de regularização de terras públicas e devolutas, e pelo não 

reconhecimento do direito constitucional à terra para esses povos e comunidades. 

 

1.2 Reconhecimento formal do direito ao território de povos e comunidades tradicionais 

no Piauí  

 

O reconhecimento do direito territorial das comunidades tradicionais no Brasil ganhou 

força com a promulgação da Constituição Federal de 1988, que garantiu a demarcação das terras 

para os povos indígenas e a titulação das terras para as comunidades quilombolas. Para outros 

segmentos, a proteção territorial se volta à preservação da diversidade cultural e dos modos 

tradicionais de vida. Contudo, atualmente, ainda se discute a necessidade de uma legislação 

federal que assegure o direito à territorialidade para outros povos e comunidades tradicionais. 

Por muito tempo, os povos e comunidades tradicionais tiveram negado o seu acesso 

formal à terra, como dito anteriormente. Somente recentemente, com a promulgação da 

Constituição Federal de 1988, é que o Estado brasileiro passou a despender esforços para 

garantir o reconhecimento aos territórios tradicionais. É importante salientar que, antes do 

reconhecimento legal do acesso formal à terra, houve todo um processo secular de concentração 

fundiária que acabou por excluir e expulsar os povos tradicionais de seus territórios 

tradicionalmente ocupados. 



47 
 

Em linhas gerais, desde a invasão do território brasileiro pelos portugueses, em 1500, 

foi importado o regime jurídico então vigente em Portugal para gerir as terras da nova colônia: 

o regime de sesmarias, criado em 1375 por D. Fernando. Esse regime consistia na concessão de 

terras pelo poder público – mais precisamente, pela Coroa Portuguesa – a determinadas pessoas, 

geralmente ligadas à própria Coroa. Ele era aplicado da seguinte forma, conforme explica Souza 

Filho (2021, p. 66): “serviam para transferir terras que já haviam sido lavradas, mas que estavam 

abandonadas, para quem quisesse lavrar”. No entanto, a realidade no Brasil era distinta: as terras 

já estavam, em sua maioria, ocupadas, e os requisitos do regime de sesmarias não foram 

cumpridos da mesma forma que em Portugal. 

Além disso, as concessões das sesmarias desconsideravam a ocupação originária dos 

povos indígenas, pois o “sentido da concessão das sesmarias era o de ocupação, desbravamento, 

conquista, desrespeitando qualquer tipo de uso indígena, ou ocupação preexistente” (Souza 

Filho, 2021, p. 66). Em síntese, as concessões das sesmarias tinham por objetivo reafirmar a 

posse das terras em nome do rei e da Coroa Portuguesa, para que não fossem tomadas pelas 

outras nações europeias. 

O regime de sesmarias era composto por diversos requisitos, que, em grande parte, não 

foram cumpridos no Brasil. Os principais consistiam em lavrar a terra, dando-lhe o devido 

aproveitamento; realizar a medição e a demarcação das terras concedidas – o que foi dificultado 

pela falta de ferramentas adequadas; e respeitar o limite de extensão das terras, que não 

deveriam ser maiores do que a capacidade de aproveitamento do sesmeiro. 

No Brasil, esse modelo foi amplamente distorcido, com a concessão de enormes porções 

de terra a poucos, muitas vezes posteriormente ampliadas de forma irregular. Além disso, o rei 

deveria confirmar as terras concedidas e medidas, o que dificultou a confirmação, 

principalmente pelos mais pobres, que tinham de se contentar com a posse. Outros requisitos 

eram o registro da carta de sesmarias em livro e o pagamento do foro. Os sesmeiros também 

tinham a obrigação de doar à Coroa uma sexta parte de tudo o que fosse produzido. Por fim, o 

descumprimento dos requisitos e das cláusulas resultaria, em tese, na devolução dessas terras 

para a Coroa, nascendo a partir daí um instituto jurídico agrário essencialmente brasileiro, 

denominado “terras devolutas” (Rocha et al., 2023). 

Apesar de todos os percalços na sua implementação na colônia portuguesa, esse regime 

durou cerca de 322 anos no Brasil, sendo editadas inúmeras leis, decretos, cartas régias, alvarás, 

provisões, resoluções e avisos – aparato legal que acabou por criar um caos legislativo. O fim 

das sesmarias se deu em 17 de julho de 1822, período que coincide com a independência do 

Brasil, ocorrida em 7 de setembro daquele ano. Isso evidencia que esse primeiro instrumento 



48 
 

de gestão das terras acabou por contribuir significativamente para a concentração de terras no 

Brasil, pois “o regime sesmarial garantiu o povoamento do interior do país”, sendo preciso 

“reconhecer que os 322 anos de vigência do regime sesmarial favoreceram, no Brasil, a 

consolidação do latifúndio” (Rocha et al., 2015, p. 67). 

Com o fim do regime de sesmaria, intensificou-se o regime de posse, que já ocorria 

durante todo o período colonial, sendo decorrente tanto do descumprimento das cláusulas do 

regime sesmarial quanto das posses estabelecidas sem nenhum consentimento formal por parte 

do Estado. Apesar da Independência do Brasil, o “novo Estado nasceu sem ter uma legislação 

específica e adequada à questão agrária [...]” (Rocha et al., 2015, p. 67). Logo, o Brasil ficou 

sem uma legislação fundiária por 28 anos, o que causou uma verdadeira desordem na situação 

fundiária do país. 

Além disso, a primeira Constituição do Brasil, de 1824, ratificou a ideia da propriedade 

como um direito absoluto, conforme expressa o artigo 179, § 22 da referida Carta, 

“consolidando e consagrando a estrutura agrária latifundiária vigente concentradora da 

propriedade” (Rocha et al., 2015, p. 69). Acrescenta-se ainda que, nesse período, não foi 

promovido nenhum instrumento normativo para garantir o acesso formal à propriedade, assim, 

o regime de posse foi se intensificando cada vez mais. Karla Silva (2020, p. 53) afirma que 

havia uma falta de interesse em criar uma legislação fundiária, pois, dessa forma, os posseiros 

poderiam continuar ocupando as terras de forma indiscriminada e utilizando a mão de obra 

escrava, o que favorecia a formação do latifúndio. Por outro lado, foi observado que o regime 

de posse também favoreceu a posse na terra daqueles menos favorecidos e que não tinham 

acesso às sesmarias. 

Segundo Karla Silva (2020, p. 49), as discussões sobre a posse guardam relação direta 

com os conflitos agrários, seja pela atuação de agentes e instituições públicas e privadas, seja 

pela mobilização da população campesina e dos povos tradicionais. Silva ainda aponta que, 

segundo informações disponibilizadas pela CPT, o instituto da posse ocupa posição de 

centralidade nos conflitos agrários que ocorrem na atualidade (Silva, K., 2020, p. 50). 

Após um interstício de 28 anos, foi promulgada a Lei n. 601, de 1850 – conhecida como 

“Lei de Terras” –, que rompeu com o regime de posse e inaugurou um novo paradigma jurídico: 

a aquisição de terras passaria a ocorrer exclusivamente por meio da compra. 

Nesse contexto, confirma:  

 
A Lei nº 601 de 18 de setembro de 1850, conhecida como Lei das Terras Devolutas 
ou, simplesmente, Lei de Terras, representou uma ruptura com o sistema sesmarial 
retirando a possibilidade de se receber a terra gratuitamente e impôs a compra como 



49 
 

único meio se apropriar da terra devoluta, que passou a ser uma mercadoria (Rocha et 
al., 2015, p. 69). 

  

A Lei de Terras refletia a vontade do Estado de reaver o controle sobre as terras 

devolutas, entendidas como aquelas que deveriam ter sido devolvidas à Coroa Portuguesa por 

descumprimento dos requisitos impostos pelo regime de sesmarias (Silva, K., 2020, p. 56). A 

Lei de Terras definiu um novo ordenamento jurídico para ocupação das terras, em que o título 

se tornava o elemento principal para o estabelecimento da propriedade, ou seja, o uso e o cultivo 

que predominavam nos regimes de sesmarias e posse já não eram mais a forma de requerer a 

terra pelo poder público (Rocha et al., 2015, p. 69).  

A Lei de Terras alterou a lógica de acesso à terra, juntou em um único direito o de 

propriedade, o que se entende, separadamente, como posse e domínio. A posse aparece como a 

exteriorização da propriedade, enquanto o domínio é a faculdade de dispor da coisa, o seu 

registro. Ou seja, a propriedade e o registro são o instituto legal para o domínio da terra. Apesar 

de a Lei de Terras de 1850 proceder com a destinação de terras por meio da compra, comenta 

Carvalho (2020, p. 13) que “essa prática foi alterada com o passar do tempo até que as 

legislações possibilitaram também a legitimação de posses pelo poder público, que passou a dar 

ao indivíduo a posse de imóvel por meio de título”. 

A Lei n. 601/1850 também introduziu novos elementos à gestão das terras brasileiras, 

entre eles o dever de fiscalização por parte do Estado. Antes da promulgação da lei, a 

responsabilidade recaía sobre os sesmeiros, sendo, portanto, um controle de caráter privado. 

Com a Lei de Terras, o Estado passou a ter o dever de discriminar – isto é, identificar, medir e 

registrar – suas terras, assumindo assim um papel mais direto na administração fundiária. Não 

por acaso, pois já se visava a fomentar o mercado de terras que se iniciava no Brasil sob o novo 

regime (Silva, K., 2020, p. 59). 

A discriminação de terras enfrentou resistências por parte dos latifundiários, que eram 

maioria no parlamento. Eles pressionaram para que fosse feita a transferência da 

responsabilidade na execução da lei para os estados, que passou então a editar diversas 

normativas com o intuito de identificar e destinar as terras devolutas. Assim, aponta Carvalho 

(2020, p. 19): “Para que as terras que pertencem legalmente aos Estados, as terras públicas, 

possam ser destinadas a terceiros, foram elaboradas legislações que autorizam o poder público 

a fazer tais destinações”. 

Cumpre destacar que a Lei de Terras foi elaborada em um contexto em que o regime 

escravocrata já não era mais considerado interessante para a economia da época, que sofria os 

impactos das transformações econômicas globais – sobretudo na Inglaterra, que pressionava o 



50 
 

Brasil pelo fim do tráfico negreiro. “A Inglaterra fez a imposição para acabar com a 

escravização para fazer nascer outra forma de escravizar pelo consumo e pelo mercado, e para 

isso era necessário ter pessoas para consumir o que estavam industrializando” (Sousa, 2021, p. 

236). Essa pressão resultou na promulgação de duas leis que visavam a coibir o tráfico de 

escravizados: a primeira, a Lei de 1831, ficou conhecida como Lei Feijó, ou “lei para inglês 

ver”, devido à sua ineficácia prática; a segunda, a Lei n. 581, de 1850, conhecida como Lei 

Eusébio de Queirós, proibiu efetivamente o tráfico transatlântico de pessoas escravizadas 

(Amorim; Tárrega, 2019). 

Assim, a Lei de Terras também funcionou como um instrumento jurídico para impedir 

que os futuros negros libertos tivessem acesso formal à terra: “O Brasil teve uma qualidade 

muito típica: criou-se a Lei de Terras, a de nº. 601 de 18 de setembro de 1850, para que as 

pessoas negras não dispusessem de terras para trabalhar, nem para morar, permanecendo na 

relação de escravização” (Sousa, 2021, p. 236). Com a promulgação da Lei n. 3.353, de 13 de 

maio de 1888, conhecida como Lei Áurea, os negros foram oficialmente libertos, porém, sem 

qualquer tipo de reparação ou incentivo que os ajudasse a conseguir seu sustento em sua nova 

condição de liberdade. 

Após a abolição da escravidão no Brasil, iniciou-se um novo projeto para os negros, que 

consistiu na exclusão e discriminação racial. Os negros eram impedidos de trabalhar nas 

fazendas e, quando aceitos, eram submetidos a trabalhos degradantes. Suas manifestações 

culturais foram criminalizadas, e eles foram impedidos de ter acesso formal à educação. 

É válido destacar que, nesse contexto pós-abolição, houve o incentivo por parte do 

governo à imigração europeia, cuja finalidade seria o branqueamento do povo brasileiro, 

disseminando ainda mais a discriminação racial (Theodoro, 2022). Em igual sentido se deu a 

abolição, que ocorreu “no âmbito do racismo científico, com teorias raciais justificadas como 

ciência, que inferiorizavam quem não era branco, e desta forma, classificavam a humanidade 

como já era classificada: humanos, os brancos, e os não brancos eram degenerados” (Sousa, 

2021, p. 236). 

A primeira Lei de Terras do Brasil, além de dispor sobre as terras devolutas do Império, 

estabeleceu que a aquisição de terras só seria possível por meio da compra. Também determinou 

como se daria a regularização das antigas concessões de sesmarias. Nesse sentido, apontam 

Amorim e Tárrega: 

 
A Lei de Terras de nº 601 de 1850 foi criada após um interstício de 28 anos em que o 
Brasil ficou sem uma norma que atendesse a questão fundiária e passava a dispor pela 
primeira vez na história de uma lei agrária que tinha como finalidade a regularização 



51 
 

fundiária, principalmente no que diz respeito às terras devolutas e à questão da posse 
(Amorim; Tárrega, 2019, p. 15). 

 

Isso inviabilizou o acesso formal à terra para os negros recém-libertos, assim como para 

pequenos agricultores, pobres e posseiros. Devido a todo o processo de violação e 

invisibilização, negros e indígenas foram excluídos e, consequentemente, impedidos de adquirir 

propriedades. Importante frisar que a posse seria tratada, a partir da lei, como forma ilegal de 

obter a propriedade, resguardando-se as terras devolutas para que não fossem “invadidas” por 

posseiros (Silva, 2008, p. 168). Ou seja, o art. 2º da Lei de Terras de 1850 criminalizava o acesso 

à terra, exceto por meio do título de compra. 

Sobre o objetivo da Lei de Terras, aponta Smith (1990, p. 336) que a preocupação do 

Estado era exercer o controle sobre a imensidão das terras devolutas, bem como sobre o que 

estaria prestes a ocorrer no Brasil graças ao sistema de produção e à substituição do trabalho 

escravo pelo livre. No entanto, a Lei de Terras não solucionou a situação fundiária caótica em 

que o Brasil se encontrava, ao contrário, acabou por reforçar ainda mais a concentração de terras 

nas mãos de poucos. 

Embora a Lei de Terras tenha sido promulgada, isso não impediu que o sistema de posse 

continuasse sendo usado como meio de aquisição de terra. Desde o período das sesmarias, as 

posses pareciam ter aceitação política e social, beneficiando não apenas os grandes proprietários 

de terra, mas também médios e pequenos agricultores. Esses últimos, sem recursos, viam na 

posse um meio “legítimo” de acessar a terra. 

Alguns regulamentos foram editados a fim de melhor administrar as terras. Pode ser 

citado nesse contexto o Regulamento de 1854, que criava o instituto do Registro do Vigário, 

que determinava que todo aquele possuidor de terras, fosse por meio de título de propriedade 

ou por meio da posse, seria obrigado a registrar as terras que possuísse. Assim, os vigários 

teriam que simplesmente transcrever a declaração, sem poder contestar ou corrigir (Rocha et 

al., 2015, p. 71). Entretanto, as leis não eram devidamente cumpridas. Muitos problemas 

fundiários que observamos hoje tiveram origem nesse período, pois os registros, por serem 

meramente estatísticos e declaratórios, permitiram que informações falsas sobre as terras 

fossem registradas, desde que pagasse o valor do número de letras do registro6. 

 
6 Decreto nº 1.318, de 30 de Janeiro de 1854 - Art. 103. Os Vigarios terão livros de registro por elles abertos, 
numerados, rubricados e encerrados. Nesses livros lançarão por si, ou por seus escreventes, textualmente, as 
declarações, que lhes forem apresentadas, e por esse registro cobrarão do declarante o emolumento correspondente 
ao numero de letras, que contiver hum exemplar, a razão de dois reaes por letra, e do que receberem farão notar 
em ambos os exemplares. 



52 
 

Ainda nesse contexto de normas jurídicas sobre terras, cabe mencionar o Código Civil 

de 1916, que definia a posse e a propriedade, mas desconsiderava outros tipos de ocupações, 

como a que era realizada por indígenas e quilombolas, o que viria a se repetir no Código Civil 

de 2002. 

Mais de cem anos após a promulgação da Lei de Terras, foi editada a Lei nº 4.504, de 

30 de novembro de 1964, denominada Estatuto da Terra. Essa legislação concretizou a Emenda 

Constitucional nº 10, de 9 de novembro de 1964, que acrescentou o direito agrário ao art. 5º, 

XV, da Constituição Federal de 1946, marco reconhecido como o nascimento do Direito Agrário 

no Brasil. O Estatuto da Terra definiu uma série de institutos do Direito Agrário, como a 

conceituação de imóvel rural, a formulação da política agrícola, os princípios da reforma agrária 

e a exigência do cumprimento da função social da propriedade, promovendo alterações na 

estrutura fundiária e relativizando o direito de propriedade no Brasil. Porém, nada falou sobre 

os direitos territoriais coletivos dos povos e comunidades tradicionais. 

Foi somente com o advento da Constituição Federal de 1988, graças à pressão e à 

influência dos movimentos negros e indígenas durante a Constituinte (1987–1988), que foram 

previstos os direitos à terra para os povos quilombolas e indígenas, bem como instituída a 

proteção à diversidade cultural desses e de outros povos tradicionais, que possuem formas 

próprias de criar, fazer, viver e enxergar a terra. A cosmopercepção dos povos tradicionais não 

se coaduna com a visão desenvolvimentista imposta pelo capitalismo. 

Essa contextualização histórica sobre as normativas de terras no Brasil é importante, 

pois, como dito, a colonização e a administração das terras brasileiras acabaram por excluir os 

povos tradicionais do acesso formal à terra. Antes de adentramos propriamente na legislação 

fundiária do Piauí relativa aos povos tradicionais, convém discorrer de forma breve sobre como 

está regulamentado o acesso à terra para os povos tradicionais no Brasil, visto que a legislação 

estadual segue os parâmetros estabelecidos pela legislação federal. 

 

1.2.1 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades indígenas 

 

Desde o Alvará de 1º de abril de 1680, era prevista para os povos indígenas uma 

“proteção à terra”, um “direito aos índios, primários e naturaes senhores delas (terras)”. 

Entretanto, Rocha et al. (2015, p. 99) chamam atenção para a contradição desse alvará, que ora 

defendia os interesses dos indígenas, ora os dos colonizadores, chegando ao ponto de permitir 

a estes ocupar as terras daqueles e escravizá-los. Foi somente a partir da Constituição de 1934 

que o Estado passou a reconhecer a posse indígena em seu ordenamento jurídico, com mais 



53 
 

efetividade a partir da publicação do Estatuto dos Povos Indígenas, em 1973 (Carvalho, 2020, 

p. 14)7. 

Com a promulgação da Constituição Federal de 1988, por meio dos artigos 231 e 232, 

a posse indígena ganhou um novo significado, passando-se a respeitar, sobretudo, a identidade 

cultural desses povos. Trata-se de uma posse garantida por meio da demarcação das terras 

tradicionalmente ocupadas pelos indígenas, reconhecendo-se, assim, seus direitos originários 

(Rocha et al., 2015, p. 100). 

Assim define o art. 231: “São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicionalmente 

ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens”. 

Parágrafo primeiro: “§ 1º São terras tradicionalmente ocupadas pelos índios as por eles 

habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, as 

imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar e as 

necessárias à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições.” (Brasil, 

1988, online). 

É importante frisar que o art. 231 da Constituição Federal refere-se à posse indígena e 

não à propriedade. Assim, cabe à União demarcar as terras indígenas e proteger os povos que 

ocupam essas terras, inalienáveis e indisponíveis. As terras tradicionalmente ocupadas pelos 

indígenas são bens da União, conforme dispõe o art. 20, inciso IX. Já o art. 232 garante aos 

indígenas o acesso à justiça para a defesa de seus direitos, devendo o Ministério Público atuar 

em todos os atos do processo. 

 

1.2.2 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades quilombolas 

 

Quanto às comunidades quilombolas, foram cem anos de silêncio jurídico, depois da 

Lei Áurea, até a promulgação da Constituição Federal de 1988 e a consagração do direito à terra 

para as comunidades quilombolas no Brasil – uma conquista histórica, fruto das lutas dos 

movimentos negros e quilombolas. 

Segundo Gomes (2018, p. 66), antes da conquista do direito ao acesso formal à terra, 

vigoraram dois fenômenos emblemáticos protagonizados pelo Estado: o primeiro foi a ausência 

 
7 Importante mencionar que a proteção das terras indígenas já estava presente nas constituições anteriores, com 
diferentes formulações: art. 129 da CF/1934; art. 216 da CF/1946; art. 186 da CF/1967; e art. 198 da Constituição 
de 1969, todas reafirmando a posse permanente e a inalienabilidade das terras tradicionalmente ocupadas pelos 
indígenas, bem como o usufruto exclusivo das riquezas naturais. 



54 
 

total de políticas públicas para os povos negros no pós-abolição; o segundo, o processo 

discriminatório que excluiu esses povos do acesso ao trabalho livre e formal, escanteando-os 

da sociedade. Em um contexto de cidadania precarizada e marginalização social, econômica e 

política da população negra, os quilombos emergem como espaços fundamentais para o acesso 

à cidadania. Essa perspectiva se contrapõe à exclusão social promovida pelo próprio Estado, 

demonstrando que os quilombos constituem, na verdade, locais de resistência e luta pela 

conquista de direitos (Gomes, 2018, p. 66). 

Os movimentos quilombolas de luta pela terra passaram a se intensificar a partir da 

década de 1970, conforme afirma Fiabani (2017, p. 18): “O movimento das comunidades 

quilombolas teve início na década de 1970, no Maranhão e Pará, e posteriormente, espraiou-se 

por todos os estados, sendo que a maior número de comunidades encontra-se nas regiões onde 

a mão de obra escrava era mais frequente”. 

Apesar de existirem há séculos, as comunidades quilombolas permaneceram por muito 

tempo “invisíveis aos olhos do Estado” (Fiabani, 2017, p. 17). No entanto, esse cenário de 

invisibilidade não impediu que essas comunidades se organizassem, formando um forte 

movimento social de luta pela terra. Segundo Andrade (2017), a reivindicação desses grupos 

evoluiu de uma luta pelo “acesso à terra” para o “direito ao território”, incorporando, assim, 

aspectos imateriais em suas demandas. 

Nêgo Bispo demonstra que: “No caso brasileiro, estando as comunidades no seu campo 

de resistência, munidas dos seus modos, expressões e significações, agregam ainda a essa 

resistência o elemento do direito institucional garantido pela sua luta-enfrentamento na 

Constituição de 1988” (Santos, 2021, p. 59). Bispo atesta que a resistência das comunidades 

quilombolas foi fortalecida pela conquista do direito territorial previsto na Constituição, 

representando a proteção e legitimidade à sua resistência histórica. Assim, a luta por direitos 

institucionais tornou-se uma ferramenta vital para garantir a continuidade de sua existência e 

cultura. 

É nesse cenário de luta pelo reconhecimento formal à terra, previsto no art. 68 dos Atos 

das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT), que se dá o direito à terra para as 

comunidades quilombolas: “Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam 

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes os 

títulos respectivos” (Brasil, 1988, online). 

Percebe-se que o reconhecimento territorial para os povos quilombolas diverge do que 

é feito para os povos indígenas, pois “a posse quilombola é uma posse étnica que surge a partir 

de uma determinada forma de apossamento de uma área e seus recursos naturais por um 



55 
 

agrupamento descendente de negros cujos antepassados foram escravos” (Rocha et al., 2015, 

p. 124). Desse modo, o elemento da identidade étnico-racial é fundamental para a garantia desse 

direito, uma vez que se trata de um grupo que carrega consigo uma tradição ancestral vinculada 

à história e à resistência do povo negro. 

Portanto, a regularização fundiária das terras quilombolas ocorre por meio do domínio, 

ou seja, da propriedade – não uma propriedade individual, como prevista no Direito Civil, mas 

uma propriedade coletiva e inalienável, melhor compreendida à luz do Direito Agrário. 

Nêgo Bispo (2023) faz uma crítica ao artigo constitucional demonstrando como ainda 

persiste a noção dos colonizadores, que enxergavam a terra apenas como propriedade – aquela 

transformada em mercadoria. Para as comunidades quilombolas, porém, a noção de terra é a de 

território com o qual mantêm uma “relação comunitária e biointerativa”; ou seja, a terra não é 

uma mera mercadoria, mas um espaço fundamentado em um modo de vida tradicional coletivo, 

pautado por uma relação própria com o meio ambiente.  

 
Nesse artigo podemos perceber a influência do pensamento monista verticalizado e 
desterritorializado dos povos colonizadores, quando o direito a esse território é tratado 
nos termos da sua condição de propriedade e não nos termos da relação comunitária 
e biointerativa dos quilombos com os seus territórios (Santos, 2019, p. 70). 

 

Ademais, o que o artigo constitucional garante não é apenas a “propriedade”, a terra, 

mas, como salienta Leite (1999, p. 137), é “[...] o modo de vida coletivo, construído na 

permanência por um tempo significativo em um mesmo lugar. É a participação de cada um na 

vida coletiva o que dá a esse suposto sujeito a possibilidade de ser parte do referido direito”. 

Assim, a autora remete ao que Nêgo Bispo e outros autores já expunham: é o modo tradicional 

de vida dessas comunidades que os fez resistir e ter hoje seus direitos reconhecidos. Já Fiabani 

chama atenção para o fato de que, ao terem o direito à terra reconhecido formalmente, os 

quilombolas, além de se inserirem na dinâmica de luta pela terra, tornam-se protagonistas de 

suas próprias histórias: “Ao serem reconhecidos como remanescente de quilombos, estes 

camponeses se inserem no campo das lutas pela terra e passam à condição de sujeitos de suas 

histórias” (Fiabani, 2017, p. 18). 

É possível compreender, a partir do artigo 68 do ADCT, que é a territorialidade dessas 

comunidades que deve ser protegida e assegurada na forma da lei. Leite (1999) destaca que “A 

terra, portanto, não é o que identifica os sujeitos do direito e sim sua condição de membros de 

um grupo. A terra, evidentemente, é crucial para a continuidade do grupo, do destino dado ao 



56 
 

modo coletivo de vida destas populações, mas não é o elemento de identificação principal” (p. 

137). 

Ou seja, a terra é um elemento essencial para a proteção dos modos de vida tradicionais 

das comunidades quilombolas, mas não é o único aspecto a ser considerado. Como já 

demonstrado ao longo deste capítulo, as comunidades quilombolas se constituem a partir de sua 

coletividade e de modos próprios de organização, mantendo-se vivas e culturalmente diversas, 

apesar de todos os processos de violência e racismo enfrentados ao longo de sua existência no 

Brasil. 

Evidencia-se que a terra é importante, mas há diversas comunidades quilombolas no 

país que foram desterritorializadas, ou seja, o que as mantém enquanto quilombolas é 

justamente a organização coletiva e os modos tradicionais de vida. Um exemplo recente é a 

comunidade quilombola Jarcem, no município de Rio Brilhante (MS), certificada pela 

Fundação Cultural Palmares, ou seja, reconhecida pelo Estado brasileiro como grupo coletivo 

quilombola. Contudo, trata-se de uma comunidade expulsa de seu território devido a um 

processo de racismo territorial, apesar de ter seus limites territoriais definidos pelo Instituto 

Nacional de Colonização e Reforma Agrária (Incra). O que os sustenta enquanto grupo é, 

sobretudo, a memória, a identidade e os modos de vida tradicionais e coletivos. 

É nesse contexto que essa comunidade vem lutando pelo reconhecimento de seus 

direitos, entre eles o direito à terra. Como observa Leite (1999, p. 137), o “Estado brasileiro, ao 

reconhecer uma formação social diversa e desigual, teria então que colocar-se como árbitro e 

defensor deste direito, reconhecendo com isto a existência de novos grupos etnicamente 

diferenciados para propósito de apropriação fundiária”. Essa afirmação evidencia que a garantia 

do direito à terra para comunidades quilombolas não se limita ao reconhecimento jurídico, mas 

exige do Estado uma postura ativa na defesa e promoção desses direitos, assegurando condições 

para a permanência e reprodução sociocultural desses povos. À vista disso, atesta Gomes que 

“contemporaneamente, a agência dos quilombos é marcada por um movimento organizado e 

precisamente antirracista” (Gomes, 2018, p. 66). 

Posto isso, percebe-se que a Constituição Federal de 1988 não contemplou, de forma 

específica, outros segmentos de povos e comunidades tradicionais – como os ribeirinhos, 

quebradeiras de coco babaçu, ciganos, entre outros – no que diz respeito à garantia territorial, 

como o fez em relação aos povos quilombolas e indígenas. 

No entanto, a Constituição Federal dedicou uma seção inteira (Seção II) à proteção da 

diversidade cultural dos povos culturalmente diferenciados – ou seja, dos povos e comunidades 



57 
 

tradicionais –, que possuem formas próprias de criar, fazer e viver. Tal proteção está expressa 

nos artigos 215 e 216, conforme se destacará a seguir: 

 
Art. 215. O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais e acesso 
às fontes da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das 
manifestações culturais. 
§ 1º O Estado protegerá as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-
brasileiras, e das de outros grupos participantes do processo civilizatório nacional.  
[...] 
Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e 
imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à 
identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade 
brasileira, nos quais se incluem: I - as formas de expressão; II - os modos de criar, 
fazer e viver; III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; IV - as obras, 
objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados às manifestações 
artístico-culturais; V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, 
artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico [...]. (Brasil, 1988, 
online). 

 

É a partir do reconhecimento constitucional das tradições e manifestações culturais 

desses povos que se deve, também, buscar a proteção territorial, ou seja, a regularização dos 

territórios onde esses povos vivem, garantindo dessa forma que possam exercer livremente suas 

tradições. Nesse sentido, o reconhecimento à diversidade existente no Brasil e o respeito aos 

modos próprios de criar, fazer e viver dos diversos povos do Brasil evidenciam a necessidade 

de uma convivência harmoniosa entre esses grupos com identidades plurais, resultando 

diretamente no reforço ao exercício da democracia e ao princípio da dignidade da pessoa 

humana (Lopes, 2009, p. 36-38). Reconhecer constitucionalmente o direito à terra e à cultura 

para os povos e comunidades tradicionais significa a representação da luta histórica desses 

povos, no sentido de garantir a genuína efetivação de direitos conquistados (Amorim; Tárrega, 

2019, p. 280). 

Com a consolidação dos direitos territoriais na Constituição Federal de 1988, os 

movimentos indígenas e quilombolas ganharam força e autonomia na organização social 

voltada à luta por seus territórios. No caso das comunidades quilombolas, esse processo se 

traduziu na criação de associações de remanescentes de quilombos em níveis local, regional e 

nacional. Um marco importante desse movimento foi a criação, em 1996, da Coordenação 

Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas (Conaq) durante o I 

Encontro Nacional das Comunidades Quilombolas, realizado em Brasília, que se tornou uma 

das principais organizações na defesa dos direitos quilombolas, com destaque para a luta pela 

titulação de seus territórios tradicionais. 



58 
 

Entretanto, a garantia desses direitos territoriais vive sob ameaças de destruição, em que 

pesem os direitos quilombolas e a regulamentação do art. 68 do ADCT. Primeiramente, houve 

a edição do Decreto n. 3.912, de 10 de setembro de 2001, que continha elementos que 

impossibilitavam a aplicação do dispositivo, como o critério temporal e não autodeterminação 

dos povos. 

Por último, foi editado o Decreto n. 4.887, de 20 de novembro de 2003, que regulamenta 

o procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das 

terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos de que trata o art. 68 do 

ADCT. Esse decreto determina no art. 3º que ao Incra compete a regularização das terras 

ocupadas por remanescentes de quilombos, atribuindo também aos estados, Distrito Federal e 

aos municípios o dever de atuar concorrentemente nos processos de regularização fundiária dos 

territórios das comunidades quilombolas. 

No que se refere a esse decreto, Nêgo Bispo destaca que foi percebida a influência do 

pensamento de elaboração circular dos povos contra colonizadores, visto que o título de 

domínio coletivo garante a inalienabilidade e a impenhorabilidade dos territórios quilombolas, 

pois “é a única garantia de produção e da reprodução, material e imaterial, dos modos de vida 

ali existentes” (Santos, 2021, p. 70). 

Entretanto, desde a garantia do direito constitucional à terra, prevista na Constituição e 

regulamentada pelo referido decreto, as comunidades quilombolas vêm enfrentando inúmeros 

obstáculos, que vão desde a excessiva burocracia nos procedimentos até a morosidade do 

Estado. Segundo Fiabani (2017, p. 17), “[...] encontra forte resistência nos representantes do 

latifúndio e do agronegócio, visto que a titulação coletiva retira do mercado significativa 

quantidade de terras; sem contar que, no imaginário das elites agrárias brasileiras, o negro não 

figura como proprietário de terras”. Assim, as terras destinadas à titulação quilombola não são 

consideradas sob uma perspectiva individual nem mercadológica; trata-se de territórios cujo 

elemento central são os povos que nelas vivem ou que, a partir delas, construíram seus modos 

de vida, estratégias de sobrevivência e formas de resistência. 

Cabe informar que esse decreto federal foi alvo da Ação Direta de Inconstitucionalidade 

(ADI) n. 3.239, movida pela então Frente Liberal (atual União Brasil), partido historicamente 

vinculado à bancada ruralista, que representa interesses do agronegócio na Câmara dos 

Deputados. A legenda alegava que o critério de autodeterminação seria subjetivo, podendo levar 

à apresentação de informações falsas. No entanto, a própria Convenção n. 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT) reconhece e garante a autodeterminação dos povos. 



59 
 

Outro ponto questionado foi a chamada tese do marco temporal, segundo a qual somente 

teriam direito ao reconhecimento da terra aqueles que estivessem ocupando os territórios na 

data da abolição da escravidão ou, no máximo, até a promulgação da Constituição Federal de 

1988 – o que constitui um equívoco, pois desconsidera fatores históricos, como a expulsão 

forçada dessas populações, que muitas vezes retornaram posteriormente às suas terras de 

origem. 

A ADI tramitou por 13 anos no Supremo Tribunal Federal (STF), até que, em fevereiro 

de 2018, foi julgada improcedente, reconhecendo-se a constitucionalidade do decreto. Desde 

então, ele continua sendo o principal instrumento de regulamentação do procedimento de 

regularização fundiária dos territórios quilombolas. Fiabani (2017) afirma que o artigo 68 do 

ADCT garantiu às comunidades negras o direito à titulação de suas terras. Além disso, o autor 

destaca que o Decreto 4.887/2003 lhes concedeu autonomia sobre a própria identidade, uma 

decisão que antes era feita por profissionais que não pertenciam à comunidade. Portanto, são as 

comunidades quilombolas que se autodefinem enquanto grupo étnico-cultural, bem como 

informa os limites territoriais a serem titulados, considerando as suas relações ancestrais com o 

território tradicional. 

Além do Incra e dos Institutos de Terras dos estados e municípios, outros atores também 

participam do processo de regularização fundiária dos territórios quilombolas, como a 

Fundação Cultural Palmares, autarquia vinculada ao Ministério da Cultura, responsável pela 

certificação que reconhece as comunidades quilombolas como remanescentes de quilombos. 

Para tanto, rege atualmente a Portaria n. 98, de 26 de novembro de 2007, que institui o Cadastro 

Geral de Remanescentes das Comunidades dos Quilombos da Fundação Cultural Palmares, 

também autodenominadas Terras de Preto, Comunidades Negras, Mocambos, Quilombos, entre 

outras denominações congêneres. Esses são, portanto, os principais instrumentos normativos 

de regularização das comunidades quilombolas no Brasil, em âmbito federal. De acordo com 

Gomes (2018), antes da promulgação do Decreto n. 4.887/2003, a maior parte das terras 

quilombolas era titulada por órgãos estaduais ou por meio de parcerias com o Incra. O autor 

ressalta ainda que a Fundação Cultural Palmares foi responsável por titular apenas duas dessas 

terras. 

Cabe salientar que, dos 27 estados brasileiros, 24 reconhecem a presença de territórios 

quilombolas (exceto Acre e Roraima). Apenas cinco estados – Bahia, Goiás, Maranhão, Mato 

Grosso e Pará – reconhecem em suas Constituições Estaduais o direito à propriedade 

quilombola, enquanto dez outros estados, a exemplo do Piauí, reconhecem o direito à 

propriedade territorial quilombola em leis infraconstitucionais. 



60 
 

De antemão, observa-se que a política fundiária do Piauí não faz demarcação de terras 

indígenas, nem concessão de direito real de uso da terra, instrumentos comumente usados para 

a garantia do direito à terra para os povos tradicionais. Dessa forma, cabe à União a demarcação 

de terras indígenas e à Funai, como órgão oficial para a gestão territorial e demais direitos 

indígenas no Brasil, a missão de proteger e promover os direitos dos povos indígenas, incluindo 

a realização de estudos de identificação, delimitação, demarcação, regularização fundiária e 

registro das terras tradicionalmente ocupadas por esses povos, além da fiscalização e 

monitoramento de tais terras. 

Por essa razão, esta tese não se aprofundará nas questões que envolvem o processo de 

demarcação de terras indígenas pela União, uma vez que o Piauí tem adotado uma abordagem 

distinta, voltada para a regularização das terras de comunidades tradicionais, mas que difere da 

atuação da União em relação aos povos indígenas. 

 

1.2.3 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades tradicionais  

 

Em relação às normativas para a regularização dos territórios dos demais segmentos de 

povos e comunidades tradicionais, não existe um instrumento normativo federal específico que 

trate exclusivamente do procedimento para a regularização desses territórios. Contudo, há dois 

decretos importantes que abordam as questões relacionadas aos povos e comunidades 

tradicionais no Brasil: o Decreto n. 6.040/2007 e o Decreto n. 8.750/2016. 

O Decreto n. 6.040/2007, que institui a Política Nacional de Desenvolvimento 

Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNPCT), é uma ação do Governo Federal 

que busca promover o desenvolvimento sustentável e os direitos territoriais, sociais, ambientais, 

econômicos e culturais dos povos e comunidades tradicionais, com respeito e valorização à sua 

identidade, suas formas de organização e suas instituições. Assim dispõe:  

 
Art. 3º. 
I - Povos e Comunidades Tradicionais: grupos culturalmente diferenciados e que se 
reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização social, que 
ocupam e usam territórios e recursos naturais como condição para sua reprodução 
cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações 
e práticas gerados e transmitidos pela tradição. 
II - Territórios Tradicionais: os espaços necessários a reprodução cultural, social e 
econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma 
permanente ou temporária, observado, no que diz respeito aos povos indígenas e 
quilombolas, respectivamente, o que dispõem os arts. 231 da Constituição e 68 do Ato 
das Disposições Constitucionais Transitórias e demais regulamentações; e  
III - Desenvolvimento Sustentável: o uso equilibrado dos recursos naturais, voltado 
para a melhoria da qualidade de vida da presente geração, garantindo as mesmas 
possibilidades para as gerações futuras (Brasil, 2007a, online). 



61 
 

 

Assim, o referido decreto define os povos e comunidades tradicionais como povos 

culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais. Trata também da definição de seus 

territórios tradicionais, cujos espaços são necessários para sua reprodução cultural, física e 

social. No que se refere ao desenvolvimento sustentável para esses povos, ressalta o uso 

equilibrado dos recursos naturais como garantia de melhoria de vida e preservação ambiental 

para as futuras gerações. 

Já o Decreto n. 8.750/2016 cria o Conselho Nacional dos Povos e Comunidades 

Tradicionais (CNPCT), órgão encarregado das políticas públicas para comunidades 

tradicionais, composto por 44 membros de diversos ministérios e sociedade civil, atualmente 

integrante do Ministério do Meio Ambiente e Mudança do Clima (MMA). O Decreto n. 

8.750/2016 apresenta um rol de quem compõe o CNPCT, previsto no art. 4º, § 2º, a saber: 

 
Povos indígenas, comunidades quilombolas; povos e comunidades de terreiro/povos 
e comunidades de matriz africana; povos ciganos; pescadores artesanais; extrativistas; 
extrativistas costeiros e marinhos; caiçaras; faxinalenses; benzedeiros; ilhéus; 
raizeiros; geraizeiros; caatingueiros; vazanteiros; veredeiros; apanhadores de flores 
sempre vivas; pantaneiros; morroquianos; povo pomerano; catadores de mangaba; 
quebradeiras de coco babaçu; retireiros do Araguaia; comunidades de fundos e fechos 
de pasto; ribeirinhos; cipozeiros; andirobeiros; caboclos; e juventude de povos e 
comunidades tradicionais (Brasil, 2016, online). 

 

Observa-se, portanto, que os povos indígenas estão dentro do que se compreende como 

povos tradicionais, além das comunidades quilombolas, quebradeiras de coco, ribeirinhas, 

comunidades presentes por todo o território piauiense. Entretanto, esse rol não pode ser 

compreendido como limitante ou taxativo, pois é possível que se reconheçam mais povos que 

se definem como povos tradicionais, a exemplo das comunidades de vaqueiros no Piauí. Em 

suma, vivem atualmente no Brasil cerca de 4,5 milhões de pessoas que fazem parte das 

comunidades tradicionais e ocupam cerca de 25% do território brasileiro, carecendo, portanto, 

da garantia e segurança jurídica de seus territórios (Instituto EcoBrasil, 2021). 

Quanto às normativas internacionais adotadas pelo Brasil, o país é signatário de diversos 

tratados e convenções internacionais que versam sobre direitos humanos. Se respeitados os 

procedimentos estabelecidos para sua internalização, esses direitos humanos passam ao status 

de direitos fundamentais. Dessa maneira, “a Carta de 1988 é a primeira Constituição brasileira 

a elencar o princípio da prevalência dos direitos humanos, como princípio fundamental a reger 

o Estado nas relações internacionais” (Piovesan, 2013, p. 92). 



62 
 

Um importante instrumento internalizado no Brasil foi a Convenção nº 169 da OIT, 

ratificada pelo Brasil em 25 de julho de 2002, entrou em vigor no ordenamento jurídico 

brasileiro em 25 de julho de 2003, conforme o disposto no art. 38 da própria Convenção. Assim, 

quando foi editado o Decreto nº 4.887, em 20 de novembro de 2003, a Convenção já estava 

vigente no país. Posteriormente, sua promulgação formal ocorreu por meio do Decreto nº 5.051, 

de 19 de abril de 2004, o qual foi mais tarde consolidado pelo Decreto nº 10.088, de 5 de 

novembro de 2019.” 

A Convenção n. 169 da OIT é considerada o principal instrumento jurídico internacional 

adotado pelo Estado brasileiro, pois reconhece a existência de modos próprios de viver dos 

povos no âmbito social, cultural e econômico, que divergem dos adotados pelos demais grupos 

dos setores nacionais. Reconhece ainda a sua organização social, gerida por tradições próprias, 

e o seu direito à autodeterminação, entendida como a consciência que o grupo tem da sua 

identidade como povo tribal. 

Vale ressaltar alguns dos pontos principais que a Convenção 169 define, tais como o 

direito à consulta prévia, livre e informada e o direito à terra, previstos respectivamente nos 

artigos 6º e nos artigos 13 a 19. Em relação à matéria territorial, a mencionada convenção é 

ainda mais incisiva, por meio de seus arts. 13 e 14, que determinam a competência do governo 

estatal em empreender ações que façam a propriedade cumprir sua relevante função social, 

considerando a íntima relação entre a terra e os povos tradicionais, a saber: 

 
PARTE II - TERRAS 
Artigo 13 
1. Ao aplicarem as disposições desta parte da Convenção, os governos deverão 
respeitar a importância especial que para as culturas e valores espirituais dos 
povos interessados possui a sua relação com as terras ou territórios, ou com 
ambos, segundo os casos, que eles ocupam ou utilizam de alguma maneira e, 
particularmente, os aspectos coletivos dessa relação. 
2. A utilização do termo “terras” nos Artigos 15 e 16 deverá incluir o conceito de 
territórios, o que abrange a totalidade do habitat das regiões que os povos interessados 
ocupam ou utilizam de alguma outra forma. 
Artigo 14 
1. Dever-se-á reconhecer aos povos interessados os direitos de propriedade e de posse 
sobre as terras que tradicionalmente ocupam. Além disso, nos casos apropriados, 
deverão ser adotadas medidas para salvaguardar o direito dos povos interessados de 
utilizar terras que não estejam exclusivamente ocupadas por eles, mas às quais, 
tradicionalmente, tenham tido acesso para suas atividades tradicionais e de 
subsistência. Nesse particular, deverá ser dada especial atenção à situação dos povos 
nômades e dos agricultores itinerantes. 
2. Os governos deverão adotar as medidas que sejam necessárias para 
determinar as terras que os povos interessados ocupam tradicionalmente e 
garantir a proteção efetiva dos seus direitos de propriedade e posse. 
3. Deverão ser instituídos procedimentos adequados no âmbito do sistema jurídico 
nacional para solucionar as reivindicações de terras formuladas pelos povos 
interessados (Brasil, 2004, online, grifos nossos). 



63 
 

  

Em relação à consulta prévia, livre e informada prevista no art. 6º da Convenção n. 169-

OIT: 

 
Artigo 6º 
1. Ao aplicar as disposições da presente Convenção, os governos deverão: 
a) consultar os povos interessados, mediante procedimentos apropriados e, 
particularmente, através de suas instituições representativas, cada vez que sejam 
previstas medidas legislativas ou administrativas suscetíveis de afetá-los 
diretamente; 
b) estabelecer os meios através dos quais os povos interessados possam participar 
livremente, pelo menos na mesma medida que outros setores da população e em todos 
os níveis, na adoção de decisões em instituições efetivas ou organismos 
administrativos e de outra natureza responsáveis pelas políticas e programas que lhes 
sejam concernentes; 
c) estabelecer os meios para o pleno desenvolvimento das instituições e iniciativas 
dos povos e, nos casos apropriados, fornecer os recursos necessários para esse fim. 
2. As consultas realizadas na aplicação desta Convenção deverão ser efetuadas com 
boa fé e de maneira apropriada às circunstâncias, com o objetivo de se chegar a um 
acordo e conseguir o consentimento acerca das medidas propostas (Brasil, 2004, 
online, grifos nossos). 

 

Dessa maneira, o Estado brasileiro deverá consultar os povos e comunidades 

tradicionais toda vez que for tomar medidas legislativas ou administrativas que possam afetá-

los diretamente. No entanto, em muitas situações, o Estado deixa de aplicar a normativa 

internacional, causando conflitos entre os interesses das comunidades e os terceiros 

interessados. 

Em síntese, foram apresentadas as normativas em âmbito federal para a regularização 

fundiária dos territórios dos povos e comunidades tradicionais. Quanto aos dados da 

regularização fundiária de povos quilombolas, até 31 de outubro de 2025, constam 4.213 

comunidades quilombolas reconhecidas por meio da emissão de certificação de autodefinição 

quilombola pela Fundação Cultural Palmares, 1.937 com processos instaurados no Incra e 384 

titulados. Já as terras indígenas demarcadas constam aproximadamente de 500 territórios 

demarcados. Ademais, segundo o último censo do IBGE, divulgado em 2023, vive no Brasil 

cerca de 1,3 milhão de povos quilombolas, em 8.448 localidades quilombolas, e há 1,7 milhão 

de povos indígenas no Brasil. 

Os dados demonstram que, apesar do reconhecimento constitucional do direito 

territorial, os povos indígenas e quilombolas ainda enfrentam a morosidade na efetivação dos 

seus direitos territoriais. 

 



64 
 

1.2.4 Panorama histórico da legislação fundiária do Piauí no reconhecimento formal dos 

territórios das comunidades tradicionais 

 

O Piauí tardou em reconhecer os direitos territoriais das comunidades tradicionais. 

Desde a Lei Estadual n. 3.783/1980, que criou o Interpi em 1980, quatro leis foram publicadas 

para regulamentar a destinação das terras públicas e devolutas do estado. As duas primeiras, a 

Lei n. 4.678/1994 e a Lei n. 6.127/2011, não fazem nenhuma referência às comunidades 

tradicionais como beneficiárias. Em 2015, a terceira, a Lei n. 6.709/2015, passou a incluir, de 

forma tímida, as comunidades quilombolas e indígenas. 

Já a quarta lei, a de n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019 (atualmente em vigor), passou 

a priorizar as comunidades tradicionais na destinação das terras públicas e devolutas, 

incorporando a definição de comunidades tradicionais conforme o conceito estabelecido pelo 

art. 3º, inciso I, do Decreto Federal n. 6.040/2007. A regulamentação dessa legislação ocorreu, 

inicialmente, por meio do Decreto Estadual n. 21.469, de 5 de agosto de 2022, sendo 

posteriormente substituído pelo Decreto Estadual n. 22.407, de 12 de setembro de 2023, que 

revogou o anterior. A análise da legislação vigente será abordada no segundo capítulo desta 

tese. 

As comunidades quilombolas foram as primeiras comunidades tradicionais a serem 

reconhecidas na legislação fundiária do Piauí, com o objetivo de regularizar os territórios 

quilombolas. Em 6 de setembro 2006, foi promulgada a Lei Estadual n. 5.595/2006, que dispõe 

sobre a regularização fundiária de áreas ocupadas por remanescentes de Comunidades dos 

Quilombos, sendo o Interpi o órgão estadual competente para a execução da política fundiária, 

a saber: 

 
Art. 1º. Fica o Estado do Piauí, por intermédio do Instituto de Terras do Piauí - 
INTERPI, autorizado a expedir títulos definitivos de terras aos remanescentes das 
Comunidades dos Quilombos, nos termos do art. 68 do Ato das Disposições 
Constitucionais Transitórias da Constituição Federal de 1988 (Piauí, 2006). 

 

Entretanto, a sua regulamentação só aconteceu em 2011, por meio do Decreto Estadual 

n. 14.625/2011, que atribuiu ao Interpi a adoção de procedimentos administrativos para 

identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas pelas 

comunidades quilombolas. Durante esse período, apenas cinco comunidades quilombolas 

foram regularizadas por meio da atuação conjunta do Incra e do Interpi. Ao Incra coube a 

elaboração do Relatório Técnico de Identificação e Delimitação (RTID), enquanto o Interpi 



65 
 

ficou responsável pela emissão dos títulos de reconhecimento de domínio coletivo, 

considerando que essas comunidades estavam situadas em terras de domínio estadual. Contudo, 

nenhuma dessas comunidades teve o registro 8 dos títulos em nome das associações que as 

representam, evidenciando a fragilidade no processo de regularização dos territórios 

quilombolas. 

É imprescindível destacar que a edição das leis mencionadas anteriormente representa 

uma importante conquista do movimento quilombola, que vem atuando de forma insurgente 

desde meados da década de 1980. Esse movimento se fortaleceu a partir da necessidade de 

promover a melhoria das condições de vida da população negra que vivia isolada em regiões 

do interior, enfrentando histórico abandono e invisibilidade pelo poder público. À frente dessa 

luta, destacam-se nomes como Seu Andrelino, Nêgo Bispo, Naldinho, Maria Rosalina e 

Osvaldina Santos, dentre outros, lideranças que protagonizaram a defesa dos direitos 

quilombolas no Piauí. 

Ressalta-se que os trabalhos nas comunidades quilombolas piauienses tiveram o apoio 

e a influência da Igreja Católica, ainda na década de 1980, a fim de reduzir os diversos 

problemas sociais que atingiam as comunidades rurais (Lima et al., 2013, p. 209). Outro 

importante movimento para a valorização da cultura negra no estado foi desenvolvido a partir 

da década de 1990, com o “Grupo Coisa de Nêgo”, em Teresina, e, no final da década, foi criada 

a Coordenação Estadual das Comunidades Quilombolas do Piauí (Lima et al., 2013, p. 210-

211). 

No mesmo sentido, Ferreira (2018, p. 95) disserta: “A partir do final da década de 1980, 

o movimento negro piauiense intensifica o debate sobre a temática quilombola por meio de 

entidades que pautavam a identidade e consciência negra, objetivando fortalecer a cultura de 

origem africana nas comunidades”. À época, o debate quilombola era impulsionado por 

diversos grupos, como o Centro Afrocultural Coisa de Nêgo, o Núcleo de Pesquisas sobre 

Africanidades e Afrodescendências IFARADÁ/UFPI e o histórico Movimento Negro Unificado 

(MNU). Além desses movimentos de debate racial e reivindicação de direitos, somavam-se à 

luta das comunidades negras rurais por terras a Igreja Católica e os Sindicatos dos 

Trabalhadores Rurais (Ferreira, 2018, p. 95). 

Destaca-se a influência significativa exercida pela Igreja Católica na mobilização da luta 

pelo direito à terra, inicialmente por meio da evangelização dos moradores. Nesse contexto, 

Maria Rosalina, uma jovem de 21 anos, em companhia de outros jovens da comunidade Tapuio, 

 
8 Cabe informar que as cinco comunidades tituladas sob a vigência da Lei Estadual n. 5.595, de 2006, ainda 

permanecem sem o devido registro dos títulos em nome de suas respectivas associações quilombolas. 



66 
 

começou a participar das atividades da igreja. A partir daí, o grupo passou a se mobilizar para 

discutir os problemas que afetavam as comunidades rurais e propor soluções (Santos, 2017, p. 

67). 

Nesse cenário, destaca Ferreira (2018, p. 96) que a participação de Andrelino (liderança 

quilombola), na década de 1990, em um encontro das Comunidades Eclesiais de Base do Brasil 

(CEBs) no Rio Grande do Sul, foi decisiva para impulsionar, no Piauí, o que hoje se reconhece 

como a luta quilombola. A partir dessa experiência, ele articulou, com apoio da paróquia local 

e do Sindicato dos Trabalhadores Rurais, o primeiro encontro voltado à realidade das 

comunidades negras do estado, reunindo comunidades quilombolas de Paulistana e Queimada 

Nova. Santos (2017, p. 69) atesta que, “articulado com o movimento negro de Teresina, o 

movimento Quilombola surgiu em meados de 1988”, exatamente quando os direitos territoriais 

foram inseridos na Carta Magna. 

Adiante, à medida que os grupos se fortaleciam e se consolidavam, as discussões 

passaram a incluir o debate racial e o direito à terra. Segundo Santos (2017, p. 69), “O 

movimento Negro pautou a necessidade de se negar a história oficial e contribuir para a 

construção de uma nova interpretação da trajetória dos negros no Brasil.” Além disso, os 

militantes que compunham esses grupos articularam uma coordenação com lideranças negras 

que atuariam como multiplicadoras em seus territórios, levando a pauta da negritude e da 

identidade negra às comunidades negras rurais. 

Outro fato marcante na construção da luta territorial das comunidades quilombolas no 

Piauí foi a participação de representantes das comunidades quilombolas do Tapuio no Primeiro 

Encontro Nacional das Comunidades Negras Rurais, realizado em 20 de novembro de 1995, 

em Brasília, em alusão ao aniversário da morte de Zumbi dos Palmares (Ferreira, 2018, p. 97). 

No ano seguinte, foi criada a Conaq, em Bom Jesus da Lapa – BA. A organização é hoje 

o maior movimento articulado das comunidades quilombolas no Brasil, atuando na defesa de 

seus direitos, especialmente na luta pelo reconhecimento constitucional e pela titulação coletiva 

dos territórios quilombolas. Segundo Gomes, a Conaq “é um movimento quilombola 

contemporâneo orientado por uma política antirracista”, que tem unificado as lutas das 

comunidades quilombolas de todo o Brasil, “expressando-se como pauta central a garantia do 

uso coletivo dos territórios quilombolas” (2018, p. 67). 

Diversas organizações quilombolas foram sendo formadas pelo Brasil, em âmbitos 

local, regional e estadual, a exemplo da Coordenação Estadual das Comunidades Quilombolas 

do Piauí (Cecoq), principal organização quilombola do estado. Desde a sua criação, a Cecoq 



67 
 

tem atuado na promoção dos direitos quilombolas, especialmente na regularização fundiária, 

pressionando os governos estaduais e federal. 

Nesse contexto, Santos aponta para a importância da criação da coordenação local na 

luta pelo direito territorial: 

 
A partir desta atuação na Coordenação Estadual e por meio das reuniões em diversas 
comunidades começa-se a ter mais consciência de suas origens ligadas à escravidão e 
à busca dos direitos das comunidades remanescentes de quilombo; entretanto, um dos 
obstáculos enfrentados constantemente se referia à questão financeira, tornando o 
processo de ida até as comunidades negras rurais muito lento (Santos, 2017, p. 73). 

 

O obstáculo apontado pelo autor ainda persiste em muitas comunidades quilombolas do 

Piauí, grande parte delas localizadas em regiões distantes das áreas urbanas. Rosalina, principal 

liderança quilombola do estado desde a criação da Cecoq, tendo estado à frente da presidência 

diversas vezes, juntamente com suas irmãs, relatou certa vez que, para chegar até as 

comunidades, já percorreu inúmeros caminhos: a pé, de bicicleta, moto, carro e na garupa de 

animais. De fato, não há ninguém no Piauí que conheça os territórios quilombolas mais do que 

ela. No entanto, essa luta passou a ter maior efetividade, no que diz respeito à regularização 

fundiária, apenas a partir da regulamentação do artigo 68 do ADCT, conforme já mencionado 

anteriormente. 

Assim, no que se refere ao Piauí, conforme assegura Ferreira, no mesmo ano em que o 

Decreto n. 4.887/2003 foi publicado, “a CECOQ/PI participou de evento organizado pelo 

governo do estado do Piauí. Na ocasião, ocorreu o primeiro diálogo entre movimento social 

quilombola e instituições do Estado sobre a situação local dessas comunidades” (Ferreira, 2018, 

p. 98). Esse momento marca um avanço significativo na luta por direitos e reconhecimento das 

comunidades quilombolas no Piauí: se antes eram invisíveis, agora passavam a integrar a 

agenda política do estado. Foi um ato político fundamental, que viria a repercutir nos anos 

seguintes com as primeiras titulações coletivas do estado. Gomes ressalta: “A Coordenação 

Estadual das Comunidades Quilombolas do Estado do Piauí é a organização do movimento 

quilombola a nível de estado, a entidade tem sido fundamental para a efetivação do direito ao 

território quilombola no Piauí” (2018, p. 69). 

Ferreira acrescenta que, nas primeiras discussões do movimento quilombola nas 

comunidades, “O enfoque era o processo de autorreconhecimento, bem como a identificação 

das principais demandas desses grupos no estado” (Ferreira, 2018, p. 98). Assim, a identificação 

étnica – ou seja, o fortalecimento da identidade – foi a primeira preocupação do movimento 

quilombola, visto que era necessário o reconhecimento pela Fundação Cultural Palmares. Além 



68 
 

disso, o movimento se mostrou estratégico ao priorizar suas principais reivindicações, sendo a 

regularização fundiária de seus territórios a mais importante, pois, a partir da segurança do 

título, as comunidades passariam a gozar de outros direitos. 

Nesse sentido, Gomes reitera que “a inserção dos quilombos na dinâmica social e 

territorial do Piauí revela a força de inúmeras experiências que, no mínimo, por dois séculos, 

têm empregado disputas para suas (re)existências, por exemplo, no acesso e manutenção da 

propriedade da terra” (Gomes, 2018, p. 70). A luta quilombola é, antes de tudo, fruto de uma 

resistência histórica, pautando-se na luta pelo reconhecimento constitucional do acesso a terras 

tradicionalmente ocupadas. 

Antes, porém, da publicação do Decreto n. 4.887/2003, as primeiras comunidades 

quilombolas a buscar o reconhecimento constitucional foram as comunidades quilombolas 

Mimbó, em Amarante (PI), e Macacos, em São Miguel do Tapuio (PI). Na época, em 1988, a 

competência para titular áreas ocupadas por comunidades quilombolas era do Incra, que criou 

o primeiro Projeto de Assentamento Quilombola por meio de desapropriação (Ferreira, 2018, 

p. 100). No entanto, havia outra área ocupada pela comunidade quilombola Mimbó que estava 

em área devoluta, sendo titulada apenas em 2024 pelo Interpi, por meio de processo 

discriminatório de arrecadação de terras. 

Em seguida, a Comunidade Quilombola Macacos, em São Miguel do Tapuio (PI), 

organizou-se como associação quilombola em 1999 e solicitou ao Incra, em 2002, a 

desapropriação do imóvel “Macacos”, encravado na “Data Vitória”, para a criação de um 

assentamento, tal como fora feito na comunidade quilombola Mimbó. Em 2005, ela solicitou a 

titulação coletiva, mas não obteve sucesso. O pedido foi protocolado pelos sindicatos de 

trabalhadores rurais do estado e do município (Ferreira, 2018, p. 101). Dessa forma, a 

comunidade quilombola Macacos enfrentou uma série de obstáculos até a regularização de seu 

território, sendo uma parte titulada em 2023 pelo Interpi por meio de arrecadação de terras 

devolutas e a outra parte por desapropriação decretada novembro de 2024. 

Fiabani observa que boa parte das comunidades quilombolas no Piauí ocupa terras 

devolutas: “Antes e após a Abolição, cativos fugidos, libertos e livres ocuparam terras devolutas 

e formaram comunidades. Também nesses locais é raro haver documentação comprobatória da 

terra” (Fiabani, 2017, p. 27). De fato, as comunidades quilombolas identificadas e em processo 

de regularização fundiária no Interpi estão em áreas devolutas. Contudo, desde 2019, o estado 

iniciou processos de ação discriminatória em todos os 224 municípios piauienses, com o 

objetivo de identificar as terras do estado e definir sua destinação. Observa-se também que a 

grande maioria das comunidades tradicionais – especialmente as quilombolas – ocupa áreas 



69 
 

devolutas. As que estão em áreas privadas acabam tendo seus territórios fragmentados e sua 

titulação realizada de forma parcial. 

Fiabani chama atenção para o fato de que raramente as comunidades quilombolas 

possuem algum tipo de documentação da terra, exemplificando suas razões a seguir: 

 
A ausência de documentos é explicada pelos seguintes motivos: a falta de recursos 
para escriturar; crença na palavra do doador ou vendedor; desconhecimento da língua 
portuguesa escrita e dificuldades para interpretar os documentos; não ter costume de 
registrar a terra e acreditar que nunca seriam importunados. A falta de documentos 
que comprovam a posse da terra expõe as mesmas às ações de grileiros, espertalhões, 
fazendeiros ávidos por terras e outros (Fiabani, 2017, p. 28). 

 

As comunidades negras rurais, até a Constituição de 1988, como bem salientou Nêgo 

Bispo em entrevista concedida para um documentário do Banco Itaú 9, viviam, plantavam e 

sobreviviam em suas terras de forma livre. A chegada da Constituição e a exigência de registros 

das posses representou uma mudança contrária à realidade dessas comunidades: para serem 

consideradas “donas” de suas terras, agora precisavam apresentar um documento formal. 

Assim, como Bispo relata no documentário, terceiros passaram a se apossar e registrar as terras 

quilombolas, expulsando os povos de seus territórios tradicionalmente ocupados. Nesse sentido, 

Fiabani reitera: “Pouco a pouco, as comunidades foram sendo expropriadas e tiveram suas áreas 

reduzidas significativamente” (2017, p. 28). Essa situação se agravou ainda mais devido à 

morosidade do Estado em reconhecer os territórios quilombolas. Por fim, atesta Ferreira (2018) 

que as primeiras experiências de reconhecimento de territórios quilombolas no Piauí ocorreram 

por meio da reforma agrária, já que as terras reivindicadas eram de propriedade de terceiros e 

foram desapropriadas. 

As primeiras experiências de comunidades quilombolas regularizadas somente se deram 

a partir da publicação do Decreto n. 4.887/2003 e da Lei Estadual n. 5.595/2006, quando o 

número de demandas com pedidos de titulação cresceu no estado. Vale lembrar que coincide 

com o período de lançamento do Programa Brasil Quilombola, em 2004, que levantou grande 

número de comunidades quilombolas no Piauí. 

Porém, conforme assevera Ferreira (2018, p. 103-104), a política fundiária no Piauí, 

para reconhecimento da garantia constitucional das terras quilombolas, só começou a ser 

implementada quando foi criada uma estrutura na Superintendência Regional do Incra. Assim, 

os primeiros trabalhos aconteceram devido à mobilização dos movimentos sociais negros e das 

comunidades quilombolas rurais, observando-se que a qualificação desse trabalho ocorreu no 

 
9 Entrevista disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Tqt9BnrolFg&t=386s. Acesso em: 18 set. 2025.  

https://www.youtube.com/watch?v=Tqt9BnrolFg&t=386s


70 
 

âmbito da política pública de Assistência Técnica e Extensão Rural (Ater), beneficiando cerca 

de 20 comunidades quilombolas. A autora informa ainda que o financiamento dessas ações foi 

feito pela Organização das Nações Unidas para Agricultura e Alimentação (FAO), cujo foco era 

o fortalecimento da identidade étnico-racial quilombola das comunidades. Na ocasião, foram 

elaborados relatórios sócio-históricos, que mais tarde serviriam como peças técnicas para os 

procedimentos de regularização fundiária realizados pelo Incra. 

No que se refere à atuação do Piauí, esta ocorreu por meio de parceria realizada com o 

Interpi, que “colaborou com a disponibilização de servidores para atuar na regularização 

fundiária de quilombos, coordenada e executada pelo INCRA” (Ferreira, 2018, p. 107). Outras 

peças técnicas necessárias à regularização fundiária foram produzidas, tais como: mapas 

cartográficos e análise jurídica da situação fundiária dos territórios identificados pelos órgãos 

fundiários. 

A autora informa que, desde a implementação da política fundiária para comunidades 

quilombolas no Piauí, foram instaurados 66 processos no Incra, sendo que apenas cinco foram 

tituladas (Ferreira, 2018, p. 110). Fato que foi observado, em 2019, quando o Interpi 

recepcionou os 66 processos abertos no Incra para dar continuidade à regularização fundiária, 

considerando o cenário político do governo Bolsonaro, que era contrário ao avanço da política 

territorial quilombola. 

Patrícia Macêdo Ferreira, em sua dissertação de mestrado Avaliação da política de 

regularização fundiária de territórios quilombolas no estado do Piauí: o caso da comunidade 

Contente (2017) – uma das poucas encontradas que discute a questão da regularização fundiária 

de comunidades quilombolas no Piauí –, relata que, durante a análise fundiária feita nos 

territórios em processo de regularização, foi observado um problema comum no estado: boa 

parte das comunidades estava situada em terras devolutas (da região escolhida para iniciar os 

trabalhos, Paulista e região), ou seja, que ainda não haviam sido incorporadas ao patrimônio 

público do Piauí. 

A pesquisadora chama atenção para o fato de que, apesar de algumas comunidades, 

naquele primeiro momento de implementação, já possuírem peças técnicas produzidas, 

diagnósticos sócio-históricos, relatório antropológico, mapas e estudos fundiários, não 

poderiam receber o título coletivo sem que antes as terras fossem arrecadadas, a exemplo das 

comunidades quilombolas Contente, em Paulistana (PI) 10, Sumidouro 11, em Queimada Nova, 

e Tapuio, em Queimada Nova. Ela afirma que a não arrecadação das terras devolutas constitui 

 
10 A Comunidade Quilombola Contente foi titulada em 2024, após arrecadação das terras devolutas.  
11 A Comunidade Quilombola Sumidouro foi titulada em 2023, após arrecadação das terras devolutas. 



71 
 

um obstáculo à garantia do direito coletivo à terra (Ferreira, 2018, p. 114-116). Nesse contexto, 

Fiabani ressalta: “A titulação das terras é urgente para que as comunidades não desapareçam, 

visto que sem a terra o grupo tende a desaparecer como categoria social” (2017, p. 18). Apesar 

de o problema ter sido apontado, assim como a urgência da regularização para a sobrevivência 

das comunidades, somente nos últimos anos têm sido efetivados os processos de arrecadação 

dessas terras devolutas e feita a destinação para as comunidades quilombolas, na região citada 

por Ferreira (2018). 

Assim, as primeiras comunidades a serem tituladas no Piauí, no contexto pós-Decreto 

n. 4.887/2003 e da Lei Estadual n. 5.595/2006, foram as comunidades quilombolas: Olho 

D’Água dos Negros (Esperantina) e Sítio Velho (Assunção do Piauí), ambas tituladas em 2006; 

Volta do Campo Grande (Campinas do Piauí), titulada em 2007; Morrinhos e Fazenda Nova 

(Isaías Coelho), tituladas em 2008. Ferreira (2018) aponta que “esses 5 (cinco) territórios estão 

inseridos em terras estaduais, o que tornou o processo de titulação mais célere” (p. 117). 

Segundo a autora, “as áreas tituladas estão inseridas nas chamadas Fazendas Estaduais, que 

tinham criação de gado como atividade econômica principal. Nesse período, elas estavam sob 

o domínio da União, mas foram repassadas para o estado do Piauí em 1946, sendo registradas 

em 1981” (Ferreira, 2018, p. 118). Ou seja, as que estavam em terras devolutas só viriam a ser 

tituladas (parte delas) após a Lei n. 7.294/2019, a maioria após ação discriminatória 

administrativa de arrecadação das terras devolutas. 

Todas essas cinco comunidades tituladas permanecem, até hoje, agosto de 2025, sem 

registro cartorial em nome da associação legalmente constituída para representá-las. Ou seja, 

embora a propriedade esteja titulada em nome da comunidade, o registro ainda se encontra em 

nome do Patrimônio do Estado do Piauí. Considerando que o sistema de propriedade no Brasil 

é fundado no registro cartorial, no qual a transferência do domínio da propriedade somente 

ocorre a partir do registro imobiliário, e que a forma prevista pelo legislador é a emissão do 

título de propriedade coletiva em nome da associação legalmente constituída, finalizado com o 

registro em cartório, compreende-se que o título emitido deve ser obrigatoriamente inscrito no 

cartório competente, o que garante toda a segurança jurídica assegurada pela legislação 

(Amorim, 2024, p. 176-177). 

Assim, embora o procedimento de regularização de terras quilombolas seja específico, 

sua conclusão exige o registro, tal como ocorre com outras formas de regularização de imóveis. 

Isso significa que a segurança jurídica do registro deve ser garantida às comunidades 

quilombolas. Conclui-se, portanto, que o registro dos títulos de reconhecimento de domínio 

coletivo é um instrumento essencial para a proteção do direito territorial quilombola, pois a 



72 
 

falta dele fragiliza a proteção do território diante de um sistema fundiário hegemonizado pela 

propriedade privada (Amorim, 2024, p. 178). 

Diante deste cenário, segue um quadro com informações disponibilizadas pelo Interpi, 

em agosto de 2025, sobre a situação das comunidades tituladas registradas e/ou com pendências 

de registros. 

 
Quadro 1 – Comunidades tradicionais com registro efetivado em cartório 

N. Comunidade Município Data do registro 
em cartório Observações 

1 Mimbó Amarante 03/07/2023 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

2 Paquetá 01/02 e 
Paquetá 02/02 

São João da 
Varjota 07/11/2024 Registro confirmado; despacho 

de ciência enviado. 

3 Pote 01/03, 02/03, 
03/03 

São João da 
Varjota 07/11/2024 Registro confirmado; despacho 

de ciência enviado. 

4 Macacos São Miguel do 
Tapuio 18/10/2024 Registro confirmado; despacho 

de ciência enviado. 

5 Tanque de Cima Acauã 28/05/2024 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

6 Sumidouro Queimada Nova 13/06/2024 e 
02/04/2025 

Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

7 Pitombeira Queimada Nova 16/05/2024 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

8 Salto Bom Jesus 01/07/2021 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

9 Barro Vermelho 
(partes 1/2/3/4/5) Paulistana 21/11/2024 Registro confirmado; despacho 

de ciência enviado. 

10 Sussuarana Piripiri 23/12/2024 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

11 Serra Grande Queimada Nova 24/04/2021 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

12 Chupeiro Paulistana 24/01/2025 e 
26/02/2025 

Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 



73 
 

N. Comunidade Município Data do registro 
em cartório Observações 

13 Baixão Betânia do Piauí 18/02/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

14 Bate Maré Paulistana 18/02/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

15 Marinheiro Piripiri 04/02/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

16 Vaquejador Piripiri 07/02/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

17 Quebradeiras de 
Coco Santa Rosa 

São João do 
Arraial 06/03/2025 Registro confirmado; despacho 

de ciência enviado. 

18 Baixa da Onça Queimada Nova 24/03/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

19 Volta do Riacho Queimada Nova 24/03/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

20 São Martins Paulistana 26/03/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

21 Escondido Acauã 01/04/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

22 Sombrio Paulistana 02/04/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

23 Mucambo Queimada Nova 14/04/2025 Registro confirmado; despacho 
de ciência enviado. 

24 Vila São João Campo Largo do 
Piauí — 

Despacho de ciência enviado; 
data de registro ainda não 
confirmada. 

Observação: Informações coletadas em agosto de 2025. 

Fonte: Informações cedidas pelo Interpi. 
 

A seguir apresenta-se a lista das comunidades tradicionais que estão com alguma 

pendência cartorial: 

 



74 
 

Quadro 2 - Comunidades tradicionais com pendências registrais em cartório 

Território Comunidade Município N. do 
processo Ano Situação / 

Pendências 

 Cocais 
Povo Indígena 
Tabajara de 
Piripiri 

Piripiri 00071.00310
6/2021-64 2022 

Registro solicitado via 
Operador Nacional 
Registro (06/02/2025, 
AC005085740). 
Ofício de isenção do 
Imposto sobre 
Transmissão Causa 
Mortis e Doação 
(ITCMD) anexado 
(17/02/2025). 
Pendência: atender 
nota devolutiva. 

Cocais Nazaré Lagoa de São 
Francisco 

00071.00320
4/2021-00 2022 

Aguardando peças 
técnicas: 
georreferenciamento, 
matrículas 2546/2837, 
certificação Sistema 
de Gestão Fundiária 
(Sigef), memorial, 
Certificado de 
Cadastro de Imóvel 
Rural (CCIR), 
confrontantes, 
Cadastro Ambiental 
Rural (CAR), Imposto 
Territorial Rural 
(ITR), Anotação de 
Responsabilidade 
Técnica (ART), 
plantas. 

 Cocais Olho d’Água dos 
Negros Esperantina 00071.00853

1/2019-25 2006 

Registro solicitado via 
ONR (06/02/2025, 
AC005189974). 
Situação: aguardando 
cartório/ONR. 

Cocais Vila São João Campo Largo 
do Piauí 

00071.00580
2/2019-91 2024 

Em análise quanto à 
possibilidade de 
registro. Protocolo 
ONR: AC005479953 
(16/04/2025). 



75 
 

Território Comunidade Município N. do 
processo Ano Situação / 

Pendências 

 Cocais 
Quebradeira de 
Coco – Coité/Vila 
Esperança 

Esperantina 00071.00212
1/2021-95 2022 

Registro solicitado via 
ONR (13/05/2025, 
AC005255943). 
Certidão de Inteiro 
Teor (CIT) solicitada 
(matr. 1668, protocolo 
2501015441 em 
28/01/2025). 

 Carnaubais Sítio Velho Assunção do 
Piauí 

00071.00599
8/2019-13 2006 

Necessário verificar 
com a Diretoria de 
Operações (Diope) a 
existência de material 
técnico. 

 Vale do 
Canindé 

Volta do Campo 
Grande 

Campinas do 
Piauí 

00071.00601
2/2019-22 2007 

Verificar com a Diope 
a existência de 
material técnico. 

Vale do 
Canindé Fazenda Nova Isaías Coelho 00071.00602

1/2019-13 2008 

Sem 
CAR/documentação. 
CIT solicitada 
(2501012823). 
Pendência: aguardar 
atualização da CIT da 
matrícula 1440 e 
cumprimento da 
dúvida registral. 

Vale do 
Canindé Morrinho Isaías Coelho 00071.00508

3/2021-22 2008 

Sem 
CAR/documentação. 
Inserida nas 
matrículas 1440 e 
1442 (Simplício 
Mendes). Pendência: 
depende do processo 
Queimada Grande 
(00071.005828/2019-
39). 

Vale do 
Canindé Riacho Fundo Isaías Coelho 00071.00627

7/2020-64 2021 

Dúvida em aberto com 
DPCT. Inserida nas 
matrículas 1440/1442. 
Pendência: depende 
do processo Queimada 
Grande. 



76 
 

Território Comunidade Município N. do 
processo Ano Situação / 

Pendências 

Vale do 
Canindé Sabonete Isaías Coelho 00071.00582

6/2019-40 2022 

Sem 
CAR/documentação. 
Inserida nas 
matrículas 1440/1442. 
Pendência: depende 
do processo Queimada 
Grande. 

Vale do 
Canindé Queimada Grande Isaías Coelho 00071.00582

8/2019-39 2020 

Informações 
cadastradas. Em 23/01 
solicitado ao cartório 
de Simplício Mendes a 
averbação do GEO da 
matrícula 1440. 
Processo central que 
impacta as demais 
comunidades 
vinculadas. 

Vale do 
Canindé Caraíbas Isaías Coelho 00071.00582

5/2019-03 2024 

Informações 
cadastradas. Inserida 
nas matrículas 
1440/1442. 
Pendência: depende 
do processo Queimada 
Grande. 

Vale do 
Canindé Angical Colônia do 

Piauí 
00071.00581
3/2019-71 2023 

Aguardando a 
Procuradoria Judicial 
cancelar 
penhoras/constrições e 
GEMAT regularizar 
titularidade Fundação 
Centro de Pesquisas 
Econômicas e Sociais 
do Piauí (da CEPRO 
para o Estado). 

Observação 1: essas informações foram coletadas em agosto de 2025 
Observação 2: falta de georreferenciamento/certificação, ausência de CAR, devolutivas 
cartoriais e pendências judiciais (penhoras/regularização CEPRO). 

Fonte: Informações cedidas pelo Interpi. 
 

A regularização fundiária dos territórios quilombolas deve ser concluída com a devida 

emissão do título de domínio, assegurando a territorialidade indicada pela comunidade e seu 



77 
 

registro em cartório, a fim de que possam gozar de todos os benefícios a ela inerentes. Terra 

quilombola titulada e registrada é direito! (Amorim, 2024, p. 179). Ursini (2023, p. 91) afirma 

que o objetivo da regularização fundiária deve ser garantir a segurança, o bem-estar e a 

continuidade física e cultural das comunidades e povos tradicionais. Para ela, isso é alcançado 

pela titulação seguida do registro da matrícula das terras tituladas: “O registro da matrícula em 

cartório é importante para a segurança das comunidades a fim de que outros títulos negociados 

por terceiro não incidam no seu território” (2023, p. 92). 

É importante frisar que, embora o registro imobiliário seja dado como um instrumento 

de segurança jurídica nos moldes do Direito Civil, ele não pode ser usado para excluir as 

comunidades do direito à propriedade: “é preciso valorizar a noção de que o direito a terras 

nasce e se mantém pela posse agrária, decorrente do trabalho na terra” (Rocha et al., 2023, p. 

91). 

Posto isso, importante ressaltar que, para emissão dos títulos das cinco comunidades 

tituladas antes de 2019 12, foi necessário um esforço conjunto das equipes técnicas do Incra e 

do Interpi, além da disponibilidade de recursos orçamentários do governo federal, o que foi 

fundamental para a elaboração das peças técnicas do processo de regularização fundiária dessas 

comunidades (Ferreira, 2018, p. 117). Assim, as demais comunidades quilombolas tituladas no 

Piauí só tiveram seu acesso à terra garantido após a Lei Estadual n. 7.294/2019, o que veremos 

no capítulo seguinte. Ao todo, até agosto de 2025, tinham sido tituladas 30 comunidades 

quilombolas no Piauí. 

Além disso, duas outras leis estaduais referem-se aos povos e comunidades tradicionais 

e ao direito territorial. Assim, os povos indígenas são reconhecidos em âmbito estadual, por 

meio da Lei n. 7.384/2020, que, em seu art. 1º, reconhece formalmente a existência de povos 

indígenas no Piauí: “O Estado do Piauí reconhece formal e expressamente, por meio desta Lei, 

a existência de Povos Indígenas nos limites de sua extensão territorial.” Ressalta-se o art. 3º da 

lei, que estatui que, para o reconhecimento da identidade étnica, não será exigido como requisito 

obrigatório qualquer iniciativa junto aos órgãos federais, de modo que a autodefinição será 

suficiente. 

Como visto anteriormente, após um longo período de invisibilidade da luta e resistência 

dos povos indígenas, o Piauí passou a reconhecer formalmente a existência desses povos. 

Apesar do reconhecimento constitucional do direito às terras tradicionalmente ocupadas, os 

povos indígenas do Piauí têm enfrentado dificuldades no processo federal, pois, até 2010, a 

 
12 Faremos um marco temporal até a Lei n. 7.295/2019 (vigente), pois as demais titulações só ocorreram após a 

publicação dela.  



78 
 

Funai sequer reconhecia a presença indígena no estado. Diante disso, as comunidades indígenas 

têm intensificado suas reivindicações pelo reconhecimento formal de suas terras junto ao órgão 

estadual, fundamentando-se nas leis que garantem a destinação de terras públicas e devolutas 

às áreas ocupadas por indígenas. 

Os povos indígenas do Piauí ainda não possuem territórios demarcados ou em processo 

de demarcação na esfera federal, o que acaba por excluí-los do acesso a políticas indigenistas. 

Com a não demarcação de terras indígenas oficialmente reconhecidas pelo governo federal, 

esses povos acabam por sofrer uma série de violações de direitos, além de continuarem sofrendo 

racismo, preconceitos e exclusão (Silva; Macedo, 2022b, p. 617). Além do não reconhecimento 

territorial, os povos indígenas no Piauí ainda sofrem outro tipo de preconceito étnico-racial, 

pois, por não apresentarem fenótipos atribuídos historicamente ao ser indígena, acabam sendo 

colocados em um lugar de dúvida e discriminação. 

A partir de 2016, os povos e comunidades indígenas do Piauí passaram a fortalecer sua 

organização política e a consolidar os processos de autodeterminação. Essa dinâmica resultou 

em importantes avanços institucionais, culminando na promulgação da Lei Estadual n. 7.389, 

de 27 de agosto de 2020, que reconhece expressamente a existência dos povos indígenas no 

território piauiense e estabelece que as terras públicas e devolutas por eles ocupadas devem ser 

destinadas a essas comunidades (Lopes et al., 2023, p. 488). 

A lei estadual de reconhecimento étnico dos povos indígenas e a lei de regularização 

fundiária do Piauí, Lei n. 7.294/2019, promoveram a primeira titulação de uma comunidade 

indígena no estado. Vale destacar que a luta pela terra do Povo Kariri de Serra Grande se iniciou 

em 1992. Esse povo ocupava uma área devoluta, que foi arrecadada pelo estado e destinada à 

comunidade. Lopes et al. (2023, p. 488) apontam: “o governo estadual sustenta uma narrativa 

de que driblou a política anti-indígena do governo federal, ao regularizar dois territórios 

indígenas no estado: o do povo Kariri de Serra Grande (2021) e o dos Tabajara de Piripiri 

(2022)”. Observa-se que, de lá para cá, outras duas comunidades indígenas foram tituladas. 

A primeira comunidade indígena titulada no estado foi a comunidade do povo Kariri de 

Serra Grande, município de Queimada Nova (PI). O procedimento administrativo adotado para 

o reconhecimento territorial foi uma primeira experiência da política fundiária do estado 

voltado para a regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais, amparados pela 

Lei n. 7.294/2019 e pela Lei n. 7.389/2020. Ambas determinam que áreas ocupadas por povos 

e comunidades indígenas deverão ser regularizadas e destinadas à comunidade. Parte da área 

reivindicada pela comunidade estava sob áreas devolutas, daí iniciou-se um processo de 

arrecadação dessas terras, que, posteriormente, foram destinadas para a comunidade indígena 



79 
 

do povo Kariri. Entretanto, a comunidade alega que sua área é bem maior do que aquela que 

lhe foi destinada. 

Observa-se que a política fundiária do Piauí é totalmente diversa da política indigenista 

de demarcação de terras. Primeiro, porque se trata de um título de propriedade, exigindo que a 

comunidade se organize por meio de uma associação legalmente constituída para receber o 

título de domínio coletivo, o que diverge frontalmente da forma tradicional de se organizar 

dessas comunidades indígenas. Segundo, porque a política não reconhece todo o território 

originário, limitando-se apenas às terras que pertencem ao estado, colocando essas 

comunidades em uma situação de fragilidade e alvo de conflitos, pois elas não deixaram de 

lutar pela completude de seus territórios ancestrais. 

A segunda e a terceira comunidade indígena tituladas foram as comunidades do Povo 

Tapuio de Lagoa de São Francisco e o povo Tabajara de Piripiri, respectivamente. Essas 

comunidades sofreram um processo de desterritorialização. A primeira, embora permaneça 

numa área rural, perdeu suas terras para a fome, como relatado pelo Cacique Henrique a esta 

autora. Ainda na década de 1940, as terras foram vendidas a valores irrisórios para saciar a fome 

daquele povo. A segunda comunidade vive em áreas urbanas espalhadas pelos bairros do 

município de Piripiri, liderada pelo Cacique Zé Guilherme e pelo Cacique Cícero. Essas duas 

comunidades, além de trajetórias semelhantes, também obtiveram o reconhecimento territorial 

por meio de desapropriações por interesse social. Foi uma demanda de décadas ao estado do 

Piauí, cobrado a destinar terras para que as comunidades pudessem plantar e viver. Os 

procedimentos se iniciaram com visitas técnicas de profissionais do Interpi, que realizaram 

reuniões de escutas e visitaram áreas suscetíveis de desapropriações indicadas pelas 

mencionadas comunidades. Após a visita, foi elaborado um breve relatório social da 

comunidade. 

Tais procedimentos são considerados simplificados, considerando toda a complexidade 

que envolve a trajetória histórica desses povos, embora o breve relatório tenha sido elaborado 

apenas para justificar a ação de desapropriação para fins de interesse social a ser destinada para 

os indígenas. 

Com relação à quarta comunidade indígena titulada no Piauí, todo o procedimento de 

regularização fundiária foi realizado à luz da legislação vigente. A comunidade ocupa área 

devoluta, ou seja, terras do estado, que fez a arrecadação por meio de processo discriminatório 

administrativo. Pelo que se observou, seguiu um fluxo simplificado e rápido. Esta pesquisadora 

não conhece a realidade da comunidade, mas, pelos dados analisados, pode-se inferir que vive 

em situação de vulnerabilidade social e sem conflitos pela posse. 



80 
 

Com a experiência das quatro comunidades indígenas tituladas pelo Piauí, com base em 

sua política fundiária de regularização de territórios tradicionais, verificou-se que dois 

territórios só foram titulados por estarem situados em terras devolutas e em áreas sem disputas. 

Os demais resultaram de processos de desapropriação, mas em extensões insuficientes para 

assegurar a subsistência e a produção dessas comunidades, que continuam a pleitear a 

ampliação de suas terras. 

Em resumo, observa-se que a política fundiária voltada aos povos indígenas, executada 

pelo Piauí, embora aparente representar um avanço na garantia de territórios tradicionais, é 

insuficiente e, possivelmente, viola o próprio direito à terra. Isso porque, além de não assegurar 

a totalidade do território reivindicado pelas comunidades, baseia-se em limitações previstas em 

lei. 

Além disso, o Brasil é signatário da Convenção n. 169 da OIT, que determina a adoção 

de medidas eficazes para reconhecer e proteger os territórios indígenas, incluindo a utilização 

de instrumentos como desapropriação, indenização e reassentamento de terceiros quando 

necessário. Esses mecanismos, inclusive, já foram empregados pelo próprio Estado em outros 

contextos, demonstrando que a limitação atual é menos uma questão jurídica ou técnica e mais 

uma decisão política. 

No terceiro capítulo desta tese, será analisado o caso da comunidade indígena Morro 

D’Água II, que ocupa uma área de 7 mil hectares, dos quais apenas 2 mil se sobrepõem a terras 

pertencentes ao estado. Até o momento, a comunidade não aceitou a titulação parcial proposta. 

De antemão, percebe-se que o Piauí só reconhece o direito territorial de povos indígenas 

e comunidades tradicionais quando estes ocupam terras públicas sem conflitos, amparando-se 

na interpretação restritiva de sua lei estadual. Mas cabe questionar: não poderia o estado, 

simplesmente, cumprir o que determina a Constituição? Não poderia lançar mão de outros 

instrumentos jurídicos, já utilizados em situações semelhantes, para assegurar a totalidade dos 

territórios reivindicados? 

Os indígenas no Piauí enfrentam dificuldade para obter o reconhecimento formal de 

seus territórios. Segundo Lopes et al.: “A persistência do racismo e da visão de que povos 

indígenas pertencem ao passado do Piauí ainda impede o reconhecimento, por parte de muitas 

comunidades, de que ser indígena é uma possibilidade para o futuro” (2023, p. 520). 

Assim, o reconhecimento territorial para os povos indígenas resultaria em melhorias nas 

suas condições de vida, considerando que muitos vivem em situação de vulnerabilidade social 

e econômica. O acesso ao território garantiria o acesso a políticas públicas destinadas 

especificamente aos indígenas. 



81 
 

Por fim, para as comunidades tradicionais de quebradeiras de coco babaçu, foi 

promulgada a Lei Estadual n. 7.888/2022, que reconhece direitos às comunidades tradicionais 

quebradeiras de coco babaçu no estado, bem como a Lei n. 7.294/2019, que incorpora a 

definição de povos e comunidades tradicionais do art. 3º do Decreto Federal 6.040/2007 e inclui 

todos os grupos que se encaixem nela, entre eles, as quebradeiras de coco babaçu. Vale ressaltar 

que as comunidades tradicionais – ribeirinhas e brejeiras – concentram-se, em sua maior parte, 

na região do Cerrado piauiense, enquanto as quebradeiras de coco babaçu estão localizadas 

predominantemente na região norte do estado. 

Atualmente, a região do Matopiba piauiense conta com cerca de 30 comunidades 

tradicionais identificadas, com processos abertos no Interpi, sendo a maioria composta por 

comunidades ribeirinho-brejeiras. Essas comunidades se organizam por meio do Coletivo 

Povos do Cerrado, com apoio da CPT e da Rede Social de Justiça e Direitos Humanos (Rede), 

que atua na luta pelo reconhecimento de direitos e, sobretudo, pela regularização fundiária dos 

territórios tradicionais. 

O Piauí, desde a década de 1970, enfrenta uma série de problemas fundiários e 

ambientais, em grande parte decorrentes de uma gestão fundiária ineficiente. Nesse cenário, foi 

promulgada, em 2015, a Lei n. 6.709, com o objetivo de promover a regularização fundiária e 

revitalizar o papel institucional do Interpi, restabelecendo sua competência na gestão e 

administração da política fundiária estadual. Em consonância com esse processo, Piauí firmou, 

em 27 de abril de 2016, um acordo de empréstimo de 120 milhões de dólares com o Banco 

Mundial, destinado à implementação do “Projeto Piauí: pilares do crescimento e inclusão 

social”. O financiamento visava a possibilitar avanços na melhoria do acesso e da qualidade da 

educação, saúde, agricultura e recursos hídricos, além de fortalecer os direitos de propriedade 

da população pobre residente nas zonas rurais (Silva Junior, 2022, p. 23). 

Porém, conforme demonstra Albuquerque (2022, p. 108), o programa de regularização 

fundiária do Piauí, financiado pelo Banco Mundial, passou a ser alvo de frequentes denúncias 

das comunidades tradicionais, uma vez que estas não estavam sendo contempladas pelos 

recursos do financiamento e, ao contrário, vinham sendo diretamente prejudicadas pela 

“legalização da apropriação ilegal de seus territórios por grandes produtores e empresas do 

agronegócio”. 

Nesse contexto, a CPT e a Rede, com apoio das organizações internacionais Food First 

Information and Action Network (Fian) e Genetic Resources Action International (Grain), ao 

constatar que o estado do Piauí, por meio do Interpi, não estava garantindo a efetividade desses 

direitos, formalizaram denúncias diretamente ao Banco Mundial. As denúncias tiveram 



82 
 

repercussão internacional e resultaram em uma recomendação do Ministério Público Federal 

(MPF) ao Banco Mundial e ao Interpi para que suspendessem o projeto até a adoção de medidas 

que assegurassem os direitos territoriais das comunidades tradicionais (Albuquerque, 2022, p. 

108). 

Diante do cenário de violações sofridas pelas comunidades tradicionais do Piauí e do 

evidente descaso do estado, representantes do Banco Mundial visitaram o estado, realizando 

uma série de reuniões e visitas às comunidades, com o apoio e articulação da CPT. Nessas 

ocasiões, as comunidades relataram os conflitos territoriais, os prejuízos ambientais e as 

dificuldades enfrentadas para acessar direitos fundamentais, sobretudo o reconhecimento de 

seus territórios. Ressaltaram ainda que o projeto de regularização fundiária, até então, vinha 

priorizando exclusivamente grandes empresas e produtores do agronegócio, em detrimento das 

populações tradicionais (Albuquerque, 2022, p. 109). 

Assim, “após uma série de negociações, em 2018, o Banco Mundial concordou em 

destinar parte dos recursos do projeto para regularização fundiária de algumas comunidades 

tradicionais” (Albuquerque, 2022, p. 109). Essa intervenção dos movimentos sociais de luta 

pela terra das comunidades tradicionais no Piauí resultou na elaboração e publicação da Lei n. 

7.294/2019, que revogou parcialmente a Lei n. 6.709/2015 (posteriormente foi totalmente 

revoada pela Lei nº 8.006/23. A nova lei incluía os povos e comunidades tradicionais como 

beneficiários prioritários na destinação das terras públicas e devolutas, pois até 2019 não havia 

legislação, nem política fundiária que priorizasse a destinação de terras para comunidades 

tradicionais, exceto para quilombolas e indígenas, sendo que, no caso desses últimos, a 

competência é da União. 

Como resultado da pressão dos movimentos sociais, os primeiros relatórios sociais e 

antropológicos foram elaborados para subsidiar os processos de regularização fundiária, 

destacando-se os estudos das comunidades tradicionais de Melancias (Gilbués) e Salto I e II 

(Bom Jesus), no período de 2015 e 2018. Em 2020, foram iniciados 20 estudos de mapeamento 

e elaboração de relatórios antropológicos na região do Cerrado; entretanto, até agosto de 2025, 

somente uma das 20 comunidades havia sido titulada, em razão dos intensos conflitos fundiários 

e da sobreposição com áreas privadas, muitas delas com fortes indícios de grilagem. 

Até o momento, apenas duas comunidades conquistaram titulação coletiva. A primeira, 

em 2021, foi a comunidade tradicional ribeirinho-brejeira Salto I e II, em Bom Jesus, titulada 

por meio de processo discriminatório de arrecadação de terras, com registro em cartório. No 

entanto, mesmo titulada e registrada, a comunidade continua sendo alvo de invasões por 

fazendeiros, e suas famílias vivem em situação de vulnerabilidade social, o que evidencia a 



83 
 

necessidade de uma política estadual de desenvolvimento sustentável e inclusivo voltada a essas 

comunidades. A segunda foi a comunidade quilombola tradicional ribeirinho-brejeira São 

Martins, em Gilbués, também titulada por meio de processo discriminatório de arrecadação. 

Observa-se mais uma vez a ausência de enfrentamento, por parte do estado, aos conflitos 

e sobreposições territoriais. Em vez de propor soluções efetivas, o governo se exime de 

responsabilidade, alegando que não é obrigado a realizar desapropriações ou estudos técnicos 

capazes de identificar os processos de grilagem que marcam a região. 

Não é diferente o que ocorre na região norte do Piauí, especialmente nos municípios de 

Esperantina e São João do Arraial, onde as comunidades tradicionais de quebradeiras de coco 

babaçu enfrentam, há décadas, a luta pelo acesso livre ao babaçu e pela regularização das terras 

que ocupam e utilizam para a extração destinada à sua subsistência. As quebradeiras de coco 

babaçu têm no Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu (MIQCB) sua 

principal forma de organização coletiva. O movimento atua no apoio e na assessoria às 

comunidades, fortalecendo a luta por direitos, especialmente pelo acesso livre ao babaçu, por 

meio da campanha “Babaçu Livre”. O MIQCB é uma organização de caráter social e político 

que articula quebradeiras de coco em diferentes estados brasileiros – Maranhão, Piauí, Pará e 

Tocantins –, buscando garantir não apenas a preservação do babaçu como recurso natural e 

cultural, mas também a valorização do trabalho e do modo de vida tradicional dessas mulheres. 

Duas comunidades de quebradeiras de coco babaçu foram tituladas após 2019, isto é, 

posteriormente à promulgação da Lei n. 7.924/2019. A primeira foi a Comunidade Tradicional 

Vila Esperança, localizada em Esperantina (PI). Sua titulação ocorreu por meio de ação de 

desapropriação que envolveu dois processos judiciais, dos quais um ainda não foi concluído. A 

comunidade obteve o título, mas sem a finalização completa da desapropriação, o que gera 

insegurança jurídica sobre a validade do processo. Apesar do valor simbólico desse 

reconhecimento, as famílias continuam lutando pela conclusão do procedimento, reivindicação 

que persiste desde 2022. A segunda comunidade titulada foi a Comunidade Santa Rosa, em São 

João do Arraial, cuja regularização ocorreu por meio de ação discriminatória, seguindo 

integralmente o rito estabelecido pela legislação vigente (Lei n. 7.924/2019 e Decreto n. 

22.407/2023). 

Alencar (2023, p. 356) ressalta que “nem todas as identidades e territorialidades dos 

povos tradicionais estão amparadas por uma política territorial em nível federal”, sendo a 

principal referência normativa o Decreto Federal n. 6.040/2007, que, entretanto, não aborda 

especificamente a política fundiária voltada à regularização das comunidades tradicionais. 

Apesar disso, o Piauí tem difundido o discurso de ser aquele que mais titulou comunidades 



84 
 

tradicionais nos últimos anos, sendo, até o momento, o único a reconhecer territórios por meio 

da regularização fundiária com titulação de domínio coletivo. Alencar (2023, p. 357) adverte 

que, embora tenha havido avanços no reconhecimento dos territórios tradicionais nos últimos 

quatro anos, a estrutura de titulação permanece “limitada e assimétrica” em comparação a 

outros setores da instituição, mesmo após a criação de uma diretoria específica para esse fim, 

em 2023. 

Quanto à regularização fundiária dos territórios tradicionais, antes da regulamentação 

pelo Decreto n. 22.469, de 2022, os procedimentos adotados para a execução da política 

fundiária prevista na Lei n. 7.294, de 2019, baseavam-se na analogia com a legislação federal, 

especialmente no que se refere às comunidades quilombolas, visto que a política de demarcação 

de terras indígenas segue um rito totalmente diverso do que tem sido a política fundiária do 

Piauí, considerando as comunidades indígenas que foram tituladas. Importante reiterar que as 

comunidades tradicionais são diversas e plurais, o que implicou uma variedade de situações 

fáticas ao longo da tramitação dos processos de regularização fundiária, resultando em 

procedimentos não homogêneos nos processos de regularização fundiária das comunidades 

tradicionais. 

 

1.3 O protagonismo das mulheres do Piauí na luta pelo reconhecimento territorial  

 

Ao tratar do processo de luta política pelo reconhecimento do direito aos territórios de 

povos e comunidades tradicionais do Piauí, não se pode deixar de considerar que as mulheres 

são protagonistas na luta por terra e território, exercendo um papel central na garantia de direitos 

e na regularização de seus territórios. Por muito tempo, a participação das mulheres na luta por 

liberdade e direitos foi invisibilizada. 

Figuras históricas como Dandara dos Palmares e Luíza Mahin exemplificam esse 

processo de invisibilização, mas também de resistência. Dandara, ao lado de Zumbi, lutou 

ativamente contra a escravidão e pela defesa do Quilombo dos Palmares. Luíza Mahin, cuja 

contribuição só foi reconhecida recentemente, ajudou a organizar levantes contra o sistema 

escravista, incluindo a Revolta dos Malês, e foi mãe do abolicionista Luiz Gama. 

Considerando que a maioria das mulheres de comunidades tradicionais são atravessadas 

pelos marcadores sociais de gênero, raça e etnia, elas enfrentam não apenas o machismo, mas 

também o racismo. Essa intersecção de opressões acabou por invisibilizar seu protagonismo 

nesta luta e em outras. 



85 
 

Nesse sentido, bell hooks (2019, p. 45) destaca que as mulheres negras ocupam uma 

posição inferior dentro da estrutura social, tendo seu status colocado abaixo do de qualquer 

outro grupo. Elas carregam, de forma simultânea, o peso da opressão sexista, racista e de classe. 

A quilombola e educadora Givânia Silva afirma que “As mulheres negras são exploradas de 

diversas formas. Uma delas é pelo seu pertencimento racial, outra, pelo gênero. São obrigadas, 

em muitos momentos, a pagarem com seu corpo e sua vida o preço do machismo e do racismo 

somado em uma única conta” (Silva, 2020, p. 57). Contudo, as mulheres negras constituem 

sujeitos históricos marcados por uma força ancestral e uma resistência secular. Desempenham 

um papel central na luta pelo reconhecimento de seus territórios, frequentemente assumindo 

posições de liderança. Tal protagonismo as expõe a uma dupla forma de violência, resultante 

da intersecção entre gênero e raça. 

Um caso emblemático foi o assassinato da liderança quilombola Mãe Bernadete, 

ocorrido em sua residência, no Quilombo Pitanga dos Palmares, na Bahia, em agosto de 2023, 

em decorrência de sua atuação na defesa do território quilombola. Sua trajetória evidencia a 

centralidade das mulheres negras nas lutas socioterritoriais e reforça o caráter simbólico de sua 

resistência, enquanto expressão da força coletiva e ancestral. Outro episódio envolvendo 

lideranças de comunidades tradicionais ocorreu em janeiro de 2024, com o assassinato da Majé, 

conhecida como Nega Pataxó, no sul da Bahia. A liderança foi vítima de um ataque perpetrado 

por um grupo de ruralistas, no contexto de uma ação de retomada territorial, quando defendia 

o direito de sua comunidade ao território originário e tradicionalmente ocupado. 

É o que sintetiza o Coletivo de Mulheres da Conaq, no livro Mulheres quilombolas: 

territórios de existências negras femininas, no qual apresentam a relação do Estado no processo 

de titulação dos territórios e a violência a que as mulheres são submetidas na defesa de seus 

territórios, a saber: 

 
No Brasil, vigora uma estratégia institucional velada de prolongar indefinidamente os 
processos de titulação dos territórios, associada à restrição de recursos orçamentários. 
Assim, além de impedir o exercício de diversos direitos diretamente relacionados ao 
território, a morosidade injustificada do processo de titulação perpetua o contexto de 
violência a que são submetidos os quilombos e suas defensoras (Coletivo de Mulheres 
da Conaq, 2020, p. 47). 

 

Os casos citados exemplificam, de maneira contundente, a luta e a resistência das 

mulheres na defesa de seus territórios tradicionais. Ao mesmo tempo, demonstram que a 

ineficiência do Estado em garantir a regularização fundiária não apenas retarda o 

reconhecimento de seus direitos, mas também as torna mais vulneráveis. Essa condição é 



86 
 

agravada pela sobreposição de violências estruturais de gênero e de raça, que incidem de forma 

interseccional sobre suas experiências e trajetórias coletivas. 

Como bem evidencia bell hooks (2019, p. 46), a mulher negra “[...] constrói uma 

experiência vivida que desafia diretamente a estrutura social vigente e sua ideologia sexista, 

racista e classista”. Desde o período da escravização negra, as mulheres enfrentam violências 

relacionadas a gênero e raça. Para o trabalho, eram consideradas e colocadas no mesmo patamar 

que os homens, ou seja, a raça era o fator determinante. Por outro lado, sofriam violências 

inerentes ao sexo, como estupros e outros abusos pertinentes ao gênero. Assevera Angela Davis 

(2016, p. 19): “A maioria das meninas e das mulheres, assim como a maioria dos meninos e dos 

homens, trabalhavam pesado na lavoura, do amanhecer ao pôr do sol. A opressão das mulheres 

era idêntica à dos homens.” 

A autora acrescenta que só eram enxergadas como mulheres – ou seja, sua condição de 

gênero só era considerada – quando se tratava de exploração, punição e repressão cabíveis 

apenas às mulheres. Porém, apesar de toda sorte de violência de gênero e raça, “as mulheres 

resistiam e desafiavam a escravidão o tempo todo” (2016, p. 33). Não é diferente na 

contemporaneidade: as mulheres racializadas continuam a resistir e desafiar as estruturas 

sociais opressoras diariamente. 

Ainda nesse contexto, Selma Dealdina, liderança feminina quilombola, afirma: 

 
Nós, mulheres quilombolas, temos um papel de extrema importância nas lutas de 
resistência, pela manutenção e regularização dos nossos territórios. No quilombo ou 
na cidade, temos sido as guardiãs das tradições da cultura afro-brasileira, do sagrado, 
do cuidado, das filhas e filhos, das e dos griôs, da roça, das sementes, da preservação 
dos recursos naturais fundamentais para a garantia de direito (Dealdina, 2020, p. 37). 

 

Dealdina destaca o papel fundamental e plural das mulheres quilombolas na luta por 

seus direitos, que vai muito além da defesa do território, envolvendo também a preservação de 

toda a cultura e do modo de vida tradicional. Verdadeiras guardiãs das tradições ancestrais, elas 

são a força motriz que garante a continuidade e a resistência de suas comunidades. 

Cabe destacar o papel das mulheres piauienses na luta por terra, território e bem-viver. 

As mulheres que serão aqui mencionadas servem como uma representação de tantas outras, e, 

portanto, esta análise se estende como uma homenagem a todas elas: Esperança Garcia, Maria 

Rosalina, Antônia Flor, Chica Lera, Cacicas Francisca, Dan e Deuzenir e Professora Maria Sueli 

Rodrigues de Sousa. 

 



87 
 

1.3.1 Esperança Garcia 

 

A história de luta das mulheres piauienses pela terra e pela dignidade tem raízes 

profundas, simbolizadas por figuras históricas e atuais. Esperança Garcia, uma mulher negra 

escravizada no século XVIII, marca o início dessa trajetória. Ela escreveu uma carta ao 

governador da época denunciando os maus-tratos que ela e seus filhos sofriam. Esse ato de 

coragem a tornou, simbolicamente, a primeira advogada do Piauí e, posteriormente, do Brasil 

– reconhecimento que se deu graças aos esforços e à inspiração da professora Maria Sueli 

Rodrigues. 

O dossiê Esperança Garcia: símbolo de resistência na luta por direitos retrata toda a 

sua trajetória. Nascida no estado do Piauí, no século XVII, provavelmente viveu parte de sua 

vida na Fazenda Algodões, cuja propriedade pertencia aos jesuítas, até ser transferida à Fazenda 

Poções, sob administração do capitão Antônio Vieira do Couto, onde iniciou sua saga. Vale 

destacar que Esperança cresceu em um contexto em que padres pertencentes à Companhia de 

Jesus detinham o poder sobre algumas terras no Brasil, o que lhe possibilitou o acesso à escrita 

(Sousa et al., 2017, p. 17). Sousa et al. (2017, p. 32) mencionam que: “Parece evidente que, no 

ambiente das fazendas jesuíticas do Piauí, uma das estratégias potencializadas pelos 

missionários foi a concessão de algumas vantagens às populações escravas e indígenas que 

viviam em suas fazendas”. 

Foi nesse contexto que Esperança Garcia, mulher casada e mãe, escreveu sua carta em 

primeira pessoa e a endereçou ao então governador, denunciando os maus-tratos a que era 

submetida e apelando pelos direitos que, porventura, lhe cabiam em razão das prerrogativas 

religiosas (Sousa et al., 2017, p. 19), a saber: 

 
Eu sou escrava de Vossa Senhoria da administração do Capitão Antônio Vieira de 
Couto, casada. Desde que o Capitão lá foi administrar que me tirou da fazenda 
algodões, onde vivia com meu marido, para ser cozinheira da sua casa, ainda nela 
passo muito mal. A primeira é que há grandes trovoadas de pancadas em um filho meu 
sendo uma criança que lhe fez extrair sangue pela boca, em mim não posso explicar 
que sou um colchão de pancadas, tanto que cai uma vez do sobrado abaixo peiada; 
por misericórdia de Deus escapei. A segunda estou eu e mais minhas parceiras por 
confessar há três anos. E uma criança minha e duas por batizar. Peço a Vossa Senhoria 
pelo amor de Deus ponha aos olhos em mim ordinando digo mandar ao procurador 
que mande para a fazenda aonde me tirou para eu viver com meu marido e batizar 
minha filha (Esperança Garcia, 06 de setembro de 1770). 

 

A carta de Esperança Garcia, datada de 6 de setembro de 1770, pode ser interpretada, 

sob uma perspectiva contemporânea, como uma petição inicial. O documento demonstra uma 

argumentação jurídica sofisticada para sua época, na qual Garcia utiliza os limites de sua 



88 
 

condição como escravizada e os preceitos do Direito vigente para tentar alterar o destino de sua 

família. A análise revela a notável inteligência da autora, que soube estrategicamente manipular 

os princípios doutrinários impostos pelos jesuítas, como a importância do batismo e do 

casamento entre escravizados e indígenas, a fim de sensibilizar o governador e obter uma 

resposta favorável ao seu pedido (Sousa et al., 2017, p. 19). 

A carta de Esperança Garcia foi descoberta pelo historiador Luiz Mott, na década de 

1970. Mais tarde, pesquisadores, professores e advogados realizaram uma investigação por 

meio da Comissão Nacional da Verdade Negra no Piauí, construindo coletivamente o Dossiê 

Esperança Garcia. Esse estudo serviu como base para o reconhecimento da carta de Esperança 

Garcia como uma verdadeira petição jurídica, por conter uma estrutura semelhante à de uma 

peça processual. O dossiê possibilitou que Esperança Garcia recebesse o título de primeira 

advogada da Ordem dos Advogados do Brasil (OAB), Seccional Piauí, em 2017. 

Posteriormente, em dezembro de 2022, ela foi reconhecida como a primeira advogada do Brasil 

pela OAB Nacional (Sousa et al., 2017, p. 35). 

Gomes (2018, p. 58) afirma que a carta de Esperança “é uma expressão da agência negra 

que alcançou maior visibilidade por ser considerada a mais antiga petição de escravizado no 

Brasil”. Além de romper com uma análise masculinizada sobre as disputas elaboradas pela 

população negra contra o regime escravista, o fato de uma mulher realizar tal denúncia era 

incomum na época, pois a historiografia ainda é estereotipadamente masculina, ignorando a 

participação política das mulheres. Portanto, Esperança Garcia demonstra a força das mulheres 

na luta por direitos (Gomes, 2018, p. 58). 

A carta de Esperança Garcia é também um dos poucos escritos que expressam a agência 

negra no Piauí (Gomes, 2018, p. 59), pois, como visto ao longo deste primeiro capítulo, a 

história oficial do Piauí, além de tentar minimizar a violência da escravidão, é uma narrativa 

branca e masculina. As mulheres negras, assim como Esperança Garcia, não se moldam ao 

sistema, que insiste em anular seus direitos: resistem, lutam e conquistam cada vez mais 

espaços, em sua maioria decorrentes do acesso a direitos. 

 

1.3.2 Maria Rosalina dos Santos 

 

Essa tradição de resistência se perpetua em mulheres como Maria Rosalina Santos, 

conhecida como “Maria do Povo”, uma das principais militantes na defesa dos direitos 

territoriais das comunidades quilombolas no Piauí. Dedicando sua vida à causa, ela luta pela 

regularização fundiária de inúmeras comunidades tradicionais do Piauí. 



89 
 

Durante o período em que trabalhei no órgão de terras do Piauí, pude observar de perto 

a dedicação inabalável de Rosalina na luta pelos direitos quilombolas. As visitas técnicas 

realizadas nos territórios quilombolas proporcionaram uma imersão direta na luta pelo 

reconhecimento de direitos. Nesse contexto, a vivência com Rosalina e o aprendizado com sua 

força e bravura destacam-se como reflexos de uma vida dedicada à causa da titulação dos 

territórios quilombolas no Piauí. 

Nascida em 3 de setembro de 1964, na comunidade quilombola Tapuio, em Queimada 

Nova (PI), Maria Rosalina dos Santos é filha de Vicente Francisco dos Santos e Rosalina Ana 

dos Santos. Sua infância foi marcada pelas dificuldades do semiárido nordestino, como a seca 

e a fome, experiências que a prepararam para os desafios futuros e fortaleceram seu espírito de 

resistência (Santos, 2017, p. 65). 

Seu engajamento social teve início na juventude, por meio de sua participação ativa na 

Igreja Católica. Como coordenadora da Pastoral da Juventude na diocese de Picos (PI), 

participou de encontros fora do estado, experiências que se tornariam decisivas em sua 

trajetória. Em 1991, durante um encontro em Teresina, uma palestra sobre religiosidade e etnia 

despertou nela a consciência sobre a questão da negritude (Santos, 2017, p. 66). 

A partir desse momento, Maria Rosalina iniciou um trabalho de conscientização em sua 

comunidade, enfatizando a importância da autovalorização dos moradores e o resgate da 

história e identidade coletiva do povo de Tapuio. Esse processo a levou ao encontro com Ruimar 

Batista, militante do movimento negro de Teresina, que visitou a comunidade para colaborar na 

conscientização política. Em 1995, essa mobilização resultou na criação da Associação de 

Desenvolvimento Comunitário do Tapuio, marco fundamental para a organização da 

comunidade e a defesa de seus direitos (Santos, 2017, p. 66). 

O engajamento político de Maria Rosalina ampliou-se em 1999, quando se integrou ao 

Coletivo de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Piauí, grupo composto majoritariamente por 

mulheres, evidenciando a relevância da luta feminina por justiça social e direitos. Sua influência 

cresceu rapidamente, e já em 2000 seu trabalho no movimento negro foi reconhecido em âmbito 

federal, especialmente pela atuação na Fundação Cultural Palmares pelo reconhecimento da 

autodefinição dos quilombos do Piauí (Santos, 2017, p. 74). 

Em 2009, Maria Rosalina consolidou sua trajetória de liderança ao vencer as eleições 

para vereadora em Queimada Nova, tornando-se um exemplo da força das mulheres 

quilombolas na luta por direitos. Sua trajetória demonstra como a resistência, a conscientização 

e o engajamento político podem transformar comunidades e ampliar a presença feminina no 

cenário político brasileiro (Santos, 2017, p. 75). 



90 
 

Em 2022, Rosalina foi homenageada pela ONU Meio Ambiente durante a campanha 

“16 Dias de Ativismo pelo Fim da Violência contra as Mulheres”. Ela segue firme na luta pelo 

reconhecimento de direitos, especialmente os direitos territoriais, atuando tanto na militância 

quanto junto ao estado do Piauí. Além disso, é membra da coordenação executiva da Conaq, 

principal movimento de defesa dos direitos quilombolas no Brasil. Uma referência de luta e 

resistência! 

 

 

1.3.3 Antônia Flor  

 

Outras mulheres históricas e contemporâneas também se destacam. Antônia Flor, uma 

camponesa, foi mártir do movimento pela terra, sendo assassinada em decorrência de uma 

disputa territorial e da omissão do Estado em garantir o direito de quem vive na terra e nela 

trabalha. 

A trajetória de Antônia Flor está intrinsecamente vinculada à intensificação dos 

movimentos de luta camponesa, notadamente as Ligas Camponesas que emergiram em meados 

do século XX. Esses movimentos tiveram papel central na denúncia das práticas de violência 

no campo, resultantes tanto dos conflitos pela posse da terra quanto da reivindicação por uma 

efetiva reforma agrária. O Piauí, por sua vez, encontrava-se inserido nesse cenário sociopolítico 

de tensão e mobilização (Araújo, 2023, p. 2). 

Antônia Maria da Conceição, conhecida como Antônia Flor, foi uma trabalhadora rural 

que, como tantos outros camponeses sem terra, migrou em 1935 para a então chamada Gleba 

Gameleira, em Piripiri (PI). Antônia Flor teve 12 filhos e era também rezadeira, uma tradição 

de muitas mulheres do campo que une fé e sabedoria ancestral. Viúva por duas vezes, ela foi 

uma das primeiras mulheres a se sindicalizar como trabalhadora rural, filiando-se em 1975, aos 

85 anos, ao Sindicato dos Trabalhadores Rurais Agricultores e Agricultoras Familiares de 

Piripiri (Araújo, 2023). A trajetória de Antônia Flor demonstra uma intersecção potente entre 

gênero e geração. Sua força pujante evidencia que a luta e a resistência pela terra são, acima de 

tudo, uma luta pelo direito de existir. 

Os conflitos fundiários nas terras onde vivia Antônia Flor e seus filhos tiveram início 

em 1978:  

 
Em 1978, quando a gleba em que moravam foi vendida ao latifúndio, para Francisco 
Ventura, mais conhecido por Chico Ventura, começaram os conflitos por terra. Ela 
chegou, inclusive, a ser ré na Justiça, processo no qual um juiz da Comarca de Piripiri 



91 
 

teria decido a favor do latifúndio, determinando o despejo, mas ela se recusou a sair 
da terra sem indenização (Araújo, 2023, p. 6). 

 

Essa situação revela um conflito de classes intrínseco a um modelo de posse e 

propriedade historicamente desigual. O poder da elite local não apenas desconsidera a posse de 

quem de fato trabalha a terra, mas também perpetua um sistema que valoriza o poder econômico 

em detrimento do uso social da terra, reforçando a injustiça e a concentração de terras nas mãos 

de poucos. 

Antônia Flor viveu como posseira por quase 50 anos, resistindo pelo direito de viver na 

terra onde criou seus filhos e de onde tirava seu sustento. “Antônia Flor não recuava diante de 

ameaças e intimidações dirigidas a ela proferidas pelo fazendeiro, que queria expulsá-la do 

território” (Araújo, 2023, p. 8). No entanto, o proprietário, numa tentativa de conter a força e a 

resistência da camponesa, encomendou covardemente a sua morte. Assim, em 1º de dezembro 

de 1984, Antônia Flor foi assassinada dentro de sua própria residência. O crime chegou a ser 

denunciado pela CPT; entretanto, os suspeitos jamais chegaram a ser sequer indiciados (Araújo, 

2023, p. 4). 

Anos depois, a terra onde viveu Antônia Flor foi vendida para a Agrocampo. Quinze 

anos mais tarde, o imóvel foi objeto de penhora, dando início ao trâmite que reconheceria o 

local como assentamento em 2005. Ou seja, somente 21 anos após o assassinato de Antônia 

Flor, a área foi finalmente conquistada pelos posseiros e transformada em assentamento 

(Araújo, 2023, p. 4). Complementa Araújo: “Foram cerca de 30 anos para as mulheres 

camponesas alcançarem o direito de permanecer na terra. E foi junto às entidades sindicais que 

elas se organizaram e conseguiram o apoio que fortaleceu a luta com esse objetivo” (2023, p. 

12). Assim, foi criado o Projeto de Assentamento Antônia Flor. 

A história de Antônia Flor transcende seu caráter individual para se tornar um símbolo 

de resistência e inspiração. A materialização desse legado pode ser observada na criação do 

coletivo de assessoria jurídica popular que leva seu nome. O Coletivo de Assessoria Jurídica 

Popular Antônia Flor, fundado pela professora Maria Sueli Rodrigues, é uma iniciativa de 

grande relevância acadêmica e social. Formado por estudantes e advogados, o grupo atua na 

defesa de territórios tradicionais e pela preservação socioambiental. 

Esse coletivo exemplifica como a memória de uma liderança camponesa se perpetua e 

se traduz em ação concreta. A trajetória de Antônia Flor, marcada pela luta por direitos e pela 

posse da terra, inspira a atuação jurídica, que busca não apenas defender juridicamente as 

comunidades, mas também fortalecer a autonomia e a organização popular. 

 



92 
 

1.3.4 Chica Lera 

 

Atualmente, a luta continua com lideranças e ativistas como Chica Lera, uma 

quebradeira de coco babaçu de Esperantina (PI), que defende o reconhecimento de seu território 

e o livre acesso ao babaçu. 

O relatório Chica Lera: a história dos movimentos sociais e a luta das quebradeiras de 

coco babaçu no Piauí narra a vida e a trajetória de luta de Francisca Rodrigues dos Santos, 

conhecida como Chica Lera, nascida em 29 de dezembro de 1939. Seu nome, herdado do avô 

materno, foi transmitido de geração em geração, prática bastante comum nos interiores do 

nordeste brasileiro. 

Natural do lugar chamado Trapiá, em Buriti dos Lopes (PI), Chica Lera recorda que, na 

região onde nasceu, não havia coco babaçu. Durante sua infância, a renda da família provinha 

da palha e do pó de carnaúba (Santos, 2019, p. 22). 

Anos mais tarde, migrou para a região denominada Tapuio, mais conhecida como 

Fazenda Olho d’Água, área de propriedade de um senhor chamado Bernardo, com quem sua 

família mantinha vínculos, sendo ele padrinho de um de seus irmãos (Santos, 2019, p. 24). 

Ao narrar sua trajetória, Chica Lera destaca os desafios enfrentados, marcados pelo 

machismo e luta pela sobrevivência em meio à escassez e à ausência de acesso formal à terra. 

Em suas palavras: “nós fomos criados naquela tradição doida que mulher era só para obedecer 

ao marido” (Santos, 2019, p. 34). Contudo, ela ressalta que conseguiu superar tais barreiras por 

meio de sua persistência. 

Foi a partir da extração do coco babaçu que Chica Lera garantiu a sobrevivência e a 

criação de seus filhos, ao mesmo tempo que se fortaleceu na luta coletiva das mulheres. Nesse 

processo, integrou o Movimento Interestadual das Quebradeiras de Coco Babaçu, 

consolidando-se como uma liderança reconhecida na região de Esperantina (PI). Como 

mencionado anteriormente, a terra onde trabalhou durante toda a sua vida foi titulada somente 

em 2022. 

 
A trajetória da Chica Lera é permeada por momentos que denomina de luta. A luta 
pela garantia dos direitos das mulheres, pela participação nos movimentos sociais, 
pela criação do MIQCB; luta pela defesa dos babaçuais, pelo Babaçu Livre, pela 
preservação ambiental, pela autonomia das comunidades tradicionais no acesso aos 
recursos naturais (Santos, 2019, p. 17). 

 

A trajetória de Chica Lera expressa a força das mulheres camponesas e das comunidades 

tradicionais. O movimento das quebradeiras de coco babaçu luta pela manutenção de seu modo 



93 
 

de vida tradicional, pela autonomia e pelo uso sustentável dos recursos naturais da terra, 

especialmente dos babaçuais. 

É importante destacar que, para as mulheres quebradeiras de coco, o território vai muito 

além da noção de espaço físico ou de propriedade. Ele representa uma relação de sobrevivência, 

de uso coletivo dos recursos naturais e de preservação ambiental. Apesar disso, essas 

comunidades vivem sob constante ameaça a seus direitos territoriais enquanto povos e 

comunidades tradicionais, tendo sua autonomia frequentemente colocada em risco. 

As quebradeiras de coco babaçu vêm lutando há décadas pelo reconhecimento de seus 

direitos. Um marco importante dessa luta foi a promulgação da Lei Estadual n. 7.928/2022, que 

reconhece as atividades tradicionais de coleta e quebra do coco babaçu como patrimônio 

cultural do Piauí. A legislação também garante o acesso livre das comunidades aos babaçuais, 

proíbe a derrubada predatória das palmeiras e determina a regularização fundiária das áreas 

ocupadas por comunidades tradicionais de quebradeiras, atribuindo ao Interpi a 

responsabilidade de identificar, mapear e titular esses territórios. 

Chica Lera afirma: “Olha, se existem babaçuais, existem quebradeiras; e se existem 

quebradeiras, existem babaçuais”. Com essa declaração, ela chama atenção para a centralidade 

das mulheres na preservação dos babaçuais e para a valorização da cultura das quebradeiras de 

coco babaçu como identidade (Santos, 2019, p. 71). 

 

1.3.5 Cacica Francisca, Dan e Deuzenir 

 

No campo indígena, a luta pela demarcação de territórios e a resistência são fortemente 

lideradas por mulheres. Elas atuam como protagonistas na defesa de seus territórios originários, 

desempenhando um papel central na luta por reconhecimento de direitos. A força de lideranças 

como Cacica Francisca, Dan e Deuzenir é um reflexo do papel central que as mulheres 

indígenas desempenham na preservação de suas culturas e na retomada de seus territórios 

ancestrais. 

Essas lideranças e suas comunidades enfrentam a violência e as ameaças de invasores, 

mas não recuam. Sua luta vai além da posse da terra; é uma defesa da sua identidade, dos seus 

saberes, das suas tradições e da sua própria existência. A retomada de territórios não é apenas 

uma reivindicação jurídica ou política, mas um ato de resistência cultural e ancestral. 

Lopes e Oliveira (2023, p. 183) destacam o protagonismo das mulheres indígenas na 

retomada da identidade e na mobilização do movimento indígena, dando especial destaque à 



94 
 

liderança de dona Deusa e dona Dan como referências significativas de resistência e 

protagonismo na luta indígena. 

Nesse contexto, a Cacica Maria Francisca Pereira Ferreira é a principal liderança do 

território indígena Kariri de Serra Grande, em Queimada Nova (PI). Sua luta e resistência foram 

fundamentais para a regularização fundiária do primeiro território indígena demarcado e 

titulado no Piauí. Segundo Lopes e Oliveira (2023, p. 182), a Lei n. 7.389/2020, que reconhece 

formalmente a existência de povos indígenas no Piauí, “tem sido um dos instrumentos do 

movimento indígena piauiense para a aquisição de direitos. A primeira conquista foi a titulação 

da terra dos Kariri, da comunidade Serra Grande, município de Queimada Nova, no ano de 

2020”. 

Já Deuzenir Pereira dos Santos, conhecida como Dona Deusa, é indígena da etnia 

Gueguê, nascida em 1958, no povoado Sangue, município de Uruçuí (PI). A trajetória de Deusa 

e de sua família é marcada pela violência perpetrada pela elite regional. Ela e seus familiares 

foram expulsos de seu território originário por um coronel da região. 

Lopes e Oliveira discorrem sobre a trajetória da indígena Dan e a luta pela retomada do 

território indígena, a saber: 

 
Dona Deusa é líder da comunidade indígena dos Gueguê do Sangue, presidenta da 
APISU (Associação dos Povos Pró-Índio de Uruçuí-PI). Ela e sua comunidade narram 
que são descendentes da indígena sobrevivente de um massacre promovido pelo 
Tenente-Coronel João de Rego Castelo Branco, ainda no século XVIII, contra o povo 
Gueguê (Lopes; Oliveira, 2023, p. 183). 

 

A partir dessa expulsão, Dona Deusa iniciou o processo de retomada de seu território, 

fortalecendo a luta do movimento indígena no Piauí. Sua atuação tem papel central na 

recuperação da memória histórica indígena da comunidade, em um contexto no qual prevalecia 

o silêncio, imposto pelo medo das oligarquias locais. Enquanto mulher e indígena, Dona Deusa 

enfrenta os poderosos em defesa de seu território e identidade, reafirmando que, apesar dos 

massacres, os povos indígenas seguem vivos e resistentes (Lopes, 2025). 

A liderança indígena Maria da Conceição Sousa, conhecida como Dan, foi responsável 

pela retomada do território dos Akroá-Gamela, na comunidade Baixa Funda, conforme 

descrevem Lopes e Oliveira: 

 
A indígena Dan é liderança dos Caboclos Akroá Gamela da Baixa Funda, sindicalista, 
assentada e agricultora familiar, foi ex-presidenta do Sindicato dos Trabalhadores 
Rurais de Uruçuí e é presidenta da Associação dos pequenos produtores rurais da 
Baixa Funda, luta desde 2005 pelo reconhecimento étnico de seu povo (Lopes; 
Oliveira, 2023, p. 184). 



95 
 

 

Dan liderou um abaixo-assinado que se tornou um testemunho contundente da violência 

sofrida, relatando não apenas a expulsão de sua comunidade das terras ancestrais pelo avanço 

do agronegócio, mas também a resistência silenciosa de gerações que mantiveram viva sua 

identidade 13. 

Com o intuito de dar voz às lideranças indígenas na luta por direitos e pela demarcação 

de seus territórios, apresentamos um trecho da entrevista realizada com diversas lideranças – 

destacando-se Dan, Deusa e Francisca – registrada no artigo intitulado A demarcação do 

território indígena, na minha concepção isso significa a retomada da vida: Entrevista com as 

lideranças indígenas femininas do Estado do Piauí, conduzido pelas pesquisadoras Kós, Gomes 

e Silva (2022). 

Neste estudo, destacamos especificamente a pergunta direcionada ao processo de 

demarcação e titulação dos territórios indígenas: “Zabelê: O que significa a demarcação e 

titulação do território indígena para o seu povo (especialmente para as mulheres indígenas)?” 

Para Dona Deusa, a demarcação e titulação dos territórios indígenas têm significado 

especial para as mulheres, pois são elas as que mais sofrem com a falta de terras. Sem seu 

território, não podem criar animais ou cultivar alimentos, atividades fundamentais para a 

sobrevivência e para a manutenção da cultura alimentar de seu povo. Essa privação torna a 

mobilização feminina mais intensa, já que as mulheres, como responsáveis pelo lar, sentem 

mais diretamente os impactos da ausência de terra (Kós; Gomes; Silva, 2022, p. 174). 

Por sua vez, Dona Dan afirma que a terra é de posse dos próprios indígenas, não 

concedida pelo Estado. Para ela, a demarcação feita pelo Interpi é insuficiente, pois a identidade 

e os direitos sobre o território deveriam ser reconhecidos e devolvidos pela Funai e pelo governo 

federal, e não pelo governo estadual. Ela ressalta que a terra indígena é coletiva e histórica, não 

passível de concessão individual, e enfatiza a importância de manter o território como 

patrimônio de seu povo (Kós; Gomes; Silva, 2022, p. 174). 

A cacica Francisca, do território titulado Kariri, faz a seguinte consideração: “É uma 

garantia nos ter nossas terras demarcadas, que é a garantia que nós podemos trabalhar e nos 

organizar mais nossas conquistas e trabalhando a nossa cultura dentro do nosso próprio 

território” (Kós; Gomes; Silva, 2022, p. 175). 

Essas lideranças, cada uma em seu tempo e contexto, simbolizam a força e a persistência 

da luta das mulheres pelos direitos no Piauí. Como destacam Lopes e Oliveira, “Dan e Dona 

 
13 Disponível em: https://osbrasisesuasmemorias.com.br/lutas-de-sangue-dona-delza-e-a-mobilizacao-indigena-

no-piaui/. Acesso em: 24 ago. 2025. 

https://osbrasisesuasmemorias.com.br/lutas-de-sangue-dona-delza-e-a-mobilizacao-indigena-no-piaui/
https://osbrasisesuasmemorias.com.br/lutas-de-sangue-dona-delza-e-a-mobilizacao-indigena-no-piaui/


96 
 

Deusa compartilham memórias de sangue e de luta contra a expropriação dos territórios dos 

seus povos” (2023, p. 184). Suas histórias se entrelaçam e inspiram a resistência de gerações, 

mostrando o papel fundamental das mulheres na defesa do território, da cultura e da 

ancestralidade. 

É importante ressaltar que muitos dos membros desses territórios indígenas no Piauí, 

além de terem sofrido um processo histórico de genocídio e expulsão de suas terras, também 

foram impactados, mais recentemente, na década de 1970, durante o período da Ditadura Civil-

Militar. Nessa época, houve no Brasil um avanço na modernização agrícola e, no Piauí, foi 

incentivada a ocupação de terras consideradas improdutivas. Esse movimento resultou na 

expulsão de muitos indígenas de seus territórios, para dar lugar à “implantação da agropecuária, 

garimpo e construção de usinas hidrelétricas”. Lopes e Oliveira (2023, p. 184) explicam: “As 

comunidades delas (das lideranças indígenas citadas) tiveram suas terras tomadas por 

latifundiários e grileiros; atualmente, elas lutam pela retomada de seus territórios”. Dona Deusa 

ressalta sobre a luta das mulheres indígenas no Piauí: “Estamos juntas. É uma mobilização 

intensa, não vamos parar por aqui. A gente vai ter essa mobilização até nós conseguir o nosso 

território” (apud Kós; Gomes; Silva, 2022, p. 180). 

 

1.3.6 Professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa  

 

No campo acadêmico, destacam-se a luta e militância pelo reconhecimento do direito à 

terra, ao território e bem-viver exercidas pela professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa, que 

dedicou sua vida e atuação à defesa dos direitos humanos, territoriais e socioambientais. Além 

de formar uma geração de educadores e advogados populares, lançando sementes que 

germinam e continuam seu legado. 

Maria Sueli nasceu em 15 de junho de 1964, na comunidade rural Saco da Ema, 

município de Francinópolis (PI), com pouco mais de 5 mil habitantes e distante cerca de 200 

km da capital, Teresina. 

Ela conta que foi incentivada desde cedo por sua avó a estudar, mas enfrentou, ainda 

criança, a dura realidade das desigualdades sociais. Com apenas 7 ou 8 anos, trabalhava em 

troca dos estudos, enquanto convivia com alunos que, diferentemente dela, exerciam 

plenamente o direito de serem crianças (Queiroz; Silva; Sá, 2022, p. 53). 

Essa parte da história de Sueli remete à trajetória de minha mãe, Margarete, que, aos 13 

anos, viveu situação semelhante: estudava e trabalhava, sem poder desfrutar da infância. Essa 



97 
 

tem sido a realidade de muitas mulheres ao longo da história, que precisaram lutar para 

conquistar o direito de estudar. 

A migração forçada, provocada pelas secas, levou inúmeras famílias piauienses a buscar 

melhores condições de vida em outros estados. Essa realidade também marcou a vida de Sueli: 

seu pai mudou-se para Roraima e, ainda criança, ela foi para lá dar continuidade aos estudos. 

Mais tarde, retornou ao Piauí, onde se formou em Ciências Sociais pela UFPI e em Direito pela 

Universidade Estadual do Piauí (Uespi). Posteriormente, concluiu o mestrado em 

Desenvolvimento e Meio Ambiente (UFPI) e o doutorado em Direito, Estado e Constituição 

pela UnB (Moura et al., 2024, p. 754). 

Além de sua brilhante trajetória acadêmica, Sueli sempre expressou um profundo amor 

pela vida, especialmente pelo campo e pela natureza: “eu era muito apaixonada por natureza, 

porque era o ambiente em que eu me encontrava” (Queiroz; Silva; Sá, 2022, p. 54). Ressalta 

ainda que sempre fez de tudo para ser aceita nos espaços que foi obrigada a frequentar e que, 

nós, mulheres, somos permanentemente inferiorizadas. Diante das violências de gênero 

enfrentadas, ela diz: “Tornei-me feminista! E nunca abandonei o meu interesse pela cultura 

local rural de quem plantava e criava o que comia” (Sousa, 2021, p. 36-37). Dessa forma, a 

existência/identidade de Sueli confluía com a sua luta política em defesa do território e dos 

povos tradicionais. 

Sueli foi também professora da Uespi e da UFPI, além de pesquisadora e advogada. 

Atuou em grupos de pesquisa e estudos voltados para a defesa dos direitos das comunidades 

quilombolas. Os debates foram centralizados no Grupo de Estudos de Direitos Humanos e 

Cidadania (DIHUCI), e ela também contribuiu com a pauta quilombola no Núcleo de Pesquisa 

sobre Africanidades e Afrodescendência da UFPI (Ífaradà). Foi ainda presidente da Comissão 

da Verdade da OAB/PI, período durante o qual elaborou o Dossiê Esperança Garcia, inspirado 

pelo filme “uma mulher chamada Esperança”, produzido no Piauí (Queiroz; Silva; Sá, 2022, p. 

54-55). 

No campo acadêmico, Sueli dedicou-se a temas como Sociologia Jurídica, Direito 

Ambiental e Direito Agrário, sempre em defesa da natureza, dos territórios e de todos os sujeitos 

que os compõem, das pessoas à sociobiodiversidade “O nosso sagrado maior! Valorizar a vida 

não significa valorizar as riquezas produzidas e sim valorizar o presente, o ato de estar viva, o 

desabrochar de uma vida, todas as vidas!” (Sousa, 2021, p. 188). 

Em suma, sua atuação acadêmica é marcada por quatro características inter-

relacionadas: (i) compromisso com o fazer acadêmico; (ii) propositividade; (iii) amorosidade; 

e (iv) coletividade (Moura et al., 2024, p. 755). 



98 
 

Dessa forma, Sueli tornou-se uma referência intelectual, pois sua abordagem sempre se 

guiou por pilares interconectados que moldaram sua prática. O compromisso com o fazer 

acadêmico representa sua dedicação à pesquisa como instrumento de transformação social. A 

propositividade, por sua vez, traduz-se na capacidade de ir além da mera identificação de 

problemas, colocando-se em espaços que incentivam a proposição de mudanças, sempre 

aliando teoria e práxis. 

A amorosidade é a expressão de seu cuidado com o outro – amor, respeito e empatia –, 

tanto com seus alunos e orientandos quanto nas relações com os sujeitos do campo e da cidade. 

Por onde passou, Sueli foi sinônimo de acolhimento. Tive a grata experiência de vivenciar isso 

em um momento bastante doloroso: durante o meu mestrado, quando fui transformada e passei 

a ter consciência de mim no mundo como mulher negra em processo de construção intelectual. 

Sueli, com sua escuta ativa e cuidadosa, disse-me: “a gente (do Piauí) enfrenta a seca, carrega 

água na cabeça, tu não vai aguentar esse mestrado?” Aquelas palavras foram para mim sinônimo 

de acolhimento e segurança. 

Quanto à coletividade, para Sueli, o conhecimento sempre foi fruto da construção 

coletiva, respeitando todos os modos de vida, os sujeitos e a natureza: “Valorizamos tanto a 

nossa identidade individual e esquecemos que precisamos da nossa identidade comunitária, 

coletiva!” (Sousa, 2021, p. 201). 

A vida, a resistência e a luta por direitos protagonizadas pela professora Sueli têm sido 

inspiração para toda uma geração, especialmente para aqueles que vivem da terra e pertencem 

a ela. Sueli demonstrou que sua força e determinação teórico-acadêmica são orgânicas, pois 

nascem do povo, de uma identidade e de uma luta coletiva. Sua trajetória parte do chão e se 

transforma na academia, contrapondo-se às bases teóricas colonialistas. 

Assim, para encerrar esta parte da tese, apresento um texto que, a meu ver, resume o 

olhar de Sueli sobre a vida e suas lutas: 

 
Que a vida seja valorizada pelo presente. Que a pessoa que está do nosso lado seja 
vista como a nossa parceira da vida e não nosso concorrente. Que ninguém seja 
metade, mas parte de um sentimento comunitário. Que pensemos na morte como 
forma de valorizar a vida, que ninguém se cobre heroísmo. Que vejamos o nascer e o 
pôr do sol, a lua e as estrelas, a beleza do canto dos pássaros e a beleza das árvores, 
dos rios, das lagoas, da mãe terra, com a certeza de que a nossa vida vai continuar 
como parte do conjunto de vidas contidas no planeta Terra. Eu preciso desta 
identidade! (Sousa, 2021, p. 203). 

 

Que nossas vidas e pesquisas estejam sempre comprometidas com a transformação do 

mundo, ainda que seja apenas no sentido de provocar uma reflexão. Observa-se que, no Piauí, 



99 
 

as mulheres são protagonistas na luta pelo território, unindo-se e utilizando estratégias que 

articulam teoria e práxis na busca pelo reconhecimento territorial de suas comunidades. 

 

 

1.4 O constitucionalismo e a afirmação do direito fundamental à diferença no 

reconhecimento territorial para os povos e comunidades tradicionais 

 

O constitucionalismo brasileiro foi construído a partir das concepções europeias e do 

Direito Positivo, de modo que nossas constituições históricas beberam dessas fontes jurídicas. 

No entanto, é necessário pensar o constitucionalismo brasileiro e sua efetivação considerando 

as lutas insurgentes dos povos que compõem o Estado Democrático de Direito. Nesta tese, dar-

se-á maior destaque às lutas dos povos tradicionais pelo reconhecimento do direito aos 

territórios que tradicionalmente ocupam. 

Nesse contexto, o professor Menelick de Carvalho Netto disserta sobre como deveria 

ser o constitucionalismo: 

 
O constitucionalismo não pode ser algo de especialista, só dos livros... É preciso ser 
vida, luta por direitos, capacidade de indignação, de conhecimento de nossos próprios 
direitos a partir de práticas sociais e não de cartilhas, cartilhas podem no máximo 
ajudar, mas é preciso mudar a postura, de saber que direitos se conquista no dia a dia 
e perdemos no dia a dia, não há lei que garante direitos, lei é um texto que precisa da 
prática social, das nossas leituras, e que sempre serão leituras acerca de nós mesmos, 
quem somos, como vivemos em comum e qual futuro planejamos para nós mesmos 
(apud Brasil, 2009, n.p.). 

 

Assim, pode-se considerar que as lutas sociais pelo reconhecimento de direitos dão vida 

ao Constitucionalismo e uma Constituição mais efetivo, fazendo com que o sistema jurídico se 

ajuste às demandas sociais e aplique, de forma concreta, os direitos outrora conquistados e em 

constante transformação e efetivação. 

Não se pode compreender o Brasil sem considerar o processo histórico de violação das 

vidas indígenas e negras, sobretudo, marcado pela concentração de terras, exploração dos 

corpos negros e indígenas para a produção econômica e posterior exclusão desses sujeitos do 

acesso formal à terra. Apesar da abolição formal da escravidão negra, essas populações foram 

deixadas à própria sorte, privadas do acesso a direitos fundamentais, dentre elas o direito à terra. 

Situação semelhante vivenciam os povos indígenas e outros segmentos de povos tradicionais, 

que ainda enfrentam a falta de demarcação de seus territórios ou não têm o devido acesso à 

terra. 



100 
 

À vista disso, após séculos de luta, esses grupos conquistaram direitos expressos na 

Constituição Federal de 1988, conhecida como a Constituição Cidadã, que garante direitos 

fundamentais e assegura a igualdade e liberdade, além de reconhecer a pluralidade dos povos 

que constroem a nação brasileira. 

Partindo desse contexto, torna-se necessário discutir a relação entre o 

constitucionalismo e o processo de afirmação dos direitos territoriais dos povos tradicionais, a 

partir do direito fundamental à diferença, que os reconhece como sujeitos titulares de direitos e 

garante a proteção de sua identidade, cultura e territórios ancestrais e historicamente ocupados. 

Observou-se nos tópicos anteriores a trajetória sociopolítica dos povos tradicionais, sua 

luta e resistência pela vida e pela liberdade; em seguida, a luta para serem reconhecidos 

enquanto sujeitos de direitos, com foco no direito à terra que tradicionalmente ocupam, dando 

ênfase à política fundiária do Piauí e ao protagonismo exercido pelas mulheres piauienses em 

sua luta pelo direito à terra e ao território. 

Compreende-se que toda essa dinâmica está inserida na teoria do direito à diferença 

cunhada por Menelick de Carvalho Netto (2020). O autor destaca que o direito à igualdade, 

entendido como direito à diferença, permite a apreensão das complexidades próprias das 

comunidades tradicionais, que sempre foram desconhecidas pelo Direito ou até mesmo 

perseguidas. Um exemplo disso é o fato de não terem reconhecido seu direito comunitário como 

forma de vida diferente. O grande desafio, portanto, é incluir a diferença na igualdade. 

Assim, considerando que o princípio da igualdade e o princípio da diferença estão 

implicitamente previstos na Constituição Federal e são reconhecidos como direitos 

fundamentais, pode-se afirmar que o direito à igualdade corresponde ao direito formal que 

garante a aplicação da lei de forma igual a todos, sem distinções. Entretanto, a interpretação 

desse princípio não deve se limitar ao tratamento uniforme, mas reconhecer as diferenças 

existentes entre os indivíduos. Nesse ponto, surge o princípio da diferença, como um 

desdobramento da igualdade material, pois não basta tratar todos de maneira igual, pois as 

pessoas e culturas não são iguais. É necessário reconhecer as diferenças para evitar novas 

desigualdades. A superação dessa tensão principiológica implica reconhecer que um princípio 

não exclui o outro, sendo preciso buscar um equilíbrio capaz de garantir direitos de forma mais 

justa (Carvalho Netto; Scotti, 2020). 

Como visto, os povos tradicionais possuem modos de vida próprios, diferentes do 

padrão dominante e, dentro do próprio grupo, existem diferenças étnicas, raciais e até quanto 

ao uso da terra e do território. Apesar dessas particularidades, também há similitudes, pois 

todos, ainda que diferenciados, compartilham uma relação comum e coletiva da terra. 



101 
 

Ao falar de povos tradicionais – indígenas e quilombolas –, não podemos deixar de 

mencionar o racismo e a invisibilidade que impediram o reconhecimento desses povos como 

sujeitos de direitos nas constituições brasileiras, especialmente a primeira Constituição de 1824. 

Apesar de influenciada pelos direitos fundamentais, ela não considerava os negros como 

cidadãos, exceto para puni-los. 

Importante trazer os apontamentos do pesquisador Marcos Queiroz em Assombros da 

Casa-Grande, que discute a Constituição de 1824 e a vida posterior à escravidão. O autor faz 

uma relação sobre a construção das nossas constituições e o racismo nelas impregnado, visto 

que o silêncio, ao não mencionar os povos negros, é a reprodução do racismo. “Na história 

contada pelos juristas, os vínculos carnais entre constitucionalismo e colonialismo, escravidão 

e racismo são absolutamente inexistentes” (Queiroz, 2024, p. 36). Por conseguinte, assim foi 

elaborada a primeira Constituição brasileira em 1824: “[...] o debate sobre as características 

constitucionais do Império é realizado ignorando em absoluto a estrutura social” (Queiroz, 

2024, p. 38), ou seja, ignorando a existência do povo negro e indígena que faziam parte da 

estrutura social da época. O silêncio, além de reproduzir o racismo, constitui também uma 

forma de violência contra a existência desses povos, que há séculos contribuem para a 

construção do Brasil. 

Por sua vez, Maria Sueli Rodrigues de Sousa, em sua obra Sujeitos 

desconstitucionalizados (2021), afirma que: “O Direito é uma estratégia social que pode ser 

vista como instrumento de integração e pacificação da sociedade ou, então, como garantidor 

das relações de poder e, ainda, como um discurso ideológico ou como um discurso da verdade” 

(Sousa, 2021, p. 154). O que se pode compreender a partir da leitura de Sousa é o perigo desse 

“Direito” ensinado ao longo do tempo na construção do constitucionalismo brasileiro, 

considerando seus silêncios, como já mencionado, e as relações de poder que decorrem desse 

discurso, que poderá ser mais uma forma de manutenção de poder em detrimento de grupos 

historicamente excluídos. 

Queiroz (2024, p. 31) complementa: “Institucionalizados os aparelhos ideológicos do 

Estado, difundidos na sociedade civil e ensinados continuamente às novas gerações de 

estudantes, a memória articula censuras, lacunas e silêncios sobre a história a fim de limitar a 

compreensão do tempo presente.” Por isso, tem-se ressaltado constantemente a necessidade de 

compreender a questão da terra no Brasil como fator de desigualdade e de luta contemporânea 

por direitos dos sujeitos excluídos do acesso formal à terra. 

Ainda no campo do Direito e do constitucionalismo, Sousa (2021, p. 298) disserta que 

a ideia de constitucionalismo vem do universo do Direito ocidental, pelo menos no que se refere 



102 
 

às narrativas que dominam os discursos dos manuais de Direito, que, para ela, são chamados 

equivocadamente de doutrina. Ou seja, o Direito é visto como constitucionalismo e vice-versa. 

Nesse mesmo sentido, Queiroz (2024, p. 34) reitera que os “grandes” livros de Direito 

constitucional mais citados nas disciplinas das faculdades de Direito são, na verdade, livros de 

doutrina constitucional e não de história do Direito, estando, portanto, focados na teoria da 

Constituição, no Direito Positivo e na hermenêutica jurídica. 

Por fim, Queiroz sintetiza a composição do constitucionalismo no Brasil, destacando 

seus principais elementos: 

 
Assim, o constitucionalismo é composto por quatro grandes marcos: as revoluções 
inglesa (que consolidou a supremacia do Parlamento), estadunidense (que forjou as 
bases da força normativa da Constituição) e a Francesa (com sua tendência 
universalizante) junto com o paradigma inaugurado pela Alemanha no pós-Segunda 
Guerra Mundial (a jurisprudência sobre direitos fundamentais do tribunal 
constitucional) (Queiroz, 2024, p. 35). 

 

É justamente a partir desse ponto que iremos discutir o constitucionalismo defendido 

pelo professor Carvalho Netto, que compreende o constitucionalismo como “uma comunidade 

de princípios; uma comunidade de pessoas que se reconhecem reciprocamente como iguais em 

suas diferenças e livres no igual respeito e consideração que devotam a si próprios enquanto 

titulares dessas diferenças” (2001 p. 23). Ou seja, o “conceito de uma constituição precisa 

assumir uma figura principiológica” (Gomes, 2019, p. 131). É preciso reconhecer um 

constitucionalismo que vá além das regras legais, ou melhor, do simples direito positivado. O 

constitucionalismo moderno deve ser percebido como um instrumento de construção de uma 

sociedade plural, fundamentada no respeito às diferenças e na efetiva garantia da igualdade e 

da liberdade. 

As lutas, resistências e conquistas de direitos dos povos e comunidades tradicionais no 

Piauí, especialmente no que se refere ao reconhecimento constitucional de suas 

territorialidades, demonstram como a identidade constitucional deve ser um processo 

permanente, pois, ao mesmo tempo que revela os silêncios ou exclusões das constituições 

anteriores e o reconhecimento ou inclusão desses povos como sujeitos de direitos na atual 

Constituição, “permite a organização e a luta pela conquista de concepções cada vez mais 

complexas e articuladas da afirmação constitucional da igualdade e da liberdade de todos” 

(Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 30). Cada vez que se garantem direitos, novas complexidades 

surgem, porque os sujeitos são e vivem de formas plurais e diversas. 



103 
 

Como visto anteriormente, os povos tradicionais no Piauí têm trajetórias de vida e 

resistência bastante semelhantes, tendo por marcadores a raça, etnia, terra e territórios que 

ocupam e suas epistemologias dos saberes, marcadores que acabaram por excluí-los do acesso 

a direitos. Agora, com o reconhecimento na legislação constitucional e infraconstitucional – 

como a que se refere à política fundiária do Piauí, que garante o direito à terra para as 

comunidades tradicionais –, deve-se analisar essa política fundiária que, ao passo que inclui, 

poderá excluir por não considerar todas as complexidades dos povos tradicionais. 

Nesse sentido, defendem Carvalho Netto e Scotti (2020, p. 30): “Este é um desafio à 

compreensão dos direitos fundamentais; tomá-los como algo permanente, aberto, ver a própria 

constituição formal como um processo permanente e, portanto, mutável, de afirmação da 

cidadania.” Ou seja, tanto a Constituição quanto a legislação estadual que reconhece direitos 

fundamentais devem ser dinâmicas, tendo por finalidade alcançar a justiça social e, no caso dos 

povos tradicionais, também uma justiça de transição. Como afirma Sousa: “[...] deve haver 

justiça de transição para alcançar o direito à memória e à verdade, com a responsabilização das 

violações e recomposição de instituições para que não se repita o passado” (2021, p. 241). 

Sousa (2021) ainda chama atenção para que não haja dúvidas de que a reparação da 

escravização deve ser vista como justiça de transição no âmbito do colonialismo, articulada à 

inclusão social. Segundo a autora, “A justiça de transição é repactuação da comunidade política 

e inclusão social é ação estatal, que é vista como um amparo do Estado ao dar condições para 

que a pessoa progrida” (2021, p. 248). Aplicando isso ao contexto das comunidades 

tradicionais, como já dito, racializadas, deve o Estado, no caso da titulação de seus territórios, 

que visa a dar segurança jurídica e promover acesso a direitos, garantir, além da inclusão social, 

uma justiça de transição, reconhecendo as violações do passado, tais como a escravidão do povo 

negro, o genocídio dos povos indígenas e, mais recentemente, a expulsão dos povos de seus 

territórios, como visto anteriormente. 

Assim, a justiça de transição para esses povos deve reconhecer o passado, propor 

medidas de reparação – como o acesso à terra, por meio da regularização e da titulação –, bem 

como julgar adequadamente os responsáveis pelas violações de direitos. Dessa forma, é possível 

que a comunidade política, de fato, faça uma repactuação, regida pela igualdade e pela 

liberdade. 

Gomes (2019, p. 124-125), ao tratar da teoria constitucional de Carvalho Netto e 

dialogar com J. J. Canotilho para definir um constitucionalismo adequado à Constituição de 

1988, chega à seguinte conclusão: 

 



104 
 

Uma teoria da Constituição adequada à Constituição de 1988, isto é, uma teoria da 
Constituição apta a fazer justiça à sua história, ao seu potencial e também às suas 
limitações. Tanto quanto a Constituição que toma como objeto preferencial de 
referência, essa teoria da Constituição é aberta, plural, algo dispersa, insaturada e 
insaturável (Gomes, 2019, p. 124-125). 

 

Pode-se observar que uma teoria constitucional para a Constituição Federal de 1988 

deve ser construída a partir de seu contexto histórico, qual seja, o momento da redemocratização 

do país, das lutas e da participação dos povos para a garantia dos direitos previstos na 

Constituição. Ou seja, o texto constitucional não deve ser lido como um texto isolado, fechado, 

mas como o texto de uma Constituição aberta, plural e em processo de permanente construção, 

capaz de lidar com a diversidade de povos que formam a nação. 

Por conseguinte, o constitucionalismo como afirmação do direito à diferença, com foco 

no reconhecimento de territórios tradicionais, encaixa-se perfeitamente. Como se viu, o Direito, 

o constitucionalismo e o Direito Constitucional foram e são, em certa medida, silenciosos sobre 

o reconhecimento dos povos tradicionais como sujeitos de direito, cujo modo de vida é diferente 

do modo de vida hegemônico. Para que haja igualdade e liberdade entre eles, essas diferenças 

devem ser consideradas. 

Os povos tradicionais têm traduzido como o constitucionalismo deve guiar a nossa 

Constituição. Assim, a Constituição é vida, envolve a luta por direitos e é capaz de se indignar 

ao permitir o reconhecimento dos direitos a partir da prática social, e não apenas de regras 

rígidas. Os valores impressos nos princípios fundamentais são os que melhor garantem os 

direitos desses povos. 

Gomes (2019, p. 132) aduz que a Constituição vivida como uma comunidade de 

princípios, formada por pessoas que se reconhecem reciprocamente como livres e iguais em 

suas diferenças, não para de sofrer críticas por seu suposto deslocamento do mundo real e das 

violências das relações sociais atuais. Todavia, muitas vezes, é possível ver nessas críticas o 

desinteresse em enxergar as diferenças para de fato aplicar a igualdade, bem como em 

reconhecer a força principiológica da Constituição. 

Desse modo, a complexidade, o desafio, é de fato reconhecer as diferenças na igualdade 

para que os povos exerçam sua liberdade. Nesta tese, buscou-se analisar os grupos de povos 

tradicionais tendo por base a definição legal do art. 3º do Decreto n. 6.040, de 2007, e como a 

legislação federal e estadual reconhece seus direitos territoriais, respeitando a complexidade 

inerente a essa análise. 

Nos capítulos posteriores, far-se-á uma análise das diferenças, pois, como visto, o 

contexto de luta e resistência é basicamente o mesmo, assim como os marcadores que os 



105 
 

atravessam, aqui compreendidos como categorias empíricas produzidas pelas comunidades 

tradicionais, tais como a epistemologia do saber, raça e etnia, terra e território. 

A legislação federal, por sua vez, reconhece essa diversidade e diferença dos povos, mas 

limita-se aos indígenas e quilombolas, enquanto a legislação do Piauí tenta reconhecer as 

diferenças em um só campo, em uma só legislação, o que pode ser um risco e acabar por 

desconsiderar as diferenças. 

Carvalho Netto, em sua contribuição à obra O direito achado na rua – volume 10, define: 

 
A democracia só é democrática quando constitucionalmente construída, a 
Constituição só é constitucional quando democrática. Do mesmo modo, a 
legitimidade impõe que a igualdade que reciprocamente nós reconhecemos 
constitucionalmente só possa ser entendida como o direito à diferença, pois carrega 
em si também o sentido oposto do reconhecimento recíproco do direito à liberdade de 
cada um. Por isso mesmo o Direito só pode ser atualmente compreendido em sua 
complexidade que se tornou visível como a “legítima organização social da liberdade” 
(Carvalho Netto, 2021, p. 232). 

 

Dessa maneira, afirma-se que a verdadeira igualdade só acontece quando há o 

reconhecimento mútuo das diferenças individuais e coletivas. Ou seja, todos têm o direito de 

ser diferentes e a igualdade de direitos é a condição que permite a manifestação dessa diferença. 

Além disso, o Direito é realmente complexo, pois deve compatibilizar a igualdade – como 

direito à diferença – com a liberdade individual. 

Nesta tese, parte-se da premissa de que o direito à diferença constitui um direito 

fundamental, intrínseco à garantia da igualdade e liberdade. Ou seja, só haverá liberdade se 

houver igualdade, que, por sua vez, é reconhecida na diferença. Assim, reconhecer os direitos 

territoriais dos povos tradicionais não significa apenas reconhecer seu direito à terra, mas 

reconhecer suas diferenças quanto ao uso, as formas de vida e a relação com o território que 

ocupam, ou seja, as suas singularidades étnico-culturais. 

Sueli Rodrigues reitera que “A vida não é invenção europeia e todas as vidas elegem 

formas de se proteger, o que permite vislumbrar comunidade política em todos os tempos e para 

todas as vidas [...]” (Sousa, 2021, p. 304). A autora faz uma crítica ao modelo ideal de vida 

proposta pela modernidade (pela Europa), afirmando que há vida e comunidade política em 

todos os cantos e em todas as formações sociais, e são esses modos de vida que precisam ser 

considerados, recuperando a memória coletiva e promovendo a reparação por meio de uma 

justiça de transição. A autora dá como exemplo a “Constituição do grupo de humanos neste 

território que já foi chamado de Pindorama, na ABYA Yala, na África, na Ásia!” (Sousa, 2021, 

p. 304), ou seja, bem antes da invasão, havia no Brasil uma comunidade de pessoas que se 



106 
 

organizavam e viviam politicamente conforme suas tradições e culturas, protegendo seu 

território e sua existência secular. 

A autora complementa: 

 
A comunidade política que se organiza num território que considera seu e elabora 
estratégias de defesa para garantir o pretendido que foi nominado como 
constitucionalismo, efetivamente não é descoberta europeia, nem restrita aos 
humanos! Sempre existiu! É estratégia de proteção à vida! (Sousa, 2021, p. 304). 

 

Assim, o constitucionalismo não é, nem deve ser apenas um sistema de regras, mas sim 

uma expressão ancestral que considere a organização e as estratégias seculares de defesa dos 

territórios coletivos, presentes em diversas formas de vida (inclusive a natureza) e culturas. 

Assim, a organização e a proteção comunitária de um território não são invenções europeias; 

sempre existiram, sendo reproduzidas por meio da autonomia e da resistência voltadas à 

sobrevivência no território. 

Quanto ao direito positivado – escrito e sistematizado em regras –, afirma Gomes (2019, 

p. 138-139), ao interpretar a percepção do professor Carvalho Netto sobre o surgimento de um 

texto escrito, que este “não marca o fim dos problemas relativos à matéria” regulada, mas, ao 

contrário, “esse surgimento marca o início, ou, no mínimo, um recomeço de toda 

problematização”. Esta não deve ser lida como desespero, mas como a compreensão do Direito 

como um ponto de partida, capaz de se transformar à medida que alcança seus sujeitos na 

aplicação da garantia de seus direitos. Assim, a “tessitura aberta do direito não é mais um 

problema, mas um ponto de partida” (Carvalho Netto, 2002 p. 11). 

Pode-se compreender a sua relação com o reconhecimento do direito à territorialidade 

dos povos e comunidades tradicionais. O direito, ora expresso no texto constitucional e nas leis 

estaduais, não resolve por si o acesso à terra, pois esbarra numa série de obstáculos impostos 

pelo próprio executor, que teima em não compreender as diferenças dos povos e suas relações 

territoriais, construindo barreiras. O Direito deve se mostrar aberto a compreender essas 

complexidades e propor medidas para sua garantia. 

Ademais, como já mencionado, os princípios têm força normativa e devem ser 

interpretados para aplicação do direito à terra em benefício dos povos e comunidades 

tradicionais, pois: 

 
Princípios são normas abertas e que não buscam controlar previamente sua própria 
aplicação. [...] conquanto sejam abertos e indeterminados, são, porém, passíveis de 
serem densificados nas situações concretas de aplicação segundo a sua adequabilidade 
à unicidade e irrepetibilidade das características do caso em tela, em termos de sua 



107 
 

capacidade de regência, sem produzir resíduos de injustiça, em face dos demais 
princípios (Carvalho Netto; Scotti, 2020 p. 63-64). 

 

O autor ressalta que os princípios não possuem um comando rígido nem uma única 

forma de aplicação. Por serem amplos e abstratos, devem ser aplicados conforme as 

particularidades de cada caso. No contexto desta tese, à medida que os princípios são 

identificados, ocorre sua densificação, isto é, eles ganham forma e concretude quando aplicados 

ao caso concreto, sem, contudo, gerar conflitos em sua aplicação. 

Para que se concretize o direito fundamental à diferença, é necessário garantir a 

efetividade dos princípios da igualdade e da liberdade, visto que “a liberdade, tal como a 

entendemos, requer o respeito às diferenças e assim se assenta, pois supõe o reconhecimento da 

igualdade de todos, embora diferentes” (Carvalho Netto, 2002, p. 69). Posto isso, os princípios 

da igualdade e da liberdade são direitos formais que necessitam de materialização, de sorte que, 

hoje, são o que se chama de “equiprimordiais”: 

 
A materialização, conquanto importante, deve resultar do próprio processo de 
afirmação dos sujeitos constitucionais e contar com garantias processuais (formais) 
de participação e de controle por parte dos afetados das medidas adotadas em seu 
nome, e, pelo menos retoricamente, visando o seu bem-estar, sob pena de se 
institucionalizar o oposto do que se pretendera ou se afirmara pretender (Carvalho 
Netto, 2021, p. 69). 

 

O autor discute a necessária participação na concretização de direitos e políticas 

públicas, pois não basta apenas que uma medida seja materializada, mas deve se tornar concreta 

no caso. Ou seja, a concretização de um direito ou uma política dever contemplar a participação 

dos próprios sujeitos – os sujeitos constitucionais que serão afetados. Esse processo deve 

também permitir a participação e o controle por parte dos próprios sujeitos constitucionais. O 

autor nos faz um alerta sobre o risco de institucionalizar o oposto do que se pretende afirmar. 

Caso a participação e o controle social não existam, acaba-se por cumprir o contrário do que se 

pretendia alcançar. 

Observa-se que uma política fundiária capaz de reconhecer o direito territorial dos povos 

e comunidades tradicionais deve garantir a participação dos sujeitos da política no alcance do 

objeto a ser efetivado. 

Ainda nesse contexto de aplicação de normas e princípios na efetivação de direitos, 

Sueli Rodrigues afirma que: 

 
[...] considerando o direito como ordenamento jurídico que tem sua validade na 
constituição, o que o faz afirmar que as duas teorias, a da norma e a do ordenamento, 



108 
 

como complementares, e que o problema do direito está localizado no ordenamento e 
não na norma, já que é no ordenamento que se busca a validade das normas, que, para 
o aplicador, sempre será completo, coerente, coeso e uno, características garantidas 
pela Constituição (Sousa, 2021, p. 308). 

 

Sousa (2021) assevera que o direito, no ordenamento jurídico, tem sua validade na 

Constituição; portanto, a Constituição é a base de todo o sistema jurídico e a fonte de todas as 

demais normas. Quanto às teorias da norma e do ordenamento, estas funcionam de forma 

complementar, não descartando a importância da norma, mas mostrando que norma e 

ordenamento se integram em um sistema funcional. A autora chama atenção para o fato de que, 

para compreender a validade e/ou aplicação do direito, este deve ser analisado de modo a se 

encaixar e interagir com todo o sistema jurídico. 

No caso dos direitos territoriais, o artigo constitucional deve orientar a legislação 

estadual, de forma que sua interpretação e aplicação também se complementem, em especial 

com os princípios da liberdade e da igualdade. Defende-se, nesta tese, que esses princípios são 

a base para a efetivação do direito e a concretização da política, qual seja, o acesso à terra para 

os povos e comunidades tradicionais. Assim, completa: “[...] os direitos fundamentais quase 

sempre são princípios, sendo mais gerais que as regras” (Sousa, 2021, p. 312). 

Ainda Sousa ressalta que, em toda sociedade, há um conjunto de regras que definem 

como devem ser tratados os conflitos (Sousa, 2021, p. 306). Em outras palavras, a autora afirma 

que sempre existiram regras na organização das sociedades e comunidades. O direito é um 

instrumento do ordenamento jurídico; contudo, deve ser compreendido como um instrumento 

emancipatório, capaz de reconhecer as diferenças e promover a igualdade. 

Nesse contexto, Sueli apresenta as teorias do direito formuladas por Alexy e Habermas. 

Alexy, em síntese, sustenta que deve haver uma ponderação entre os princípios, avaliando a 

causa e o efeito, de modo a se escolher o que seja menos danoso para a sociedade (Sousa, 2021, 

p. 313). A autora também expõe as considerações de Habermas sobre a validação do direito, no 

qual: 

 
O direito e Constituição se produzem em democracias, sendo a Constituição a 
declaração de formação da comunidade política que tem como ponto de partida os 
direitos que os cidadãos se dão, os direitos fundamentais e a definição de como o 
poder será exercido na gestão da vida pública, cooriginária da vida privada (Sousa, 
2021, 316). 

 

Assim, o direito e a Constituição são reflexos de sociedades democráticas. Portanto, a 

Constituição não deve ser interpretada apenas como um documento jurídico, mas também como 

a declaração de uma comunidade política. No caso dos direitos territoriais, representa o reflexo 



109 
 

da luta política desses povos por inclusão social e reparação. Assim, os direitos fundamentais 

devem servir de baliza para o exercício pleno da cidadania e para a regulação conjunta da vida 

pública e privada. 

A autora chama atenção para o modelo jurídico europeu e apresenta uma crítica, ela 

afirma que tal modelo jurídico ocidental sofre de vários males, sendo o mais significativo a não 

inclusão, com igual dignidade, da maior parte da espécie humana, a exemplo da inferiorização 

dos povos racializados, o que conclui ter sido uma estratégia política para que esse modelo se 

afirmasse como único e verdadeiro (Sousa, 2021, p. 216). No mesmo sentido, Carvalho Netto 

demonstra que o constitucionalismo deve ser aberto e disposto a ser constantemente 

transformado, a fim de cumprir sua finalidade, qual seja, a garantia dos direitos fundamentais 

para todos. 

Diante do exposto, Carvalho Netto propõe uma nova interpretação do 

constitucionalismo, o que denominou de giro hermenêutico. Assim, questiona: o que é uma 

Constituição?  

 
A teoria passa a operar agora a partir da postura de um participante interno que tem 
como foco central o que a Constituição constitui, ou seja, uma comunidade de 
pessoas que se reconhecem reciprocamente como livres e iguais na concretude de suas 
vivências cotidianas, considerada sincrônica e diacronicamente, em outros termos, a 
autocompreensão que essa comunidade passa a ter no momento presente e como ela 
vê a sua própria historicidade (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 18, grifos nossos). 

 

Carvalho Netto explica a mudança na forma como a teoria do Direito Constitucional é 

abordada, que passa a ser interpretada a partir da percepção de quem vive dentro do sistema 

constitucional, ou seja, dos sujeitos que formam a comunidade ou, aplicando ao caso em tela, 

daqueles que vivem nos territórios e se veem e se compreendem como livres e iguais, tanto 

agora quanto ao olhar para trás, em toda a sua história. 

Dessa maneira, a Constituição, constituída pelos sujeitos que a compõem, tem nos 

direitos fundamentais elementos essenciais para a construção de uma comunidade democrática 

e pautada no respeito aos direitos e princípios. Assim, “Os direitos fundamentais, tal como os 

entendemos hoje, são o resultado de um processo histórico tremendamente rico e complexo, de 

uma história, a um só tempo universal, mas sempre individualizada; comum, mas sempre 

plural” (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 29). Os autores explicam que o grande desafio dos 

direitos fundamentais é o fato de que, ao mesmo tempo que promovem a inclusão social, por 

outro lado, produzem exclusões fundamentais: “A qualquer afirmação de direitos corresponde 

uma delimitação, ou seja, corresponde ao fechamento do corpo daqueles titulados a esses 



110 
 

direitos, a demarcação do campo inicialmente invisível dos excluídos de tais direitos” (Carvalho 

Netto; Scotti, 2020, p. 30). Assim, a “Constituição define as bases do Direito (os direitos 

fundamentais), define as bases da política (da organização política), e articula Direito e política 

de tal sorte que, por serem distintos, podem se prestar serviços mútuos, guardando entre si uma 

relação funcional de complementaridade” (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 61). 

Portanto, ao abordar o direito fundamental à diferença, no processo de reconhecimento 

do direito territorial, por meio da regularização/titulação dos territórios dos povos e 

comunidades tradicionais, demonstra-se a tensão entre inclusão e exclusão. Ao garantir 

território e proteção étnico-cultural aos povos tradicionais, o Estado promove a inclusão desses 

povos como titulares de direitos fundamentais. Porém, apenas os povos que atendem aos 

critérios legais e administrativos são contemplados, deixando outros povos sem acesso aos 

direitos fundamentais. As comunidades quilombolas têm o direito à autodefinição, mas só 

acessam determinadas políticas públicas com a certificação emitida pela Fundação Cultural 

Palmares. É nesse contexto que os autores explicam essa tensão dos direitos fundamentais, que, 

ao mesmo tempo que inclui, exclui. Assim, a afirmação de um direito, embora emancipe, 

também delimita quem é incluído e quem permanece excluído (Carvalho Netto; Scotti, 2020, 

p. 30). Em síntese: “A igualdade de respeito às diferenças inclui e, ao mesmo tempo, exclui” 

(Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 45). 

Cumpre destacar a relação direta entre o constitucionalismo e o reconhecimento 

territorial dos povos e comunidades tradicionais, que se manifesta na afirmação do direito 

fundamental à diferença. Nesse sentido, o direito fundamental à diferença é compreendido 

como uma expressão de liberdade e igualdade, elementos constitutivos da própria natureza do 

Direito, que não se limita a um conjunto de regras, mas se configura como um sistema cujo 

objetivo essencial é proteger a liberdade e a igualdade (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 64). 

Os autores esclarecem que a consagração dos direitos fundamentais exige o 

reconhecimento moral, universal e abstrato da igualdade e da liberdade como inerentes a todos 

os indivíduos, expressão hoje consolidada nos direitos humanos e que, nos tempos modernos, 

redefiniu semanticamente a antiga noção de direito natural: 

 
A consagração dos direitos fundamentais pressupõe a exigência moral, universal e 
abstrata, do reconhecimento dessa igualdade e dessa liberdade como inerentes a todos 
os indivíduos que hoje denominados direitos humanos e que na época os modernos 
conseguiram impor como o novo conteúdo semântico da antiga expressão direito 
natural (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 60). 

 



111 
 

Além disso, ressaltam que “O reconhecimento do outro pressupõe também uma 

reciprocidade, ou seja, se todos são iguais e livres, todos são autônomos” (Carvalho Netto; 

Scotti, 2020, p. 60), evidenciando que a afirmação da diferença implica simultaneamente a 

construção de uma igualdade recíproca entre os sujeitos. 

 

2 TERRITÓRIOS TRADICIONAIS E A POLÍTICA FUNDIÁRIA NO PIAUÍ: ANÁLISE 

NORMATIVA E EMPÍRICA A PARTIR DAS EXPRESSÕES DO DIREITO 

FUNDAMENTAL À DIFERENÇA 

 

Este capítulo tem como objetivo discutir as normativas vigentes que tratam da política 

fundiária do Piauí, com ênfase na regularização fundiária dos territórios pertencentes aos povos 

e comunidades tradicionais. A análise fundamenta-se ainda na experiência prática no Interpi, a 

partir de uma abordagem empírica baseada na observação participante. 

Combinando a análise das normativas e o relato empírico oriundo da vivência em 

campo, são analisadas quatro categorias empíricas centrais: episteme dos povos e comunidades 

tradicionais; raça e etnia; terra; e território. Essas categorias são discutidas como expressões do 

direito fundamental à diferença, uma vez que refletem não apenas a forma como esse direito é 

construído na luta dos povos e comunidades tradicionais, mas também como integram a 

dinâmica de produção de categorias jurídico-conceituais próprias de um constitucionalismo em 

constante processo de construção. 

Para a construção deste capítulo, adotou-se uma abordagem metodológica qualitativa, 

estruturada a partir de três procedimentos metodológicos principais: a pesquisa documental – 

análise das normativas vigentes da política fundiária do Piauí na regularização dos territórios 

dos povos e comunidades tradicionais; a produção empírica dos dados do relato empírico – com 

base no método da observação participante; e a pesquisa bibliográfica – análise crítica das 

categorias definidas. 

 

2.1 Instrumentos normativos de reconhecimento dos direitos territoriais de povos e 

comunidades tradicionais no Piauí 

 

As normativas fundiárias atualmente vigentes no Piauí, que orientam o reconhecimento 

territorial de povos e comunidades tradicionais, encontram fundamento jurídico na Lei Estadual 

n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019, e no Decreto Estadual n. 22.407, de 12 de setembro de 

2023. A referida lei estabelece a prioridade desses grupos na destinação de terras públicas e 



112 
 

devolutas, além de apresentar a definição de povos e comunidades tradicionais, adotando o 

conceito já consagrado no Decreto Federal n. 6.040/2007. Já o decreto estadual regulamenta o 

procedimento administrativo de regularização dos territórios tradicionais, no âmbito da 

competência do Interpi. 

O processo de elaboração da Lei n. 7.294/2019 contou com o apoio e coordenação do 

Núcleo de Regularização Fundiária da Corregedoria-Geral de Justiça do Tribunal de Justiça do 

Piauí, que elaborou minuta da Lei n. 7.294/2019, pois a anterior, Lei n. 6.709/2015, embora 

recente, foi avaliada pelos órgãos públicos, instituições e organizações civis como insuficiente 

para dar conta da complexidade das relações fundiárias rurais no Piauí, principalmente diante 

dos conflitos na região sul do estado, provocados pelo avanço do agronegócio sobre os 

territórios das comunidades tradicionais (Brasil, 2022, p. 63). 

Assim, o Núcleo de Regularização Fundiária iniciou o processo de discussão da 

elaboração da nova lei fundiária. As discussões giraram em torno de propor uma nova lei capaz 

de conciliar os interesses de todos os públicos beneficiários da política fundiária do estado, 

além de promover o reconhecimento de direitos e garantir segurança jurídica às ocupações. Pela 

primeira vez, a lei fundiária contou com a participação de todos os atores da política, tais como 

Interpi, Procuradoria-Geral do Estado do Piauí, Incra, Movimento dos Pequenos Agricultores 

(MPA), Movimento dos Atingidos por Barragens (MAB), CPT, Federação dos Agricultores 

Familiares (FAF), Cáritas, Defensoria Pública, OAB-PI, Ministério Público Estadual, Coletivo 

Comunidade do Cerrado, CEBs, Associação Brasileira dos Produtores de Soja (Aprosoja) e 

Federação da Agricultura e Pecuária do Estado do Piauí (Faepi). Foram colhidas sugestões de 

todos os atores, na tentativa de elaborar uma legislação que refletisse as diferenças existentes, 

procurando atender às demandas apresentadas (Brasil, 2022, p. 64). 

No contexto da elaboração da nova lei fundiária, conforme já mencionado, esta contou 

com o apoio do Tribunal de Justiça do Piauí. Os esforços para a solução das questões fundiárias 

no estado tiveram início com a criação da Vara Especializada Agrária, em 2011, inicialmente 

instalada na Comarca de Bom Jesus, região sul do Piauí caracterizada por elevada concentração 

de investimentos no setor agropecuário. Com a Vara Especializada, tornou-se possível 

sistematizar os processos decorrentes de demandas fundiárias e possessórias da região do 

Cerrado piauiense, permitindo a obtenção de dados mais precisos sobre a situação fundiária no 

estado (Holanda, 2025, p. 40). 

Após os debates acerca da elaboração da nova lei fundiária, o então governador José 

Wellington Barroso de Araújo Dias (PT) encaminhou o Projeto de Lei Ordinária n. 3.511 à 

Assembleia Legislativa em 3 de outubro de 2019, para apreciação do deputado Themístocles 



113 
 

de Sampaio Pereira Filho, presidente da Assembleia Legislativa do Piauí. O Projeto de Lei 

tratava da política estadual de regularização fundiária. O processo de apreciação legislativa 

ocorreu de forma notavelmente célere, culminando na promulgação da Lei n. 7.294, em 10 de 

dezembro de 2019, que instituiu a política fundiária no estado (Silva Junior, 2022, p. 35). Assim, 

a lei tem como objetivos principais: assegurar o direito à terra por meio da legitimação da posse, 

atendendo às demandas dos movimentos sociais; disciplinar o controle e o uso do solo, 

prevenindo a destinação inadequada dos imóveis pertencentes ao estado; e ampliar a segurança 

jurídica (Silva Junior, 2022, p. 36). 

Além do que afirma o Núcleo de Regularização Fundiária, a elaboração da nova lei foi 

fruto das reivindicações dos movimentos sociais de luta por terra e território que atuam no Piauí. 

Como mencionado no capítulo anterior, foram até o Banco Mundial (que financiava, por meio 

de acordo de empréstimos, a política fundiária do Piauí) em Washington, para denunciar a 

negligência do estado em reconhecer os territórios das comunidades tradicionais. Apesar da 

conquista da nova lei, as comunidades do sul do estado, principalmente, continuam a enfrentar 

graves conflitos fundiários, muitos decorrentes da falta de regularização fundiária. 

Embora a lei tenha buscado atender às reivindicações dos povos tradicionais, o setor 

agropecuário recebeu maior destaque, especialmente com a aprovação relâmpago da Proposta 

de Emenda Constitucional (PEC) n. 02/2019, de autoria do governador Wellington Dias, para 

acrescentar parágrafo único 14 ao art. 7º do Ato das Disposições Transitórias da Constituição do 

estado do Piauí. Isso ensejou a publicação da Lei Complementar n. 244/2019, cuja tramitação 

ocorreu de forma concomitante à da Lei 7.294/2019, mas com um processo ainda mais célere, 

pois a tramitação da PEC n. 02/2019 se iniciou no dia 16/10/2019 e, em 26/11/2019, já havia 

parecer favorável da Comissão de Constituição e Justiça (CCJ). No mesmo dia, conforme 

lembra a Associação dos Advogados de Trabalhadores Rurais (AATR), a proposição foi 

incluída na Ordem do Dia e aprovada em dois turnos pelo Plenário, tendo sido promulgada no 

dia 05/12/2019 (AATR, 2021, p. 9). 

 
14 Art. 7º No prazo de um ano, a contar da promulgação da Constituição, a Secretaria do Meio Ambiente, em ação 

articulada com a Advocacia-Geral do Estado e o Instituto de Terras do Piauí, promoverá ações discriminatórias, 
para definição das áreas de proteção de interesse ecológico especial ou de proteção dos ecossistemas naturais. 
Parágrafo único. O Estado do Piauí poderá, na forma da lei complementar e mediante pagamento, reconhecer 
o domínio de imóvel rural matriculado no competente Cartório de Imóveis em nome de particular, pessoa física 
ou jurídica, cuja cadeia dominial não demonstre o regular destaque do patrimônio público para o privado, desde 
que: I - o proprietário tenha adquirido o imóvel de boa-fé; II - a matrícula originária tenha sido aberta antes de 
01 de outubro de 2014; III - o georreferenciamento esteja certificado, conforme a Lei nº 10.267, de 28 de agosto 
de 2001 e o cadastro do imóvel esteja atualizado no INCRA; V - inexistam disputas judiciais sobre a área; VII 
- o imóvel não se sobreponha a territórios tradicionais; VI - o proprietário demonstre a prática de cultura efetiva 
no imóvel e a observância da legislação ambiental, em especial quanto às áreas de reserva legal e preservação 
permanente. Fonte: https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/70447/CE_Piaui.pdf?sequence=8. 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/70447/CE_Piaui.pdf?sequence=8


114 
 

Esse processo legislativo chama atenção, pois se assemelha ao ocorrido com a 

publicação da Lei n. 601/1850 (Lei de Terras). Tal lei, além de alterar a estrutura fundiária do 

país, tinha como objetivo implícito impedir que negros libertos tivessem acesso formal à terra. 

No caso em análise, observa-se uma preocupação com supostas legalizações de terras griladas 

pelo estado que, eventualmente, poderiam se sobrepor a territórios tradicionais. Em outras 

palavras, isso representa um limitador à garantia do acesso à terra para comunidades 

tradicionais. Um exemplo concreto é o processo de regularização do território da comunidade 

indígena Morro D’Água II, em que parte da área reivindicada foi reconhecida pelo estado como 

legítima, não sendo possível, portanto, reconhecê-la como pertencente à comunidade indígena. 

O estado alegou que a medida visava a cumprir a legislação estadual vigente, deixando a 

comunidade sem o reconhecimento de seu território completo. Assim, a Lei Complementar n. 

244/2019 dispõe sobre o reconhecimento do domínio de ocupações consolidadas, sendo 

comumente denominada “grilagem verde”, pois representa, na visão crítica, uma brecha 

concedida pelo estado para regularizar ocupações de forma controversa. Observa-se ainda que 

a Lei Complementar n. 244 não foi objeto de consulta ou qualquer participação popular, não 

causando surpresa, portanto, que o reconhecimento de domínio tenha sido refutado pelos 

movimentos sociais e organizações da sociedade civil durante os debates da elaboração da Lei 

n. 7.294/2019 (AATR, 2021, p. 9-10). 

Posto isso, será realizada a análise da legislação vigente que dispõe sobre a política 

estadual de regularização das ocupações exercidas sobre terras públicas e devolutas 

pertencentes ao estado do Piauí, notadamente a Lei n. 7.294/2019, seguida da análise do Decreto 

n. 22.407/2021, que regulamenta o procedimento administrativo para o reconhecimento dos 

territórios dos povos e comunidades tradicionais. 

Para tanto, é necessário compreender, em um primeiro momento, os conceitos de terras 

públicas e terras devolutas, assim como o processo de arrecadação dessas últimas, que ocorre 

por meio de ações discriminatórias. Essa compreensão é fundamental, considerando que a 

política fundiária do Piauí tem como objetivo principal a destinação dessas terras – públicas e 

devolutas. 

 

2.1.1 Das terras devolutas e do processo de arrecadação por meio da ação discriminatória 

administrativa 

 

O instituto das terras devolutas é genuinamente brasileiro, uma vez que não há menção 

a ele na legislação internacional. Sua definição é inaugurada com a Lei de Terras de 1850 (Lei 



115 
 

n. 601), mais precisamente em seu art. 3º, que define como terras devolutas aquelas que não 

estejam destinadas ao uso público, nem em domínio privado por título legítimo, sesmaria ou 

outra concessão. A finalidade da lei era identificar e extremar (separar) as terras públicas das 

particulares e promover a segurança jurídica às aquisições e ocupações rurais da elite agrária 

da época. 

A referida lei tinha como finalidade colocar ordem nas ocupações que aconteciam de 

forma desordenada, principalmente após o fim do regime de sesmaria em 1822, ou seja, houve 

um interstício de 28 anos sem legislação fundiária no Brasil. A Lei de Terras também foi 

responsável por transformar a terra em mercadoria, pois instituiu que somente por meio da 

compra seria possível adquirir a propriedade da terra, o que trouxe consigo as bases do racismo, 

visto que impossibilitou o acesso à terra a grande parte da população negra e pequenos posseiros 

(AATR, 2021, p. 2). Além disso, a partir da Lei de Terras de 1850, o Estado brasileiro passou a 

consolidar a tradição de destinar suas terras por meio da venda, prática que só viria a ser alterada 

com o passar dos anos, quando houve também a possibilidade da legitimação das posses pelo 

poder público – como se vê na legislação fundiária do Piauí – por meio da emissão de títulos 

individuais (Carvalho, 2020, p. 13). 

São consideradas terras devolutas aquelas que não foram incorporadas ao patrimônio 

público em sua cadeia sucessória e aquelas que não foram devidamente transferidas do 

patrimônio público ao privado, nos termos da Lei n. 601/1850 e de seu regulamento, o Decreto 

n. 1.318/1854. Assim, presumem-se como terras devolutas aquelas que nunca tiveram nenhum 

registro em cartório de registros de imóveis, cabendo ao particular fazer prova de sua posse 

para posterior legitimação, se for o caso (AATR, 2021, p. 15). No mesmo sentido, a ADPF nº 

1056 consagra o mesmo princípio.  

Sobre a conceituação e diferenças entre as terras públicas e as terras devolutas, Rocha e 

colaboradores explicam: 

 
As terras devolutas se diferenciam das terras pertencentes ao patrimônio público 
mesmo que as duas sejam consideradas bens públicos, pois as terras devolutas são 
aquelas que não se acham aplicadas a algum uso público federal, estadual ou 
municipal, que não haja legitimamente sido incorporadas ao domínio privado. Já as 
terras públicas pertencentes ao patrimônio fundiário público são aquelas que estão 
inscritas e destinadas a algum fim, seja para preservação ambiental ou para reforma 
agrária (Rocha et al., 2015, p. 165). 

 

Portanto, terras públicas são aquelas que pertencem legalmente aos estados, possuindo 

registro cartorial e matrícula em domínio imobiliário do Estado. Já as terras devolutas são uma 

categoria de terras públicas, são aquelas terras que não estão nem sob domínio de particular, 



116 
 

nem do Estado. Em síntese, toda terra devoluta é pública, mas nem toda terra pública é devoluta. 

A “Constituição Federal de 1891 determinou a transferência das terras devolutas da União para 

os Estados, passando a estes a competência para identificar e demarcar as terras públicas 

devolutas” (AATR, 2021, p. 3). Porém, nem todos os estados conseguiram adotar medidas para 

arrecadação dessas terras, dando margem para a prática de grilagem de terras públicas e 

conflitos fundiários envolvendo as comunidades tradicionais e locais. A destinação de terras 

devolutas para os povos e comunidades tradicionais só viria a ter previsão na legislação estadual 

a partir da publicação do Decreto n. 4.887/2003 (Carvalho, 2020, p. 16). 

Para que as terras devolutas sejam incorporadas ao patrimônio público estadual, é 

preciso que seja realizado um procedimento chamado ação discriminatória: “a discriminação 

das terras devolutas é um dos mais importantes institutos do Direito Agrário, pois é um 

procedimento que tem por finalidade a identificação e a separação das terras públicas das 

devolutas” (Rocha et al., 2015, p. 197). É que o atesta Carvalho (2020, p. 19): “para que as 

terras que pertencem legalmente aos Estados, as terras públicas, possam ser destinadas a 

terceiros, foram elaboradas legislações que autorizam o poder público a fazer tais destinações”. 

Ou seja, as terras devolutas são arrecadadas, tornando-se terras públicas, ficando aptas a serem 

destinadas. 

O processo discriminatório, geralmente, é iniciado pela via administrativa e, no decorrer 

da ação, poderá se transformar em um processo judicial. No caso do Piauí, para regulamentar 

esse procedimento, foi promulgada a Lei Estadual n. 6.709/2015, que dispõe sobre a reforma, 

regularização fundiária e colonização de terras devolutas do estado. Essa lei foi parcialmente 

revogada pela Lei Estadual n. 7.294/2019, permanecendo, entretanto, a parte sobre a ação 

discriminatória administrativa e judicial. Assim, “a ação discriminatória visa separar, extremar 

as terras devolutas das terras particulares e promover o registro cartorial dos imóveis apurados 

como públicos” (Rocha et al., 2015, p. 201). 

A compreensão sobre as terras públicas e devolutas é necessária, pois o Piauí executa 

sua política de regularização das terras que legalmente lhe pertencem, ou seja, as terras públicas 

e devolutas. Ademais, são essas as terras que, no âmbito da política fundiária de regularização 

dos territórios tradicionais, são prioritariamente destinadas aos povos e comunidades 

tradicionais. 

Como visto no capítulo anterior, o Piauí tem uma extensão territorial de 

aproximadamente 251.529 km². Segundo pesquisa realizada por Reydon et al. (2017, p. 307), 

57,7% dessa área total é de propriedade privada, sendo que 22% das terras públicas não estão 



117 
 

cadastradas; ainda, 9,5% de sua área está na Unidade de Conservação administrada pela União, 

pelos estados e municípios. 

Quanto ao número de terras cadastradas no Piauí, conforme publicado no Atlas 

Territorial do Estado do Piauí, tem-se a seguinte síntese: 

 
O Atlas Territorial do Estado do Piauí, publicado em outubro/2020, revela a 
continuidade da concentração fundiária no Estado. Aproximadamente 85,7% de seu 
território cadastrado no Sistema Nacional de Cadastro Rural (SNCR) como pretensa 
propriedade, correspondente a 83,10% em números de imóveis, ao passo que apenas 
14,30% do território consta como posse, correspondendo a 16,90% de números de 
imóveis. De modo inversamente proporcional os menores imóveis representam 
91,51% dos imóveis cadastrados e ocupam apenas 6.941.232,39 ha, correspondendo 
a 24,16% da área total do estado, enquanto os imóveis com mais de 15 módulos fiscais 
representam apenas 2,16% dos imóveis cadastrados em uma área de 13.067.431,66 
ha, ou, 52,59% da área total cadastrada no SNCR (AATR, 2021, p. 3). 

 

Constata-se, portanto, que persiste a concentração fundiária no Piauí, pois a maior parte 

do território do estado registrada no SNCR aparece como propriedade (85,7% do território e 

83,10% dos imóveis), enquanto apenas uma pequena parte está registrada como posse (14,3% 

do território e 16,90% dos imóveis). Ou seja, refletindo uma profunda desigualdade entre o 

número de imóveis e a extensão das áreas, os imóveis menores representam a maioria dos 

imóveis cadastrados, 91,51%, porém, ocupam apenas um quarto da área total do estado, 

equivalente a 24,16%. Já os imóveis considerados grandes propriedades, com mais de 15 

módulos fiscais, correspondem apenas a 2,16% do total de imóveis, mas concentram mais da 

metade de toda a área cadastrada, 52,59%. Em outras palavras, muitos imóveis pequenos (até 4 

módulo fiscais) ocupam pouca terra, enquanto grandes imóveis concentram a maior parte do 

território. Ressalta-se, dessa forma, a necessária e urgente redistribuição justa de terras, seja por 

meio da reforma agrária, seja por meio da regularização fundiária dos territórios dos povos e 

comunidades tradicionais. 

Reydon e colaboradores (2017) atestam que, no Piauí, a União não possui terras 

devolutas, ou seja, todos os milhões de hectares de terras devolutas são de propriedade 

imobiliária do estado. Os referidos autores chamam atenção para o fato de que o Piauí demorou 

a perceber o “imenso patrimônio que possui”, de modo que as maiores partes dessas terras 

devolutas se concentram na região do Cerrado, hoje integrada ao Matopiba, região onde têm 

avançado as produções do agronegócio e, por vezes, causado conflitos com as comunidades 

tradicionais e locais. 

Os autores (2017) acrescentam que, pelo fato de as terras devolutas do Piauí estarem 

concentradas, em sua maioria, em regiões de solo fértil, essas áreas tornaram-se alvo fácil da 



118 
 

especulação imobiliária. Esse cenário favoreceu uma série de práticas ilegais de grilagem 15, nas 

quais indivíduos passaram a ocupar irregularmente essas terras e a registrá-las em cartório, 

muitas vezes com indicações divergentes quanto à sua extensão. Essa dinâmica resultou em 

inúmeros conflitos, envolvendo supostos proprietários, comunidades locais e o poder público, 

gerando instabilidade fundiária e disputas territoriais que persistem até os dias atuais (Reydon 

et al., 2017, p. 308). 

A AATR (2021, p. 14) ressalta que as terras estaduais destinadas à regularização 

fundiária, por meio da transferência de domínio, necessitam ser previamente discriminadas. Em 

outras palavras, é fundamental que o Piauí conheça e identifique suas terras, distinguindo as 

áreas particulares das públicas, e proceda à arrecadação e ao devido registro em nome do estado, 

a fim de possibilitar sua adequada destinação. 

Em 2020, o Piauí instaurou processos de ação discriminatória administrativa em todos 

os 224 municípios, com o objetivo de conhecer integralmente seu território e promover a correta 

destinação das terras. O artigo 8º da Lei Estadual n. 7.294/2019 determina que “Pertencem ao 

Estado do Piauí, além dos imóveis rurais devidamente registrados em seu nome, as terras 

devolutas existentes em seu território, excluídas as da União, na forma do Art. 26, IV, da 

Constituição Federal”. A arrecadação deve ser conduzida de forma criteriosa e qualificada, de 

modo a assegurar, sobretudo, a segurança jurídica dos imóveis a serem destinados. Nas redes 

sociais do Interpi, tem sido divulgado que o estado arrecadou em 2023 a 2025 mais de 4 milhões 

de hectares de terras devolutas; mais de 300 mil hectares estão com matrículas abertas em nome 

do estado, via protocolo administrativo; mais de 2 milhões de hectares estão com pedidos de 

abertura de matrículas protocolados no Programa Regularizar, do Tribunal de Justiça; e há mais 

de 800 mil hectares regularizados. 

 

 
15 Grilagem de terras é a falsificação de documentos para, ilegalmente, tomar posse de terras devolutas ou de 

terceiros, bem como de prédios ou prédios indivisos. 



119 
 

Figura 1 - Dados sobre gestão de terras do Interpi (2024 e 2025) 

 
Fonte: Redes sociais do Interpi. Disponível em: https://www.instagram.com/interpioficial/. 

 

A arrecadação de terras devolutas por meio das ações discriminatórias tem sido 

imprescindível para a efetivação dos direitos à posse e à propriedade dos territórios tradicionais, 

visto que até setembro de 2025 a regularização da maioria das comunidades tradicionais, a partir 

da política fundiária do Piauí, ocorreu por meio de arrecadação de terras devolutas. Atualmente, 

o procedimento de arrecadação (ação discriminatória de terras devolutas do Piauí) está 

disciplinado na Lei Estadual n. 8.006/2023, que revogou os dispositivos sobre ações 

discriminatórias da Lei Estadual n. 6.709/2015 (hoje totalmente revogada). Na prática, observa-

se que, durante os trabalhos de regularização fundiária, quando se identifica a ocupação de áreas 

devolutas por comunidades tradicionais, ocorre o fracionamento da ação discriminatória. Esse 

procedimento, presente em todos os municípios, tem como objetivo agilizar o processo de 

reconhecimento dessas comunidades 

 

 

https://www.instagram.com/interpioficial/


120 
 

Quadro 3 - Territórios de povos tradicionais titulados no estado do Piauí (atualizados em outubro de 2025) 

N. Processo Comunidade Identidade étnica Município Ação Discriminatória 
Administrativa 

Nº de 
famílias 

Ano 
titulação 

Área titulada 
(Ha) 

1 00071.008531/
2019-25 

Olho Dágua dos 
Negros (Antes Era dos 

Pires) 
Quilombola Esperantina 

Não possui 
discriminatória 89 2006 626,839 

2 00071.005998/
2019-13 Sítio Velho Quilombola Assunção do 

Piauí 
Não possui 

discriminatória 87 2006 847,8211 

3 00071.006021/
2019-13 Fazenda Nova Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 166 2008 5.592,5036 

4 00071.006012/
2019-22 

Volta do Campo 
Grande Quilombola Campinas do 

Piauí 
Não possui 

discriminatória 123 2007 10.897,5945 

5 00071.006024/
2019-57 Morrinho Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 188 2008 2.532,8489 

6 00071.005924/
2019-87 Vaquejador Quilombola Piripiri 00071.001957/2019-58 154 2021 270,8841 

7 00071.005870/
2019-50 Marinheiro Quilombola Piripiri 00071.001956/2019-11 100 2021 208,1455 

8 00071.005828/
2019-39 Queimada Grande Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 70 2020 3.257,6764 

9 00071.006277/
2020-64 Riacho Fundo Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 200 2021 1.842,7621 

10 00071.005826/
2019-40 Sabonete Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 47 2022 1.962,248 

11 00071.005742/
2019-14 Mimbó Quilombola Amarante 00071.000794/2023-72 53 2023 2.873,5074 

12 00071.005927/
2019-11 Sumidouro Quilombola Queimada Nova 00071.004061/2023-15 47 2023 927,386 



121 
 

N. Processo Comunidade Identidade étnica Município Ação Discriminatória 
Administrativa 

Nº de 
famílias 

Ano 
titulação 

Área titulada 
(Ha) 

13 00071.005813/
2019-71 Angical Quilombola Colônia do Piauí Não possui 

discriminatória 90 2023 443,986 

14 00071.005955/
2019-38 Paquetá Quilombola São João da 

Varjota 
Não possui 

discriminatória 58 2023 130,3059 

15 00071.003508/
2021-69 Potes Quilombola São João da 

Varjota 
Não possui 

discriminatória 44 2023 67,678 

16 00071.005856/
2019-56 Chupeiro Quilombola Paulistana 00071.005018/2023-69 17 2023 626,5639 

17 00071.005967/
2019-62 Macacos Quilombola São Miguel do 

Tapuio 
00071.000080/2024-45 65 2024 2.780,3576 

18 00071.005738/
2019-48 Tanque de Cima Quilombola Acauã 00071.000329/2024-12 77 2024 571,0789 

19 00071.005925/
2019-21 Pitombeira Quilombola Queimada Nova 00071.007319/2023-27 95 2024 1.266,1976 

20 00071.005825/
2019-03 Caraíbas Quilombola Isaías Coelho Não possui 

discriminatória 138 2024 1.288,71 

21 00071.005923/
2019-32 Sussuarana Quilombola Piripiri 00071.000002/2019-83 110 2024 1.135,4550 

22 00071.005802/
2019-91 Vila São João Quilombola 

Campo Largo do 
Piauí e Matias 

Olímpio 

00071.000530/2024-08 
90 2024 2.346,8461 

23 00071.003518/
2021-02 Volta do Riacho Quilombola Queimada Nova 00071.007905/2023-71 50 2024 521,7380 

24 00071.005735/
2019-12 Escondido Quilombola Acauã 00071.000319/2024-87 10 2024 277,8089 



122 
 

N. Processo Comunidade Identidade étnica Município Ação Discriminatória 
Administrativa 

Nº de 
famílias 

Ano 
titulação 

Área titulada 
(Ha) 

25 00071.005864/
2019-01 São Martins Quilombola Paulistana 00071.000189/2024-82 84 2024 2.042,5491 

26 00071.009230/
2020-52 Lagoa do Martins Tradicional/Brejeira Gilbués 00071.005106/2023-61 3 2024 65,6529 

27 00071.003514/
2021-16 Sombrio Quilombola Paulistana 00071.005316/2023-59 64 2024 616,0545 

28 00071.005868/
2019-81 Barro Vermelho Quilombola Paulistana 00071.005618/2023-27 170 2024 2.483,7189 

29 00071.003501/
2021-47 Mucambo Quilombola Paulistana Não possui 

discriminatória 23 2024 333,4804 

30 00071.000150/
2021-12 Salto Tradicional/ Brejeira Bom Jesus 00071.025985/2019-61 33 2021 2.920,88 

31 00071.003106/
2021-64 

Povo Indígena 
Tabajara de Piripiri Indígena Piripiri Ação de desapropriação 

por interesse social 246 2022 155,2351 

32 00071.007268/
2020-91 Serra Grande Indígena Queimada Nova 00071.005123/2019-11 60 2020 2.114,68 

33 00071.003204/
2021-00 Nazaré Indígena Lagoa de São 

Francisco 
Ação de desapropriação 

por interesse social 141 2022 160 

34 00071.002121/
2021-95 Vila Esperança Tradicional/ 

Quebradeira de Coco Esperantina 

Ação judicial de 
desapropriação por 

interesse social/acordo 
judicial não finalizado 

67 2022 1.219,485 

35 00071.005931/
2019-89 Baixa Da Onça Quilombola Paulistana Não possui 

discriminatória 104 2024 1.358,9619 

36 00071.002836/
2024-91 Santa Rosa Tradicional/ 

Quebradeira de Coco 
São João do 

Arraial 
00071.004390/2024-39 123 2025 1.162,0696 



123 
 

N. Processo Comunidade Identidade étnica Município Ação Discriminatória 
Administrativa 

Nº de 
famílias 

Ano 
titulação 

Área titulada 
(Ha) 

37 00071.003451/
2021-06 Batemaré Indígena Paulistana 00071.004928/2024-13 253 2025 3.001,2135 

38 00071.005768/
2019-54 Baixão Quilombola Betânia 00071.005412/2024-88 93 2025 337,1963 

39 00071.003493/
2021-39 Canadá Corrente Quilombola Oeiras 00071.001182/2025-69 41 2025 262,6803 

40 00071.005945/
2019-01 Cepisa Quilombola Oeiras 00071.001396/2025-35 71 2025 452,1127 

41 00071.003496/
2021-72 Cantinho Corrente Quilombola Oeiras 00071.001855/2025-81 13 2025 265.7149 

42 00071.003013/
2024-82 Palheta Quilombola Oeiras 00071.001395/2025-91 23 2025 457.5021 

43 00071.003503/
2021-36 Mourões Quilombola Colônia do Piauí Não possui 

discriminatória 
 

130 2025 703,7594 

44 00071.005841/
2019-98 Canto Fazenda Frade Quilombola Oeiras 00071.001867/2025-13 187 2025 1.003,8881 

45 00071.005930/
2019-34 Tapuio Quilombola Queimada Nova 00071.003605/2025-85 13 2025 557,5307 

TOTAL DE FAMÍLIAS: 4.327 
TOTAL DA ÁREA TITULADA (HA): 70.253,27 hectares 

Fonte: Informações coletadas a partir de tabelas produzidas e cedidas pelo Interpi.



124 
 

À vista disso, compreende-se que as terras destinadas para a regularização dos povos e 

comunidades tradicionais serão as terras públicas legalmente incorporadas ao patrimônio 

público, ou seja, pertencentes ao Piauí. Portanto, a Lei n. 7.294/2019 é a norma que disciplina 

a execução da política fundiária e a destinação das terras públicas e devolutas do Piauí, 

estabelecendo as balizas jurídicas a serem observadas pelo Interpi no reconhecimento do direito 

à terra para os povos e comunidades tradicionais. 

Em suma, o Piauí divulga que milhões de hectares foram arrecadados, sendo que cerca 

de apenas 70 mil hectares foram destinados às comunidades tradicionais. Assim, ficam os 

questionamentos: Existimos? A quem será que se destina? 16 Ou seja, as comunidades 

tradicionais existem e vivem por todo o território piauiense, mas a quem se destina esses 

milhões de hectares arrecadados? Vimos que para as comunidades não é. 

 

2.1.2 Da Lei Estadual n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019: institui a política estadual de 

regularização das ocupações sobre terras públicas e devolutas pertencentes ao Piauí 

 

Neste tópico, é realizada a análise da Lei Estadual n. 7.294/2019, que dispõe sobre a 

política de regularização fundiária no Piauí e revoga dispositivos da Lei Estadual n. 6.709, de 

28 de setembro de 2015. Essa norma trata especificamente da regularização das ocupações 

exercidas sobre terras públicas e devolutas pertencentes ao estado (art.1º 17). Por essa razão, 

neste segundo capítulo, busca-se inicialmente situar o leitor quanto ao contexto e às definições 

de terras devolutas e terras públicas. 

O artigo 2º da referida lei atribui ao Interpi a competência para a gestão das terras 

públicas e devolutas estaduais, nos termos da Lei Estadual n. 3.783, de 16 de dezembro de 1980. 

Todavia, essa lei foi revogada pela Lei Estadual n. 8.006/2023, que rebatizou o Instituto de 

Terras do Piauí para Instituto da Regularização Fundiária e do Patrimônio Imobiliário do Piauí, 

mantendo, todavia, o acrônimo Interpi. Essa alteração do nome parece se adequar às atribuições 

do órgão fundiário, que vai além de meramente gerir as terras do estado. Neste trabalho, optou-

se por manter a denominação antiga, pois ela ainda é amplamente utilizada tanto pelos próprios 

servidores do órgão quanto pela população em geral. 

A análise da referida lei abrangerá apenas os artigos que fazem referência à política 

fundiária voltada para a regularização das ocupações exercidas por povos e comunidades 

 
16 Alusão à música Cajuína, de Caetano Veloso. 
17 Art. 1° Esta Lei dispõe sobre a política estadual de regularização das ocupações exercidas sobre terras públicas 

e devolutas pertencentes ao Estado do Piauí. 



125 
 

tradicionais, sendo conduzida conforme a ordem estabelecida no próprio dispositivo legal. 

Assim, seu Capítulo I, que aborda as disposições gerais – mais precisamente a definição do 

objeto da lei e de seus conceitos – estabelece que a norma trata das ocupações em terras 

estaduais e devolutas, cabendo ao Interpi a condução do processo de regularização fundiária, o 

que inclui a emissão de títulos de domínio, tanto individuais quanto coletivos. Nesse contexto, 

o artigo 3º aborda conceitos fundamentais da lei, como ocupação, exploração do imóvel e de 

imóvel rural. No inciso X, a lei apresenta, especificamente, a definição de territórios 

tradicionais, a saber:  

 
Art. 3º Para os efeitos desta Lei, entende-se por: 
[...] 
X - territórios tradicionais: os espaços necessários à reprodução cultural, social e 
econômica dos povos e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma 
permanente ou temporária, observado, no que diz respeito aos povos indígenas e 
quilombolas, respectivamente, o que dispõem o art. 231, da Constituição Federal, e o 
art. 68, do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias, e demais 
regulamentações (Piauí, 2019, grifos nossos). 

 

Observa-se que o Piauí considera territórios tradicionais aqueles espaços necessários 

para a reprodução cultural, social e econômica dos povos e comunidades tradicionais, 

especificados aqui como os povos quilombolas e povos indígenas, bem como se subentende 

que os demais povos tradicionais que se reconheçam como tais poderão requerer do estado a 

regularização de seus territórios. Essa definição é a mesma contida no art. 3º do Decreto n. 

6.040/2007, inciso II 18. 

Carvalho (2023, p. 32) chama atenção para a diversidade sociocultural do Brasil, que 

acabou por resultar em uma diversidade fundiária, pois cada segmento de povos e comunidades 

tradicionais desenvolveu um modo próprio de lidar com a terra e o meio ambiente em que vive. 

O território de cada povo tradicional é, geralmente, definido a partir de elementos naturais, 

como biomas e formas de subsistência. Dessa forma, observa-se que determinados grupos estão 

concentrados em regiões específicas: as quebradeiras de coco, por exemplo, encontram-se 

principalmente nos estados do Pará, Maranhão, Tocantins e Piauí; as comunidades geraizeiras, 

por sua vez, ocupam a região norte de Minas Gerais, enquanto os Fundos e Fechos de Pastos 

situam-se na Bahia. 

 
18 Decreto nº 6.040/2007: Art. 3º Para os fins deste Decreto e do seu Anexo compreende-se por:  
   II - Territórios Tradicionais: os espaços necessários a reprodução cultural, social e econômica dos povos e 

comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma permanente ou temporária, observado, no que diz 
respeito aos povos indígenas e quilombolas, respectivamente, o que dispõem os arts. 231 da Constituição e 68 
do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias e demais regulamentações. 



126 
 

Outros elementos também devem ser considerados na definição de territórios, como os 

fluxos de migração, além da compreensão de que território não deve ser entendido como algo 

estático, uma vez que os povos mantêm uma relação dinâmica com seus territórios e, por vezes, 

são forçados a migrar. Indígenas e ciganos são exemplos de povos obrigados a migrar; há ainda 

comunidades quilombolas que foram desterritorializadas (Carvalho, 2023, p. 34). No caso do 

Piauí, grande parte dos povos indígenas vem lutando pela retomada de seus territórios, enquanto 

outros foram expulsos. 

Carvalho (2023, p. 39) define territórios tradicionais como “um processo histórico de 

construção política e intelectual para atender à demanda de grupos sociais que reivindicam um 

tratamento diferenciado, sobretudo pelo poder público”. Assim, conforme discutido no capítulo 

anterior, é fundamental que as especificidades dos povos tradicionais sejam reconhecidas, de 

modo a garantir a efetivação do direito à igualdade e liberdade. 

Na Seção II da lei, que trata da política de destinação de terras públicas, o artigo 5º 

dispõe sobre a necessidade de observar uma ordem de prioridades na destinação dessas terras. 

O inciso I estabelece: “I – regularização dos territórios tradicionais [...]”. Ou seja, a política 

fundiária do Piauí deve obedecer a uma ordem de prioridade, dando prioridade às comunidades 

tradicionais na destinação de terras. Por exemplo, em uma mesma área pertencente ao estado, 

se estiverem presentes tanto comunidades tradicionais quanto posseiros não tradicionais, a 

prioridade deve recair sobre as comunidades tradicionais na destinação das terras arrecadadas, 

bem como essas terras devem ter prioridade nos processos de regularização dos povos e 

comunidades tradicionais. 

A AATR (2021, p. 7-8) destaca que “a destinação prioritária à regularização dos 

territórios tradicionais na política fundiária do Estado do Piauí representa um importante 

avanço, pois reconhece a existência dos diversos povos e comunidades”. Ressalta-se ainda que 

a política estadual assegura a implementação de políticas públicas voltadas à permanência dos 

povos tradicionais em seus territórios, respeitando seus modos de vida e suas formas de 

organização coletiva. A AATR enfatiza que a inclusão do conceito de territórios tradicionais na 

referida lei só foi possível graças à participação ativa dos movimentos sociais e da sociedade 

civil durante sua elaboração. 

Assim, compreende-se que a Lei Estadual n. 7.294/2019 representa, de fato, o início de 

uma mudança na estrutura fundiária do Piauí e na política de regularização fundiária do estado. 

Em nenhum outro momento houve participação efetiva dos povos, tampouco existiu uma lei 

que contemplasse de forma ampla os povos e comunidades tradicionais. A Lei Estadual n. 



127 
 

6.709/2015 fez apenas uma breve menção aos povos quilombolas, enquanto a Lei Estadual n. 

5.595/2006 teve limitada efetividade. 

No Capítulo III, que trata da Regularização Fundiária, a Seção IX aborda 

especificamente os territórios dos povos e comunidades tradicionais, especialmente no que se 

refere à definição desses povos e comunidades, bem como aos processos de identificação e 

mapeamento de seus territórios. Fica claro que compete ao Interpi realizar tais procedimentos, 

manter os dados atualizados sobre as comunidades e, ainda, celebrar parcerias e convênios a 

fim de assegurar a regularização fundiária das comunidades tradicionais. Por fim, a Seção IX 

estabelece que o procedimento administrativo do Interpi será regulamentado por meio de 

decreto estadual. 

Quanto à definição de povos e comunidades tradicionais, observa-se que se trata da 

mesma definição contida no artigo 3º, inciso I, do Decreto Federal n. 6.040/2007: 

 
Art. 28. São considerados povos e comunidades tradicionais, para os efeitos desta Lei, 
grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem 
formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e recursos 
naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e 
econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos 
pela tradição (Piauí, 2019, online). 

 

Assim, percebe-se que o legislador estadual buscou alcançar a diversidade de povos que 

vivem e ocupam as terras do Piauí, ampliando a destinação aos povos tradicionais de outros 

segmentos, não se limitando apenas ao reconhecimento de territórios das comunidades 

quilombolas. Entretanto, como já observado, os territórios tradicionais com maior número de 

titulação coletiva são os de identidade tradicional quilombola e situados em terras públicas 

(devolutas arrecadadas e inseridas no patrimônio público do estado). 

O artigo 29 prevê que o Interpi fará a identificação e o mapeamento das comunidades 

tracionais: 

 
Art. 29. O Estado, por intermédio do INTERPI, procederá à identificação e ao 
mapeamento das comunidades de que trata esta Lei, devendo desenvolver e manter 
sistema integrado de informações, envolvendo os órgãos e as entidades da 
administração direta e indireta do Estado. 
Parágrafo único. O INTERPI poderá efetivar convênios com outras instituições para 
proceder à identificação das comunidades tradicionais (Piauí, 2019, online). 

 

A identificação e o mapeamento das comunidades tradicionais constituem etapas 

fundamentais para garantir o reconhecimento territorial desses povos, uma vez que são 

considerados peças técnicas, e todos os trabalhos preparatórios visam à emissão de títulos, 



128 
 

promovendo segurança jurídica e acesso a políticas públicas. Nesse sentido, em um primeiro 

momento, em resposta às reivindicações dos Coletivos de Povos Tradicionais do Cerrado, 

apoiados pela CPT, foram identificadas e mapeadas 20 comunidades do Cerrado entre os anos 

de 2020 e 2021, sendo que 10 delas dispõem, além do mapa, de relatórios antropológicos. 

Reitera Carvalho (2020, p. 33): “realizar o mapeamento das comunidades tradicionais 

possibilita ter informações preliminares sobre o território tradicional reivindicado, na medida 

em que o mapeamento identifica e localiza a comunidade. Assim, é possível também estimar a 

quantidade de áreas públicas que são demandadas”. Esse processo, além de estimar as terras 

públicas, garante que elas não sofram novas intervenções de terceiros, que a todo tempo tentam 

se sobrepor aos territórios tradicionais. 

 
Quadro 4 - Comunidades tradicionais - Demacamp 

N. N. Processo Comunidade Identidade étnica Tipo de produto 

1 00071.009242/2020-87 Angelim Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

2 00071.009245/2020-11 Araças Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

3 00071.007242/2020-42 Baixão Fechado Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

4 00071.009241/2020-32 Barra da Lagoa Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

5 00071.009244/2020-76 Boa Esperança Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

6 00071.007256/2020-66 Brejo do 
Miguel 

Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

7 00071.007347/2020-00 Brejo Seco Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

8 00071.007355/2020-48 Brejim Não quis titulação 
coletiva Mapeamento 

9 00071.007352/2020-12 Cabeceira do 
Brejo 

Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

10 00071.009231/2020-05 Cabeceira do 
Rio 

Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 



129 
 

N. N. Processo Comunidade Identidade étnica Tipo de produto 

11 00071.007250/2020-99 Chupé Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

12 00071.009248/2020-54 Gato Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

13 00071.009256/2020-09 Jacu Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

14 00071.009230/2020-52 Lagoa dos 
Martins 

Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

15 00071.007354/2020-01 Matas Comunidade 
Tradicional 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

16 00071.007287/2020-17 Morro D’água I 
(de Baixo) Indígena 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

17 00071.007286/2020-72 Morro D’água 
II Indígena 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

18 00071.009247/2020-18 Nova Santana Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

19 00071.009249/2020-07 Onça Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

20 00071.007290/2020-31 Riacho dos 
Cavalos 

Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

21 00071.009246/2020-65 Serra Partida Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

22 00071.007348/2020-46 Sete Lagoas Comunidade 
Tradicional Mapeamento 

23 00071.007253/2020-22 Vão do Vico Indígena 

Relat. Antrop. de 
Identific. e 
Delimitação 
Territorial 

Total de comunidades listadas: 23  
Observação: As comunidades Jacu, Gato e Onça são pequenas, muito próximas e contíguas, 
mas receberam processos separados. 

Fonte: Lista organizada pela equipe GPCT 2021. 



130 
 

Por último, o artigo 30 menciona que o procedimento administrativo do Interpi será 

regulamentado por meio de decreto: 

 
Art. 30. Compete ao Estado, por intermédio do INTERPI, a regularização dos povos 
e comunidades tradicionais identificados nas terras públicas e devolutas estaduais 
através de procedimento administrativo a ser regulamentado em decreto (Piauí, 2019, 
online). 

 

Nesse sentido, foram elaborados dois decretos com o objetivo de criar um fluxo 

administrativo capaz de atender às especificidades do processo de regularização fundiária 

previsto na política estadual. Conforme Carvalho (2020, p. 40), “o processo administrativo é 

formado por uma sequência de atos, que seguem um fluxo preestabelecido.” Dessa forma, a 

política fundiária do Piauí busca seguir um procedimento adequado para garantir o devido 

reconhecimento dos povos tradicionais. 

 

2.1.3 Do Decreto Estadual n. 22.407, de 10 de setembro de 2023: a política de regularização 

fundiária do Piauí para ocupações de povos e comunidades tradicionais 

 

Para garantir o reconhecimento dos territórios dos povos e comunidades tradicionais, 

conforme a legislação fundiária do Piauí, foram elaborados dois decretos: o primeiro, em 2022 

(revogado), e o segundo, atualmente vigente, em 2023. Neste tópico, será analisado o decreto 

em vigor, o Decreto Estadual n. 22.407, de 12 de setembro de 2023, que regulamenta a Lei 

Estadual n. 7.294/2019 e dispõe sobre o processo administrativo de regularização fundiária das 

ocupações exercidas por povos e comunidades tradicionais. 

A análise será feita seguindo a ordem prevista no Decreto Estadual n. 22.407/2023, que 

está dividido em dez capítulos. O Capítulo I trata da abertura do processo de regularização 

coletiva, compreendendo os artigos 1º a 6º, sendo considerado a primeira etapa do procedimento 

administrativo. O artigo 1º 19 define quem são os povos tradicionais que ocupam as terras 

públicas e devolutas do Piauí, sendo compreendidos os povos indígenas, quilombolas e 

tradicionais, reflexo do previsto no artigo 28 da Lei Estadual n. 7.294/2019 e do Decreto 

Estadual n. 6.040/2007. O parágrafo único determina que cabe ao Interpi, por meio da Diretoria 

 
19 Art. 1º O processo administrativo de regularização das terras públicas e devolutas do Estado do Piauí ocupadas 

pelos povos e comunidades tradicionais – assim entendidas os indígenas, os quilombolas e os tradicionais – 
obedecerá às disposições deste Decreto. 

      Parágrafo único. O Instituto da Regularização Fundiária e do Patrimônio Imobiliário do Piauí - INTERPI, por 
meio da Diretoria de Povos e Comunidades Tradicionais - DPCT, é o órgão responsável pela regularização 
fundiária das terras públicas e devolutas ocupadas pelos povos e comunidades tradicionais, nos termos da Lei 
Estadual nº 8.006, de 21 de março de 2023. 



131 
 

de Povos e Comunidades Tradicionais (DPCT), a competência para proceder com a 

regularização fundiária dos territórios dos povos e comunidades tradicionais. 

Os artigos 2º a 6º 20 tratam dos procedimentos iniciais, considerados como Etapa I do 

processo de regularização fundiária. Define-se que o processo poderá ser instaurado tanto pelo 

Interpi quanto a requerimento da comunidade tradicional, por meio de seu representante legal. 

Isso demonstra que o órgão não deve permanecer inerte ao ter conhecimento da existência da 

comunidade, devendo, sobretudo, garantir a proteção do território tradicional. 

Observa-se, entretanto, que o termo “representante legal” pode levar a comunidade a 

crer que apenas poderá solicitar o requerimento se houver formalização de seus representantes. 

É necessário, contudo, considerar as diversas formas de auto-organização adotadas pelas 

comunidades tradicionais. Na prática, esse impasse não ocorre, considerando os processos já 

abertos. 

A instrução processual inicia-se com a abertura formal do processo pelo Sistema 

Eletrônico de Informação (SEI), que gera um número correspondente. Em seguida, realiza-se 

um levantamento prévio de informações sobre a área nos diversos setores do Interpi, a fim de 

subsidiar o processo de regularização. Considera-se que muitas comunidades já possuem, há 

décadas, pedidos e eventuais documentos no Interpi referentes à regularização de suas terras, 

que poderão ser aproveitados ao processo. 

Durante o processo de regularização, também podem ser aproveitados relatórios 

produzidos sobre a comunidade, desde que entregues pela própria comunidade tradicional, 

podendo subsidiar ou até substituir peças técnicas e, assim, agilizar os trabalhos de 

regularização. Concluídos esses primeiros levantamentos, a portaria de abertura do processo é 

publicada no Diário Oficial do Estado, representando o reconhecimento formal pelo estado da 

 
20 Art. 2º O processo administrativo terá início de ofício, pelo INTERPI, ou por requerimento do representante 

legal da comunidade tradicional. 
    Art. 3º A DPCT determinará aos diversos setores internos, sob autorização da Diretoria-Geral, a realização de 

procedimento prévio de levantamento de informações fundiárias da área reivindicada. 
    Art. 4º O INTERPI poderá incorporar ao processo pesquisas, relatórios e/ou estudos produzidos relacionados à 

comunidade tradicional. 
    Parágrafo único. Cabe ao INTERPI avaliar a validade das pesquisas, relatórios, estudos entregues, podendo os 

mesmos suprir etapas do processo. 
    Art. 5º Após análise das informações coletadas pela DPCT, esta as encaminhará à Diretoria-Geral para 

instauração de portaria. 
    Parágrafo único. A portaria de abertura do processo administrativo deverá ser publicada no Diário Oficial do 

Estado do Piauí. 
     Art. 6º Nos requerimentos de título coletivo, a associação requerente deverá instruir o pedido com cópia dos 

seguintes documentos: 
    I - estatuto social; II - ata de assembleia de fundação da entidade; III - ata de eleição e posse da diretoria; IV - 

CNPJ atualizado da entidade; V - documentos pessoais do representante legal. 



132 
 

existência da comunidade e do processo de regularização, o que pode ser interpretado como um 

compromisso/dever do estado em reconhecer o território tradicional. 

A documentação preliminar deve, preferencialmente, ser instruída pelos documentos 

que compõem a associação legalmente constituída. Embora essa exigência possa gerar 

controvérsias, ela se justifica pelo objetivo final: a emissão do título de domínio, que deverá ser 

emitido em nome da associação legalmente constituída (CNPJ), representando a comunidade 

tradicional de forma coletiva. 

A Etapa II abrange o Capítulo II, referente ao aviso de consulta, e o Capítulo III, que 

trata da delimitação e identificação do território, compreendendo os artigos 7º 21 a 11 22. Essa 

etapa corresponde, especificamente, aos trabalhos realizados em campo, ou seja, no próprio 

território a ser regularizado. 

Os trabalhos de campo têm início com a emissão de um “aviso de consulta”, que consiste 

na comunicação do órgão à comunidade tradicional sobre a primeira visita técnica. Nesse 

 
21 Art. 7º Serão iniciados os trabalhos de campo, precedidos de comunicação prévia à comunidade requerente. 
  § 1º O aviso de consulta se fará por meio de edital de convocação emitido pela DCPT no qual deverá constar a 

data, local e horário da visita técnica. 
  § 2º A visita técnica será registrada em ata, lavrada pela equipe do INTERPI, na qual ficará registrado que os 

integrantes da comunidade se autodefinem como “comunidade tradicional” e que estão de acordo com o pedido 
de regularização fundiária coletiva. 

22 Art. 8º Caberá à DPCT indicar equipe interdisciplinar para a elaboração do Relatório de Identificação e 
Delimitação do Território Tradicional - RIDT, o qual deverá abordar os seguintes elementos: 

    I - Histórico: descrição do histórico da ocupação da área com base na memória do grupo envolvido e 
depoimentos de eventuais atores externos identificados, bem como contextualização do histórico regional e sua 
relação com a história da comunidade e os impactos sofridos pela comunidade e as transformações ocorridas 
ao longo de sua história; II - Social: levantamento das práticas tradicionais de caráter coletivo e sua relação 
com a ocupação atual da área, identificando terras destinadas à moradia, espaços de sociabilidade destinados 
às manifestações culturais, atividades de caráter social, político e econômico, demonstrando as razões pelas 
quais são importantes para a manutenção da memória e identidade do grupo e de outros aspectos coletivos 
próprios da comunidade; III - Cultural: abordagem a partir do percurso histórico vivido pelas gerações 
anteriores; das manifestações de caráter religioso e festivo; atividades lúdico-recreativas em sua relação com a 
terra utilizada; os recursos naturais, as atividades produtivas e o seu calendário; IV - Agronômico e ambiental: 
evidenciando as unidades de paisagem disponíveis no presente e no plano da memória do grupo, atividades 
produtivas desenvolvidas pela comunidade e descrição das áreas imprescindíveis à preservação dos recursos 
necessários ao bem-estar da comunidade, bem como identificação das áreas imprescindíveis à proteção dos 
recursos naturais, tais como áreas de preservação permanente, reserva legal e zonas de amortecimento das 
unidades de conservação. Parágrafo único: O RIDT de que trata o caput deste artigo é peça obrigatória e 
instruirá o processo de regularização fundiária coletiva com vistas a subsidiar a definição do território 
informado pela comunidade tradicional. 

     Art. 9º A proposta de delimitação decorrerá do RIDT elaborado junto à comunidade, acompanhado 
necessariamente da respectiva planta, do memorial descritivo e parecer da geoanálise. § 1º Caso constatado 
que as terras ocupadas pelas comunidades tradicionais incidem sobre terras de propriedade da União ou dos 
municípios, o INTERPI encaminhará os autos para os entes responsáveis, para providências. § 2º Caso 
constatado que há sobreposições em áreas privadas já regularizadas pelo INTERPI, serão realizadas 
adequações na área sugerida pelo RIDT. 

     Art. 10. Quando for necessário, o INTERPI determinará a instauração de processo administrativo para 
discriminar a área a ser titulada em nome da comunidade tradicional, situação na qual o processo de 
regularização fundiária tramitará concomitante com o processo discriminatório. 

      Art. 11. A DPCT cadastrará todos os ocupantes das comunidades tradicionais que estejam inseridos nos 
processos de regularização fundiária coletiva. 



133 
 

momento, realizam-se reuniões entre a equipe do órgão e a comunidade, com o objetivo de 

apresentar os procedimentos administrativos e colher a autodefinição do grupo tradicional, que 

deve ser registrada em ata. É nessa etapa que a comunidade formaliza sua autodefinição, 

permitindo ao órgão identificar o segmento à qual ela pertence e, sobretudo, obter o 

consentimento quanto ao prosseguimento da regularização coletiva. 

Esse é um momento crucial e complexo, pois o procedimento de regularização 

conduzido pelo Interpi é único para todos os segmentos. Assim, há o risco de o órgão 

desconsiderar as peculiaridades de cada comunidade, que, como já discutido, apresentam 

especificidades próprias, inclusive no que se refere ao uso comum da terra. Esse aspecto merece 

destaque, uma vez que, pela ausência histórica de atenção do estado, muitas comunidades 

acabam concordando com os procedimentos administrativos propostos, enxergando esse 

momento como um primeiro passo para a proteção de seus territórios e de sua identidade. 

Uma vez obtido o consentimento da comunidade e registrada sua autodefinição, a equipe 

interdisciplinar retorna ao campo para elaborar o Relatório de Delimitação e Identificação do 

Território Tradicional (RIDT). Nessa etapa, são identificadas as relações sócio-históricas do 

grupo étnico-cultural, sua identidade, suas formas de interação com o ambiente e outros 

elementos relevantes. Paralelamente, é realizada a delimitação do território com base nas 

indicações apresentadas pela comunidade, acompanhada do cadastro das famílias, da 

elaboração da planta e do memorial descritivo. 

Embora não esteja explicitado no decreto – o que constitui uma lacuna –, também é feito 

um levantamento fundiário por meio da coleta de documentos que comprovem posse e 

propriedade, com o intuito de identificar eventuais posseiros ou proprietários, sejam eles 

integrantes da comunidade ou terceiros. Após a delimitação da área, a equipe geoespacial do 

órgão elabora um relatório fundiário, registrando possíveis sobreposições ao território 

tradicional, com base em informações de cadastros oficiais de posse e propriedade. 

É nessa fase que se torna possível identificar se o território se encontra em áreas 

devolutas. Caso positivo, pode ser instaurado um processo paralelo de arrecadação dessas 

terras, que, uma vez registradas em nome do patrimônio do estado, serão posteriormente 

destinadas à comunidade tradicional. 

O decreto também estabelece procedimentos para lidar com situações de sobreposição. 

Quando a área identificada pertencer à União ou aos municípios, o processo deverá ser 

encaminhado aos órgãos competentes. Caso haja sobreposição com áreas privadas já 

regularizadas pelo próprio Interpi, a área delimitada no RIDT será ajustada. Essa última 

situação, entretanto, é particularmente complexa, pois coloca nas mãos do órgão a decisão sobre 



134 
 

o reconhecimento do território tradicional, em possível contradição com a previsão 

constitucional. Afinal, o estado deve providenciar o título definitivo à comunidade, e não se 

restringir apenas às áreas remanescentes, ou seja, àquelas sem sobreposição — como, de fato, 

tem ocorrido na prática. 

A Etapa III compreende os artigos 12 a 17 da norma e abrange os seguintes capítulos: 

Capítulo IV – Da Publicidade; Capítulo V – Das Contestações; Capítulo VI – Do Parecer 

Jurídico; Capítulo VII – Da Decisão; e Capítulo XIII – Da Titulação. 

Essa etapa é realizada no escritório do Interpi. Após o retorno da equipe de campo, os 

documentos passam a ser preparados para publicação, especialmente o resumo do RIDT, que 

garante o conhecimento e o reconhecimento institucional do trabalho de regularização 

fundiária. A partir dessa publicação, abre-se o prazo de 15 dias para eventuais contestações. 

Encerrado esse prazo, havendo ou não manifestações, é elaborado um parecer jurídico 

pelo Procurador Jurídico do Interpi, representante da Procuradoria-Geral do Estado na 

autarquia. Esse parecer é submetido à análise e aprovação do Procurador-Geral do Estado. Em 

seguida, verificando-se a observância dos procedimentos legais e técnicos até então realizados, 

o processo é encaminhado para a decisão do Diretor-Geral do Interpi. 

Essa decisão não deve ser compreendida como um ato de deliberação discricionária do 

Diretor, mas sim como o cumprimento de um dever constitucional: o de reconhecer e destinar 

as terras públicas às comunidades tradicionais, promovendo justiça social e de reparação 

histórica. 

Ao final, é emitido o título de domínio coletivo, com cláusulas de inalienabilidade, 

impenhorabilidade e intransferibilidade, a fim de assegurar a proteção do território e da 

identidade comunitária. Essas restrições têm como propósito preservar a área, evitando que ela 

retorne ao mercado fundiário e se perca, em consonância com a lógica já consolidada no 

processo de titulação de comunidades quilombolas. 

A Etapa IV, última do processo de regularização fundiária, abrange os artigos 18 e 19 

da norma. Essa etapa contempla o Capítulo IX – Do Registro e o Capítulo X – Das Disposições 

Finais, que tratam das medidas posteriores à titulação, assegurando a formalização registral e a 

conclusão do procedimento administrativo. Na prática, observa-se que o registro deveria 

acompanhar e estar condicionado à emissão do título, uma vez que muitas comunidades ainda 

não têm seus títulos devidamente registrados. Isso significa que o imóvel continua pertencendo 

ao patrimônio público do Piauí, já que, no Brasil, a transferência da propriedade somente se 

concretiza mediante registro em cartório. 



135 
 

Por fim, o decreto assegura a participação da comunidade tradicional em todas as etapas 

do processo de regularização fundiária. Além disso, estabelece que, após a titulação, o Interpi 

deve comunicar os órgãos estaduais e federais para possibilitar a implementação de políticas 

públicas de desenvolvimento voltadas às comunidades. O decreto também revoga a norma 

anterior, de n. 21.269/2022. 

 

2.2 Observação participante na prática institucional: relato empírico da experiência 

técnica no Interpi  

 

O relato empírico 23 foi elaborado a partir da experiência como consultora e assessora 

jurídica no Interpi (entre março de 2021 a dezembro de 2023), utilizando a metodologia da 

observação participante, de abordagem qualitativa e caráter empírico. A observação participante 

tem dois objetivos principais: o envolvimento do pesquisador nas atividades do objeto estudado 

e a observação das pessoas, atividades e ambientes onde essas interações ocorrem (Spradley, 

1980). Assim, o método adotado se mostra adequado e necessário, pois, além do contato direto 

com os processos administrativos, possibilitou observar a atuação dos gestores, as atividades 

realizadas e o ambiente em que a política foi executada. 

Dessa forma, possibilitou uma maior aproximação minha com o objeto da pesquisa. 

Também me permitiu compreender como o órgão administrador (Interpi) executa a política 

fundiária e enxerga as comunidades tradicionais, a partir das diferenças que elas produzem. O 

método de observação participante exige que o pesquisador participe do ambiente social que 

está sendo estudado, o que tornou possível a análise dos processos e procedimentos para a 

regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais. Assim, o relato empírico tem por 

objetivo descrever, de forma objetiva e analítica, a construção e execução da política fundiária 

conduzida pelo Interpi no âmbito da regularização dos territórios de povos e comunidades 

tradicionais no Piauí. 

Ao longo de quase três anos – de 23 de março de 2021 a 15 de dezembro de 2023 –, a 

partir da minha experiência como servidora técnica do Interpi, pude participar ativamente da 

organização dos processos e procedimentos administrativos, da elaboração de documentos e 

normativas, das visitas técnicas nas comunidades tradicionais e dos atos formais de entrega de 

títulos. Essa experiência prática institucional possibilitou a observação-acompanhamento direto 

da implementação da política fundiária voltada aos povos e comunidades tradicionais, 

 
23 Cumpre informar ao leitor que o relato da experiência empírica está sendo escrito em primeira pessoa, pois parte 

diretamente das minhas observações sobre a construção e execução da política fundiária do Piauí. 



136 
 

permitindo-me observar de forma privilegiada a dinâmica interna do órgão e sua interação com 

o público-alvo da política pública. 

No entanto, a minha condição de pesquisadora inserida no campo exige uma reflexão 

epistêmica e ética rigorosa. Reconheço que a posição ocupada no órgão poderia implicar riscos 

de viés na produção e na interpretação dos dados. Por isso, adotei o método da observação 

participante com consciência crítica sobre os limites da proximidade com o objeto pesquisado, 

buscando o necessário distanciamento analítico. A experiência, portanto, é aqui narrada com 

base no compromisso ético da pesquisa e na transparência quanto à minha posição em relação 

ao campo e aos sujeitos envolvidos. 

 

2.2.1 Experiência pessoal enquanto mulher negra na instituição fundiária  

 

Como a pesquisa acabou por confluir 24 com a minha identidade e experiência técnico-

profissional, gostaria de registrar que o trabalho no Interpi foi muito além de algo meramente 

técnico. A cada visita de campo, a cada entrega de título, eu retornava para casa sempre repleta 

de emoção e de novos aprendizados sobre a vida, as pessoas e seus direitos. 

Enquanto mulher negra e criada na zona rural do sertão do Piauí, as palavras que ouvia 

me lembravam as dos meus avós e dos meus pais — sobretudo de meu pai, Olávio, e de meu 

avô, Alderio Amorim. As histórias sobre a lida na roça (nos quilombos) e sobre a resistência na 

terra sempre me pareceram familiares. Eu compreendia perfeitamente os anseios daquele povo 

pela permanência em seus territórios e pela busca de proteção jurídica por meio da titulação 

coletiva. 

Foram muitas as situações que me tocaram positivamente – como ver a felicidade de 

Dona Chica Lera durante a festa de titulação de sua comunidade, ou a visita técnica à 

comunidade quilombola Jatobazinho, cuja simplicidade e senso de coletividade me 

emocionaram profundamente. No entanto, também vivenciei diversos momentos em que me 

deparei com situações que explicitamente reproduziam o racismo estrutural e institucional. 

Não poderia deixar de registrar um episódio que marcou essa experiência e que acaba 

por ser parte daquele contexto. No dia 6 de setembro de 2021, data em que se celebra o Dia 

Estadual da Consciência Negra no Piauí, em referência à Carta de Esperança Garcia, fui 

solicitada pelo então Diretor-Geral do Interpi a redigir um texto para a imprensa sobre as 

 
24 O termo “confluir” é utilizado aqui para expressar a ideia de que, em diversos momentos, a trajetória da pesquisa 

e da própria pesquisadora se entrelaçaram, a ponto de se tornarem indissociáveis em determinadas experiências 
e percepções do campo. 



137 
 

titulações que seriam entregues naquele mesmo dia em uma região marcada historicamente pela 

presença quilombola e pela trajetória de Esperança Garcia.  

Coincidentemente, aguardava naquele momento o resultado do exame da OAB, 

encerrando um processo pessoal doloroso e carregado de expectativas. O texto que produzi, 

impregnado pela emoção do momento e pela importância simbólica da data para as 

comunidades envolvidas, foi duramente questionado por uma integrante da equipe técnica, 

gerando um episódio de tensão que, à época, foi compreendido como manifestação sutil de 

racismo institucional – aquele que se manifesta nas entrelinhas, por meio da deslegitimação da 

voz negra em espaços de poder. Esse episódio, somado a outros vivenciados ao longo do 

período em que atuei no Interpi, evidenciou que o exercício profissional esteve constantemente 

atravessado por estruturas racistas e relações desiguais de poder, tornando o cotidiano 

institucional um espaço de disputa simbólica e emocional. 

Ainda assim, o trabalho foi também um espaço de aprendizado significativo, 

especialmente na interação com as comunidades tradicionais e com membros da equipe, como 

Rosalina Santos, cuja atuação contribuiu para a construção coletiva de saberes e práticas no 

enfrentamento das desigualdades raciais e territoriais. 

 

2.2.2 Processo de elaboração das minutas e a normatização das etapas nos processos de 

regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais  

 

Elaborou-se o Relato Empírico da seguinte forma: processo de elaboração das minutas 

e normatização das etapas nos processos de regularização fundiária dos povos e comunidades 

tradicionais; sistematização da participação em eventos institucionais no contexto da 

experiência técnica na política de regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais 

(2021–2023); descrição e análise dos eventos acompanhados: registros e percepções a partir de 

uma inspiração etnográfica; classificação das etapas dos processos administrativos até 

dezembro de 2023; implementação atual das fases previstas no decreto (até janeiro de 2025); e 

conclusões preliminares das análises do relato empírico. 

O decreto que regulamenta o procedimento administrativo de regularização das 

comunidades tradicionais que ocupam terras públicas e devolutas no Piauí tem fundamento no 

art. 30 da Lei Estadual n. 7.294/2019, que estabelece a política estadual de regularização das 

ocupações exercidas sobre as terras públicas e devolutas. 



138 
 

A referida lei trouxe, pela primeira vez, a previsão expressa da destinação de terras 

públicas e devolutas para a regularização dos territórios tradicionais, conforme dispõe o art. 5º, 

inciso I, da Lei Estadual n. 7.294/2019. 

Para a construção do decreto de regulamentação dos procedimentos administrativos de 

regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais, foi contratada consultoria 

especializada em Direito Agrário por meio de um termo de referência vinculado a um contrato 

com o Banco Mundial (Contrato n. 003/2021). A consultoria tinha como um dos objetivos a 

entrega do produto “minuta do decreto”. 

Nesse contexto, fui contratada por meio de processo seletivo do Projeto Piauí Pilares do 

Crescimento I, sendo estabelecido, ao término do contrato, a entrega da minuta do decreto de 

regulamentação dos procedimentos administrativos de regularização dos territórios tradicionais 

como produto. 

A construção dessa minuta foi precedida por uma fase preliminar de ambientação com 

os fluxos e processos das comunidades tradicionais, conforme orientação da instituição. Essa 

etapa se mostrou essencial, uma vez que os processos administrativos tramitavam de diferentes 

formas, tornando fundamental a compreensão do panorama geral antes da estruturação do fluxo 

adequado. 

Diante desse cenário, no primeiro ano de minha contratação (2021), os processos de 

regularização das comunidades quilombolas já haviam sido recepcionados pelo Interpi em 

2019, por meio de parceria realizada entre o Interpi e o Incra. 

Dessa forma, os processos envolvendo comunidades indígenas, quilombolas e os demais 

segmentos de povos e comunidades tradicionais já se encontravam em andamento, com 

algumas atividades de campo em execução, entre elas a elaboração de relatórios antropológicos 

e mapeamentos. Para atender a essa demanda, foi contratada a empresa Demacamp, responsável 

pela produção de dez relatórios antropológicos e pelo mapeamento de outras dez comunidades 

tradicionais situadas no Cerrado. À época, os trabalhos de regularização fundiária desses 

territórios eram orientados pela Lei Estadual n. 7.294/2019, seguindo alguns dos parâmetros 

estabelecidos no Decreto Federal n. 4.887/2003. 

Paralelamente, os trabalhos de escritório eram conduzidos pela equipe da então 

Gerência de Povos e Comunidades Tradicionais (GPCT), incluindo a organização e 

classificação dos processos conforme os documentos disponíveis. As informações e dados eram 

sistematizados em tabelas, porém, não inseridos no SEI. Esse método de trabalho exigiu um 

período de adaptação, tornando o processo inicial de organização e compreensão das atividades 

da Gerência um desafio pessoal. 



139 
 

Ao longo de 2021, os trabalhos na GPCT foram sendo executados e, com o apoio de 

toda a equipe, um fluxo dos procedimentos começou a ser estruturado. Ao final do meu contrato, 

em fevereiro de 2022, entreguei a primeira minuta do Decreto Estadual n. 21.469/2022. O 

documento foi desenvolvido em analogia às normativas já previstas no ordenamento jurídico 

federal e estaduais, quais sejam: a Lei Estadual n. 7.294/2019, Lei n. 5.595/2006, o Decreto n. 

11.625/2011 (Piauí), o Decreto Federal n. 4.887/2003, a Lei n. 12.910/2013, a Instrução 

Normativa 001/2018 (Bahia), a Lei n. 9.169/2010 e o Decreto 32.433/2016 (Maranhão) – 

legislação que trata da política de regularização fundiária de reconhecimento formal de 

territórios quilombolas. Assim, pode-se perceber que a regulamentação dos procedimentos 

administrativos do Piauí sofreu forte influência da política de regularização quilombola, pois 

os procedimentos da demarcação indígena fugiam totalmente da proposta pensada para a 

política fundiária do estado, considerando que a destinação das terras públicas se faria pela 

emissão de títulos de domínio coletivo em nome da associação legalmente constituída que 

representasse a coletividade da comunidade tradicional. 

Dessa forma, com a colaboração da antropóloga, foram elaborados fluxos de trabalho 

que serviram de base para a estruturação do decreto, conferindo-lhe caráter normativo. Nesse 

processo, busquei orientações com os professores Girolamo Treccani  e Joaquim Shiraish, além 

de consultar normativas estaduais já consolidadas, como as do Maranhão e da Bahia 

anteriormente mencionadas. Também esclareci dúvidas com a procuradoria do estado no Interpi 

e a outros servidores do órgão. 

Após a finalização da primeira minuta do decreto e sua inclusão no Processo SEI, o 

documento foi submetido para análise dos setores superiores e responsáveis pela avaliação do 

conteúdo, mas não houve andamento até julho de 2022. Não posso afirmar se houve falha no 

fluxo administrativo, mas a falta de atenção a esse processo de construção normativa pareceu 

revelar desinteresse em relação à pauta. Na minha avaliação, essa postura compromete o 

reconhecimento das complexidades envolvidas na luta pela garantia do direito constitucional à 

terra para povos e comunidades tradicionais, que enfrentam reiterados episódios de violência 

institucional. 

Em julho de 2022, a minuta do decreto foi submetida à análise    dessa instituição. Foram 

realizadas alterações no texto, algumas das quais resultaram em inconsistências, decorrentes de 

divergências sobre o processo de regularização fundiária das comunidades, notadamente sobre 

o modelo coletivo de organização do território tradicional. 

Apesar das dificuldades enfrentadas, o   Decreto Estadual n. 21.469/2022 foi assinado e 

publicado no Diário Oficial do Estado em 5 de agosto de 2022. Logo após a publicação do 



140 
 

decreto, surgiram críticas dos movimentos sociais, pesquisadores e advogados populares, 

especialmente em relação aos artigos modificados pelo novo diretor. O artigo 8º 25, por exemplo, 

previa a possibilidade de titulação individual, o que descaracteriza a noção de território coletivo 

e desconsidera a luta dos movimentos dos povos tradicionais, que compreendem o território 

como bem de uso comum. Assim, a proteção e a regularização fundiária devem necessariamente 

ocorrer em caráter coletivo. 

Outro ponto questionado foi o artigo 19 26, que atribuía ao diretor-geral a 

discricionariedade de destinar terras públicas às comunidades tradicionais. Tal previsão 

contraria o que dispõe a Constituição, pois o direito das comunidades tradicionais – quilombolas 

e indígenas – tem natureza declaratória, cabendo ao Estado apenas efetivar o processo de 

titulação. 

Cabe ressaltar que a publicação do decreto coincidiu com o período de vedação eleitoral, 

conforme estabelecido pela Constituição do Piauí, o que impossibilitava a emissão de títulos 

durante o período eleitoral. Apesar dessa restrição, as atividades de campo continuaram sendo 

executadas, com avanços nos trabalhos de regularização dos territórios das comunidades 

quilombolas Mimbó e Território Lagoas. 

Em dezembro de 2022, após o período eleitoral, o governador eleito anunciou os novos 

secretários e diretores, incluindo a nomeação de um novo diretor para o Interpi, cuja posse foi 

marcada para 2 de janeiro de 2023. 

No mesmo período, os contratos dos consultores vinculados ao Projeto Piauí Pilares do 

Crescimento I foram encerrados. Apenas em abril de 2023, alguns desses profissionais – 

inclusive eu – retornaram ao Interpi por meio de contratação direta com o estado. Até então, em 

razão da falta de recursos humanos, os trabalhos no órgão, especialmente na recém-criada 

DPCT, encontravam-se paralisados. Esse cenário evidencia, mais uma vez, que se trata de uma 

política sem a devida estruturação, o que reflete a postura histórica do Interpi, que por muitos 

anos negligenciou os processos de regularização coletiva, mesmo diante das mobilizações de 

comunidades tradicionais, que chegaram a acampar em frente ao órgão como forma de protesto 

e em busca de seus direitos. Foi o caso das quebradeiras de coco babaçu em 2018 (Pereira, 

2018). 

 
25 Art. 8º Na hipótese de a comunidade se autodefinir como comunidade tradicional, mas não consentir com o 

processo de regularização fundiária coletivo, o INTERPI tomará as providências necessárias para a 
regularização individual (grifos nossos).  

26 Art. 19. O Diretor-Geral decidirá pela doação ou não do imóvel reivindicado. 



141 
 

Com a retomada dos consultores, iniciou-se a elaboração de um novo decreto, visando 

a simplificar os procedimentos administrativos e eliminar as redações controversas do texto do 

decreto anterior. Como resultado desse esforço, foi publicado, em 12 de setembro de 2023, o 

Decreto n. 22.407/2023, já analisado no tópico anterior. Os mencionados decretos estão nos 

apêndices desta tese. 

 

2.2.3 Sistematização da participação em eventos institucionais no contexto da experiência 

técnica na política de regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais 

(2021–2023) 

 

A seguir, estão sistematizados em quadro e em ordem cronológica os eventos 

institucionais de que a autora desta tese participou enquanto esteve como servidora/ técnica do 

Interpi. 

 
Quadro 5 – Sistematização dos eventos  

N. Data Comunidade(s) Identidade 
étnica Município(s) Documentos 

formais 
Descrição do 

evento 

1 
19 a 

21/04/202
1 

Kariri 
(indígena); 
Sumidouro; 
Barra das 

Queimadas; 
Jatobazinho; 

Poço do 
Cachorro 

(quilombolas) 

Indígena e 
Quilombola 

Queimada 
Nova-PI; 

Dom 
Inocêncio-PI 

Título – 
Kariri; 

Anotações de 
conflitos; 

Atas e 
juntada de 

documentos 

Entrega de 
título à 

comunidade 
Kariri e 

reuniões com 
comunidades 
quilombolas 

2 06/2021 

Tabajara de 
Piripiri; Tapuio 

(indígena); 
Vaquejador; 
Marinheiro 

(quilombolas) 

Indígena e 
Quilombola 

Piripiri-PI; 
Lagoa de São 
Francisco-PI 

Atas das 
consultas; 
Relatório 
técnico 

Visitas a 
propriedades e 
consultas com 
comunidades 

3 
09 a 

11/08/202
1 

Laranjeiras 
(indígena) Indígena Currais-PI 

Relatório de 
viagem; 

Memória da 
reunião 

Consulta 
prévia na 

comunidade 
indígena 

Laranjeiras 

4 27/08/202
1 

Comunidade 
Tradicional Salto 

I e II 
(Tradicional 

Tradicional 
Ribeirinha Bom Jesus-PI 

Título e 
registro 
coletivo 

Entrega de 
título 



142 
 

N. Data Comunidade(s) Identidade 
étnica Município(s) Documentos 

formais 
Descrição do 

evento 
Ribeirinho-

brejeira) 

5 
05 a 

06/09/202
1 

Caraíbas; 
Queimada 

Grande; Riacho 
Fundo 

(quilombolas) 

Quilombola Isaías 
Coelho-PI 

Ata de 
reunião 

Reunião e 
entrega de 

título 

6 08/09/202
1 

Vaquejador; 
Marinheiro 

(quilombolas) 
Quilombola Piripiri-PI Título 

coletivo 
Entrega de 

título coletivo 

7 
17 a 

20/09/202
1 

Barra do 
Correntinho 
(indígenas) 

Indígena Bom Jesus-PI 
Fala 

institucional 
Interpi 

Encontro das 
mulheres 
indígenas 

8 
12 e 

13/11/202
1 

Lideranças 
quilombolas 

(200+) 
Quilombola Teresina-PI Certificados 

I Encontro de 
Formação de 

multiplicadore
s quilombolas 

9 11/02/202
2 

Tabajara de 
Piripiri 

(indígena) 
Indígena Piripiri-PI Título 

coletivo 
Entrega de 

título coletivo 

10 17/02/202
2 

Macacos 
(quilombolas) Quilombola São Miguel 

do Tapuio-PI 
Ata da 
reunião 

Reunião sobre 
andamento de 

processo 

11 25/03/202
2 

Caraíbas; 
Sabonete 

(quilombolas) 
Quilombola Isaías 

Coelho-PI 
Título 

coletivo; Ata 

Entrega de 
título coletivo 
e reunião em 

Caraíbas 

12 29/04/202
2 

Nazaré 
(indígena) Indígena Lagoa de São 

Francisco-PI 
Título 

coletivo 
Entrega de 

título coletivo 

13 14/05/202
2 

Vila Esperança 
(Quebradeiras de 

coco) 

Comunidade 
Tradicional 

(Quebradeira
s de coco) 

Esperantina-
PI 

Falas 
institucionais 

Festa do título 
(entrega em 
30/04/2022) 

14 
30 a 

31/05/202
2 

Potes 
(quilombolas) Quilombola 

São João da 
Varjota; 

Oeiras-PI 

Atas de 
reuniões 

Consultas e 
diálogo sobre 

doação de área 

15 
14 a 

17/07/202
2 

Poço do 
Cachorro; 

Jatobazinho; 
Barra das 

Queimadas 
(quilombolas) 

Quilombola Dom 
Inocêncio-PI 

Atas de 
reuniões 

Consultas 
“prévias” 



143 
 

N. Data Comunidade(s) Identidade 
étnica Município(s) Documentos 

formais 
Descrição do 

evento 

16 
26 a 

20/11/202
2 

Comunidades 
quilombolas Quilombola 

Queimada 
Nova-PI; 
Tapuio-PI 

Cartilha 
manual; 

Convite SEI 

II Encontro de 
lideranças 

quilombolas 

17 
15 a 

19/05/202
3 

Território 
Lagoas 

(quilombola) 
Quilombola 

São 
Lourenço; 

Dirceu 
Arcoverde; 
Bomfim; 
Fartura 

Relatório de 
viagem 

Acompanhame
nto de 

audiência 
pública 

(mineradora 
SRN) 

18 
16 a 

18/06/202
3 

Vão do Vico 
(indígena) Indígena Santa 

Filomena-PI 

Fala 
institucional; 
Entrevista; 

Relatório de 
viagem 

Encontro do 
Coletivo 
Povos do 
Cerrado 

19 23/07/202
3 

Mimbó 
(quilombola) Quilombola Teresina-PI Título 

coletivo 
Entrega de 

título coletivo 

20 27/07/202
3 

População 
quilombola 

(IBGE) 
Quilombola Teresina-PI Dados IBGE 

Apresentação 
dos primeiros 

dados do 
IBGE 

21 16/09/202
3 

Povos do 
Cerrado 

Povos do 
Cerrado 
(Misto: 

indígenas, 
quilombolas, 
tradicionais) 

Brasília-DF Convite 

Palestra no 
encontro e 
feira dos 
povos do 
Cerrado 

22 10/11/202
3 

Potes; Paquetá 
(quilombolas) Quilombola São João da 

Varjota-PI 

Títulos 
coletivos 

(simbólicos) 

Entrega 
simbólica de 

títulos 

23 27/11/202
3 

Chupeiro 
(quilombola) Quilombola Paulistana-PI 

Título 
coletivo 

(simbólico) 

Entrega 
simbólica de 

título 

24 28/11/202
3 

Sumidouro 
(quilombola) Quilombola Queimada 

Nova-PI 

Título 
coletivo 

(simbólico) 

Entrega 
simbólica de 

título 

25 03/2021 a 
12/2023 - - - 

Decretos 
21.469/2022 
(revogado); 
22.407/2023 

(atual) 

Elaboração das 
minutas de 

decretos 

Fonte: Sistematizado e elaborado pela autora.  

 



144 
 

2.2.4 Descrição e análise dos eventos acompanhados: registros e percepções a partir de uma 

inspiração etnográfica 

 

Durante o período em que atuei como consultora e assessora jurídica do Interpi (foram 

duas contratações nesse período), inicialmente na GPCT, depois transformada em DPCT 27, 

auxiliei os trabalhos da equipe nos processos e procedimentos para a regularização fundiária 

dos territórios das comunidades tradicionais no Piauí. 

As atividades desenvolvidas no escritório do Interpi se concentraram na produção de 

documentos, tais como minutas de ofícios, despachos, informações e notas técnicas, bem como 

nas visitas técnicas em campo, na maioria das vezes registradas em atas e relatórios de viagens. 

O objetivo das visitas técnicas era fornecer informações sobre o andamento dos processos de 

regularização, compreender as demandas das comunidades e esclarecê-las quanto aos 

procedimentos adotados pelo Interpi para a regularização fundiária e solução de eventuais 

conflitos. 

O trabalho foi desenvolvido em conjunto com a equipe da DPCT: antropólogo, 

geomensor, cientista social, agrônomo e técnicos administrativos. A liderança quilombola, 

Maria Rosalina dos Santos, trouxe consigo a trajetória de luta pelos direitos quilombolas e as 

demandas das comunidades tradicionais no Piauí, além de uma ação de diálogo e articulação 

em campo com as comunidades. 

Dessa forma, ao longo do primeiro ano de atuação, em 2021, os processos que 

tramitavam no Interpi foram sendo organizados e ajustados para prosseguir com o processo de 

regularização fundiária coletiva. Vale ressaltar que os procedimentos eram semelhantes aos 

previstos na legislação fundiária federal para os povos tradicionais (indígenas e quilombolas), 

já explicados anteriormente. 

No âmbito da consultoria, fiquei responsável pela elaboração de subsídios técnicos para 

normatização do procedimento administrativo de regularização fundiária dos territórios dos 

povos e comunidades tradicionais, que posteriormente seria assinado pelo chefe do executivo 

do Piauí. Foram duas minutas de decretos elaborados, incluindo o decreto vigente. 

Até janeiro/setembro de 2025, conforme planilha interna do Interpi 28, constavam 124 

processos instaurados e em tramitação administrativa para a regularização fundiária de 

 
27 Em um primeiro momento, concorri a um edital do Projeto Piauí Pilares do Crescimento I, parceria do Interpi 

com o Banco Mundial, para consultoria jurídica especializada em Direito Agrário. Após o fim do contrato, fui 
contratada diretamente pelo estado do Piauí como assessora jurídica. 

28 As planilhas foram disponibilizadas a pedido formal desta pesquisadora ao gestor do Interpi via ofício, anexado 
aos apêndices desta tese. 



145 
 

territórios de povos e comunidades tradicionais. Destaca-se que, em 2019, foram recepcionados 

68 processos administrativos referentes a comunidades quilombolas (instaurados no Incra), 

enquanto os demais processos – incluindo demandas de comunidades quilombolas, indígenas e 

tradicionais de outros segmentos – foram instaurados diretamente no âmbito do Interpi. 

Com a publicação do Decreto Estadual n. 22.407, de 12 de setembro de 2023, esses 

processos passaram a estar submetidos – ou ao menos deveriam estar – às diretrizes e aos 

procedimentos ali estabelecidos. A relação completa das 124 comunidades com processos em 

tramitação pode ser consultada no Apêndice B. 

Os eventos institucionais registrados foram organizados nos seguintes grupos: a) entrega 

de título de domínio coletivo; b) Visita técnica; e c) reuniões/eventos institucionais.  

 

a) Evento institucional – entrega de títulos de domínio coletivo 

 

Primeira entrega de título – O primeiro evento de que participei foi a entrega do 

primeiro título de domínio coletivo a uma comunidade indígena no Piauí, um marco de grande 

repercussão nacional. Esse processo representou um avanço na regularização fundiária de 

territórios indígenas no estado, diferenciando-se, no entanto, da demarcação de terras indígenas. 

Tratou-se da regularização de uma ocupação de terras públicas por povos indígenas, que se 

organizaram por meio de uma associação legalmente constituída. 

Dessa forma, o título coletivo foi emitido em nome da associação mencionada. Essa 

iniciativa do estado, contudo, tem sido alvo de questionamentos, pois restringe o direito ao 

território originário, uma vez que a titulação abrange apenas terras pertencentes ao patrimônio 

público estadual. Além disso, os povos indígenas não são contemplados por nenhuma política 

indigenista voltada ao território, já que o procedimento trata exclusivamente da questão 

fundiária, sem prever ações de proteção ou fortalecimento das comunidades em seus espaços 

tradicionais. 

A atuação do Interpi configura-se como uma experiência singular no Brasil. Em outros 

estados, como o Ceará, existem parcerias com a Funai para a elaboração de peças técnicas que 

subsidiam os processos de demarcação conduzidos pela própria fundação. Já no Amazonas, 

adota-se a emissão de Termos de Uso Comum para comunidades indígenas. Não foram 

encontradas outras experiências que se assemelham à praticada pelo Interpi, muito menos 

escritos sobre experiências de outros estados. 

Nesse contexto, o Piauí acaba por abrir um precedente no tratamento das demandas 

indígenas: se, por um lado, a iniciativa pode ser vista como um avanço, por outro, modifica a 



146 
 

estrutura jurídica existente e interfere na forma de organização dessas comunidades. Para 

assegurar seus territórios, muitos acabam aceitando a proposta de regularização fundiária do 

Interpi, ainda que esta não contemple plenamente seus direitos originários. 

A cerimônia de entrega ocorreu no território da comunidade indígena Kariri de Serra 

Grande, no município de Queimada Nova, em 19 de abril de 2021(Nascimento, 2021), data 

emblemática por ser o Dia dos Povos Indígenas. Realizada pela manhã, sob um dia chuvoso, a 

solenidade contou com a presença do diretor e da equipe do Interpi, de secretários de estado, da 

Coordenação Estadual Quilombola e da população local. O evento seguiu o protocolo formal 

de entrega de títulos, com discursos institucionais e a fala da Cacica Francisca, resultando na 

entrega oficial do título coletivo e na fixação da placa de identificação na entrada do território 

da comunidade. 

Segunda entrega de título – Ocorreu nos dias 5 e 6 de setembro de 2021 e contemplou 

as comunidades quilombolas Queimada Grande e Riacho Fundo. Também foi realizada uma 

reunião com a comunidade quilombola Caraíbas, que, assim como as outras duas, localiza-se 

no município de Isaías Coelho. 

No primeiro dia, ocorreu a reunião com a comunidade Caraíbas, que já possuía relatório 

antropológico de identificação e delimitação, planta e memorial descritivo, além do relatório 

fundiário. No entanto, o relatório apontava a existência de títulos e registros de áreas tanto de 

quilombolas quanto de não quilombolas dentro do território quilombola. Durante a reunião, 

discutiu-se a presença dessas áreas ocupadas por não quilombolas e a inclusão dessas terras no 

Cadastro Ambiental Rural (CAR), que havia sido realizado de forma coletiva, englobando 

também os imóveis particulares de não quilombolas. Ficou acordado que tais áreas seriam 

excluídas do CAR quilombola, o que foi implementado nos meses seguintes por meio da 

articulação entre o Interpi e a Secretaria de Meio Ambiente e Recursos Hídricos (Semarh). Essas 

ações afetam diretamente o território da comunidade quilombola, vez que essas áreas de não 

quilombolas estão dentro do território demarcado. Ocorre que, durante o processo de 

regularização, essas áreas foram recortadas do território titulado. Embora a comunidade 

manifeste consentimento nesse ato, há uma preocupação com eventuais e futuros conflitos 

manifestados por não quilombolas na área. 

Em relação às áreas pertencentes a quilombolas, mas com títulos e registros individuais, 

diversas reuniões foram realizadas entre 2021 e 2023. Em março de 2022, participei, com Maria 

Rosalina, de uma reunião para tratar especificamente dessa questão. Na ocasião, ficou acordado 

que os proprietários quilombolas detentores de registros individuais “abririam mão” de seus 

títulos, que seriam posteriormente doados ao estado e, em seguida, devolvidos à comunidade 



147 
 

na forma de titulação coletiva. Essa postura do estado, entretanto, pode fragilizar as estratégias 

de proteção territorial desenvolvidas pela comunidade tradicional. Além disso, tal decisão 

deveria ter sido precedida de consulta livre, prévia e informada, conforme estabelece o art. 6º 

da Convenção n. 169 da OIT. 

Após essa reunião, outras foram conduzidas por servidores da DPCT, nas quais se 

definiu a exclusão das áreas de particulares e de quilombolas do perímetro destinado à titulação 

coletiva. Essa medida foi implementada nos meses subsequentes, e a titulação definitiva do 

território quilombola aconteceu em 2024. Destaca-se que esse processo será analisado com mais 

afinco no terceiro capítulo desta tese. 

Dando continuidade à programação de entrega de títulos, o primeiro foi destinado à 

Comunidade Riacho Fundo. No momento da entrega, os quilombolas ainda não estavam 

plenamente alinhados quanto à recepção do título, o que gerou tensão e incerteza sobre a 

viabilidade da conclusão do ato. A comunidade alegou que não havia sido informada 

previamente sobre a cerimônia agendada pelo órgão e que desconhecia seu propósito. Após os 

esclarecimentos prestados por Maria Rosalina e pelas lideranças comunitárias, as dúvidas foram 

sanadas, possibilitando a efetiva entrega do título. Esse episódio evidencia a ausência de um 

diálogo adequado entre o órgão e a comunidade, que deveria ser envolvida em todas as etapas 

do processo de titulação, inclusive no ato de entrega. 

Em seguida, a equipe do Interpi dirigiu-se à sede da prefeitura municipal, onde ocorreu 

uma reunião com o prefeito. Durante o encontro, ele demonstrou desconhecimento dos direitos 

quilombolas, o que considerei particularmente preocupante, dado que o município em questão 

possui o maior número de comunidades quilombolas tituladas no estado. Esse desconhecimento 

por parte do gestor municipal pode se refletir em mais violações e violências perpetradas pelas 

estruturas institucionais. É importante considerar que os gestores municipais são responsáveis 

pela execução das políticas mais essenciais e básicas para a população, como saúde e educação. 

No caso das comunidades quilombolas, existem programas e recursos específicos destinados a 

atender a suas demandas e particularidades. 

Percebe-se que o órgão estadual deveria ampliar e/ou qualificar o diálogo com as 

prefeituras que possuem comunidades quilombolas em processo de titulação, sobretudo aquelas 

já tituladas. O decreto prevê o envio de informações sobre a comunidade quilombola para que 

os órgãos e instituições possam tomar conhecimento e proceder com eventuais políticas de 

desenvolvimento. 

Na prática, até dezembro de 2023, não houve registro consistente desse diálogo. A única 

exceção foi o município de Piripiri, cuja prefeitura acompanha os procedimentos do Interpi. 



148 
 

Entretanto, no que diz respeito ao desenvolvimento de políticas a partir das comunidades 

tituladas, ainda não se observa efetividade. Por fim, esse diálogo se apresenta como 

fundamental para promover o acesso a direitos. 

No período da tarde, realizou-se a entrega do título coletivo à Comunidade Queimada 

Grande, seguida por pronunciamentos institucionais. Curiosamente, o prefeito, aparentemente 

após uma breve pesquisa, proferiu um discurso mais enfático sobre os direitos quilombolas, 

demonstrando maior consciência sobre o tema. A cerimônia foi concluída com êxito e em um 

clima festivo. 

Terceira entrega de título – Participei da entrega dos títulos de domínio coletivo às 

comunidades quilombolas de Marinheiro e Vaquejador, no município de Piripiri, realizada em 

8 de setembro de 2021. As cerimônias ocorreram em meio às festividades e tradições 

organizadas pelas próprias comunidades, reforçando a importância cultural e simbólica desse 

momento. Sabe-se que as comunidades tradicionais têm formas próprias de organização e de 

celebração de atos e ações coletivas em seus territórios. Ligadas por laços de solidariedade, elas 

costumam realizar místicas antes, durante e ao final das atividades internas ou que envolvem 

ações referentes a suas comunidades. 

Em diversos eventos institucionais dos quais participei, observei a realização dessas 

místicas, que têm como propósito celebrar o momento ou, em alguns casos, assumir um caráter 

mais espiritual, buscando que tudo transcorra em paz e harmonia. Nessas ocasiões, a postura 

do Interpi sempre foi de respeito à alteridade e às práticas culturais desses povos tradicionais. 

No que se refere a essas titulações, observa-se que o processo envolveu a arrecadação 

de terras públicas; no entanto, não contemplou a totalidade das áreas reivindicadas pelas 

comunidades. Além disso, embora o registro tenha sido realizado em nome do estado, até 

dezembro de 2023 – data em que me desvinculei do órgão fundiário –, não havia sido 

formalizado o registro em nome das associações quilombolas de Vaquejador e Marinheiro. 

Diversos ofícios foram encaminhados ao cartório, assim como tentativas de contato, porém, até 

o referido período, todas as iniciativas restaram infrutíferas. Assim, pode-se observar o desafio 

que tem sido o diálogo com os demais poderes, pois, por mais que o Interpi demonstre 

estabelecer uma parceria com os cartórios, o registro das titulações das comunidades 

tradicionais continua pendente. 

Quarta entrega de título – Participei da entrega do título de domínio coletivo à 

comunidade indígena do Povo Tabajara de Piripiri, em 13 de fevereiro de 2022, durante uma 

cerimônia solene organizada pela própria comunidade em parceria com a equipe do governo. O 



149 
 

evento contou com a presença do então governador Wellington Dias, do diretor do Interpi, de 

secretários de estado e de diversas autoridades políticas. 

Na ocasião, além da entrega do título, o governador assinou o decreto de desapropriação 

da área a ser destinada à comunidade Nazaré, localizada no município de Lagoa de São 

Francisco. Essa comunidade foi posteriormente titulada em abril de 2022, em outra cerimônia 

solene, que também contou com a presença do governador e de lideranças políticas. Durante 

esse evento, a comunidade celebrou a conquista por meio de manifestações culturais e rituais 

tradicionais, reafirmando sua identidade e ancestralidade. 

A apropriação política dos gestores nesses eventos é evidente, principalmente porque 

eles representam, para as comunidades, o acesso a um direito essencial para sua existência e 

resistência. Isso levanta um questionamento: até que ponto esses atos refletem, de fato, a postura 

do Interpi? 

Muitas vezes, o caráter excessivo das celebrações parece se sobrepor a uma realidade 

marcada por urgências e precariedades. Isso pode ser interpretado como uma reprodução do 

racismo étnico, que utiliza esses momentos para angariar confiança política, explorando a 

vulnerabilidade desses povos e ignorando suas reais necessidades. O que se observa é uma falsa 

aparência de grandes feitos, quando, na verdade, o estado está apenas cumprindo, de forma 

tardia e insuficiente, seu dever legal. 

Quinta entrega de título – Participei da entrega do título de domínio coletivo à 

Comunidade Quilombola Sabonete, no município de Isaías Coelho. Antes da cerimônia, 

realizamos uma visita à Comunidade Quilombola Caraíbas para uma reunião sobre os títulos 

individuais registrados dentro do território quilombola. Os encaminhamentos dessa reunião 

foram registrados em ata e formalizados no processo administrativo no SEI. 

A entrega do título à Comunidade Sabonete contou com a presença da Gerente de Povos 

Tradicionais do Interpi, Maria Rosalina, do então governador Wellington Dias e do pré-

candidato ao governo, Rafael Fonteles. Antes do evento oficial, realizamos a fixação da placa 

de identificação do território quilombola, marcando simbolicamente o reconhecimento da 

comunidade e de seu direito à terra. Mais uma vez, fica evidente a apropriação política do 

momento, que ignora as necessidades e urgências das comunidades. Muitas vezes, após a 

solenidade, essas pessoas são esquecidas, pois as políticas públicas raramente chegam aos 

territórios sem a mobilização e a luta constante das próprias comunidades tradicionais. 

Sexta entrega de título – Participei da entrega do título de domínio coletivo à 

Comunidade Tradicional de Quebradeiras de Coco de Vila Esperança, localizada no município 

de Esperantina. A cerimônia ocorreu em 30 de abril de 2022, mesma data da posse da vice-



150 
 

governadora Regina Sousa como governadora do Piauí. A apropriação política continua a ser 

exercida em praticamente todos os atos de entrega de títulos, transformando-os em palcos para 

discursos políticos, com pouca ou nenhuma efetividade de políticas públicas. 

O processo de titulação dessa comunidade teve origem em um acordo judicial entre o 

estado e os proprietários das áreas. No entanto, à época da entrega, o trâmite não havia sido 

totalmente concluído. Esse fator permitiu a emissão do título coletivo, mas não seu registro 

definitivo. Desde então, a comunidade, com sua assessoria jurídica, tem buscado o Interpi para 

cobrar a finalização do processo ou a adoção de outra medida que garanta a efetivação da 

titulação, evitando novos conflitos e violações de direitos. Até o momento, o processo judicial 

referente a uma das partes envolvidas ainda não foi concluído. Ou seja, a titulação coletiva e 

plena não foi concluída. Percebe-se que há uma dimensão um tanto perversa que precisa ser 

analisada: o foco excessivo no ato da titulação – sob os holofotes – esconde a insegurança 

jurídica que persiste e permeia a realidade dos territórios. Ato esse que mais tarde viria a se 

repetir em outro ato solene. 

Sétima entrega de título – Participei em julho de 2023 da entrega do título coletivo à 

Comunidade Quilombola Mimbó. Diferentemente das cerimônias anteriores, essa entrega 

ocorreu em uma reunião fechada, contando apenas com a presença de um representante da 

comunidade quilombola, diretores do Interpi, do governador Rafael Fonteles e de secretários 

de estado, na sala de reuniões do chefe do Executivo estadual. O ato aconteceu dessa forma 

porque o governador queria entregar o título e não tinha agenda naquele momento para ir até a 

comunidade quilombola. 

A ausência de uma solenidade na própria comunidade gerou insatisfação entre os 

moradores, que esperavam celebrar a conquista em seu território, em um evento festivo. No 

entanto, meses após a entrega oficial do título, a comunidade Mimbó realizou uma celebração 

comemorativa, reafirmando a importância simbólica e coletiva desse marco histórico. 

Oitava entrega de título – Participei da entrega dos títulos das comunidades 

quilombolas Potes e Paquetá, ambas situadas no município de São João da Varjota-PI. 

Entretanto, a solenidade de entrega do título ocorreu de forma simbólica, uma vez que, na data 

previamente estabelecida, os trâmites internos ainda não haviam sido concluídos. No dia do 

evento, houve a formalização da transferência da propriedade da igreja para o estado, porém, o 

título coletivo definitivo só foi oficialmente finalizado em fevereiro de 2024, conforme consta 

na data de assinatura dos documentos. Mais uma vez, fica evidente a importância que o órgão 

confere aos holofotes, transformando a entrega de títulos – mesmo que inconclusos – em um 

espetáculo. Embora as comunidades tenham sido previamente informadas de que o ato era 



151 
 

apenas “simbólico” e que o título definitivo seria entregue depois, elas concordaram com a 

realização da solenidade. Isso levanta uma questão sobre a natureza dessas celebrações e a 

pressão para que elas aconteçam, ainda que de forma velada. 

Diante dessa situação, manifestei minha discordância quanto à entrega simbólica, 

sugerindo que o ato fosse realizado apenas quando o título definitivo estivesse devidamente 

regularizado. Minha preocupação se baseava nos potenciais riscos decorrentes dessa 

antecipação. 

Nona entrega de título – Participei da entrega dos títulos às comunidades quilombolas 

de Sumidouro, no município de Queimada Nova, e Chupeiro, em Paulistana – Piauí. Tratou-se 

novamente de entregas simbólicas, uma vez que os procedimentos administrativos referentes à 

regularização fundiária ainda não haviam sido concluídos. 

O processo de titulação da comunidade quilombola Sumidouro foi finalizado em janeiro 

de 2024, com a emissão do título definitivo e seu registro. Já a Comunidade Quilombola 

Chupeiro foi titulada apenas em outubro de 2024. 

 

b) Evento institucional – visita técnica 

 

Primeira visita técnica – A primeira visita técnica ocorreu logo após a entrega do título 

à Comunidade Indígena Kariri, no período da tarde, no dia 19/04/2021. Na ocasião, foi realizada 

uma reunião com a Comunidade Quilombola Sumidouro, na sede da associação comunitária 

local. Durante o encontro, os moradores relataram a existência de conflitos fundiários 

envolvendo supostos proprietários de títulos dentro do território quilombola e questionaram o 

andamento do processo de regularização fundiária no Interpi. 

A reunião contou com a presença do então diretor-geral do Interpi, Chico Lucas, do 

diretor de operações, Raniery Tardelle, da Gerente de Povos e Comunidades Tradicionais, 

Maria Rosalina, da minha presença enquanto consultora jurídica, além de membros da 

comunidade. As demandas foram registradas e o conflito fundiário foi encaminhado à 

Defensoria Pública do Estado do Piauí (DPE/PI), que ajuizou uma ação possessória, resultando 

na concessão de liminar favorável à comunidade. Essa articulação aconteceu devido à atuação 

da assessoria jurídica e à mobilização da comunidade quilombola, que forneceu os subsídios 

necessários para garantir a atuação judicial da defensória pública. 

Segunda visita técnica – No dia seguinte, 20 de abril de 2021, a mesma equipe presente 

na reunião com a Comunidade Quilombola Sumidouro deslocou-se para o município de Dom 

Inocêncio, onde estão localizadas três comunidades quilombolas: Jatobazinho, Queimada 



152 
 

Grande e Poço do Cachorro. Foi a primeira visita institucional do Interpi a essas comunidades 

em mais de 40 anos de criação, com o objetivo de ouvir suas demandas e apresentar o trabalho 

realizado pelo Interpi. 

A partir dessa reunião, foram estabelecidos diversos contatos com as comunidades, que 

posteriormente se tornaram as primeiras a serem visitadas para a realização das “consultas 

prévias”. No início do meu trabalho no Interpi, adotava-se equivocadamente o termo “consulta 

prévia” para as consultas preliminares nas comunidades tradicionais, pois as consultas não 

seguiam os procedimentos previstos na Convenção n. 169 da OIT. Por isso, considero que o 

termo era utilizado equivocadamente. Apensei à minuta documentos com esse fundamento, 

mas, apesar da minha discordância, fui instruída de que seria uma consulta prévia. Em julho de 

2022, fui designada para conduzir essas consultas, nas quais expliquei o processo de 

regularização fundiária conduzido pelo Interpi no Piauí, recolhi documentos das associações 

quilombolas e registrei os encontros em ata. Após essas visitas, não houve avanço nos processos 

no que se refere aos trabalhos de campo, apesar da minha constante insistência. A ausência de 

progressos é especialmente preocupante dada a situação das comunidades de Poço do Cachorro 

e Queimada Grande, que estão sob ameaça de conflitos fundiários decorrentes da implantação 

de linhas de transmissão de energia eólica. 

Ressalto que a Comunidade Quilombola Jatobazinho teve um impacto significativo em 

minha trajetória profissional e pessoal, pois observei ali um forte sentimento coletivo de 

identidade quilombola, que me emocionou profundamente. Além disso, essa comunidade 

enfrenta uma situação singular em relação às demais, uma vez que a área que ocupa há mais de 

um século tem registro cartorário em nome do patriarca das famílias que ali se formaram. 

Diante desse contexto, sugeri diversas vezes o avanço do processo de regularização 

fundiária da comunidade, inclusive por meio de uma proposta do então diretor Chico Lucas, 

que indicava a desapropriação como possível solução. No entanto, não houve avanços nessa 

iniciativa, tampouco na priorização da comunidade para os trabalhos de georreferenciamento, 

etapa essencial para viabilizar a desapropriação. Apesar da ausência de critérios normativos 

claros para a priorização de processos de regularização, a avaliação técnica desse caso 

confirmou sua elegibilidade. A decisão baseou-se na inexistência de conflitos na área e na 

comprovação de que a propriedade pertence à comunidade, com posse registrada em nome do 

patriarca da comunidade. Essa escolha evidencia uma estratégia pragmática, voltada para a 

resolução de casos menos complexos e para a otimização do fluxo de regularizações. 

Inicialmente, a desapropriação foi considerada um instrumento adequado para indenizar a 



153 
 

comunidade e direcionar os recursos para necessidades prioritárias, como acesso à água e à 

alimentação. 

Terceira visita técnica – Participei da visita técnica realizada in loco para a aquisição 

de áreas pelo Piauí, a serem destinadas às comunidades indígenas dos municípios de Piripiri e 

Lagoa de São Francisco, bem como das consultas às comunidades quilombolas de Vaquejador 

e Marinheiro, ambas situadas no município de Piripiri, em junho de 2021. 

No primeiro dia, foram realizadas visitas às áreas destinadas à Comunidade Indígena 

Nazaré, no município de Lagoa de São Francisco. Em seguida, houve uma reunião com a 

Comunidade Indígena do Povo Tabajara de Piripiri, no município de Piripiri. A maior parte 

dessas comunidades indígenas reside atualmente em áreas urbanas, consequência de um longo 

processo de expulsão de seus territórios originários. Ainda no mesmo dia, à noite, houve uma 

reunião com os proprietários das áreas a serem desapropriadas para negociação. É relevante 

mencionar que as áreas desapropriadas por meio de decreto de desapropriação por interesse 

social foram indicadas pelas próprias comunidades indígenas. 

O processo de titulação seguiu procedimentos atípicos, pois não foi precedido de um 

relatório antropológico, mas apenas de uma nota técnica que contextualizava a situação das 

comunidades, a legislação aplicável e o interesse do Interpi na regularização fundiária. Apesar 

de parecer célere, esse processo de regularização não contempla as especificidades e os direitos 

das comunidades indígenas. A mera garantia da terra é insuficiente, especialmente nesse 

contexto, em que a área destinada a essas comunidades é de uma quantidade irrisória, 

considerando a quantidade de famílias. 

A finalização dos processos e a entrega dos títulos ocorreram nos meses de fevereiro e 

abril de 2022. O primeiro título foi concedido à Comunidade Indígena do Povo Tabajara de 

Piripiri, em um ato solene que contou com a presença do então governador Wellington Dias, 

secretários de estado, deputados, equipe do Interpi e membros da população local. O evento foi 

marcado por grande emoção e simbolismo cultural, que refletem a identidade da comunidade 

tradicional. 

Quarta visita técnica – Participei, em agosto de 2021, da visita técnica à Comunidade 

Indígena Laranjeiras, localizada no município de Currais. Inicialmente, a comunidade havia 

estabelecido contato com o Interpi, resultando em uma reunião virtual para discutir suas 

demandas. Durante essa reunião, ficou acordado que uma equipe do Interpi realizaria uma visita 

presencial à comunidade. 

O caso da Comunidade Laranjeiras é um dos mais emblemáticos no que se refere a 

conflitos fundiários, pois o território reivindicado pelos indígenas envolve um Projeto de 



154 
 

Assentamento do estado do Piauí desde a década de 1980 e áreas de propriedade privada. 

Quanto ao processo de regularização do assentamento, o Interpi já estava na fase final do 

processo de titulação desse assentamento quando, durante os cadastros, algumas famílias se 

autodeclararam indígenas da etnia Akroá Gamela e passaram a reivindicar a regularização 

coletiva do território, em vez da regularização individual, que é o procedimento nos 

assentamentos rurais. 

Diante desse cenário, o Interpi enviou a equipe da DPCT para compreender qual seria a 

área reivindicada pela comunidade indígena, explicar o processo de regularização fundiária 

coletiva conduzido pelo órgão, bem como a legislação aplicada e os trâmites específicos do 

projeto de assentamento em questão. No entanto, a reunião foi marcada por um clima de tensão, 

pois os indígenas demonstraram não compreender completamente a finalidade do encontro. 

Toda a reunião foi registrada em ata. Posteriormente, a comunidade indígena encaminhou cartas 

a diversas instituições, formalizando suas alegações, insatisfações e reivindicações. Esse 

processo evidencia a fragilidade da condução dos atos administrativos pelo órgão. Por se tratar 

de uma comunidade tradicional, e especialmente indígena, as ações deveriam ter sido 

precedidas por um processo mais qualificado, que garantisse a escuta ativa e uma consulta 

prévia, livre e informada, conforme determinado pela Convenção n. 169 da OIT. O que se 

observa, na prática, é a falha em cumprir com as obrigações legais que regem a relação entre o 

estado e esses povos. 

Até o presente momento, o impasse não foi solucionado. Por outro lado, os títulos 

individuais para os assentados nunca foram entregues, tampouco houve avanços no processo 

de regularização fundiária do território de Laranjeiras. Em 2023, ocorreu uma nova reunião no 

Interpi para resgatar o propósito da visita realizada em 2021. Na ocasião, assumi que houve um 

equívoco no envio do convite, pois a reunião não se tratava de uma consulta prévia, conforme 

determina a Convenção n. 169 da OIT. Assim, reconhecemos a necessidade de corrigir o erro e 

seguir os procedimentos adequados. 

Nos dias subsequentes, o Interpi e a Funai se reuniram para esclarecer as diferenças 

entre o processo de regularização fundiária conduzido pelo Interpi e o processo de demarcação 

de territórios indígenas realizado pela Funai. Ambos são procedimentos distintos: a demarcação 

feita pela Funai atende melhor às reivindicações dos povos indígenas sobre seus territórios 

originários, pois abrange toda a área ocupada, seja ela pública ou privada. Quando há 

propriedades privadas, ocorre um processo de desintrusão. No entanto, o território demarcado 

passa a ser registrado em nome da União, sob gestão da Secretaria do Patrimônio da União 

(SPU). Já o processo conduzido pelo Interpi se aplica a ocupações indígenas em áreas públicas 



155 
 

registradas em nome do estado ou em terras devolutas, que são arrecadadas e destinadas à 

comunidade, desde que esta esteja formalmente representada por uma associação legalmente 

constituída. Essa diferença de procedimentos tem causado certa confusão e dificultado o acesso 

das comunidades indígenas ao direito à terra. Essa situação revela a imposição, por meio de 

suas normativas, de um modelo estatal preestabelecido, que se sobrepõe e anula as próprias 

práticas de proteção jurídica construídas pelas comunidades. 

Um exemplo dessa dificuldade pode ser observado na Comunidade Indígena Morro 

D’Água II, situada no município de Baixa Grande do Ribeiro. Desde setembro de 2023, a área 

já se encontra apta a ser destinada pelo Interpi, mas o processo não pôde ser concluído porque 

a comunidade ainda não conta com uma associação legalmente constituída, devido à dificuldade 

de acesso ao cartório e aos custos envolvidos, além de não renunciar a todo o seu território. 

Considero que o próprio estado deveria adotar medidas para auxiliar essas comunidades 

nos trâmites burocráticos, especialmente por se tratar de povos em situação de vulnerabilidade, 

que vivem em localidades geograficamente distantes dos centros urbanos e com acesso limitado 

à internet. Se há um direito garantido e uma política fundiária instituída, é fundamental que o 

estado assegure os meios para que esses povos possam, de fato, acessá-los. 

Quinta visita técnica – Participei em maio de 2022 da visita técnica à Comunidade 

Quilombola Potes, localizada no município de São João da Varjota. A comunidade ocupa uma 

área pertencente à Paróquia de Oeiras. Na ocasião, eu e a consultora Antônia, cientista social, 

realizamos uma visita à igreja para dialogar com o Padre João sobre a situação fundiária da 

comunidade. 

Nos meses seguintes, foram realizados os trabalhos de campo, incluindo o 

georreferenciamento da área, a elaboração do Relatório de Identificação e Delimitação do 

Território Quilombola de Potes e Paquetá, além das tratativas com o cartório para a transferência 

da área da paróquia para o estado do Piauí. 

O processo de titulação ocorreu de forma atípica, pois se tratava de uma área particular 

que foi transferida por meio de doação ao estado. Após a conclusão dessa transferência, o estado 

seguiu os procedimentos previstos no decreto estadual, culminando na decisão e emissão do 

título coletivo à comunidade. 

 

c) Eventos comunitários – reuniões de controle social e atividades auto-organizadas 

 

Primeiro evento comunitário – Participei do I Encontro de Mulheres Indígenas do 

Piauí, que ocorreu em setembro de 2021, na comunidade Barra do Coretinho, no município de 



156 
 

Bom Jesus. Durante o evento, as comunidades organizaram oficinas e debateram suas principais 

demandas, no campo da territorialidade, como a necessidade de fortalecimento dos movimentos 

sociais e a criação de associações para garantir a demarcação do território indígena Gamela. Foi 

proposta a inclusão das demandas no Plano Plurianual (PPA), além de medidas de fiscalização 

para a preservação de nascentes e matas ciliares. A luta por direitos também inclui a 

regularização das terras dos Tabajaras de Piripiri (PI) e a denúncia de irregularidades cometidas 

pelo Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade (ICMBio) contra os povos 

indígenas. Outras pautas essenciais são a garantia do registro da identidade indígena em 

documentos oficiais, a solicitação de visita de representantes da Apoinme, Funai e 

universidades para apoio técnico, além do apoio às mulheres indígenas para o desenvolvimento 

da agricultura familiar (Relatório do I Encontro de Mulheres Indígenas do Piauí, 2019). O 

encontro teve como objetivo fortalecer a participação das mulheres indígenas na luta por 

direitos e garantir que suas reivindicações fossem formalmente apresentadas às instituições 

responsáveis. 

Segundo evento comunitário – Participei, em novembro de 2021, do I Encontro de 

Multiplicadores Quilombolas, realizado pelo Interpi com recursos do Projeto Pilares do 

Crescimento I. O evento teve como objetivo a formação de líderes e multiplicadores 

quilombolas, abordando temas como gênero e geração, direitos territoriais quilombolas e 

produção, além de esclarecer os procedimentos da regularização fundiária conduzidos pelo 

Interpi. 

Terceiro evento comunitário – No ano de 2022, participei do II Encontro de 

Multiplicadores Quilombolas, realizado no Quilombo Tapuio, no município de Queimada 

Nova. Esse evento, de menor proporção em relação ao primeiro, foi organizado pela Cecoq e 

teve como foco a formação em direitos quilombolas por meio de oficinas temáticas. Na ocasião, 

apresentei uma cartilha contendo a legislação estadual sobre regularização fundiária e expliquei 

os procedimentos adotados pelo Interpi para a titulação de territórios quilombolas. 

Quarto evento comunitário – Em maio de 2023, participei das audiências públicas 

sobre o processo de licenciamento ambiental da mineradora SRN, no território quilombola 

Lagoas. Ao todo, foram realizadas cinco audiências nos municípios impactados pelo projeto 

minerário, das quais estive presente nas quatro primeiras. Essa experiência permitiu uma 

compreensão mais aprofundada sobre o processo de licenciamento ambiental e os impactos 

socioeconômicos e culturais gerados nas comunidades quilombolas. 

Quinto evento comunitário – Participei em junho de 2023 do Encontro de 

Comunidades Tradicionais do Cerrado, realizado na comunidade indígena Vão do Vico, no 



157 
 

município de Santa Filomena. O evento reuniu diversas comunidades tradicionais do Cerrado 

e foi organizado pela CPT e pela Rede de Direitos Humanos. Na ocasião, a equipe do programa 

Globo Repórter realizou uma reportagem sobre o desmatamento e a destruição dos territórios 

tradicionais. Durante a matéria, fui entrevistada sobre o processo de titulação das comunidades 

tradicionais no Piauí. 

Sexto evento comunitário – Participei em setembro de 2023 de evento em Brasília, 

organizado pela Rede Cerrado, no qual integrei uma mesa de debate sobre a regularização dos 

territórios tradicionais. Ainda no mesmo ano, tive a oportunidade de participar de um momento 

histórico para o Brasil: a apresentação dos dados da população quilombola pelo IBGE. No caso 

do Piauí, acompanhei a divulgação oficial dos dados em Teresina. 

 

Outros registros importantes: Regularização da Comunidade Tradicional Ribeirinho-

Brejeira de Salto I e II 

 

A regularização da comunidade tradicional ribeirinho-brejeira de Salto I e II, localizada 

no município de Bom Jesus, representa um marco no processo de titulação de territórios 

tradicionais na região. Embora eu não tenha participado do evento de entrega do título, foi essa 

a primeira comunidade em cujo processo de regularização tive a oportunidade de minutar os 

documentos referentes a ele. Nesse contexto, pude compreender com maior profundidade o 

embasamento legal e a perspectiva do estado nesse processo pioneiro de regularização fundiária 

de comunidades tradicionais – não quilombola e indígena. 

A comunidade tradicional de Salto I e II foi a primeira tradicional a ser titulada, e seu 

processo ocorreu por meio da arrecadação de terras devolutas via ação discriminatória. Após a 

arrecadação, a terra foi matriculada em nome do estado e, posteriormente, destinada à 

comunidade por meio de um documento denominado “Decisão”, que elaborei para a associação 

legalmente constituída da comunidade. O território foi devidamente registrado em nome da 

comunidade tradicional. 

Apesar da titulação e do registro em cartório, a comunidade tem enfrentado diversos 

conflitos, tanto internos quanto externos. Há uma disputa com grupos indígenas que 

reivindicam a terra como sendo originariamente indígena, e não tradicional. Além disso, 

fazendeiros da região têm desrespeitado os direitos da comunidade, utilizando o território 

indevidamente para a criação de gado. Como consequência desses conflitos, as placas de 

identificação do território foram derrubadas. Essa situação evidencia os limites da regularização 

e o racismo como um profundo problema social, pois, apesar de a comunidade exercer 



158 
 

formalmente o direito de propriedade, no caso da territorialidade coletiva, continua a sofrer 

violações e violências sistêmicas. 

Diante dessas adversidades, a comunidade tem registrado denúncias na delegacia de 

Bom Jesus, mas relata dificuldades no encaminhamento e tratamento adequado desses casos. A 

CPT tem acompanhado os conflitos e o processo de regularização fundiária das comunidades 

tradicionais do Cerrado piauiense. No entanto, a comunidade de Salto I e II continua a sofrer 

violações ao seu direito ao território. 

Esse cenário evidencia que a regularização fundiária e a segurança jurídica 

proporcionadas pelo título e pelo registro da terra não são, por si sós, suficientes para garantir 

a proteção das comunidades tradicionais contra invasões e ameaças. Torna-se, portanto, 

essencial que o estado atue de forma mais efetiva, garantindo segurança pública e 

implementando políticas que assegurem outros direitos fundamentais, como acesso à 

alimentação, água e educação. Essas demandas foram identificadas diretamente por mim em 

diálogos com os moradores da comunidade durante um evento sobre comunidades tradicionais 

no Cerrado. 

 

2.2.5 Classificação das etapas dos processos administrativos até dezembro de 2023 

 

Os processos administrativos foram organizados em três grandes etapas: 

1. Etapa Inicial – Abrange a fase de abertura do processo, incluindo a emissão da Portaria 

e a realização de consultas preliminares. 

2. Etapa Intermediária – Compreende o processo de Identificação e Delimitação do 

Território, abrangendo os seguintes procedimentos: 

• RIDT; 

• Georreferenciamento, planta e memorial descritivo; 

• Cadastro das famílias beneficiárias; 

• Levantamento fundiário (Cadastro de Imóveis Rurais – CCIR), CAR, Sistema 

de Gestão Fundiária (Sigef), juntada de cópias de documentos de posse e 

propriedade de membros das comunidades), entre outros documentos que 

subsidiem o levantamento fundiário; 

• Processo discriminatório – ação discriminatória.  

3. Etapa Final – Refere-se à decisão sobre a destinação da terra pública para a 

comunidade, incluindo: 



159 
 

• Parecer jurídico; 

• Decisão administrativa; 

• Titulação e registro da área. 

Além dessas etapas, existe a possibilidade de abertura de um processo discriminatório 

fracionado, aplicável quando a comunidade tradicional estiver situada em terras devolutas. 

Nesse caso, inicia-se uma ação discriminatória administrativa específica para a área 

reivindicada, que ocorre em paralelo ao processo de regularização. A conclusão desse 

procedimento é necessária para que o processo de regularização avance para a etapa final. 

Até dezembro de 2023, a classificação dos eventos que determinavam a inclusão de um 

processo em uma etapa específica era baseada nos documentos e peças técnicas já disponíveis. 

 

Etapa 1 – Abertura do processo e consultas preliminares  

Os processos que possuíam apenas a Portaria eram inseridos na Primeira Etapa, 

correspondente à fase de Consulta. Nessa fase, a gerente ou qualquer membro da equipe se 

deslocava até a comunidade para: 

• Informar sobre o processo de regularização conduzido pelo Interpi; 

• Confirmar a identidade étnica da comunidade, com registro formal em ata; 

• Coletar informações detalhadas sobre a área reivindicada; 

• Reunir documentos pertinentes para a continuidade do processo de regularização. 

Nesse momento, deveriam ser observados os parâmetros da Convenção n. 169 da OIT, 

tanto no que se refere à questão da autodefinição quanto à consulta prévia, livre e informada. 

Trata-se de um procedimento que impacta diretamente a comunidade tradicional, por se tratar 

de atos administrativos de regularização fundiária. Embora a regularização seja positiva, é 

fundamental que a comunidade seja adequadamente consultada. Na prática, o processo ocorre 

de forma simplificada, muitas vezes sem seguir o rigor exigido pela lei. 

 

Etapa 2 – Identificação e Delimitação 

A Etapa Intermediária consiste nos trabalhos de campo, nos quais a equipe do Interpi 

visita a comunidade e, com sua orientação, inicia a identificação do território tradicional. Essa 

etapa inclui: 

• Produção do relatório social da comunidade; 

• Delimitação do território por meio de georreferenciamento, planta e memorial 

descritivo, elaborado a partir das informações prestadas pela comunidade tradicional;  



160 
 

• Cadastro das famílias (embora possa ocorrer posteriormente, ele integra o processo de 

regularização). 

 

Etapa 3 – Destinação e Titulação 

A Etapa Final ocorre quando o território já foi identificado e delimitado. Além disso, 

verifica-se se a área ocupada pela comunidade corresponde a imóvel público ou terra devoluta. 

Caso o território esteja registrado em nome do estado ou tenha sido arrecadado por meio de 

ações discriminatórias, e todas as peças técnicas tenham sido produzidas, o processo segue para: 

• Parecer da Procuradoria Jurídica, posteriormente encaminhado para aprovação da 

Procuradoria-Geral do Estado (PGE). 

• Após aprovação, o diretor-geral decide sobre a destinação do imóvel público para a 

associação legalmente constituída que representa a comunidade tradicional; 

• Emissão do título definitivo coletivo e registro do título de domínio coletivo. 

Embora essas sejam as etapas principais e regulares do processo, é importante ressaltar 

que diversas situações podem atravessar tanto os procedimentos administrativos quanto a 

realidade das próprias comunidades, exigindo hadaptações e novas abordagens. 



161 
 

Fluxograma 1 - Etapas do procedimento administrativo de regularização fundiária de comunidades tradicionais no Interpi 

 
Fonte: elaborado pela autora em outubro de 2021 no âmbito da consultoria. 



162 
 

Esse fluxograma foi desenvolvido para organizar o processo e servir de base para a 

elaboração do decreto de regulamentação dos procedimentos administrativos. 

 

2.2.6 Implementação atual das fases previstas no decreto (até outubro de 2025)  

 

Até dezembro de 2023, os processos eram organizados em três etapas, anteriormente 

descritos. No entanto, a partir de janeiro de 2024, o fluxo processual foi modificado em 

conformidade com a reorganização das diretorias recém-criadas. 

 



163 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABERTURA DO PROCESSO: 

 

DPCT: ENTRAR EM CONTATO COM A COMUNIDADE 

 

Contato realizado? 

 

SIM NÃO Continuar tentativas até retorno positivo para PCT 

ou negativo para conclusão/extinção do processo. 

 

DPCT: Realizar a consulta presencial à comunidade sobre a 

autodeclaração de quilombola e sobre o interesse na titulação. 

 

Realizar o pré-geo, anexar no SEI e enviar imediatamente para a 

DIOPE. 

 

Registrar a consulta no SEI (conforme modelo existente - ATA) e 

enviar para a comunidade. 

 

FLUXO DE PROCESSO: DPCT 

Fluxograma 2 - Fluxograma enviado pelo Interpi 



164 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consulta e Pré-geo ok? 

 

Gabinete: proceder à portaria de andamento do processo 

como PCT. Elaborar e publicar a Portaria. 

 

Comunidade não quer 

titulação coletiva? 

 

Gabinete: Emitir Termo 

de Arquivamento. 

 

DPCT: despacho para a DIOPE comunicando andamento do 

processo como PCT e dar andamento nos procedimentos de 

 

 

DPCT em campo: RIDT: elaboração e 

resumo em até 30 dias. 

 

DIOPE em campo: Georreferenciamento, confecção do mapa e 

certificação. Após chegada do campo, em prazo de 7 dias para concluir 

material técnico. 

 

Secretaria DSIG 

Parecer da DSIG: ARRECADAR? 

 

SIM NÃO 



165 
 

 

DTIR 

PJ 

PGE 

DG 

DTIR 

Comissão de entrega do Título 

 

DPCT/Gabinete 

 

CDA 



166 
 

2.2.7 Conclusões preliminares das análises do relato empírico  

 

A partir dos dados do relato empírico, observa-se que a política fundiária do Piauí, 

apesar do esforço em reconhecer os direitos territoriais dos povos e comunidades tradicionais, 

frequentemente desconsidera diversas complexidades internas dessas comunidades, como suas 

diferenças, e, por vezes, ignora a dimensão étnico-racial que as atravessa. Torna-se, portanto, 

fundamental reconhecer e valorizar as diferenças dessas comunidades tradicionais, para que 

seja efetivamente assegurado o direito à igualdade, ou seja, o exercício pleno dos direitos 

previstos na Constituição. 

Os povos e comunidades tradicionais são plurais e diversos, entretanto, a política 

fundiária do Piauí tende a tratar de forma homogênea esses grupos, agrupando-os em um único 

instrumento de regularização fundiária. Para os quilombolas, esse processo pode ser 

considerado simplificado, enquanto, para os povos indígenas, mostra-se insuficiente e 

complexo, uma vez que desconsidera e descaracteriza uma série de direitos. No caso das 

comunidades tradicionais em geral, a política não consegue contemplar todas as formas de uso 

e relação com a terra que essas comunidades historicamente preservam. 

Em um primeiro momento a legislação pode parecer inovadora, ao prever a 

possibilidade de regularização territorial para esses povos. No entanto, o instrumento falha em 

compreender a diversidade dos usos da terra, e o estado parece não conseguir avançar nem 

entender as complexidades, ou melhor, as diferenças que essas comunidades produzem. Isso 

está ligado às questões étnicas e raciais dessas comunidades, que frequentemente entram em 

confronto com o sistema hegemônico. Além disso, a Lei Estadual n. 7.294/2019, por sua própria 

natureza, limita o direito à territorialidade das comunidades tradicionais, não considerando suas 

especificidades culturais e históricas. 

Assim, após observar todo o processo histórico, político e jurídico das comunidades 

tradicionais no Piauí, analisar a legislação vigente sobre regularização fundiária e examinar os 

dados produzidos a partir do relato empírico, associados à teoria do direito à diferença, pode-

se concluir que as comunidades tradicionais expressam o que podemos classificar como 

expressões do direito à diferença, incluindo suas epistemologias do saber. Cada comunidade, 

cada segmento carrega consigo trajetórias de saberes e culturas próprias, específicas de cada 

grupo, que tendem a ser ignoradas no processo de regularização. 

As questões étnico-raciais atravessam diretamente esses grupos, deixando-os à margem 

da política fundiária, sobretudo quando o estado demora a reconhecer e efetivar seus direitos 

ou quando a estrutura organizacional não operacionaliza os procedimentos de forma adequada, 



167 
 

considerando, entre outros aspectos, as determinações da Convenção n. 169 da OIT. Além disso, 

a política fundiária frequentemente desconsidera as diversas formas de uso e relação com os 

territórios que as comunidades tradicionalmente ocupam, ao padronizar um procedimento 

único. Nesse sentido, o estado parece querer inseri-las em uma lógica de propriedade 

semelhante à aplicada aos demais procedimentos, ignorando as especificidades de cada grupo. 

 

2.3 Análise das categorias empíricas produzidas a partir dos povos e comunidades 

tradicionais: epistemologias dos saberes tradicionais, raça e etnia, terra e territórios 

 

O direito fundamental à diferença pressupõe o reconhecimento das especificidades dos 

povos e comunidades tradicionais no processo de regularização de seus territórios, de modo a 

assegurar, de forma substantiva, a efetivação da igualdade e das liberdades fundamentais. 

Assim, ao longo do texto, pode-se perceber que os povos e comunidades tradicionais possuem 

uma série de especificidades que podem ser traduzidas como verdadeiras expressões do direito 

fundamental à diferença. 

Os povos e comunidades tradicionais adotam formas próprias de viver, criar e fazer. 

Seus saberes ancestrais são transmitidos de geração em geração e se manifestam em suas 

culturas, artes e modos de vida, que devem ser reconhecidos como expressões legítimas de 

conhecimento. Contudo, esses saberes foram historicamente alvo de epistemicídio. Atualmente, 

tais povos lutam para preservar suas memórias e modos de vida tradicionais como forma de 

resistência a um sistema que insiste em negar sua existência e conhecimentos. 

Raça e etnia configuram-se como marcadores sociais de poder que atravessam a 

realidade dos povos tradicionais. A noção de raça, enquanto construção social, foi 

historicamente utilizada para hierarquizar populações, estabelecendo quais seriam consideradas 

inferiores e quais seriam tidas como superiores. De modo semelhante, a categoria de etnia, 

forjada no contexto do colonialismo, passou a ser utilizada como fundamento para estruturar 

relações de poder desiguais. Nesse sentido, povos e comunidades tradicionais enfrentam, 

cotidianamente, racismo e discriminação em razão de sua raça e etnia. 

A terra e a territorialidade, por sua vez, constituem elementos fundamentais para a 

existência desses povos. Contudo, verifica-se uma tensão entre suas cosmopercepções 29 sobre 

o território – concebido como bem comum e espaço de identidade coletiva – e a perspectiva 

 
29 O conceito de cosmopercepção foi cunhado pela socióloga nigeriana Oyèrónkẹ Oyěwùmí. Segundo Silva (2023, 

p. 169), ele “nos instaura um método discursivo para privilegiar sentidos que não seja apenas o visual, 
confluindo para uma combinação de sentidos”. 



168 
 

hegemônica, de caráter mercantilista, que reduz a terra a um bem de valor econômico. Para os 

povos tradicionais, a territorialidade expressa vínculos culturais, espirituais e identitários; já a 

terra, sob a lógica dominante, é objeto de apropriação de capital. Assim, a preservação da 

territorialidade constitui condição essencial para a continuidade desses povos, representando, 

portanto, a principal reivindicação em suas lutas por direitos. 

 

2.3.1 Epistemologias dos saberes dos povos e comunidades tradicionais na proteção da 

identidade e da territorialidade  

 

O colonialismo impactou profundamente os modos de vida dos povos originários e dos 

povos africanos trazidos à força para o Brasil. Entretanto, apesar da violência e das violações 

sofridas, esses povos resistiram. Suas culturas, tradições e saberes ancestrais foram elementos 

essenciais para a manutenção de um modo de vida tradicional que, atravessando os séculos, 

permanece vivo. 

Os saberes e os modos de fazer, criar e viver dos povos e comunidades tradicionais são 

protegidos pela Constituição 30 e fazem parte da identidade e da manutenção de seus territórios. 

Dessa forma, a igualdade de direitos é alcançada a partir do reconhecimento das diferenças. Os 

saberes epistemológicos desses povos, portanto, devem ser compreendidos como uma 

expressão do direito fundamental à diferença. Posto isso, discutiremos as tentativas do 

colonialismo de apagar os saberes epistemológicos desses povos e as formas de resistência que 

permitiram sua manutenção como modo de vida. 

O sociólogo peruano Anibal Quijano, em Colonialidade do poder (2005), disserta sobre 

como a ideia de raça e racismo foi construída no imaginário social como marcadores das 

diferenças entre os conquistadores e os conquistados, cujas características fenotípicas foram 

consideradas como elementos de inferiorização em relação aos outros. Essa nova forma de 

dominação tomou conta de toda a América, especialmente contra os povos indígenas e os negros 

africanos trazidos para o continente americano. O autor afirma ainda que a ideia de raça como 

marcador de dominação não tinha história conhecida antes da América, ou seja, foi uma 

estratégia de dominação criada e imposta pelos europeus colonizadores, uma maneira de 

outorgar legitimidade às relações de dominação estabelecidas pela conquista dos territórios das 

Américas (Quijano, 2005, p. 117). 

 
30 Os artigos 215 e 216 da Constituição Federal de 1988 tratam da proteção à diversidade cultural.  



169 
 

De igual modo, Maria Sueli Rodrigues de Sousa (2021, p. 320) aponta que a estratégia 

adotada pelo colonizador rompeu com a ética de guerra que possibilitava a uma comunidade 

política dominar outra, pois o povo/comunidade que perdia a guerra e não cumprisse as 

exigências determinadas pelo vencedor se tornava submisso, perdendo, inclusive, seu território. 

Com o marcador racial, as guerras deixaram de ser o principal elemento de dominação, pois se 

tornou muito mais fácil subjugar pela inferiorização do outro. Dessa forma, os marcadores 

raciais foram se consolidando. 

Quando os colonizadores invadiram o continente, que denominaram de América, 

encontraram uma diversidade de povos, cada um com sua própria história, língua, cultura, 

memória e identidade. No entanto, os invasores classificaram todos os povos originários das 

Américas, incluindo astecas, maias e incas, como um único povo, uma única identidade, 

chamando-os de “índios”. Essa categorização era motivada pela ideia de raça, uma construção 

colonial e negativa que os considerava inferiores e, portanto, subalternos. O mesmo aconteceu 

com os povos africanos, que, assim como os povos originários, possuíam diversas línguas, 

culturas e identidades, como os iorubás, os congos e os zulus. Eles também foram reduzidos a 

um único “povo” (Quijano, 2005, p. 127), ou, na verdade, nem sequer foram considerados gente 

na violenta colonização que lhes foi imposta. 

Os povos e nações – indígenas e negros – se organizavam por meio de elementos 

concretos como etnia, religião, língua, interesses e territorialidades comuns (Sousa, 2021, p. 

306). Destruir suas subjetividades, considerando seus saberes e tradições inferiores, era uma 

forma de dominação – cognitiva – muito mais poderosa do que aquela produzida pelas guerras. 

Sousa (2021) argumenta que a modernidade, como novo modus operandi, não surge como um 

projeto pronto, mas remonta ao período das grandes navegações. Nesse processo, 

consideraram-se inexistentes todas as outras comunidades políticas, “negando a existência de 

direitos, filosofias, ciências, economias, tecnologias, culturas de outras comunidades políticas 

que não as suas” (p. 319). A Europa passou a se tornar o espelho do que seria a civilização. Com 

a justificativa da modernidade e da necessidade de “civilizar” outras nações, foram dominando 

territórios e explorando-os (Sousa, 2021, p. 319). 

Antônio Bispo dos Santos (2023, p. 23) afirma que os povos quilombolas – tradicionais 

– possuem modos particulares de viver, de ver, de sentir, de fazer as coisas, mas adverte que 

esses modos podem ser modificados. A cultura imposta pelos colonizadores é concebida como 

melhor do que os modos de vida dos povos tradicionais, tornando-se algo padronizado, 

mercantilizado e colonial. Assim, quando um povo não segue a cultura de seus opressores, é 

considerado um povo sem cultura, sem civilização. Esse pensamento foi plantado desde a 



170 
 

invasão territorial e a colonização, com o objetivo de destruir os modos de vida dos povos 

originários e negros na América. 

Assim, quem é considerado inferior é constantemente massacrado, de modo que passa 

a considerar normal a inferiorização, e a própria pessoa acaba por se considerar inferior (Sousa, 

2021, p. 40), sendo, portanto, uma dominação cognitiva. Por isso, voltando ao primeiro capítulo 

desta tese, não se pode de maneira alguma considerar que houve uma escravização branda no 

território piauiense. 

Dessa maneira, tudo o que era diferente para os europeus era considerado inferior, ou 

seja, os modos de vida dos povos indígenas e negros foram inferiorizados e até mesmo 

criminalizados, incluindo o conhecimento ancestral e suas tradições. Sousa (2021, p. 36)  critica 

o eurocentrismo a partir da formulação dos mais relevantes teóricos do ocidente, de que o papel 

do eurocentrismo era se afirmar como única civilização, única cultura, induzindo as pessoas a 

evoluir numa perspectiva linear, rompendo com a circularidade das culturas inferiorizadas. 

Sousa (2021, p. 232) complementa que a colonialidade, que emerge por meio do 

domínio do pensamento e da construção da superioridade na medida em que se produz a 

inferioridade dos povos, utilizou dois elementos primordiais para sua disseminação: a religião 

e a cor da pele. A religião serviu como meio de dominação e de justificativa para as atrocidades 

cometidas pelos colonizadores brancos europeus, enquanto a cor da pele tornou-se o marcador 

principal para determinar quem era considerado superior ou inferior. Assim, “o desprezo 

histórico pelos conhecimentos tradicionais está diretamente ligado a estruturas coloniais do 

saber, que impuseram epistemologias eurocêntricas como únicas formas válidas de produzir 

conhecimento” (Guerra et al., 2025, p. 8). 

Muitos povos – não brancos –, devido às suas cosmopercepções de mundo, não 

compreendiam a lógica da dominação imposta, na qual se estabelecia uma hierarquia de 

superioridade humana, pois tinham como sagradas vidas não humanas. O colonizador se 

aproveitou também dessa cosmopercepção dos povos para inferiorizá-los e justificar sua 

colonização epistemológica. Porém, apesar de todo esse processo de subalternização que esses 

povos sofreram por meio das epistemologias do saber dominante, foram justamente suas formas 

próprias de enxergar o mundo e as violências de que foram vítimas que lhes possibilitaram se 

ressignificar e enfrentar a brutalidade do colonialismo – que, em muitos aspectos, ainda persiste. 

Nesse sentido, Guerra et al. (2025, p. 8) afirmam que, “Ao contrário de uma concepção 

puramente técnica e instrumental da ciência, os saberes tradicionais estão profundamente 

entrelaçados com valores éticos, espirituais e comunitários, indicando uma outra relação com a 

natureza e com a coletividade”. 



171 
 

O modo de vida dos povos tradicionais diverge diretamente do modelo dominante. Para 

eles, a natureza não é vista como algo separado do ser humano, mas sim como parte intrínseca 

de sua existência. Em uma crítica perspicaz ao distanciamento entre natureza e ser humano, 

Bispo dos Santos recorre à narrativa bíblica. Segundo ele, “A humanidade se desconectou da 

natureza exatamente por ter cometido o pecado original. Seu castigo foi se afastar da natureza” 

(Santos, 2023, p. 18). 

Ao usar essa analogia, o autor sugere que o afastamento da natureza é uma consequência 

direta dos erros humanos. Em vez de buscar uma relação de integração e respeito, a humanidade 

optou por se desconectar, rompendo uma ligação fundamental e perdendo a relação intrínseca 

que a une a natureza. Essa ruptura, segundo a perspectiva de Santos, representa um “castigo” 

que se manifesta na perda da conexão vital com o mundo que nos cerca. É também o que afirma 

Krenak (2020) ao argumentar que o modo de vida dos povos originários, ou seja, “a sua 

organicidade, é algo que incomoda, tanto que as corporações têm criado cada vez mais 

mecanismos para separar esses filhos da terra da mãe” (p. 22). Os mecanismos de separação 

incluem desde o apagamento dos saberes tradicionais até os processos de expulsão desses povos 

de seus territórios, logo da natureza. Assim, o processo civilizatório da colonização, que desloca 

os humanos da terra, é considerado um absurdo, pois “suprime a diversidade, nega a pluralidade 

das formas de vida, de existência e de hábitos. Oferece o mesmo cardápio, o mesmo figurino e, 

se possível, a mesma língua para todo mundo” (Krenak, 2020, p. 22-23). A colonização reduziu 

a diversidade de povos a um único povo, violentando seus modos de vida e negando-lhes o 

acesso a direitos, à igualdade material. 

Abordando a experiência dos povos quilombolas com a natureza, Santos (2023) 

argumenta que essa relação entre eles é orgânica e está presente no dia a dia dos povos e da 

comunidade: “Os pássaros nos avisavam se ia chover, se ia ter sol ou se o céu ficaria nublado. 

Informado por eles, ainda antes de me levantar, eu já tinha noção de como seria o dia” (p. 10). 

Ailton Krenak, indígena e intelectual brasileiro, relata experiência semelhante ao falar da 

relação do povo Krenak com a natureza. O povo Krenak vive à margem esquerda do Rio Doce 

e foi atingido pela lama cheia de resíduos minerários, resultado do desastre-crime causado pelo 

rompimento da barragem de Fundão, localizada em Mariana, em 2015. Do lado direito do rio, 

há uma serra que tem nome e personalidade: Tukukrak. Krenak relata que, “De manhã cedo, de 

lá do terreiro da aldeia, as pessoas olham para ela e sabem se o dia vai ser bom ou se é melhor 

ficar quieto” (2020, p. 17-18). Ou seja, tanto indígenas quanto quilombolas têm modos de vida 

diferentes dos impostos pelo colonizador. A natureza é, para eles, um elemento sagrado e dotado 

de vida. As pessoas falam com a natureza, suas vidas e relações territoriais são guiadas por ela. 



172 
 

Santos ainda reitera que “a humanidade é contra o envolvimento, é contra vivermos envolvidos 

com as árvores, com a terra, com as matas. Desenvolvimento é sinônimo de desconectar, tirar 

do cosmo, quebrar a originalidade” (2023, p. 30). 

É contra essa herança colonial presente na cultura brasileira – que inferioriza e 

criminaliza pessoas e afasta o ser humano da natureza – que se insurgem os movimentos 

quilombolas e indígenas, que procuram ressaltar e ressignificar os saberes tradicionais, 

reconhecendo e valorizando as diferenças nos modos de vida dos povos tradicionais, outrora 

racializados. Sousa (2021, p. 238) reitera que é preciso reconstruir a memória coletiva, 

destacando o protagonismo negro e indígena, transformando os museus, os livros de história, a 

filosofia e rebatizando as ruas, os colégios e outros lugares importantes para a sociedade. Só 

assim é possível estimular uma reflexão para que se promova uma mudança necessária daquilo 

que foi construído no imaginário social. 

É o que ensina a professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa sobre enfrentar a 

colonialidade imposta e que ainda persiste: 

 
E nós somos estas pessoas! E como enfrentar isso se não queremos ser estas pessoas? 
A única forma é com descentramento cognitivo do eurocentrismo e com 
desobediência epistêmica e ontológica. Pela epistemologia, comecemos por não achar 
que somos o não ser, porque foi assim que o eurocentrismo nos concebeu, como o não 
ser, e ser afirmado como o ser. E nos vincular ao nosso território para nos vermos 
como pertencentes de uma comunidade. E, na antologia, valorizemos a vida e não as 
riquezas (Sousa, 2021, p. 188). 

 

Assim, Sousa nos convida a enfrentar a colonialidade, a desobedecer a suas 

epistemologias dominantes. Reconhecermo-nos enquanto seres é aceitar quem somos, nossa 

força ancestral e orgulhar-nos de nossa luta pelo reconhecimento de direitos. Não para que 

sejamos iguais, porque não somos, mas para que tenhamos os mesmos direitos que foram 

anteriormente negados. Bispo dos Santos, por sua vez, propõe sua teoria da contracolonização 

como estratégia para romper com as estruturas dominantes. “O contracolonialismo é um modo 

de vida diferente do colonialismo” (2023, p. 58), afirma ele, sendo exercido pelos povos 

africanos desde a África. Segundo ele, é um modo de vida que ninguém tinha nomeado, que se 

traduz no modo de vida indígena, quilombola, banto e iorubá (Santos, 2023, p. 59), ou seja, 

apesar da violência da colonialidade do poder, os povos tradicionais enfrentam esse modelo, 

contrapondo-se a ele. 

Bispo dos Santos semeia um universo de palavras como forma de romper com as 

estruturas colonialistas. Essas palavras têm como propósito enfraquecer o colonialismo, como 

ele explica abaixo: 



173 
 

 
Para enfraquecer o desenvolvimento sustentável, nós trouxemos a biointeração; para 
a coincidência, trouxemos a confluência; para o saber sintético, o saber orgânico; para 
o transporte, a transfluência; para o dinheiro (ou troca), o compartilhamento; para 
colonização, a contracolonização... e assim por diante (Santos, 2023, p. 14). 

 

Tais palavras/conceitos vão ao encontro do proposto por Maria Sueli Rodrigues de 

Sousa (2021): a desobediência epistêmica e ontológica. Eles desconstroem aquilo que o 

colonizador nos impôs, transformam o campo da epistemologia dominante, valorizando e 

reconhecendo os saberes epistemológicos dos povos e comunidades tradicionais como modos 

de vida. Krenak chama atenção para o despertar da população mundial, pois, “durante um 

tempo, éramos nós, os povos indígenas, que estávamos ameaçados de ruptura ou da extinção 

dos sentidos de nossas vidas, hoje estamos todos diante da iminência de a Terra não suportar 

nossa demanda” (Krenak, 2020, p. 45). Ou seja, toda a humanidade está sofrendo com as 

consequências da colonização e do imperialismo, que enxergam o mundo apenas sob a ótica 

utilitarista e mercantilista, que inferiorizam os povos não brancos, desconsideram saberes dos 

povos tradicionais, degradam a natureza e, assim, tornam o fim do mundo uma possibilidade 

concreta, destruindo a alternativa sonhada por tantos de viver respeitando a natureza e suas 

territorialidades. 

Guerra et al. (2025, p. 13) afirmam que “o conhecimento tradicional não flutua no ar: 

ele está vinculado a corpos, territórios e modos de vida que frequentemente estão sob ameaça. 

Assim, o reconhecimento epistemológico precisa vir acompanhado de reconhecimento 

político”. Constata-se assim a importância do reconhecimento territorial para a manutenção dos 

modos de vida dos povos e comunidades tradicionais. Os saberes forjam-se e se fortalecem a 

partir dos territórios, portanto, além da valorização dos saberes, é necessária a efetivação dos 

direitos constitucionalmente previstos. 

Percebe-se que há um movimento de intersecção de conhecimentos não ocidentais. Um 

exemplo são as constituições de países da América Latina, como Equador, Bolívia e Colômbia, 

que incorporam esses saberes, reconhecendo os direitos dos povos indígenas e afrodescendentes 

e os direitos da natureza, opondo-se à perspectiva do direito colonial, que historicamente 

considerava o território como “terra de ninguém”. 

Sousa (2021, p. 331-332) explica que essas constituições fazem parte de um movimento 

chamado constitucionalismo latino-americano, ou novo constitucionalismo latino-americano, 

fruto da luta dos movimentos sociais. Apesar de os direitos estarem inseridos nas novas 

constituições, a luta pela materialização desses direitos se manifesta, ou deve se manifestar, por 



174 
 

meio de políticas públicas, bem como por meio das decisões judiciais. A referida autora 

menciona ainda que a Constituição brasileira de 1988 faz parte do primeiro ciclo do novo 

constitucionalismo latino-americano, ao proclamar, nos artigos 215 e 216, o princípio do bem-

viver 31. 

Souza Filho (2018, p. 162) esclarece que  

 
[...] praticamente todas as constituições do continente reconheceram a existência dos 
povos e incluíram seus direitos como direitos coletivos de manter a sua vida segundo 
seus usos, costumes e tradições, que significa sua organização social com estruturas 
hierárquicas e juridicidade, e os direitos territoriais pertinentes. 

 

Assim, a Constituição brasileira garante a proteção às epistemologias dos saberes 

tradicionais, bem como à identidade e à memória dos povos tradicionais, traduzida na proteção 

à diversidade étnico-cultural. Todavia, a materialização tem sido um desafio diário dos povos e 

comunidades tradicionais no Brasil. 

 

2.3.2 Raça e etnia como marcadores sociais de acesso e exclusão de direitos 

 

As categorias empíricas raça e etnia foram definidas para este estudo, considerando que 

a maioria dos povos tradicionais do Piauí, em processo de regularização ou já titulados, 

apresenta um perfil racial e étnico específico – quilombolas e indígenas. Todavia, reconhece-se 

a existência de outros segmentos de povos e comunidades tradicionais no estado, também em 

processo de regularização ou titulados, como as comunidades de quebradeiras de coco babaçu 

e os ribeirinho-brejeiros. Esses grupos são definidos por suas culturas e modos de vida 

tradicionais, fortemente relacionados aos ofícios que exercem, e possuem formas próprias de 

criar, fazer e viver. 

Dessa forma, compreende-se que os povos e comunidades tradicionais são racial, étnica 

e culturalmente diferenciados. Assim, faz-se necessária a discussão acerca de raça e etnia nesse 

contexto, considerando que esses são marcadores presentes na maioria do público atendido pela 

política fundiária do Piauí, especialmente no que se refere ao reconhecimento de seus 

territórios. 

 
31 O bem-viver é uma filosofia que sustenta as diferentes formas de organização social de povos indígenas da 

América Latina. É uma lógica que valoriza os princípios da reciprocidade entre as pessoas, da amizade fraterna 
e da convivência com outros seres da natureza, além do sentimento de profundo respeito pela terra. Disponível 
em: https://alana.org.br/glossario/bem-viver/.  

https://alana.org.br/glossario/bem-viver/


175 
 

Os marcadores raciais, como já visto, são fruto de uma construção social, definidos pela 

dominialidade do poder, ora eurocentrada. Essa ideia criou identidades sociais historicamente 

novas: os povos originários foram categorizados como “índios”, os povos africanos como 

“negros” e/ou mestiços, e outros povos não brancos receberam outras definições. Todas essas 

identidades foram “associadas às hierarquias, lugares e papéis sociais correspondentes, 

constitutivas delas e, consequentemente, ao padrão de dominação que se impunha” (Quijano, 

2005, p. 117). 

As pessoas passaram a ocupar um lugar de inferiorização devido à cor da pele e às 

características fenotípicas, ao passo que os europeus viam a si mesmos como brancos e 

superiores. Essa nova forma de dominação estava ligada aos novos modos de produção e 

controle do trabalho. Quijano (2005, p. 118) chama atenção para o fato de que, em alguns casos, 

os indígenas que ocupavam alguma nobreza foram poupados, enquanto os negros foram 

reduzidos à escravidão. Os colonizadores espanhóis e portugueses da América Latina, por sua 

vez, assumiram o papel de dominantes nessa nova dinâmica de dominação pela raça, podendo 

receber salários, ser comerciantes independentes, artesãos, agricultores, entre outras profissões. 

Já indígenas e negros foram sistematicamente subjugados e alocados em funções subordinadas. 

Mesmo após a abolição formal, até os dias atuais, os povos racializados continuam sendo grande 

minoria em funções e cargos de poder, resquícios do modo de operar da escravização que 

estruturou o Brasil (Quijano, 2005, p. 118-119). 

Destaca Sousa (2021, p. 242): “A escravização racializada é diferente de outras formas 

de escravidão porque permanece, mesmo terminada”. Outros povos, ao longo da história – 

inclusive na história recente –, foram alvo de violência e genocídios, mas nada se compara à 

violência impetrada contra os povos negros, que carregam consigo o estigma do marcador racial 

na sociedade “moderna”. 

Kabengele Munanga, antropólogo e professor brasileiro-congolês, afirma que “o 

racismo é uma crença na existência das raças naturalmente hierarquizadas pela relação 

intrínseca entre o físico e o moral, o físico e o intelecto, o físico e o cultural” (2003a, p. 8). Ou 

seja, o racismo se finca num sentido sociológico, que vai além dos fenótipos, incluindo todo o 

corpo negro e suas relações étnicas com traços culturais, linguísticos, religiosos, entre outros. 

Tudo o que o grupo pratica é considerado inferior. 

Sousa (2021) defende a necessidade de uma justiça de transição para povos racializados 

– negros e indígenas –, considerando que a escravização racializada se tornou a forma mais 

duradoura e efetiva de inferiorização. A autora ressalta que, sem a reparação histórica da 

escravização e da tentativa de genocídio dos povos indígenas, não é possível falar em 



176 
 

democracia: “É preciso readequar as instituições para tratar todas as pessoas como iguais 

membros da comunidade política, para enfrentar o racismo que estrutura as instituições que se 

querem democráticas” (Sousa, 2021, p. 241-242). 

Munanga (2003b, p. 1) destaca a experiência da diáspora africana, cujos integrantes 

foram arrancados de seus países “sem saber por onde estavam sendo levados e por que motivo 

estavam sendo levados”, contrastando com imigrantes europeus, árabes, judeus e orientais, que 

saíram voluntariamente, motivados por fatores econômicos e históricos. Esses últimos foram 

recepcionados com terras e incentivos estatais, ao passo que os povos negros ficaram à própria 

sorte. Segundo Munanga (2003b, p. 3), tais políticas de incentivo a imigrantes não racializados 

contribuíram para negar a violência racial no Brasil e promover o branqueamento da população. 

O autor ainda observa que a ideia de miscigenação brasileira funcionou como um 

mecanismo de alienação e negação da humanidade negra (Munanga, 2003b, p. 3). Ele ressalta, 

do ponto de vista antropológico, que todas as identidades são construções sociais e que as 

diferenças criadas pelas construções raciais e identitárias “unem e desunem”, pois, à medida 

que aumentam, favorecem o etnocentrismo, que constitui a base para a formação de estereótipos 

e preconceitos (Munanga, 2003b, p. 3-4). 

Além disso, o autor faz menção às diferenças, criadas a partir das construções raciais e 

identitárias, afirmando que “as diferenças unem e desunem”, pois, quanto mais crescem, mais 

favorecem a formação de fenômenos de etnocentrismo, que constituem o ponto de partida para 

a construção de estereótipos e preconceitos diversos (Munanga, 2003b, p. 4). 

Como já mencionado ao longo desta tese, após a abolição da escravização, não houve 

qualquer tipo de reparação para a população negra. Pelo contrário, foi implementado um projeto 

de exclusão de direitos fundamentais, marcado pelo branqueamento da população e pela 

negação das desigualdades resultantes da racialidade construída para dominar povos 

racializados. Os povos indígenas, por sua vez, sempre foram alvo de estereótipos relacionados 

às suas identidades e modos de vida. 

É importante destacar que o mito da democracia racial no Brasil foi bastante difundido 

e ampliado no século XX, principalmente a partir das ideias de Gilberto Freyre, especialmente 

em Casa-Grande & Senzala (1933), com a ideia de que vivemos em um paraíso racial, onde 

existiria uma verdadeira democracia racial. 

A ideia de democracia racial parte do pressuposto de que todos os brasileiros teriam 

acesso aos mesmos direitos, o que implicaria que o racismo existente não seria real, já que todos 

teriam as mesmas oportunidades. No entanto, como já demonstrado, não há democracia racial, 

especialmente no que diz respeito ao acesso à terra. Portanto, defende-se a necessidade de 



177 
 

reconhecer essas desigualdades raciais para garantir direitos, sobretudo o direito à igualdade, 

considerando ainda que as desigualdades sociais no Brasil são reflexo das relações raciais 

desiguais. 

Acerca da ideologia da democracia racial, o piauiense Clóvis Moura chama atenção, na 

sua obra Sociologia do negro brasileiro (2019), para o fato de que houve um processo de 

desclassificação de homens e mulheres negras e que a ciência colaborou diretamente para isso 

com a ideia de que no Brasil havia uma democracia racial (p. 39). Segundo o autor (2019), 

“todos esses trabalhos procuravam ver, estudar e interpretar o negro não como um ser 

socialmente situado numa determinada estrutura, isto é, como escravizado e/ou ex-escravizado, 

mas como simples componente de uma cultura diferente do ethos nacional” (p. 43). Afirma 

Moura (2019, p. 89) que “grande parte da literatura especializada sobre relações interétnicas no 

Brasil conclui afirmando, por preferências ideológicas, que o Brasil é a maior democracia racial 

do mundo, fato que se evidencia na grande diferenciação cromática dos seus habitantes”. Tal 

ideia parte do pressuposto de que o português (colonizador) teria uma predisposição ao 

relacionamento sexual com etnias exóticas e, dessa forma, conseguiria democratizar as relações 

sociais, sendo o Brasil o melhor exemplo dessa prática (Moura, 2019, p. 89). Refutando tal 

ideia, Gonzalez (2018, p. 110) explica “[...] essa ‘democracia racial’ nada mais foi do que fruto 

da violência sexual contra milhares de mulheres negras [...]”. As mulheres transformadas em 

escravizadas foram utilizadas para enriquecer os seus senhores, além de serem utilizadas como 

objeto da sua violência sexual. Além disso, complementa a autora: “é por aí que a gente deve 

entender que esse papo de que a miscigenação é prova da ‘democracia racial’ brasileira não está 

com nada” (Gonzalez, 2018, p. 110). 

No Brasil, o debate sobre raça acaba por confundir miscigenação com democratização, 

tratando-as como processos equivalentes. A miscigenação é um fenômeno biológico, 

relacionado à mistura de diferentes grupos étnicos ao longo da história, enquanto a 

democratização é um processo sociopolítico, que envolve a distribuição de direitos, igualdade 

de oportunidades e participação social. Ao tentar equiparar esses dois processos, cria-se a falsa 

impressão de que a mistura genética garante igualdade social, o que não corresponde à realidade 

(Moura, 2019, p. 89). Ainda, a elite dominante formada essencialmente por brancos “escolheu 

como tipo ideal, representativo da superioridade étnica na nossa sociedade, o branco europeu 

e, em contrapartida, como tipo negativo, inferior, étnica e culturalmente, o negro” (Moura, 

2019, p. 90). Assim, o autor nos remete ao fato que, dessa maneira, criou-se uma escala de 

valores em que o grupo mais aceito, reconhecido, seria aquele que mais se aproxima do tipo 

branco. 



178 
 

Moura cita o censo realizado pelo IBGE em 1980 em que os entrevistados, indagados 

sobre qual era a sua cor, produziram uma variedade de 136 cores, o que demonstra o firme 

propósito de fugir da identidade negra que gera a exclusão (Moura, 2019, p. 91). No entanto, o 

autor explicita que esse gradiente étnico que caracteriza a população brasileira não cria um 

relacionamento democrático e igualitário, uma vez que está subordinado ao modelo do branco 

como superior e o negro como inferior (Moura, 2019, p. 90). O autor analisa o resultado desses 

dados da seguinte maneira: 

 
O que significa isto em um país que se diz uma democracia racial? Significa que, por 
mecanismos alienadores, a ideologia da elite dominadora introjetou em vastas 
camadas de não brancos os seus valores fundamentais. Significa, também, que a nossa 
realidade étnica, ao contrário do que se diz, não iguala pela miscigenação, mas, pelo 
contrário, diferencia, hierarquiza e inferioriza socialmente de tal maneira que esses 
não brancos procuram criar uma realidade simbólica onde se refugiam, tentando 
escapar da inferiorização que a sua cor expressa nesse tipo de sociedade (Moura, 2019, 
p. 92). 

 

Em suma, demonstra que é preciso um enfrentamento a essa falsa ideia de democracia 

racial que se instalou no Brasil, levando em consideração que as pessoas, numa tentativa de não 

pertencer à classe dominada, recorrem aos mitos para se esquivar de um passado que acarreta 

graves desigualdades. O autor faz uma importante crítica à ideia de democracia racial no Brasil, 

pois, se de fato “os direitos e deveres são idênticos, as oportunidades deverão ser também 

idênticas”. Sabemos, contudo, que isso não ocorre, pois aos negros não são dadas as mesmas 

oportunidades que aos brancos, o que se observa pela sub-representatividade dessa população 

nos espaços de poder. Os que defendem essa suposta democracia racial culpabilizam os próprios 

negros pelo seu insucesso, invocando o argumento da meritocracia, que deixaremos para 

abordar mais à frente (Moura, 2019, p. 93). 

Concordando com Moura, Lélia Gonzalez questiona a existência dessa democracia 

racial, demonstrando como as mulheres negras foram subalternizadas no sistema escravista e, 

no pós-abolição, transformadas em objeto sexual como “mulatas” (2018, p. 109). Por 

derradeiro, ela sintetiza: 

 
Enquanto a questão negra não for assumida pela sociedade brasileira como um todo: 
negros, brancos e nós todos juntos refletirmos, avaliarmos, desenvolvermos, uma 
práxis de conscientização da questão da discriminação racial nesse país, vai ser muito 
difícil no Brasil, chegar ao ponto de efetivamente ser uma democracia racial 
(Gonzalez, 2018, p. 255). 

 



179 
 

Não pode ser desconsiderado que essa ideia de que no Brasil existe uma democracia 

racial alimenta o racismo estrutural e institucional, o que precisa ser enfrentado direta ou 

indiretamente. Silvio de Almeida demonstra em seu livro Racismo estrutural (2019) como 

ocorre tal processo e como isso implica o não acesso dos negros aos espaços de poder, como é 

caso dos espaços ocupados por bacharéis em Direito. O autor classifica três concepções de 

racismo: individualista, institucional e estrutural. O primeiro se relaciona com a subjetividade, 

o segundo, com o Estado, e o terceiro, com a economia (Almeida, 2019, p. 35). 

Cabe aqui elucidar o racismo institucional e estrutural, a começar pelo primeiro, que o 

autor assim define: “o racismo não se resume a comportamentos individuais, mas é tratado 

como resultado do funcionamento das instituições, que passam a atuar em uma dinâmica que 

confere, ainda que indiretamente, desvantagens e privilégios com base na raça” (Almeida, 2019, 

p. 36). Ou seja, o racismo institucional é aquele que faz parte das instituições e não apenas de 

grupos ou indivíduos racistas. Está pautado na discriminação baseada na raça, que serve para 

manter a hegemonia de um determinado grupo no poder, citando como exemplo “o domínio de 

homens brancos em instituições públicas – o legislativo, o judiciário, o ministério público, 

reitores de universidades etc...” e em instituições privadas – diretores de empresas. Por ser 

institucional, pode ter essa realidade transformada por meio do estabelecimento de “novos 

significados para raça, inclusive atribuindo certas vantagens sociais a membros de grupos 

raciais historicamente discriminados”. O autor cita como exemplo dessa mudança institucional 

as políticas de ações afirmativas que teriam como objetivo o aumento da representatividade de 

minorias raciais e alterariam a lógica discriminatória dos processos institucionais (Almeida, 

2019, p. 40-42). 

Quanto ao racismo estrutural, o autor defende que “as instituições são apenas a 

materialização de uma estrutura social ou de um modo de socialização que tem o racismo como 

um de seus componentes orgânicos” (Almeida, 2019, p. 47). Ou seja, o autor define que as 

instituições são racistas porque a sociedade é racista. Todo o processo histórico e político cria 

os marcadores sociais de poder que vão determinar quem serão os sujeitos discriminados 

racialmente. 

Portanto, não há como falar em reconhecimento de direitos territoriais de povos e 

comunidades tradicionais sem compreender as estruturas racistas que geraram as desigualdades 

socioeconômicas no Brasil. Dessa forma, a morosidade em reconhecer os direitos desses povos 

historicamente excluídos, bem como em efetivá-los, é um reflexo da herança colonialista e 

racista. 



180 
 

O racismo estrutural, definido como uma manifestação que permeia todo o tecido social, 

acaba por determinar quem tem acesso a recursos, poder e direitos. Assim, a negação 

sistemática do acesso à terra é um reflexo do racismo estrutural, intimamente relacionado ao 

racismo institucional – que nada mais é do que a face operacional desse sistema. Isso se 

evidencia, por exemplo, quando decorrem 20 anos ou mais para que uma comunidade 

tradicional seja identificada, demarcada e titulada. A operacionalização do racismo manifesta-

se na morosidade, nos obstáculos burocráticos e na fragilidade das políticas públicas e dos 

órgãos fundiários no reconhecimento dos direitos territoriais. 

Como exemplo, cita-se o prognóstico feito pela Organização não Governamental (ONG) 

Terra de Direitos de que, no ritmo atual, o Estado brasileiro levará cerca de 2.188 anos para 

titular os quase dois mil processos abertos nos órgãos fundiários (Borges, 2023) – quanto mais 

para regularizar os mais de oito mil quilombos recenseados pelo IBGE. 

Percebe-se que as políticas públicas direcionadas à população negra são pensadas para 

não acontecer, visto que as instituições responsáveis pela política de reconhecimento e 

delimitação dos quilombos – a Fundação Cultural Palmares e o Incra – não dispõem de estrutura 

pessoal e orçamentária suficiente. Ou seja, trata-se de uma política para não acontecer, 

expressão marcante do racismo institucional. 

A falsa ideia de uma democracia racial no Brasil é uma tentativa de negar o passado e 

silenciar as lutas por direitos — sobretudo os territoriais. O processo de branqueamento não 

apenas tentou negar a existência de um Estado majoritariamente composto por pessoas negras, 

como também incentivou o acesso à terra para brancos imigrantes. Ou seja, a terra para o branco 

sempre foi viabilizada, e seus latifúndios permanecem protegidos, em detrimento de uma ampla 

parcela da população sem-terra ou sem reparação fundiária adequada para garantir a existência 

dos povos tradicionais. 

O mito da democracia racial invisibiliza as desigualdades raciais no campo fundiário, 

pois muitos entendem que as desigualdades no Brasil são apenas um problema social, quando, 

na verdade, sempre foram – e continuam sendo – raciais. A estrutura fundiária foi construída a 

partir da inferiorização dos povos racializados e se consolida com a negação do acesso à terra, 

ou melhor, aos seus territórios, como veremos adiante. 

Assim, garantir a titulação por meio do reconhecimento territorial não se trata apenas 

de cumprir as normativas fundiárias, mas também de promover uma justiça de reparação 

histórica. Cada território formalmente reconhecido representa um mecanismo de ruptura com 

as estruturas racistas, pois as desigualdades fundiárias são, sobretudo, motivadas pelas 

desigualdades raciais que persistem. 



181 
 

A categoria etnia/etnicidade constitui um marcador social de poder com implicações 

diretas no acesso a direitos. O não reconhecimento formal dos territórios e dos modos de vida 

culturalmente diferenciados de diversos povos e comunidades tradicionais equivale à negação 

desses direitos. Essa dinâmica se relaciona historicamente à forma como a raça, enquanto 

construção social e elemento definidor oriundo da colonização, estabeleceu novas formas de 

dominação. 

Conforme demonstrado, a racialização violenta – impulsionada pelo legado da 

escravidão negra e pela violação aos direitos dos povos indígenas – ainda reverbera em formas 

de racismo estrutural e institucional. Tais manifestações são frequentemente mascaradas pela 

persistência da ideologia da “democracia racial”, que historicamente buscou desqualificar e 

negar as desigualdades raciais e étnicas. Em última análise, essa matriz histórica de dominação 

e não reconhecimento impacta de forma determinante a garantia da territorialidade e, 

consequentemente, o pleno exercício da cidadania por esses grupos. 

Posto isso, a etnicidade e o conceito de cultura são elementos fundamentais, pois 

envolvem as relações desses grupos com a terra e o acesso aos direitos fundamentais – 

especialmente ao direito à terra que ocupam e usam. Esses grupos se organizam e se relacionam 

com a terra de forma coletiva, marcada, na sua maioria, por etnicidades que os definem como 

grupos culturalmente diferenciados. 

Assim, para tratar da categoria empírica da etnicidade, destacam-se as definições de 

Barth (2000) no texto clássico “Grupos étnicos e suas fronteiras”, presente no livro O guru, o 

iniciador e outras variações antropológicas, que contribuíram de maneira fundamental para a 

concepção de políticas de Estado relacionadas aos grupos étnicos existentes no Brasil. Para o 

autor (2000), os grupos étnicos são formas de organização social em que a autoatribuição dos 

indivíduos tem um papel crucial para o formato da organização. A autoatribuição requer a 

oposição do outro, isto é, para um grupo existir com uma identidade específica, ele deve se opor 

a outro grupo étnico, estabelecendo o que o autor denomina de “fronteira étnica”. O antropólogo 

norueguês também postula que a interação social serve para padronizar certos sinais, chamados 

de sinais diacríticos (2000, p. 57). Logo, o grupo se reconhece ou é reconhecido como tal 

baseado nesses sinais. 

Tais grupos também podem se estratificar devido a diversos contextos demográficos ou 

ecológicos. A adaptação dependeria do contexto socioambiental, que pode levar à mudança de 

seus sinais diacríticos e sua identidade. Em sua crítica, o autor (2000) pondera que as 

concepções de cultura e sociedade, atreladas a características essencialista ou mentalista (por 

exemplo, uma mesma língua, mesma forma de se vestir etc.), não são suficientes para classificar 



182 
 

um grupo étnico, isso porque o contexto histórico dos grupos humanos (Barth, 2000) é de 

interação social, o que não quer dizer que não haja conflito e cisões por questões políticas. 

Dessa forma, Barth (2000) considera a existência de grupos étnicos como um ato político. 

Entendemos que o autor refuta a ideia de existir uma lógica pura de “cultura”, “sociedade” 

“indígena”, “quilombola”, “cigano” etc. 

Na sua metodologia, o contexto histórico é muito mais relacional que estrutural, isto é, 

cada geração de indivíduos ou indivíduos pode superar e colocar novos paradigmas dentro da 

organização social do seu grupo étnico, influenciado por outros grupos ou até mesmo por 

políticas de Estado. É o que se percebe nas dinâmicas dos povos e comunidades tradicionais, 

que possuem perfis étnico-raciais. Como visto no primeiro capítulo, os indígenas foram 

considerados inexistentes no Piauí, mas emergem a partir do reconhecimento de direitos 

previstos nas normativas, bem como influenciam pela sua luta por novos direitos. 

Barth (2000) evoca a concepção weberiana de ação social, nas seguintes premissas: 

 
Em outras palavras, a ação social gera eventos e cadeias de consequências que são 
cognoscíveis e podem se tornar efetivamente conhecidas: elas não apenas são 
significativas dentro de um quadro de intenções e interpretações culturalmente 
moldadas, como também criam ocasiões em que as pessoas podem tanto transcender 
como reproduzir sua compreensão e seus conhecimentos [...] Em outras palavras, a 
ação social gera eventos e cadeias de consequências que são cognoscíveis e podem se 
tornar efetivamente conhecidas: elas não apenas são significativas dentro de um 
quadro de intenções e interpretações culturalmente moldadas, como também criam 
ocasiões em que as pessoas podem tanto transcender como reproduzir sua 
“compreensão” e seus conhecimentos.[...] Encaro o sistema como um resultado, não 
como uma estrutura preexistente à qual a ação deve se conformar (Barth, 2000, p. 175-
176). 

 

Já no artigo denominado Etnicidade e o conceito de cultura (Barth, 2005), o antropólogo 

norueguês cita um caso prático para exemplificar sua concepção teórica. Nos anos 90, a 

Noruega recebeu refugiados do Paquistão que eram representantes de diversos grupos étnicos 

no país. A inserção desses grupos étnicos representou um imenso desafio para todos os membros 

(inclusive para a política de governo da época), porque o Estado norueguês operava com 

políticas de Estado respeitando uma ideia de laicização das relações, enquanto todos os grupos 

paquistaneses provinham de um Estado fortemente marcado por dogmas islâmicos. 

O Estado norueguês via esses grupos paquistaneses de maneira homogeneizada (como 

paquistaneses). Já os paquistaneses, apesar das diferenças, por questões políticas, culturais e 

religiosas, uniram-se para reivindicar o direito de viver no mesmo bairro e liberar suas filhas de 

fazer aulas de Educação Física com roupas que consideravam inapropriadas para sua fé. Dentro 

dos dogmas dos grupos paquistaneses, também havia um forte controle do relacionamento de 



183 
 

suas filhas com noruegueses, sendo proibido relacionamentos românticos entre eles. A esses 

conflitos geracionais, deflagrados pelo choque entre os princípios propostos pelo Estado 

norueguês e a administração doméstica dos pais, Fredrik Barth chama de fluxo de materiais 

culturais (2005, p. 17). Devido a esse conflito, criou-se uma situação em que os pais, querendo 

manter os dogmas do islamismo, chegaram a mandar as jovens para seu país de origem para 

evitar que se relacionassem com os noruegueses. Também houve uma forte intervenção dos 

grupos mais jovens perante o Estado norueguês para intervir em regras que eles não estariam 

dispostos a cumprir. Contudo, essa nova geração de “paquistaneses” não sentia que sua 

identidade étnica havia modificado, mas que certos dogmas deveriam ser superados. O autor 

mostra na prática como a questão de organização social e cultura (entendida como fluxo) deveria 

ser analisada em conjunto: 

 
[...] os grupos étnicos não são grupos formados com base em uma cultura comum, 
mas sim que a formação de grupos ocorre com base nas diferenças culturais. Pensar a 
etnicidade em relação a um grupo e sua cultura é como tentar bater palmas com uma 
mão só. O contraste entre “nós” e os “outros” está inscrito na organização da 
etnicidade: uma alteridade dos demais que está explicitamente relacionada à asserção 
de diferenças culturais. Assim, comecemos por repensar a cultura, a base a partir da 
qual emergem os grupos étnicos (Barth, 2005, p. 16). 

 

João Pacheco de Oliveira (1998) foi o antropólogo que inseriu as concepções de Fredrik 

Barth no Brasil de maneira mais enfática. Em seu texto Uma etnologia dos “índios misturados” 

(1998), o autor postula que os processos de identificação de grupos étnicos no Brasil tinham 

como base a territorialidade, mas que só por meio da territorialização compreenderíamos e 

respeitaríamos as ideias propostas por nossa Constituição (povos tradicionais reconhecidos por 

sua autodeclaração). 

A territorialidade (Oliveira, 1994), postulada como algo de finito e de prévio, um 

conjunto de imagens, símbolos e regras de acesso e de uso aos espaços geográficos e/ou 

cósmicos, expressaria o modo por meio do qual os integrantes de um grupo humano definem 

seus territórios. Dessa forma, os territórios seriam uma projeção cultural sobre uma superfície 

externa, assim descartando os acontecimentos históricos (como conflitos, dominação colonial, 

mudança de cosmologia etc.). Oliveira (1994) afirma que os conflitos étnicos e de dominação 

colonial são extremamente importantes para compreender a ideia de identidade em todas as 

regiões do Brasil. Assim, a territorialidade representaria um tipo de análise de organização 

social que reduziria os fluxos culturais e incubaria a questão de dinâmica social presente nos 

grupos étnicos do mundo. 



184 
 

Já a noção de territorialização, para Oliveira (1998), seriam as intervenções político-

administrativas do Estado no intuito de (re)organizar socialmente os grupos étnicos. Um pouco 

diferente de Barth, o antropólogo brasileiro tem maior interesse em explicar o reflexo dessas 

políticas seculares nos direitos dos povos indígenas. Como ele afirma: 

 
O que estou chamando aqui de processo de territorialização é, justamente, o 
movimento pelo qual um objeto político-administrativo – nas colônias francesas seria 
a “etnia”, na América espanhola as “reducciones” e “resguardos”, no Brasil as 
“comunidades indígenas” – vem a se transformar em uma coletividade organizada, 
formulando uma identidade própria, instituindo mecanismos de tomada de decisão e 
de representação, e reestruturando as suas formas culturais (inclusive as que o 
relacionam com o meio ambiente e com o universo religioso). E aí volto a reencontrar 
Barth, mas sem restringir-me à dimensão identitária, vendo a distinção e a 
individualização como vetores de organização social. As afinidades culturais ou 
linguísticas, bem como os vínculos afetivos e históricos porventura existentes entre 
os membros dessa unidade político-administrativa (arbitrária e circunstancial), serão 
retrabalhados pelos próprios sujeitos em um contexto histórico determinado e 
contrastados com características atribuídas aos membros de outras unidades, 
deflagrando um processo de reorganização sociocultural de amplas proporções 
(Oliveira, 1998, p. 56). 

 

Diante desse escopo teórico, Oliveira (1998) atesta que os grupos indígenas da 

Amazônia estavam inseridos em contextos históricos diferentes dos das populações do 

nordeste. Na Amazônia, a ocupação contínua do território e o modo de produção coeso traziam 

como principal ameaça a invasão ou a degradação ambiental; já para os indígenas do nordeste, 

os fluxos ocupacionais, os conflitos coloniais e o deslocamento populacional acarretavam como 

principal desafio restabelecer os territórios como terras indígenas, haja vista a noção de 

indianidade imposta pelo Estado brasileiro, em que a tutela impedia qualquer lógica de 

autodeclaração dessas populações (1998, p. 59). 

Destaca-se que as teorias de Oliveira não ficaram restritas apenas às populações 

indígenas, mas foram contextualizadas aos remanescentes quilombolas e demais comunidades 

tradicionais, principalmente na sua gestão como presidente da Associação Brasileira de 

Antropologia (ABA) entre 1994 e 1998. Tais concepções foram mais bem recepcionadas no 

Decreto n. 4.887/2003, no qual há maior adesão ao conceito de territorialização e à ideia de 

autodefinição, prevista também pela Convenção n. 169 da OIT. 

Os movimentos sociais da atualidade também têm uma certa expressão diante dessas 

teorias. Hall (2003) irá afirmar que “a identidade negra é atravessada por outras identidades, 

inclusive de gênero e orientação sexual” (p. 12), de forma que, dentro dos grupos étnicos, 

podem existir subgrupos com interesses mais diversificados e heterodoxos. Isso nos faz refletir 

que a questão dos grupos étnicos não tem um papel meramente funcionalista ou de aquisição 



185 
 

de terras. Os grupos podem se motivar por questões de ordem cosmológica ou pela defesa de 

práticas que não são visibilizadas por políticas de Estado ou de governo, o que pode levar a 

cisões por causas não relacionadas aos contextos ambientais ou aos tipos de exploração no 

modo de produção estatal. Hall, assim como Barth e Oliveira, admite que as ideias de origem 

de um grupo são (re)organizadas por ele. Contudo, essa (re)organização pode assumir facetas 

“híbridas” (2003, p. 42), principalmente devido ao fluxo de informações diante de um mundo 

cada vez mais globalizado. O autor (2003, p. 42) dará como exemplo o movimento rastafari 

como uma das facetas híbridas da questão da identidade perante a exploração colonial 

caribenha. 

Assim, é possível concluir que a etnicidade pode ser compreendida como um ato 

político, que pode assumir diversas facetas de análise, dependendo do enfoque interpretativo 

adotado. Aplicando essa perspectiva ao caso do Piauí, observa-se que os povos e comunidades 

tradicionais – indígenas e quilombolas – encontram-se, em parte, em processo de retomada de 

seus territórios originários, que haviam sido anteriormente ocupados por eles, bem como de 

reconstrução da memória e das histórias que formam o grupo étnico. Este manuseio da 

identidade étnica pelas comunidades quilombolas, por exemplo, foi muito relevante para a 

densidade normativa dos seus direitos.  

A emergência de movimentos de retomada, catalisados pelo reconhecimento de direitos 

na esfera estadual, evidencia a natureza dinâmica e eminentemente política da autoafirmação 

dos grupos etnicamente diversos. Tais ações devem ser compreendidas como um ato político 

de reivindicação de direitos, fundamentado na valorização das diferenças como promotora de 

igualdade. Esse processo não apenas assegura prerrogativas legais, mas também reafirma a 

identidade coletiva e a territorialidade como bases para a plena cidadania. 

 

2.3.3 Terra e territórios para os povos e comunidades tradicionais  

 

Das categorias aqui definidas como empíricas e expressões do direito à diferença, a terra 

e a territorialidade constituem o elemento principal nesse processo de luta e de reconhecimento 

do direito fundamental à diferença. O reconhecimento da territorialidade é o principal direito 

reivindicado pelos povos e comunidades tradicionais, pois se compreende que é a partir da terra 

– entendida como espaço de territorialidade – que suas epistemologias e saberes tradicionais 

podem ser mantidos e transmitidos. 

Além disso, a garantia do acesso à terra representa uma forma de enfrentamento ao 

racismo que se manifesta de maneira estrutural e institucional. A falta de reconhecimento 



186 
 

territorial, por sua vez, é uma consequência direta desse racismo. No que se refere à etnia, como 

visto, o território é um elemento promotor da etnicidade que define e consolida os grupos. 

Assim, é necessário compreender as definições de territorialidade para os povos e comunidades 

tradicionais. Portanto, dar-se-á maior enfoque à territorialidade, que constitui o principal objeto 

de luta desses povos e da análise da política fundiária do Piauí. 

Em um primeiro momento, é importante compreender, ainda que de forma breve, o 

processo de transformação da terra em propriedade privada dotada de caráter mercadológico, o 

que representa o rompimento de uma relação elementar entre o ser humano e a terra, antes 

concebida como uma simbiose. Silva (2019, p. 24) afirma que “O processo de transformação 

da terra em mercadoria é fundamental para compreensão do conceito de propriedade”, visto que 

a transformação da terra em propriedade individual privada é fruto do modelo liberal econômico 

adotado no Estado moderno. Percebe-se, de antemão, que a modernidade transformou as 

relações políticas e sociais, afetando os povos (incluindo os povos tradicionais de que trata esta 

tese), alguns dos quais passaram a ser racializados como inferiores, bem como modificando sua 

relação com a terra. 

Foi a partir dos cercamentos, especialmente no período anterior e durante o início da 

Revolução Industrial, que as relações com a terra mudaram profundamente. O camponês, que 

figurava antes como um servo feudal, arrendatário ou detentor de direitos de uso comunal, viu-

se obrigado a deixar o campo, e a terra passaria a ser considerada apenas como meio para 

produzir matéria-prima e recursos para as fábricas (Polanyi, 2020). Em A grande transformação 

(2000), Polanyi demonstra que, embora as relações do ser humano com a terra tenham sido 

modificadas pelas novas dinâmicas influenciadas pelo Estado liberal, a terra e o trabalho não 

podem ser separados, pois “o trabalho é parte da vida, a terra continua sendo parte da natureza; 

a vida e a natureza formam um todo articulado” (Polanyi, 2000, p. 214). 

O autor aponta ainda o contraste entre terra e mercadoria. Por um lado, a terra estava 

ligada às organizações de parentesco, vizinhança, profissão e credo (como a tribo e o templo, a 

aldeia, a guilda e a igreja); ou seja, a terra era dotada do que hoje se compreende como 

territorialidade (na cosmopercepção dos povos tradicionais), já que os elementos mencionados 

pelo autor expressam a relação de pertencimento com a terra que é ocupada ou de uso. Por outro 

lado, quando transformada em mercadoria, a terra é inserida em uma dinâmica de vida 

econômica, tornando-se espaço de produção de matérias-primas e recursos convertidos em 

capital (dinheiro). 

Além disso, o modelo liberal seguia o ideal do laissez-faire (liberalismo econômico), no 

qual a proteção do direito de propriedade constituía a prioridade e a função primordial do 



187 
 

aparato estatal (Polanyi, 2000, p. 214). Ademais, destaca o mencionado autor que “A função 

econômica é apenas uma entre as muitas funções vitais da terra” (Polanyi, 2000, p. 214). O 

homem, que antes pertencia à terra, agora é seu detentor (Silva, 2019, p. 27). Em suma, com os 

cercamentos, a terra foi transformada em bem mercadológico, sendo agora propriedade e objeto 

de contratos. 

No mesmo sentido, Roberto Smith aponta, em Propriedade da terra e transição (1990), 

que as transformações sociais, que atingiam a relação entre terra e trabalho no país, colocavam-

se em termos do avanço do capitalismo internacional e dos requisitos da nova divisão 

internacional do trabalho, que se chocavam com certa tendência cristalizada no sentido de 

estabelecer rigidez nesse processo de mudança (Smith, 1990, p. 332). Isso significa que o Brasil 

fazia parte desse processo de transformação, sendo forçado a se modernizar e a se ajustar às 

novas regras impostas pelo capitalismo. Nesse contexto, tanto o trabalho quanto a terra foram 

transformados. Contudo, em um primeiro momento, houve resistência a essas mudanças, o que 

gerou uma tensão entre a pressão da modernização externa e a persistência das estruturas 

internas. 

Assim, a transformação da terra em propriedade privada individual confere-lhe uma 

complexidade inerente. Isso ocorre porque, embora a terra passe a ser vista primariamente como 

um bem imóvel de valor econômico e capital negociável no mercado, ela simultaneamente 

permanece um elemento vital e fundamental para a sobrevivência, identidade e satisfação das 

necessidades básicas dos indivíduos e das comunidades (Silva, 2019, p. 28). 

No Brasil, a propriedade privada se consolidou com a publicação da Lei de Terras, de 

1850. A terra, que antes era cedida para uso (pelo menos na sua ideia original), agora passaria 

a ser cedida somente mediante a compra. Para Robert Smith (1990, p. 328), a “Lei de Terras é 

um marco histórico no processo de transição para o capitalismo no Brasil”. A primeira 

Constituição do Brasil República, em 1891, também manteve a propriedade como um direito 

absoluto e privado. 

Assim, a propriedade privada foi sendo normatizada no ordenamento jurídico brasileiro. 

O Código Civil, influenciado pelos ideais liberais, consolidou o direito de propriedade, sem, 

contudo, oferecer uma definição conceitual. O artigo 1.228 do Código Civil de 2002 apresenta 

os elementos que constituem a qualidade de proprietário, sendo este aquele que pode usar, gozar 

e dispor da coisa e ter o direito de reavê-la. Tais elementos garantem o livre exercício de seu 

direito de propriedade (Silva, 2019, p. 29). A forma como a propriedade foi estruturada no 

ordenamento brasileiro, como uma propriedade privada, acabou por excluir outras formas de 



188 
 

propriedade, tais como a propriedade coletiva, ou melhor, as territorialidades de que estamos 

tratando nesta tese. 

Nesse contexto, destacam-se as considerações do historiador do Direito Paolo Grossi, 

em História da propriedade e outros ensaios: 

 
A propriedade não consistirá jamais em uma regrinha técnica, mas em uma resposta 
ao eterno problema da relação entre homem e coisas, da fricção entre mundo dos 
sujeitos e mundo dos fenômenos, e aquele que se propõe a reconstruir sua história, 
longe de ceder a tentações isolacionistas, deverá, ao contrário, tentar colocá-la sempre 
no interior de uma mentalidade e de um sistema fundiário com função eminentemente 
interpretativa (Grossi, 2006, p. 16). 

 

O autor critica a abordagem histórica que o jurista atribuiu à propriedade, realizada sob 

o ponto de vista puramente formal, da mesma forma que analisa demais institutos do Direito, 

como contratos, arrendamentos e outros, que tratam a propriedade como se fosse meramente 

um “problema técnico” a ser resolvido. 

Essa visão acerca da propriedade está totalmente equivocada, na medida em que o 

estudo da propriedade consiste em entender a relação existente entre o homem e as coisas e, 

para tanto, é necessário reconstruir esse conceito por meio da sua história, dos sujeitos e dos 

fenômenos que a compõem e, sobretudo, entender a propriedade como elemento vital ao 

indivíduo. Assim, o autor ressalta que “A propriedade, que renega as soluções medievais do 

pertencimento e que podemos convencionalmente qualificar como moderna, é desenhada a 

partir do observatório privilegiado de um sujeito presunçoso e dominador [...]” (Grossi, 2006, 

p. 67). 

Ao longo de sua obra, Grossi (2006) cita o fato de que a concepção sobre a propriedade 

individual é fruto da própria história, ou seja, com o projeto da modernização e da colonialidade 

do poder, a ideia de propriedade voltada para atender ao interesse social e bem-estar coletivo 

acabou sendo aniquilada pelo discurso da propriedade privada. Em suma, o autor chama atenção 

para a reflexão sobre a propriedade privada e a propriedade como um direito comum e essencial 

à sobrevivência humana. Um ponto central do debate: prioridade particular versus 

reconhecimento de direitos territoriais, onde o que prevalece é o território na sua dimensão de 

referência identitária, unidade de produção sustentável e proteção do “Direito da Natureza”.  

Prioste (2017, p. 22) reitera que a transformação da terra em mercadoria e a separação 

entre o homem e a natureza ocorreram para além do plano epistemológico, manifestando-se no 

plano concreto. As pessoas – como os povos indígenas, por exemplo – foram expulsas de suas 

terras, e a terra passou a ser objeto de exploração econômica, reduzida à condição de mera 



189 
 

mercadoria. De igual modo, afirma Souza Filho (2021, p. 113) que “O desenvolvimento 

capitalista transformou a terra em propriedade privada, e a terra transformada em propriedade 

privada promoveu o desenvolvimento capitalista”. Assim, a terra não era mais o sustentáculo 

da vida, mas estava voltada para abastecer os mercados externos. Percebe-se que, no Brasil, 

essa prática se perpetua, visto que a grande produção nas terras não é para o consumo interno, 

mas para o capital estrangeiro. 

A expulsão dos povos de suas terras, bem como a separação do homem em relação à 

natureza, afetou profundamente a forma autônoma como indivíduos e grupos sociais se 

relacionavam com o território, pois a terra constitui um meio intrínseco de reprodução de seus 

modos de vida, materiais e imateriais. Para os povos expropriados, a terra representa um vínculo 

de pertencimento: o ser humano é parte dela, e não seu detentor. 

O professor e jurista Carlos Frederico Marés de Souza Filho, em A função social da 

terra (2021), conceitua a diferença entre territorialidade e propriedade privada, qual seja: 

 
A diferença conceitual entre território tradicional e uma terra de propriedade privada 
é que esta é um direito moderno individual e fundado no contrato, em geral pela 
compra e venda, e o território é fundado no uso coletivo e na harmonia com a natureza, 
porque é da natureza que a comunidade mantém sua vida e sustento, é uma terra 
ocupada que continua ocupada, servindo de moradia e provendo todas as necessidades 
coletivas. Ao contrário da propriedade privada, esta terra é indisponível e, acima de 
tudo, coletiva (Souza Filho, 2021, p. 103-104). 

 

A territorialidade, para os povos e comunidades tradicionais, guarda uma relação 

especial e harmoniosa com a natureza e apresenta, sobretudo, um caráter coletivo. Assim, as 

propriedades coletivas — ou, mais precisamente, os territórios tradicionais — desempenham 

uma função ecológica, uma vez que os povos e comunidades tradicionais se mobilizam para 

adotar formas de uso da natureza que se diferenciam do modelo convencional, promovendo sua 

preservação e sustentabilidade. 

Em contrapartida, a propriedade privada está fundada no contrato, ou seja, nas relações 

mercadológicas de compra e venda. O autor ressalta ainda que a territorialidade é indisponível, 

o que significa que é um lugar de pertencimento e identidade; não é descartável, isto é, não 

pode ser objeto de venda. 

Ou seja, existe uma distinção clara entre terras de negócios e territórios de vida e 

identidade. Nesse sentido, torna-se fundamental o debate sobre a construção dos Protocolos 

Autônomos de Consulta e Consentimento, bem como dos Planos de Gestão Territorial e 

Ambiental, uma vez que tais instrumentos têm como objetivo proteger o uso da terra, 

respeitando a autonomia e as decisões dos povos e comunidades tradicionais. 



190 
 

Souza Filho (2021, p. 104) apresenta como se deu a construção da territorialidade para 

os povos tradicionais – indígenas, quilombolas e demais segmentos. A terra, para os povos 

indígenas, seria considerada território originário, pois esses já habitavam o território americano 

antes da invasão dos colonizadores brancos. Já para os demais segmentos – quilombolas e 

outros povos tradicionais –, a territorialidade foi sendo construída a partir da luta pela liberdade 

(nos quilombos) e pela sobrevivência na terra (ambos). 

As comunidades tradicionais de quebradeiras de coco babaçu são um exemplo de um 

território sem “terra”, isso é, o que interessa é muito mais a livre exploração do babaçu que a 

“propriedade” das terras. Ademais, as comunidades ribeirinhas e brejeiras, que vivem às 

margens das águas, onde cultivam e pescam, atividades diretamente relacionadas à 

sobrevivência e à resistência. 

Além dos povos tradicionais já conceituados nesta tese, outros pequenos povos, 

comunidades camponesas e grupos coletores também foram se adaptando às condições naturais 

que lhes couberam viver. Hoje, esses povos e comunidades tradicionais, assim como os 

camponeses, lutam pelo acesso formal à terra, direito esse assegurado na Constituição Federal 

de 1988. 

Souza Filho ressalta que “Essas gentes que estavam sobrevivendo isoladas, escondidas, 

invisíveis, não tiveram opção ante a destruição e se organizaram mostrando uma surpreendente 

força como movimento social” (2021, p. 105). Ou seja, não restou outra alternativa aos povos 

e comunidades senão a organização coletiva em busca do reconhecimento de seus direitos, 

sobretudo o direito territorial. 

Esses territórios tradicionais são constantemente ameaçados, pois, devido ao seu modo 

de vida, as áreas ocupadas pelas comunidades tradicionais são as áreas mais preservadas, ou 

seja, a lógica de vida desses povos com seus territórios difere frontalmente da lógica de uso da 

propriedade privada. Para o capital, tudo o que está em cima da terra deve ser retirado, para dar 

lugar à produção como mercadoria: “A terra vazia do capitalismo tem valor porque nela se pode 

plantar, não a comida de quem planta, mas a mercadoria que o capital venderá. A mercadoria 

terra é o vazio” (Souza Filho, 2021, p. 108). 

Posto isso, trataremos da territorialidade e suas concepções a partir dos povos e 

comunidades tradicionais, visto que esta tese discute a territorialidade como um bem coletivo 

e não como um imóvel rural segundo a definição dos elementos que compõem a propriedade 

privada. 

Assim, a territorialidade para os povos e comunidades tradicionais está associada à 

autoatribuição de identidades étnicas, e os grupos têm-se organizado politicamente para 



191 
 

reivindicar o reconhecimento dos territórios que ocupam (O’Dwyer, 2007, p. 42). Portanto, para 

compreender a territorialidade, é necessário entender a identidade étnica de cada grupo e como 

estes se relacionam com seu território. Para Malcher (2011, p. 3), “território e identidade 

aparecem intimamente imbricados, a construção do território produz uma identidade e a 

identidade produz o território, este processo é produto de ações coletivas, recíprocas, de sujeitos 

sociais”. Portanto, a territorialidade se constrói a partir do pertencimento daquele grupo com a 

terra, cuja construção ocorre em movimento pelo tempo e espaço. A territorialidade é complexa, 

pois sua construção, embora em movimento, não ocorre sem a relação direta com a identidade 

étnica e coletiva. Não é possível forjar uma territorialidade se não houver ali presente a 

identidade que cria aquele território. 

No mesmo sentido, explana Almeida (2008, p. 118): “O processo de territorialização é 

resultante de uma conjunção de fatores, que envolvem a capacidade mobilizatória, em torno de 

uma política de identidade, e um certo jogo de forças em que os agentes sociais, através de suas 

expressões organizadas, travam lutas e reivindicam direitos face ao Estado”. Assim, as 

territorialidades são construídas pelo espaço e tempo, mas também pela luta na reivindicação 

do direito. 

Paul Little (2002) aborda a imensa diversidade sociocultural do Brasil e a diversidade 

fundiária, pois, embora os grupos étnico-culturais compartilhem alguns elementos, suas 

territorialidades são por vezes distintas. Os povos indígenas e quilombolas, por exemplo, 

apresentam especificidades que os diferenciam quanto ao modo de uso da terra, o que levou o 

legislador a adotar procedimentos específicos para garantir a territorialidade de cada grupo. 

Os demais segmentos também apresentam territorialidades diversas, o que tem 

evidenciado dificuldades do legislador em definir normativas uniformes. Enquanto, para os 

indígenas, a posse agrária é o regime jurídico aplicável, para os quilombolas, a propriedade 

coletiva assegura seus direitos. Para outros segmentos, diferentes instrumentos podem garantir 

o reconhecimento de suas territorialidades, como a titulação definitiva – única modalidade 

adotada pela legislação do Piauí para o reconhecimento do direito à territorialidade de povos e 

comunidades tradicionais, em que a propriedade é da comunidade tradicional, ou seja, o estado 

transfere o domínio para a respectiva comunidade. 

O Termo de Autorização de Uso Sustentável (Taus) e a Concessão de Uso ou a 

Concessão de Direito Real de Uso (CDRU) são concedidos quando as comunidades tradicionais 

ocupam áreas de domínio da União e dos estados, que confere permissão de ocupação e uso da 

terra à comunidade. O CDRU também é utilizado para a ocupação de áreas de florestas públicas 

federais não destinadas e unidades de conservação de uso sustentável. 



192 
 

Portanto, conforme aponta Little (2002), “a questão fundiária no Brasil vai além do tema 

de redistribuição de terras e se torna uma problemática centrada nos processos de ocupação e 

afirmação territorial, os quais remetem, dentro do marco legal do Estado, às políticas de 

ordenamento e reconhecimento territorial”. Em outras palavras, a questão fundiária no Brasil 

não é apenas uma questão de distribuição de terras para quem não teve acesso, mas é relacionada 

às diferentes formas pelas quais se deu a ocupação das terras no Brasil. Como visto, as 

territorialidades são diversas mesmo em um grupo identitário que já difere da população 

hegemônica. Assim, a questão da propriedade privada não é a única que precisa de reflexão, 

mas também a das territorialidades dos povos tradicionais, respeitando seus processos de 

autonomia e modos de vida imbricados aos respectivos territórios que ocupam. Little (2002, p. 

3) dá a seguinte definição de territorialidade: “o esforço coletivo de um grupo social para 

ocupar, usar, controlar e se identificar com uma parcela específica de seu ambiente biofísico, 

convertendo-a assim em seu ‘território’ ou homeland”. O autor (2002) também pontua que o 

território é produto histórico de processos sociais e políticos. Como dito anteriormente, a 

territorialidade não é estática; pelo contrário, é um movimento que se constrói no tempo e no 

espaço, criando identidades e vice-versa. Little (2002) ainda propõe um conceito para explicar 

essa relação entre território e identidade, qual seja, a cosmografia: “[...] a cosmografia de um 

grupo inclui seu regime de propriedade, os vínculos afetivos que mantém com seu território 

específico, a história da sua ocupação guardada na memória coletiva, o uso social que dá ao 

território e as formas de defesa dele” (p. 4). 

Por fim, Little resume o que seria a relação de pertencimento com o território coletivo: 

 
A situação de pertencer a um lugar refere-se a grupos que se originaram em um local 
específico, sejam eles os primeiros ou não. A noção de pertencimento a um lugar 
agrupa tanto os povos indígenas de uma área imemorial quanto os grupos que 
surgiram historicamente numa área através de processos de etnogênese e, portanto, 
contam que esse lugar representa seu verdadeiro e único homeland. Ser de um lugar 
não requer uma relação necessária com etnicidade ou com raça, que tendem a ser 
avaliada em termos de pureza, mas sim uma relação com um espaço físico 
determinado (Little, 2002, p. 10). 

 

Assim, o autor disserta que a identidade de um grupo, ligada a um local, está 

intrinsecamente enraizada em um território, sendo mais diretamente relacionada com o espaço 

geográfico, a história e a memória local do que com as categorias de raça e etnicidade, que 

geralmente são definidas por outros elementos, a exemplo do que já foi dito anteriormente, 

sendo fruto de construções sociais. 



193 
 

Alfredo Wagner Berno de Almeida, em Terra de quilombo, terras indígenas, 

“babaçuais livre”, “castanhais do povo”, faixinais e fundos de pasto: terras tradicionalmente 

ocupadas (2008), informa que, apesar dos regimes jurídicos diferentes para assegurar a 

territorialidade dos povos indígenas e quilombolas, bem como dos demais segmentos, todas são 

consideradas terras tradicionalmente ocupadas e enfrentam diversos obstáculos para sua 

efetivação. 

Assim, define o que caracteriza as denominadas “terras tradicionalmente ocupadas”, 

sendo que “o uso comum de florestas, recursos hídricos, campos e pastagens aparece 

combinado, tanto com a propriedade, quanto com a posse, de maneira perene ou temporária, e 

envolve diferentes atividades produtivas exercidas...” (Almeida, 2008, p. 37-38). Percebe-se 

que a definição do autor é a mesma do Decreto n. 6.040 de 2007, reproduzida na Lei Estadual 

n. 7.294/2019. No entanto, no que se refere à legislação fundiária de reconhecimento dos 

territórios tradicionais, o estado apenas indica um único instrumento jurídico para o 

reconhecimento e regularização dos territórios, que é a titulação coletiva. Observa-se aqui a 

contradição entre reconhecer a territorialidade enquanto definição conceitual legal e a 

efetivação. 

Almeida caracteriza os territórios tradicionais do seguinte modo: “A territorialidade 

funciona como fator de identificação, defesa e força. Laços solidários e de ajuda mútua 

informam um conjunto de regras firmadas sobre uma base física considerada comum, essencial 

e inalienável, não obstante disposições sucessórias, porventura existentes” (2008, p. 133). 

Assim, a territorialidade é, sobretudo, coletiva, sendo os grupos ligados por laços solidários. 

Cumpre destacar que as terras tradicionalmente ocupadas são identificadas de diversas 

formas. Almeida (2008) informa que as comunidades negras rurais também são conhecidas 

como “Terras de Pretos”, “Terras de Santo” e “Terras de Índio” (formadas a partir de critérios 

de fuga, religiosos e étnico-raciais). Além dessas, acrescentam-se os termos “mocambos” e 

“quilombos”, denominações geralmente associadas às comunidades. Assim, a denominação não 

deve ser o elemento primordial, mas sim o modo de vida construído a partir da relação entre 

território e identidade. 

Os povos indígenas, por sua vez, como já mencionado, são povos originários com 

línguas, etnias e culturas diversas. Já as quebradeiras de coco babaçu se identificam também a 

partir do critério de gênero, com representações organizadas em instâncias regionais e em seus 

povoados. Os ribeirinhos, por sua vez, aliam o critério geográfico à representação política, 

distribuídos às margens de rios, lagos, igarapés e córregos. Não obstante, o Decreto Federal n. 

8.750, de 2016, que institui o CNPCT, traz um rol de comunidades tradicionais em que optou 



194 
 

por enfocar apenas aquelas com processos instaurados no Interpi ou que já foram tituladas, para 

apresentar as definições. 

Almeida (2008) ainda salienta que a ocupação e o uso comum dos recursos naturais 

passaram a ganhar visibilidade devido aos conflitos que acabaram por delimitar territorialidades 

específicas, visto que até a promulgação da Constituição de 1988 não havia qualquer tipo de 

reconhecimento legal. 

Dito de outra forma, foi somente a partir da Constituição Federal de 1988 que essas 

territorialidades passaram a ser contempladas na norma constitucional, impulsionadas pelas 

teorias do pluralismo jurídico, que consideram também a produção do Direito a partir dos povos 

e da natureza, não se limitando apenas ao Direito produzido pelo Estado. Considerando que o 

Direito brasileiro tem origem em uma tradição positivista, a nova Constituição passou a 

expressar também princípios fundamentais, entre eles o direito à diferença, reconhecendo os 

direitos étnicos. Assim, reafirma-se que a nação brasileira não é formada por um único povo, 

mas por uma diversidade de povos, cujas territorialidades também são diversas – e o 

constituinte buscou contemplar parte dessa pluralidade (Almeida, 2008). 

Souza Filho (2018) ressalta que, apesar de as novas constituições latino-americanas 

preverem uma série de direitos que reconhecem a diversidade étnica, cultural e territorial dos 

povos dos Estados, nem sempre os operadores do Direito observam essas especificidades, uma 

vez que seu olhar e interpretação das leis ainda são viciados pelos modelos europeus e civilistas, 

que consideram apenas a propriedade privada, desconsiderando as territorialidades de uso 

comum e os sujeitos coletivos de direito que ocupam as denominadas terras tradicionalmente 

ocupadas. 

Dessa forma, observa-se que o Direito, por si só, não é suficiente para compreender as 

complexidades e dinâmicas que envolvem as territorialidades dos povos e comunidades 

tradicionais, sendo necessário incorporar outros ramos do conhecimento, como as ciências 

sociais e antropologia, a fim de criar novas estratégias de luta, defesa de seus territórios e 

reivindicação dos direitos previstos constitucionalmente. Por fim, o autor reitera que “os termos 

‘povos’, ‘território’ e ‘propriedade’ devem ser entendidos nos limites da Constituição brasileira 

e interpretados não pela ótica do direito internacional e do direito civil, mas como categorias 

do direito público brasileiro, coletivo” (Souza Filho, 2018, p. 166). 

A terra, transformada em propriedade privada, modificou as relações do homem com a 

terra e a natureza, passando a ser compreendida como um bem mercantilizado. Essa noção de 

propriedade privada é prevista e reiterada nas normativas internas e internacionais adotadas no 

Brasil. 



195 
 

Os povos e comunidades tradicionais, apesar de enfrentarem há séculos uma série de 

violências – antes coloniais e hoje institucionais – pela conservação de seus modos de vida, 

mantêm uma relação umbilical com a terra, o que faz emergir novamente a proteção à 

territorialidade, e não apenas à terra. Embora essa proteção esteja prevista nas normativas, sua 

efetivação representa uma verdadeira batalha até que os povos tenham sua territorialidade 

reconhecida pelo Estado, pois são atravessados por marcadores sociais, tais como raça e etnia, 

que, ao mesmo tempo que os incluem, também os excluem do acesso a direitos fundamentais, 

bem como seus saberes tradicionais são subestimados. 

Assim, considerar as categorias empíricas produzidas pelos povos tradicionais – e 

discutidas nesta tese, especialmente neste tópico – é essencial para reconhecer suas 

especificidades e alcançar, de forma efetiva, o direito à diferença, isto é, à liberdade e à 

igualdade de direitos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



196 
 

3 A ATUAÇÃO DO INTERPI NA IMPLEMENTAÇÃO DA POLÍTICA FUNDIÁRIA 

PARA POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS 

 

Neste capítulo, analisa-se a atuação do Interpi a partir da implementação de sua política 

fundiária voltada à regularização dos territórios de povos e comunidades tradicionais. A análise 

é conduzida com base no exame de um processo administrativo, com o objetivo de verificar de 

que maneira essa política é operacionalizada na prática, se os direitos territoriais dessas 

comunidades são efetivamente reconhecidos e como o direito fundamental à diferença, a partir 

das categorias empíricas – episteme dos povos tradicionais, raça/etnia, terra e territorialidade – 

é considerado ao longo desses procedimentos. 

Busca-se ainda promover uma reflexão crítica sobre a política fundiária do Piauí, 

partindo do pressuposto de que os direitos territoriais historicamente conquistados por meio da 

luta dos povos e comunidades tradicionais devem ser plenamente reconhecidos e garantidos no 

âmbito dessa política pública. 

Para a construção deste capítulo, adotou-se uma metodologia de abordagem qualitativa, 

com o uso dos métodos de pesquisa bibliográfica e documental – voltadas à análise dos 

documentos administrativos do processo de reconhecimento/regularização dos territórios dos 

povos e comunidades tradicionais. 

 

 

 

3.1 O Interpi: estrutura organizacional na gestão fundiária das terras públicas e devolutas 

do estado 

 

A administração territorial do Piauí passou por diferentes fases ao longo da história. 

Durante o período das Capitanias (1674–1822), o território esteve inicialmente sob a jurisdição 

de Pernambuco (1674–1684), depois do Maranhão (1723–1760) e, por fim, tornou-se a 

Capitania do Piauí (1798–1822). Destaque-se que os primeiros títulos de terras no estado foram 

outorgados em 1771 (Almendra Filho, 2018, p. 41). Com a criação da Província do Piauí (1822–

1889), o território passou por um período sem administração específica entre 1822 e 1850 (tal 

qual no restante do Brasil). Posteriormente, a gestão foi exercida pelas Paróquias (1854–1858) 

que funcionavam como cadastradoras de imóveis e, em seguida, pela Repartição de Terras e 

Obras Públicas, considerada antecessora da atual SPU (Martins, 2020). 



197 
 

Já na República (a partir de 1889), a administração territorial foi assumida pela 

Repartição Estadual de Obras, Terras e Colonização do Piauí (1894–1925), depois pelas 

Delegacias de Terras (1925–1950), e, mais tarde, pela Comdepi (1971–1980). Desde então, a 

gestão fundiária passou a ser realizada pelo Interpi, criado em 1980 e atuante até os dias atuais 

(Martins, 2020). 

Dar-se-á maior enfoque à criação da Comdepi, em 1971, cujo objetivo era promover o 

desenvolvimento econômico e social do estado. Assim, “após proceder à discriminação das 

terras, arrecadar e matricular, a COMDEPI poderia integrá-las ao seu patrimônio e, em seu 

domínio, a empresa de economia mista vendia essas terras” (Reydon et al., 2017, p. 308). A 

empresa pública estadual que tinha como finalidade melhorar a gestão e a organização das terras 

piauienses acabou por gerar conflitos fundiários, sobretudo na região do Cerrado, em razão da 

venda indiscriminada de terras, realizada sem a observância do devido rito legal e sem 

considerar a presença e os direitos das comunidades locais. 

Ainda com o objetivo de desenvolver a economia do Piauí, em 1975, o Bird – braço da 

Organização das Nações Unidas (ONU) –, que atua em países de renda média, começou a 

investir no Piauí, a fim de promover mudanças na situação das populações mais pobres das 

áreas rurais. A parceria se deu com o governo do estado, a Superintendência do 

Desenvolvimento do Nordeste (Sudene), o Programa de Desenvolvimento de Áreas Integradas 

do Nordeste (Polonordeste) e o Incra, que iniciaram programas de assentamentos para milhares 

de famílias pobres do estado, adquirindo milhares de hectares (Reydon, et al., 2017, p. 309). 

Com o caos fundiário gerado pela Comdepi, foi necessário pensar em uma alternativa 

para gerir melhor as terras públicas e devolutas do estado. Nesse contexto, foi criado, por meio 

da Lei Estadual n. 3.783/1980, o Interpi, autarquia estadual, com autonomia administrativa, 

patrimonial, financeira e operacional, sendo o órgão executor da política fundiária do estado, 

responsável também por promover a discriminação e arrecadação de terras devolutas. Desde a 

sua fundação, em 1980, o Interpi passou por diversos momentos conturbados. O órgão foi 

acusado, em várias ocasiões, de distribuir terras de forma indevida, o que gerou conflitos 

fundiários que, mais tarde, em 2012, resultaram no bloqueio de dois milhões de hectares 

pertencentes ao próprio Interpi (Almendra Filho, 2018, p. 32). Em outras palavras, o próprio 

estado acabou por se tornar o propulsor dos conflitos que atingem, sobretudo, as comunidades 

tradicionais atualmente. 

Nos anos seguintes, especialmente na década de 1990, com a expansão das fronteiras 

agrícolas do Centro-Oeste, o sul do Piauí foi alcançado por essa frente de expansão, atraindo 

imigrantes, em sua maioria oriundos da região sul do país. O solo do Cerrado piauiense 



198 
 

mostrou-se propício ao cultivo de soja. Esse contexto acabou por motivar a chegada de grileiros 

à região, sobretudo devido à precária situação da regularização fundiária, que permitia a tomada 

indevida de posse de terras e o posterior registro em cartórios, muitas vezes com a conivência 

de órgãos estaduais (Almendra Filho, 2018, p. 42). 

O Interpi viria a passar por um processo de reestruturação somente em 2015, com a 

promulgação da Lei Estadual n. 6.709/2015. Essa lei foi alvo de diversos questionamentos, 

devido à sua insuficiência na execução da política fundiária. Almendra Filho (2018, p. 44-45) 

já vislumbrava que, nos anos seguintes, o Interpi enfrentaria grandes desafios, resultantes de 

um processo histórico de ocupação territorial fundado em critérios elitistas, predatórios e pouco 

regulados. O autor ainda destaca que a regularização fundiária, promotora de segurança jurídica 

e do bom uso do solo, depende de cadastros públicos e registros cartoriais convergentes. Sem 

isso, a administração e a governança fundiária ficam comprometidas. 

Como mencionado no primeiro capítulo, embora o território tradicional não se limite ao 

registro cartorial, é fundamental que o órgão executor da política fundiária finalize o processo 

de titulação coletiva com o devido registro em cartório, transferindo, de fato, o domínio da 

propriedade coletiva para a comunidade. Constata-se, porém, que alguns dos títulos coletivos 

ainda não foram transferidos via registro em cartório para as respectivas comunidades. Em sua 

defesa, o órgão tem relatado alguns imbróglios, conforme o Quadro 1, apresentado no primeiro 

capítulo. 

Apesar da criação do órgão na década de 19800, constatou-se que apenas em 2019 foi 

instituído, na estrutura do Interpi, um setor específico para tratar dos processos administrativos 

de regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais: a GPCT, vinculada à Diretoria 

de Unidade Técnico-Fundiária (Difundi). Essa gerência foi criada com o objetivo de dar maior 

celeridade aos processos de regularização dos territórios tradicionais no Piauí, superando a 

morosidade de antes. A ausência de um setor específico dificultou os trabalhos iniciais de 

titulação das comunidades quilombolas no Piauí e a parceria entre o Interpi e o Incra (2006 a 

2008). Entre as principais dificuldades, destacou-se justamente a inexistência de uma estrutura 

voltada à política de reconhecimento territorial das comunidades tradicionais – quilombolas 

(Ferreira, 2018, p. 135). 

Importante mencionar que, em 2019, a administração pública do Piauí já havia passado 

por uma transformação visando à modernização dos serviços. O governo do estado publicou o 

Decreto n. 18.142, de 28 de fevereiro de 2019, determinando o SEI como o sistema oficial para 

a gestão de documentos e processos administrativos no âmbito dos órgãos da administração 

direta e indireta (Amorim; Cruz, 2022, p. 128). 



199 
 

O Interpi passou a implementar o decreto estadual, por meio de portaria, em meados de 

2019, iniciando a digitalização dos processos físicos e inserindo-os no SEI. Em 2020, ano que 

marca o início da pandemia, toda a equipe do Interpi envidou esforços para a digitalização de 

seu acervo, aproveitando o período em que os trabalhos de campo estavam paralisados. O novo 

sistema visava à melhoria dos fluxos de processos internos, aumentando a efetividade na 

entrega dos resultados à população e viabilizando o acesso de forma remota e em tempo real 

dos processos administrativos (Amorim; Cruz, 2022, p. 108-109). 

Nesse cenário, a GPCT foi criada no âmbito da política estadual “Povos Tradicionais do 

Piauí”, lançada em 10 de outubro de 2019 32, durante cerimônia realizada no Palácio de Karnak, 

sede do governo do estado. Essa foi a primeira iniciativa institucional voltada especificamente 

aos povos e comunidades tradicionais no estado. A liderança quilombola Maria Rosalina dos 

Santos foi indicada para coordenar a gerência, a partir da qual se formou uma equipe técnica 

multidisciplinar, composta por antropólogo, engenheiro-agrônomo, cientista social, consultor 

jurídico e técnicos administrativos. O projeto teve como objetivo inicial a identificação e o 

mapeamento dos territórios tradicionais, com vistas à titulação coletiva. 

Diante da nova política fundiária do estado, os processos de regularização fundiária de 

comunidades quilombolas que tramitavam na Superintendência Regional do Piauí (SR/PI) do 

Incra foram transferidos para o Interpi, via ofício. Ao todo, foram recepcionados 68 processos 

administrativos referentes a comunidades quilombolas. 

Paralelamente, a CPT também apresentou demandas relativas à regularização fundiária 

de comunidades tradicionais de outros segmentos, localizadas predominantemente na região do 

Cerrado piauiense, totalizando 20 comunidades. Além disso, foram instaurados 14 processos 

administrativos relacionados a territórios de comunidades indígenas. 

Diante desse cenário, a equipe técnica do Interpi deu início à organização dos processos, 

com o objetivo de qualificar as informações, sistematizar os dados e estabelecer um fluxo de 

tramitação adequado aos procedimentos administrativos. Esse conjunto de ações marca o início 

da construção de uma política estadual de regularização fundiária voltada especificamente aos 

povos e comunidades tradicionais no Piauí. 

Nos primeiros anos (2019 a 2022) de funcionamento da GPCT, observou-se um avanço 

significativo na condução dos processos administrativos de regularização fundiária no âmbito 

do Interpi. Com uma equipe técnica multidisciplinar e uma gestão que demonstrou eficiência, 

os processos passaram a tramitar com maior celeridade, alcançando resultados inéditos na 

 
32 Disponível em: https://www.defensoria.pi.def.br/defensor-publico-geral-participa-do-lancamento-do-projeto-

comunidades-tradicionais-do-piaui/. 

https://www.defensoria.pi.def.br/defensor-publico-geral-participa-do-lancamento-do-projeto-comunidades-tradicionais-do-piaui/
https://www.defensoria.pi.def.br/defensor-publico-geral-participa-do-lancamento-do-projeto-comunidades-tradicionais-do-piaui/


200 
 

história da instituição. Até 2022, tramitavam no Interpi 154 processos administrativos referentes 

a povos e comunidades tradicionais, dos quais 67% eram de comunidades quilombolas, 21% 

de comunidades indígenas e 12% de outras comunidades tradicionais (Amorim, 2023). 

Nesse período, o Interpi foi o responsável por todo o processo de titulação das 

comunidades tradicionais, que resultou na regularização de 4 comunidades quilombolas – 

Riacho Fundo e Queimada Grande, no município de Isaías Coelho, e Marinheiro e Vaquejador, 

no município de Piripiri, 1 comunidade indígena, Kariri de Serra Grande, localizada em 

Queimada Nova, e 1 comunidade ribeirinho-brejeira, Salto, no município de Bom Jesus. Ao 

todo, portanto, foram seis comunidades tituladas no âmbito estadual em 2021, sendo 4 

quilombolas. Para dar uma ideia do que isso representa, o Brasil titulou 5 comunidades 

quilombolas no mesmo período. Somando com as 5 comunidades quilombolas anteriormente 

tituladas em parceria com o Incra, o Piauí concedeu títulos coletivos a 11 comunidades. Esses 

títulos incluem cláusulas de inalienabilidade e pró-indiviso, assegurando a proteção territorial 

coletiva (Amorim, 2023). 

Reitera-se que a política fundiária do Piauí só passou a direcionar ações específicas para 

a regularização de territórios de povos e comunidades tradicionais a partir de denúncias 

formuladas por movimentos sociais de luta pela terra ao Banco Mundial. As denúncias 

apontavam o descaso do estado em relação aos direitos territoriais desses povos, no contexto 

do Acordo de Empréstimo n. 8575-BR, firmado em 2016 entre o governo do Piauí e o Bird. 

Esse acordo deu origem ao Projeto “Piauí: Pilares do Crescimento I”, cujo objetivo era 

contribuir com o desenvolvimento da gestão pública local. Atualmente, um novo projeto está 

em vias de ser celebrado, o “Piauí: Pilares do Crescimento II”. 

No que se refere à estrutura organizacional, observa-se que, desde 2019, o Interpi tem 

passado por sucessivas mudanças. Essas alterações internas tornaram-se mais frequentes a 

partir de 2023, sendo justificadas pelo discurso institucional como necessárias para garantir 

maior efetividade aos trabalhos. É importante questionar a quem realmente interessam tantas 

reestruturações internas, sobretudo quando se desconsidera a indicação de representantes dos 

movimentos sociais para a ocupação de espaços institucionais. 

A seguir, são apresentados dois organogramas da instituição fundiária do Piauí: o 

primeiro, disponibilizado em maio de 2024, e o segundo, acessado em outubro de 2025. 

 



201 
 

Organograma 1 - Estrutura organizacional do Interpi 2024 

 
Fonte: Organograma disponibilizado pelo Interpi em maio de 2024.  

 



202 
 

Organograma 2 - Estrutura organizacional do Interpi em outubro de 2025 

 
Fonte: https://interpi.pi.gov.br/organograma/.  

 

https://interpi.pi.gov.br/organograma/


202 
 

As sucessivas mudanças na estrutura organizacional do Interpi, evidenciadas na 

transição do Organograma 1 para o 2, parecem seguir uma lógica de modernização gerencial e 

tecnológica. Contudo, é importante questionar sua real efetividade prática.  

A reestruturação cria uma aparente especialização, com a elevação de setores como 

Geoprocessamento (Gigeo), Sistemas (Gesis) e a formalização de funções administrativas 

(Dafin), dando ao instituto um perfil mais técnico, adequado para apresentações em fóruns 

nacionais e captação de recursos. Porém, enquanto se celebra a criação de uma DPCT e a 

especialização em Análise Social, o trabalho de campo – fundamental para a titulação coletiva 

e o levantamento de informações culturais sensíveis – continua lento, se comparado às 

titulações individuais. A modernização do organograma, com seus fluxos digitais e sistemas 

avançados, torna-se um verniz que não resolve a raiz do problema: a falta de antropólogos, 

sociólogos, engenheiros agrônomos, assessores jurídicos especializados na área e técnicos para 

dar a devida vazão aos processos. 

Em nome da “eficiência” e da “governança”, o organograma pode, na prática, apenas 

burocratizar a justiça de reparação social agrária, fazendo com que as comunidades tradicionais, 

que necessitam de presença humana e escuta qualificada para a efetivação de seus direitos 

territoriais, recebam apenas a ilusão de celeridade e progresso. Assim, a reorganização pode ser 

mais uma jogada de marketing institucional do que um verdadeiro compromisso com uma 

justiça fundiária que ocorra na velocidade que o povo do campo, especialmente as comunidades 

tradicionais, exige. 

A análise da estrutura funcional do Interpi apoia-se, em parte, na minha experiência 

técnica na DPCT. Observa-se que as constantes alterações na configuração dos setores 

institucionais têm comprometido a eficiência dos processos, revelando uma lógica 

organizacional que se aproxima mais de um modelo de gestão de caráter privado do que de uma 

administração pública orientada pelos seus princípios. 

Por último, cabe informar que até o momento, outubro de 2025, tramitam no Interpi 105 

processos administrativos de regularização fundiária voltados ao reconhecimento territorial de 

povos e comunidades tradicionais. Desses, 68 referem-se a comunidades quilombolas, 13 a 

comunidades indígenas e 24 a outras comunidades tradicionais de diferentes segmentos, a 

exemplo de comunidades de quebradeiras de coco-babaçu e ribeirinho-brejeiras. Até outubro 

de 2025, há 45 comunidades tituladas, 4 tradicionais, 4 indígenas e 37 quilombolas, a grande 

maioria, como já visto, em terras devolutas, ou seja, em área sem conflitos aparentes. 



203 
 

3.1.1 O Interpi na efetivação da política fundiária para o reconhecimento do direito ao 

território de povos e comunidades tradicionais 

 

Ante o exposto anteriormente, percebe-se uma mudança institucional apenas após a 

promulgação da Lei Estadual n. 7.294/2019 e a modernização de seus sistemas operacionais, o 

que só foi possível devido aos investimentos do Banco Mundial. 

O estado tem feito sua obrigação legal, mas propaga o discurso de que houve um grande 

avanço, quando, na verdade, não está fazendo nada além do que é conveniente, legalmente 

previsto e de forma tardia. É fato que existe uma política fundiária no Piauí. Mas essa política 

deve estar alinhada aos princípios constitucionais, tal qual o princípio que norteia esta tese. A 

política fundiária estadual não consegue contemplar a territorialidade das comunidades 

tradicionais e acaba por violar esse direito. Embora a previsão legal indique que as comunidades 

tradicionais é que definirão seus limites territoriais, estes ficam restritos à ocupação em terras 

públicas e devolutas. Como visto, a grande maioria dos territórios titulados está em áreas 

devolutas. Antes, o problema do reconhecimento de territórios tradicionais era devido à falta de 

arrecadação dessas terras; atualmente, essas áreas estão sendo arrecadadas por meio de ações 

discriminatórias fracionadas. 

O “novo” imbróglio tem sido a regularização das áreas que são palco de algum tipo de 

conflito, sobretudo em propriedades particulares reconhecidas pelo próprio Interpi, que, na 

maioria das vezes, estão sobrepostas aos territórios reivindicados pelas comunidades 

tradicionais – a exemplo do território indígena Morro D’Água II, cuja parte foi reconhecida 

como de domínio particular, ignorando o território originário anteriormente delimitado e 

registrado no Relatório Antropológico. 

O discurso do Piauí de que sua política fundiária está em progresso desconsidera as 

falhas inerentes a ela, que comumente excluem e prejudicam as populações mais vulneráveis, 

ou seja, as comunidades tradicionais cujo modo de vida e território tradicional são 

constantemente ameaçados. Essa mesma política tende a favorecer muito mais a privatização 

das terras públicas do que destiná-las às comunidades coletivas (Varão, 2024, p. 112-113). 

Como visto, em muitos casos, esse reconhecimento ocorre de forma incompleta, não 

abrangendo a totalidade do território das comunidades tradicionais; por outro lado, as áreas 

remanescentes permanecem disponíveis para negociação com interesses privados. 

O Piauí tem se destacado midiaticamente como pioneiro na política fundiária voltada à 

regularização dos territórios de povos e comunidades tradicionais. Em 2020/2021, ganhou 

notoriedade ao realizar a regularização da primeira comunidade indígena do estado, um marco 



204 
 

relevante considerando que, até 2020, a própria Funai sequer reconhecia a existência de povos 

indígenas em território piauiense. O fato foi noticiado pelo site da Central Única dos 

Trabalhadores (CUT) como “um drible do Piauí em face da União” (Segalla, 2020) com o 

objetivo de demarcar, melhor regularizar, áreas ocupadas por comunidades indígenas. O termo 

“drible” fazia referência ao momento político vivenciado pelo Brasil, já que, naquele período, 

o Palácio do Planalto era ocupado por um governo contrário aos interesses dos povos indígenas 

e quilombolas. 

Nesse contexto, essa política fundiária tem sido vista por alguns como um importante 

avanço na proteção territorial; por outros, contudo, é interpretada como inconstitucional, por 

ultrapassar competências atribuídas à União – especialmente no que se refere aos territórios 

indígenas –, o que tem gerado uma complexa problemática político-jurídica. É o que salienta 

Varão (2024, p. 164): “O território não é apenas uma propriedade a ser dividida e titulada, mas 

um espaço de significado cultural e espiritual coletivo, cuja integridade é essencial para a 

identidade e a autonomia dos povos indígenas”. 

Observa-se uma verdadeira controvérsia jurídica, considerando que o direito às terras 

para os indígenas é meramente declaratório, por ser um território originário. O que o estado do 

Piauí tem feito é limitar esse território e indicar quais terras são indígenas, sob o argumento de 

regularizar somente as ocupações em áreas do estado e devolutas. Assim, além de atravessar a 

competência da União para demarcar as terras, acaba por violar os direitos dos povos indígenas, 

já que não propõe nenhum tipo de plano de gestão das terras ou políticas públicas capazes de 

garantir a qualidade de vida dos povos indígenas. Aqui se percebe que o reconhecimento de um 

território tradicional não é meramente fundiário, mas está atrelado à proteção aos modos de 

vida dos povos que ocupam aquela terra. 

No início da minha atuação como consultora no Interpi, cheguei a considerar que essa 

política era importante por assegurar, ainda que de forma incompleta, parte do território 

reivindicado. No entanto, os anos de estudos dedicados a esta tese, aliados à experiência 

institucional em outros órgãos do Executivo 33, levaram-me a compreender que se trata de uma 

política complexa e limitada, especialmente no que diz respeito à garantia dos direitos 

territoriais indígenas. Paradoxalmente, a mesma lei que busca promover a justiça acaba, em 

muitos casos, por violá-la. 

Além disso, Varão (2024, p. 114) informa que os agentes da Funai relataram não ter 

participado do processo de regularização do Interpi, sendo comunicados apenas ao final, para 

 
33 Ministério da Justiça e Segurança Pública (2024) e Fundação Cultural Palmares (2025). 



205 
 

realizar a desintrusão ou a demarcação das áreas sobrepostas a propriedades privadas. De fato, 

até dezembro de 2023, recordo-me de ter ocorrido apenas uma única reunião entre o Interpi e 

agentes da Funai. 

Por outra banda, a legislação do Piauí representa uma alternativa legal para garantir o 

acesso ao território por povos historicamente excluídos do reconhecimento formal da terra que 

ocupam. Conforme Rocha et al. (2023, p. 104), “Apesar de ser obrigação da União a 

demarcação das terras indígenas, isso não significa que os Estados não possam lhes conceder 

terras estaduais”. O Piauí, ao dispor de legislação própria que formaliza e reconhece os 

territórios das comunidades indígenas, destaca-se como o primeiro governo estadual a conceder 

títulos coletivos em favor desses povos. 

O Piauí também regularizou, por meio de emissão de título de domínio, os territórios de 

comunidades tradicionais de outros segmentos, tais como a comunidade ribeirinho-brejeira e 

quebradeiras de coco babaçu, sendo um feito inédito no país adotar o título de reconhecimento 

de domínio como um instrumento jurídico para assegurar a posse tradicional. Todavia, essas 

mesmas comunidades seguem sem um plano de gestão que assegure seus modos de vida 

naquele território, especialmente a comunidade tradicional ribeirinho-brejeira Salto I e II, 

situada no município de Bom Jesus (PI), que enfrenta uma série de violações ao território 

titulado e registrado, além da falta de acesso a políticas públicas básicas, como segurança 

alimentar, água e educação. 

Pode-se constatar que a gestão de terras no Piauí padece de significativa dependência 

de financiamentos internacionais. Desde a década de 1980, o órgão fundiário só tem conseguido 

executar sua política com o apoio desses recursos internacionais. A atual iniciativa de 

regularização dos territórios tradicionais só tem sido possível devido a esses investimentos e às 

pressões exercidas pelos movimentos sociais de luta pela terra e pelo território. Portanto, não 

se trata propriamente de uma política de estado, mas de ações governamentais pontuais, sujeitas 

a interrupção assim que cessam os recursos financeiros que as sustentam ou mudam os governos 

e gestores. Toda essa dinâmica compromete o reconhecimento constitucional territorial dos 

povos e comunidades tradicionais no Piauí. 

As comunidades tradicionais não são prioridade em nenhum governo, em nenhuma 

política, pois, ainda que tenham instrumentos jurídicos, não há aparato operacional e de pessoal 

suficiente. Ainda que haja pessoas dispostas a executar a política fundiária, reconhecer as 

diferenças nesse processo é um desafio que não é enfrentando com a devida atenção, sendo 

deixado para depois. É o caso das comunidades tradicionais localizadas na região do Cerrado 

piauiense, área de grande interesse do agronegócio e alvo de ações de grilagem de terras. Das 



206 
 

20 (outras três foram abertas a partir desta lista) comunidades listadas e entregues pelo Coletivo 

de Povos Tradicionais em 2020, apenas 1 comunidade tradicional foi titulada, a comunidade 

Lagoa dos Martins, em Gilbués (PI), que ocupava terras devolutas arrecadadas. As outras 

encontram-se em trâmite, com pouco ou nenhum avanço nos procedimentos, justamente por 

seus territórios estarem sobrepostos a áreas de supostos particulares, em parte com 

reconhecimento do próprio estado do Piauí. 

O exemplo mais emblemático é o do Território de Melancias, situado em Gilbués (PI) e 

composto por seis comunidades, cujo processo de arrecadação administrativo foi judicializado 

devido à sobreposição de áreas privadas sobre o território. Mesmo com a existência de um 

relatório antropológico com a identificação e delimitação do território, produzido em 2018, mas 

publicado somente em 2022, o processo permanece judicializado, sem previsão de conclusão 

favorável à comunidade tradicional. 

Um relatório da AATR (2022) demonstrou uma série de irregularidades cometidas pela 

política fundiária do Piauí no procedimento discriminatório administrativo das terras devolutas 

para a titulação do território Melancias. Dentre as falhas, estão erros materiais na Portaria 

Discriminatória n. 05/2019 e no memorial descritivo, produzido de forma editável, e a omissão 

no Diagnóstico Técnico do Território (Laudo Antropológico), peça técnica que motivou a 

instauração do procedimento. A principal irregularidade residiu na decisão de encerramento do 

procedimento (Decisão n. 1.201/2020), que converteu a ação administrativa em judicial na sua 

totalidade em razão de um conflito ou “atentado” ocorrido em uma pequena área da gleba. Essa 

decisão foi considerada uma interpretação equivocada da Lei Federal n. 6.383/1976 e da Lei 

Estadual n. 6.709/2015 (revogada), pois a legislação exige a judicialização apenas das áreas 

litigiosas ou duvidosas, e o encerramento total feriu os princípios da legalidade, do contraditório 

e da razoável duração do processo. 

Em outras palavras, a política fundiária existe, mas não se mostra eficiente para as 

comunidades que enfrentam conflitos fundiários. Nesse caso, o interesse do capital se sobrepõe, 

pois, enquanto a situação jurídica não é resolvida, a comunidade continua sendo violada e 

permanece em condição de insegurança física e territorial. O que já era moroso 

administrativamente acabou por se tornar ainda mais, agora judicializado.  

 

 



207 
 

Quadro 6 - Quadro com comunidades tradicionais no bioma Cerrado piauiense 

N. Processo Interpi Grupo étnico Comunidade Município Bioma 

1 00071.007347/20
20-00 

Comunidade 
tradicional Brejo Seco Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

2 00071.009256/20
20-09 

Comunidade 
tradicional Jacu, Gata, Onça Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

3 00071.007356/20
20-92 

Comunidade 
tradicional Morro Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

4 00071.007287/20
20-17 Indígena Morro D´Água I 

(De Baixo) 
Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

5 00071.007286/20
20-72 Indígena Morro D´Água II 

(De Cima/Gruta) 
Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

6 00071.003341/20
21-36 Indígena Prata Baixa Grande 

do Ribeiro Cerrado 

7 00071.003504/20
21-81 Quilombola Parentina Barreiras do 

Piauí Cerrado 

8 00071.009243/20
20-21 

Comunidade 
tradicional 

(Buriti Grande) 
Corrente dos 

Matões 
Bom Jesus Cerrado 

9 00071.002399/20
21-62 

Indígena Akroá-
gamela 

Barra do 
Correntinho Bom Jesus Cerrado 

10 00071.003428/20
21-11 Indígena Gamela 

Tamboril 
(Corrente dos 

Matões) 
Bom Jesus Cerrado 

11 00071.009245/20
20-11 

Comunidade 
tradicional Araçás Cristino Castro Cerrado 

12 00071.005815/20
19-60 Quilombola Boa Vista Cristino Castro Cerrado 

13 00071.009247/20
20-18 

Comunidade 
tradicional Nova Santana Cristino Castro Cerrado 

14 00071.003421/20
21-91 Indígena Gamela Laranjeiras Currais Cerrado 

15 00071.003422/20
21-36 Indígena Gamela Pirajá Currais Cerrado 

16 00071.009244/20
20-76 

Comunidade 
tradicional Boa Esperança Gilbués Cerrado 

17 00071.007256/20
20-66 

Comunidade 
tradicional 

ribeirinha e brejeira 
Brejo do Miguel Gilbués Cerrado 

18 00071.009231/20
20-05 

Comunidade 
tradicional Cabeceira do Rio Gilbués Cerrado 

19 00071.003498/20
21-61 Quilombola Compra Fiado Gilbués Cerrado 



208 
 

N. Processo Interpi Grupo étnico Comunidade Município Bioma 

20 00071.009230/20
20-52 

Comunidade 
tradicional 

Lagoa dos 
Martins Gilbués Cerrado 

21 00071.003502/20
21-91 Quilombola Marmelada Gilbués Cerrado 

22 00071.007257/20
20-19 

Comunidade 
tradicional Melancias Gilbués Cerrado 

23 00071.005931/20
21-01 

Comunidade 
tradicional Riachão Gilbués Cerrado 

24 00071.007290/20
20-31 

Comunidade 
tradicional 

Riacho dos 
Cavalos Gilbués Cerrado 

25 00071.005941/20
19-14 Quilombola Brejão dos Aipins Redenção do 

Gurguéia Cerrado 

26 00071.009242/20
20-87 

Comunidade 
tradicional Angelim Santa Filomena Cerrado 

27 00071.007242/20
20-42 

Comunidade 
tradicional Baixão Fechado Santa Filomena Cerrado 

28 00071.009241/20
20-32 

Comunidade 
tradicional Barra da Lagoa Santa Filomena Cerrado 

29 00071.007349/20
20-91 

Comunidade 
tradicional 

Brejo das 
Meninas Santa Filomena Cerrado 

30 00071.007250/20
20-99 

Comunidade 
tradicional brejeira Chupé Santa Filomena Cerrado 

31 00071.007351/20
20-60 

Comunidade 
tradicional 

Euzébio/Barra do 
Jacú Santa Filomena Cerrado 

32 00071.007354/20
20-01 

Comunidade 
tradicional Matas Santa Filomena Cerrado 

33 00071.007350/20
20-15 

Comunidade 
tradicional 

Santa Fé (Rio 
Riozinho) Santa Filomena Cerrado 

34 00071.009246/20
20-65 

Comunidade 
tradicional Serra Partida Santa Filomena Cerrado 

35 00071.007348/20
20-46 

Comunidade 
tradicional Sete Lagoas Santa Filomena Cerrado 

36 

00071.007253/20
20-22 (PCT) / 

00071.009155/20
20-20 (Disc.adm) 

Indígena Vão do Vico Santa Filomena Cerrado 

37 00071.002316/20
21-35 Indígena Gueguê Sangue Uruçuí Cerrado 

38 00071.004476/20
23-81 Tradicional Grinalda do Ouro Gilbués Cerrado 

Fonte: elaboração própria. 
 



209 
 

Observa-se que, entre as comunidades situadas no bioma Cerrado, especificamente nos 

municípios que compõem o Matopiba, apenas uma delas tem titulação: a comunidade 

tradicional Lagoa dos Martins, em Gilbués (PI). Essa comunidade foi titulada por não haver 

sobreposição com supostas propriedades particulares e por estar localizada em terras devolutas. 

As demais comunidades permanecem sem titulação definitiva, mesmo aquelas que já contam 

com identificação e delimitação de suas áreas, como demonstrado no Quadro 4, da Demacamp. 

Em uma listagem realizada por mim em junho de 2023, foi possível identificar diversos 

conflitos enfrentados por essas comunidades tradicionais do Cerrado, que variam desde 

ameaças diretas até grilagem de terras. Esses conflitos, em sua maioria, perduram até hoje, 

agravando-se pela falta de titulação coletiva.  

 
Quadro 7 - Conflitos listados pela autora em 2023 em comunidades tradicionais do Cerrado 

Tipo de conflito Atores envolvidos Impactos 

Invasão de terras e 
grilagem Grileiros, STR 

Invasão do território, venda de terras, 
grileiros tomam capoeiras, venda de 
títulos a pessoas externas, não 
conseguiram registrar o boletim de 
ocorrência. 

Desmatamento e 
danos ambientais 

Fazenda Kajubá, grileiros, 
plantadores de soja 

Desmatamentos ilegais, destruição da 
nascente do Morro D’Água, ateamento 
de fogo, tentativa de expulsão para 
plantação de soja, área afetada pela 
Kajubá. 

Ameaças e violência 
Segurança armada, empresa 
do agronegócio, indivíduos 
específicos (ex.: Adailton) 

Tentativa de homicídio, ameaças de 
morte, destruição de cercas, proibição 
de trafegar, plantar ou roçar dentro do 
território. 

Problemas de 
regularização 
fundiária 

Políticos locais, Fazenda 
Kajubá 

Não recebimento de títulos, conflitos 
sobre propriedade e ocupação da área 
Kajubá. 

Fonte: anotações próprias de relatórios elaborados no âmbito da consultoria no Interpi (2023). 

 

3.2 Análise dos processos administrativos de regularização fundiária dos povos e 

comunidades tradicionais 

 

A política fundiária do Piauí guia-se por um arcabouço normativo recente sobre o 

reconhecimento dos territórios tradicionais. Ela tardou em reconhecer a existência formal dos 

povos tradicionais – indígenas, quilombolas e demais segmentos em seu território, bem como 

em lhes garantir os direitos territoriais. 



210 
 

3.2.1 Da definição do processo administrativo de regularização fundiária quilombola  

 

Nesta seção, é realizada a análise do processo administrativo referente à comunidade 

quilombola Caraíbas, situada no município de Isaías Coelho (PI), região do semiárido 

piauiense. Analisam-se as principais peças técnicas que compõem os procedimentos do 

processo administrativo n. 00071.005825/2019-03, relativos à política fundiária conduzida pelo 

Interpi. 

O processo em questão foi selecionado devido à disponibilidade de peças técnicas e 

demais registros no processo administrativo. Além disso, participei de algumas etapas do 

processo administrativo, o que possibilitou uma análise mais completa. 

Por se tratar de um dos processos mais complexos, o trâmite – desde a abertura até a 

titulação – estendeu-se por mais de 17 anos. Apesar da morosidade, a comunidade quilombola 

de Caraíbas, por meio de suas agências, jamais deixou de lutar pelo direito ao território e pela 

efetiva participação no processo de regularização fundiária. 

 

3.2.2 Da metodologia adotada para análise do processo de regularização fundiária do 

território da comunidade quilombola Caraíbas  

 

O delineamento metodológico adotado foi o qualitativo, com procedimentos de pesquisa 

documental e análise de conteúdo. É importante salientar que a pesquisa documental 

complementa e enriquece a pesquisa desta tese, visto que é a partir dela que compreendemos 

como a legislação e o direito à diferença expressos por meio das categorias empíricas são 

aplicados na prática – análise dos processos administrativos. 

Lima Junior et al. (2021, p. 39) lembram que “o documento escrito institui uma fonte 

preciosa para todo pesquisador nas ciências sociais”. Assim, pode-se compreender que 

documento é toda e qualquer fonte sem tratamento analítico; a pesquisa documental é também 

aquela em que os dados são exclusivamente provenientes de documentos, com o objetivo de 

obter informações neles contidas (Lima Junior et al., 2021, p. 41-42). 

Os documentos fazem parte das pesquisas empíricas em Direito, sendo considerados 

uma importante fonte, pois, desde muito cedo, o estudante em Direito aprende a lidar com 

normativas e processos administrativos e judiciais. Ao longo dos últimos anos, os documentos 

pertencentes aos arquivos públicos começaram a ser digitalizados, constituindo verdadeiros 

bancos de dados e viabilizando o acesso a informações, geralmente públicas (Reginato, 2017, 

p. 189-190). No caso do Interpi, a modernização dos processos físicos começou em 2019, 



211 
 

quando teve início a digitalização dos documentos. A integração ao SEI facilitou o acesso ao 

público beneficiário e diminuiu a distância entre o público e o andamento de seus processos 

(Amorim; Cruz, 2022, p. 108). 

Reginato (2017, p. 195) explica que os documentos geralmente são classificados entre 

públicos e privados, sendo os primeiros aqueles que foram publicados, apresentados 

publicamente ou organizados em arquivos públicos, ou seja, documentos que possuem um 

caráter público. São documentos oficiais, elaborados no âmbito da administração pública e 

agências estatais diversas, dentre eles os processos judiciais e administrativos. Gil (2002, p. 46) 

explica que “são os documentos conservados em arquivos de órgãos públicos e instituições 

privadas [...]”. Dessa forma, os processos administrativos analisados nesta tese são documentos 

produzidos pela administração pública, ou seja, documentos oficiais que estão acessíveis por 

meio do SEI. 

Por fim, embora a pesquisa documental se assemelhe muito à pesquisa bibliográfica, há 

uma diferença entre elas, sendo essa diferença destacada na natureza das suas fontes. A pesquisa 

bibliográfica é aquela que conta com a contribuição de diversos autores sobre determinados 

assuntos, ou seja, que constitui uma análise sobre determinado tema. Já a pesquisa documental 

baseia-se em documentos que ainda não receberam nenhum tratamento analítico (Gil, 2002, p. 

45). Assim, a análise dos processos administrativos consiste em fontes documentais produzidas 

pela administração pública estadual, que são documentos oficiais e disponíveis para o acesso 

público. 

Far-se-á a análise de conteúdo desses documentos administrativos. O método adotado é 

aquele definido por Bardin (1977, p. 95), que explica que a análise documental tem por objetivo 

“esclarecer a especificidade e o campo de ação da análise de conteúdo”. A operacionalização 

da análise de conteúdo percorre três fases principais: a pré-análise, a exploração do material e 

tratamentos dos resultados, a inferência e a interpretação (Bardin, 1977, p. 95). A autora trata 

ainda da codificação, a ponte sistemática que liga os dados de um texto à teoria do pesquisador. 

É o conjunto de regras que permite transformar o texto bruto em categorias e números úteis, 

seja para confirmar hipóteses, seja para gerar novas ideias e teorias (Bardin, 1977, p. 103). 

Paiva, Oliveira e Hillesheim (2021, p. 24-25) explicam que a análise de conteúdo “é 

uma técnica que se preocupa em interpretar imagens ou textos com o intuito de entender o seu 

sentido, decifrar a mensagem tanto implícita como explícita do objeto estudado”. Assim, a 

organização e as etapas dos documentos a serem analisados ajudam a compreender melhor o 

método adotado. Importante também sua explanação sobre como ocorre cada etapa e como é 

feita sua conexão com a teoria da pesquisa científica. 



212 
 

Dessa maneira, o processo escolhido para a análise documental/conteúdo insere-se na 

pré-análise definida por Bardin. A segunda etapa é a exploração dos dados: nela, foram eleitas 

as categorias empíricas – episteme dos povos tradicionais, raça/etnia e terra/territorialidade – 

para servirem como “códigos” de análise dos documentos selecionados. Por fim, o tratamento 

e a interpretação dos dados foram realizados a partir desses códigos, cujo objetivo final é 

compreender como a política fundiária do Piauí tem sido efetivada na prática e se o direito à 

diferença é reconhecido na prática administrativa de regularização e reconhecimento dos 

territórios tradicionais. 

O processo administrativo foi organizado em três grandes etapas, partindo da indicação 

da própria normativa – anteriormente analisada. A “Etapa Inicial” abrange a fase de abertura do 

processo, incluindo a emissão da Portaria e a realização de consultas preliminares. A “Etapa 

Intermediária” compreende o processo de Identificação e Delimitação do Território (trabalho 

de campo), abrangendo os seguintes procedimentos: RIDT, georreferenciamento, planta e 

memorial descritivo, CCIR e cadastro das famílias beneficiárias. É importante notar que o 

processo discriminatório ou ação discriminatória ocorre paralelamente e em processo 

administrativo diverso, mas referente à área informada pela comunidade no momento do 

mapeamento. Por fim, a “Etapa Final” diz respeito à decisão sobre a destinação da terra pública 

para a comunidade, incluindo o parecer jurídico, a decisão administrativa e a titulação e registro 

cartorial. 

Essa foi a organização inicial e sistematizada dos processos e procedimentos 

administrativos (documentos). Já a análise de seu conteúdo se baseia em quatro grandes 

categorias empíricas/teóricas que guiam a observação das evidências nos processos 

administrativos. A primeira, Episteme dos Povos e Comunidades Tradicionais, tem como 

categoria analítica a confluência, relação e envolvimento dos saberes tradicionais e o respeito 

às epistemologias próprias na condução do processo administrativo. 

Os indicadores para essa categoria incluem narrativas orais, mapas culturais e saberes 

tradicionais nos estudos técnicos e relatórios; o reconhecimento da autoridade das lideranças 

tradicionais e das formas próprias de decisão comunitária; a existência de protocolos de 

consulta elaborados pela comunidade ou o respeito às práticas de consulta baseadas na cultura 

local; e a tradução intercultural nos documentos, manifestada em linguagem acessível, uso de 

categorias nativas e expressões próprias. 

A segunda é Raça e Etnia, cuja categoria analítica é o reconhecimento da identidade 

étnico-racial como elemento estruturante da relação com o território e da demanda fundiária. 

Os indicadores observados para essa categoria são: a referência explícita à identidade étnico-



213 
 

racial (quilombola e indígena) nos documentos oficiais; a validação da autodeclaração 

comunitária conforme marcos legais (como o art. 68 do ADCT e o Decreto n. 4887/2003); a 

análise do impacto do racismo estrutural e institucional na configuração da ocupação territorial; 

e a inclusão de histórico de resistência, expulsão, migração forçada ou violência étnica. 

A terceira categoria é Terra e Território, que se baseia no reconhecimento do território 

como espaço de vida, memória, ancestralidade e reprodução sociocultural, para além da lógica 

fundiária patrimonialista (econômica e privada). Os indicadores de evidência englobam: a 

delimitação territorial que considere elementos simbólicos, produtivos, culturais e religiosos; a 

recusa de lógicas individualistas de posse em favor da titulação coletiva; o reconhecimento do 

uso contínuo e tradicional, ainda que não documentado formalmente; e a consideração de 

elementos como trilhas, roçados, cemitérios, fontes de água e locais sagrados na configuração 

do território. 

 

3.2.3 Análise do processo administrativo da Comunidade Quilombola Caraíbas, Isaías Coelho 

(PI) 

 

O primeiro passo foi selecionar todos os documentos que instruíram o processo de 

regularização fundiária do território da comunidade quilombola Caraíbas, considerando a 

ordem de inserção no SEI, conforme listado abaixo: 

 
Quadro 8 - Documentos que compõem o processo SEI n. 00071.005825/2019-03 

Tipo de documento Exemplos / Descrição Itens (n.) Quantidade 

Portarias e despachos 
Portaria de criação, despachos de 
publicação, despachos DG, PJ, DPCT e 
de titulação 

1, 15, 20, 23, 
50, 55, 66, 73, 
95 

9 

Ofícios e memorandos 

Ofícios enviados a instituições 
executivas, legislativas e judiciárias; 
ofícios ao cartório; memorandos 
internos 

9–12, 27, 33–
35, 36, 41, 53, 
55, 79, 81–87, 
91, 94, 97, 26, 
49 

26 

Relatórios técnicos 

Relatório antropológico (Interpi), 
resumo antropológico (GPCT/Interpi), 
relatórios fundiários, relatório de 
viagem, relatório técnico documentado. 

13, 14, 17, 18, 
47, 48 6 

Notas técnicas e 
informativas 

Notas técnicas e informativas 
elaboradas por equipes do Interpi e 
setores envolvidos. 

19, 28, 40, 51, 
89 5 



214 
 

Tipo de documento Exemplos / Descrição Itens (n.) Quantidade 

Mapas, dados brutos e 
memoriais descritivos 

Mapas de localização, mapas de 
sobreposição, memorial descritivo, 
dados brutos e materiais técnicos 
anexos. 

22, 29–30, 42, 
44–46, 59–65, 
67–72, 96 

18 

Certidões, matrículas 
e registros cartoriais 

Certidões de inteiro teor, certidões de 
matrícula, respostas do cartório, CAR 
ambiental, certidão da secretaria do 
Interpi. 

56, 75–76, 80, 
98, 101 6 

Atas e 
correspondências 
comunitárias 

Atas de reuniões e consultas à 
comunidade, correspondência da 
associação ao Interpi. 

25, 38, 39, 58 4 

Pareceres técnicos e 
geoanálises 

Pareceres da geoanálise e documentos 
técnicos de avaliação territorial. 21, 31, 62, 69 4 

Solicitações e 
requisições 

Solicitações de publicação, averbação, 
certidões, CAR e anexações de material 
técnico. 

74, 77, 78, 79, 
88, 90–93, 97 10 

Avisos, editais e 
comunicações 
públicas 

Aviso de consulta prévia, edital de 
convocação, e-mails de envio. 7, 8, 24, 81–87 8 

Fonte: elaboração própria, outubro de 2025. 

 

O quadro a seguir apresenta de forma sistematizada e objetiva os tipos de documentos 

e quantidades referentes ao mesmo processo de regularização.  

 
Quadro 9 - Sistematização do tipo de documento e quantidade 

Categoria Quantidade de documentos 
Portarias e despachos 9 
Ofícios e memorandos 26 
Relatórios técnicos 6 
Notas técnicas e informativas 5 
Mapas, dados brutos e memoriais 18 
Certidões e registros 6 
Atas e correspondências comunitárias 4 
Pareceres técnicos e geoanálises 4 
Solicitações e requisições 10 
Avisos, editais e comunicações públicas 8 
Total geral 101 documentos 

Fonte: elaboração própria, em outubro de 2025. 

 



215 
 

A seguir, apresenta-se um quadro com sistematização dos procedimentos 

administrativos conforme a classificação em etapas: inicial, intermediária e final. A organização 

segue a definida no Decreto Estadual n. 22.407/2023, que regulamenta o procedimento 

administrativo de regularização fundiária dos territórios dos povos e comunidades tradicionais.  

 
Quadro 10 - Classificação dos procedimentos administrativos e descrição de conteúdo 

Etapa Documento ID Data 
Setor 

responsá
vel 

Descrição de 
conteúdo 

 
INICIAL 

Portaria de criação e 
solicitação de 
publicação no DOE 

0022230 21/09/20
19 

Diretoria-
Geral 

Designa a 
Diretoria de 
Unidade Técnica 
Fundiária, via 
Gerência de 
Comunidades, 
para identificar, 
demarcar e 
arrecadar terras 
públicas onde 
está localizada a 
Comunidade 
Quilombola 
Caraíbas. 

Ordem de diligência 
para a Diretoria de 
Patrimônio imobiliário 
(Dipatri) 

0029188 02/09/20
19 

DG → 
Dipatri 

Solicita 
informações 
sobre a situação 
do imóvel, 
certidões e 
relatório 
situacional. 

Ordem de diligência 
para a Difundi 0029190 02/09/20

19 
DG → 
Difundi 

Solicita 
informações 
sobre posseiros e 
ocupantes e 
elaboração de 
relatório social. 

Processo Incra 0035911 2019 Incra 

Reconhecimento 
da comunidade 
no DOU; contém 
apenas 
documentos 
iniciais. 

Publicação da Portaria 0039686 05/09/20
19 

DG / 
DOE 

Publicação 
oficial da portaria 
de criação. 



216 
 

Etapa Documento ID Data 
Setor 

responsá
vel 

Descrição de 
conteúdo 

Ordem de diligência 
Difundi/Diope/GPCT 0180873 13/02/20

20 

Diope / 
Difundi / 

GPCT 

Solicita 
levantamento 
etnográfico, 
georreferenciame
nto e cadastro da 
comunidade. 

Aviso de consulta 
prévia 0180843 13/02/20

20 GPCT 

Convite à 
comunidade com 
prazo para 
mobilização. 

Edital de convocação 0612556 08/09/20
20 

DG / 
Difundi / 

Diope 

Convoca 
audiência para 
10/09/2020. 

Ofícios a instituições 
(Prefeitura, Câmara, 
MP, Defensoria) 

0613112–
0614205 

08/09/20
20 DG 

Comunicação 
sobre atividades 
na comunidade. 

 
 
 
 
INTERMEDIÁ

RIA 

Relatório 
Antropológico 0938200 02/12/20

20 
GPCT / 
Interpi 

Aborda aspectos 
históricos, 
culturais e de 
organização 
social da 
comunidade. 

Resumo do Relatório 
Antropológico 

0938273 / 
0966117 

Dez/202
0 

GPCT / 
Interpi 

Síntese do 
relatório anterior. 

Despacho para 
publicação do resumo 0966149 11/12/20

20 DG 
Autoriza a 
publicação do 
resumo. 

Publicação do resumo 0977349 15/12/20
20 DOE Publicação 

oficial. 

Relatório fundiário 1536679 / 
1533358 

Maio/20
21 Diope 

Identifica 
famílias 
quilombolas e 
não quilombolas 
com e sem 
registro. 

Nota técnica 1660928 31/05/20
21 GPCT 

Solicita parecer 
sobre tratamento 
das famílias não 
quilombolas. 

Despacho DG para a 
Procuradoria Jurídica 
(PJ) 

1662305 05/07/20
21 DG 

Encaminha nota 
técnica para 
análise da PJ. 



217 
 

Etapa Documento ID Data 
Setor 

responsá
vel 

Descrição de 
conteúdo 

Parecer da geoanálise 1909951 09/07/20
21 

Dipatri / 
GEOANL 

Informações 
sobre matrículas 
1440 e 1442. 

Mapa de localização 1910253 09/07/20
21 Diope Delimitação da 

área. 

Despacho PJ 2286726 02/09/20
21 PJ 

Recomendação 
de novas 
diligências. 

Ata de consulta à 
comunidade 2504437 05/09/20

21 GPCT 

Nova consulta 
sobre ajustes 
solicitados pela 
PJ. 

Memorando 2526057 06/10/20
21 GPCT 

Consulta à 
Dipatri sobre 
matrícula pública 
da área. 

Ofício DG 2545060 07/10/20
21 DG 

Solicita retirada 
de famílias não 
quilombolas do 
CAR Coletivo. 

Nota técnica 2626573 18/10/20
21 GPCT 

Recomenda novo 
georreferenciame
nto e exclusão de 
áreas 
particulares. 

Parecer geoanálise 2890109 22/11/20
21 

Dipatri / 
GEOANL 

Confirma 
inserção em 
gleba pública 
sem 
sobreposição. 

Dados brutos e mapas 
(localização/sobreposi
ção) 

2890131–
2890145 

22/11/20
21 

Diope / 
GEOANL 

Dados para 
subsidiar as 
equipes de 
campo. 

Ofícios e 
correspondências 
subsequentes 

2990998–
3119194 

Dez/202
1–

Mar/202
2 

DG / 
Associaçã

o 
Caraíbas 

Diversas 
comunicações e 
solicitações de 
agilidade no 
processo. 

Ata de audiência na 
comunidade 3858178 24/03/20

22 GPCT 
Discussão sobre 
titulação coletiva 
e autodeclaração. 



218 
 

Etapa Documento ID Data 
Setor 

responsá
vel 

Descrição de 
conteúdo 

Nota informativa 
(Liliane) 3858179 28/03/20

22 GPCT 

Consulta às 
famílias com 
matrículas 
individuais sobre 
unificação. 

Ofício de solicitação 
de certidões 3964237 08/04/20

22 DG 
Solicitação de 
certidões de 
inteiro teor. 

Novos mapas e 
memoriais 

4353398–
4353410 

22/05/20
22 Diope 

Atualizações 
considerando 
exclusões e 
encravamentos. 

Relatório de viagem 4353411 22/05/20
22 Diope 

Relato técnico 
das visitas e 
ajustes 
territoriais. 

Relatório técnico 
documentado 
(Antônia) 

4600000 
aprox. 

24/05/20
22 GPCT 

Reuniões e 
inclusão de 
propriedades de 
quilombolas no 
território. 

Memorando (Liliane) 4836617 12/07/20
22 

GPCT → 
PJ 

Consulta sobre 
unificação dos 
títulos 
individuais. 

Despacho PJ 4867572 14/07/20
22 PJ 

Recomendação 
para listar e 
verificar 
registros. 

Informação (Liliane) 5117723 10/08/20
22 

GPCT → 
DG 

Encaminha lista 
de matrículas. 

Solicitação ao cartório 5117960 18/08/20
22 DG 

Pede certidões de 
imóveis da 
comunidade. 

Resposta do cartório 6704837 18/10/20
22 Cartório Informa ausência 

de registros. 

Despacho DPCT 8202208 29/06/20
23 DPCT 

Solicita 
prosseguimento 
do processo. 

Certidões e nota 
técnica 

8390906 / 
9574176 2023 Cartório / 

DPCT 

Certidões 
recebidas e 
análise sobre 
atualização das 



219 
 

Etapa Documento ID Data 
Setor 

responsá
vel 

Descrição de 
conteúdo 

plantas e 
memoriais. 

 
 

FINAL 

Despacho DG 9673380 06/11/20
23 DG 

Aprova nota 
técnica e autoriza 
providências. 

Mapas, pareceres e 
despachos técnicos 
finais 

01040752
6–

01079479
0 

Dez/202
3–

Jan/2024 

Diope / 
DSIG 

Consolidação das 
peças técnicas e 
certificações 
Sigef. 

Despacho de titulação 01082767
4 

22/01/20
24 DTIR 

Encaminha para 
análise jurídica 
final. 

Solicitações de 
averbação e certidões 
de matrícula 

01109620
8–

01109833
1 

Fev/2024 DTIR 
Averbações das 
matrículas 1440 e 
1442. 

Solicitação do CAR 01119377
3 

23/02/20
24 

DTIR → 
Semar 

Requisição do 
CAR ambiental. 

Ofícios e decisões 
cartoriais 

01127166
1–

01191829
5 

Mar–
Abr/2024 

DTIR / 
Cartórios 

Troca de 
informações e 
nova decisão 
sobre impasses. 

Despachos e 
anexações técnicas 
certificadas 

01212466
1–

01218176
4 

Abr/2024 Diope 
Certific 

Inclusão de 
plantas, 
memoriais e 
dados brutos 
certificados. 

Título coletivo (partes 
1 e 2) 

01378151
5 / 

01378163
0 

Ago/202
4 DTIR 

Título coletivo 
emitido — áreas 
1 (963 ha) e 2 (45 
ha). 

Certidão final da 
Secretaria do Interpi 

01398741
7 

14/08/20
24 

Secretaria 
Interpi 

Encerramento do 
processo e 
remessa à 
Diretoria de 
Titulação e 
Registro. 

Fonte: elaboração própria, outubro de 2025. 

 

A partir das informações dos quadros anteriores, foi possível elaborar um fluxograma 

das etapas do processo de regularização do território em análise.  

 



220 
 

Fluxograma 3 - Etapas do processo de regularização da comunidade quilombola Caraíbas 

 
Fonte: elaborado pela autora em outubro de 2025.  

 

Assim, após a sistematização dos documentos que compõem o processo administrativo 

de regularização fundiária do território quilombola Caraíbas, situado no município de Isaías 

Coelho e Campinas do Piauí, foram analisadas as principais peças técnicas, conforme indicado 

nos quadros anteriores, podendo ser acessadas por meio de sítio eletrônico 34. 

Constata-se que o processo administrativo é composto por 101 documentos 

administrativos que fizeram parte dos procedimentos até a titulação coletiva do território 

tradicional. Para fins desta tese, os documentos mais pertinentes são o Relatório Antropológico 

e o Relatório Fundiário, que detalham a identificação, a delimitação e o histórico 

socioeconômico da comunidade, enfatizando as relações de parentesco e a luta pela terra, além 

dos conflitos e necessidades básicas da comunidade, tais como o acesso à água e à política de 

educação quilombola. Os documentos mencionados informam ainda sobre a autodefinição 

quilombola, a incidência de matrículas e títulos individuais dentro da área coletiva reivindicada 

pela comunidade. 

 
34 Disponível em: https://interpi.pi.gov.br/servicos/sistema-eletronico-de-informacoes-sei/. 

https://interpi.pi.gov.br/servicos/sistema-eletronico-de-informacoes-sei/


221 
 

É possível perceber que, ao longo de todo o processo de titulação, considerando o 

período em que tramitou pelo Incra e o posterior processo administrativo no Interpi, os trâmites 

da regularização fundiária atropelaram o tempo, o entendimento e a manifestação de vontade 

das pessoas pertencentes a Caraíbas. Isso porque, se o direito ao título coletivo e definitivo 

nasce como uma conquista do povo quilombola e contribui para o reconhecimento do uso 

comum de um território tradicional, não há como normalizar que esse mesmo direito seja 

garantido por meio de violações e atravessamentos, do modo como ocorreu no caso em análise. 

Em que pese a comunidade ter sido finalmente titulada em 2024, após quase 18 anos de 

luta pela regularização, faz-se necessária uma análise aprofundada sobre as ações e omissões 

do estado durante os procedimentos administrativos, compreendendo que a política fundiária é 

mais do que mero ato de expedir um título. Por esse motivo, apresentam-se algumas reflexões 

a partir da análise do fluxo procedimental da titulação de Caraíbas, à luz do princípio 

constitucional do direito à diferença: “A liberdade, tal como a entendemos, requer o respeito às 

diferenças e assim se assenta, pois supõe o reconhecimento da igualdade de todos, embora 

diferentes” (Carvalho Netto; Scotti, 2020, p. 70). 

Importa mencionar que, durante a elaboração do Relatório Antropológico, a comunidade 

quilombola Caraíbas identificou seu território com área de 2.444,1495 ha, área objeto dos 

conflitos que veremos adiante. 

 
Mapa 1 - Planta identificada e delimitada pela comunidade quilombola Caraíbas 

 
Fonte: Relatório Antropológico (Ursini, 2020) 

 



222 
 

Primeiramente, é necessário pontuar as dimensões da diferença como dispositivo, ou 

seja, produção de violência, potencializadas no imbróglio jurídico-político desse processo de 

titulação coletiva: 

 

a) Conflitos gerados pelas ocupações de não quilombolas (“couro seco”):  

 

A presença de ocupantes que não se autoidentificam como quilombolas no território 

quilombola de Caraíbas é um ponto central no processo de regularização fundiária, que fica 

absolutamente explícito durante toda a redação do Relatório Antropológico. No documento em 

questão, a antropóloga relata que, em entrevistas com a comunidade, constatou-se que os 

“brancos” que compraram terras no território de Caraíbas – especificamente a área do Baixão 

da Gameleira – são chamados de “couro seco” (Ursini, 2020). 

Essa nomeação aos brancos faz parte, também, de um processo de autorreconhecimento 

étnico-racial, visto que “couro seco” passa a ser uma forma de denominar o “Outro não 

quilombola”, e de reafirmação da identidade quilombola como pertencente àquele território 

tradicionalmente ocupado. O trecho a seguir, retirado do Relatório Antropológico produzido 

por Ursini (2020, p. 155), confirma esse entendimento: “Os couro seco não quiseram ser 

quilombola como nós (Pedro Moraes entrevistado em sua casa no quilombo de Caraíbas em 

27/10/2020)”. 

É possível compreender que o conflito, para além das identidades étnico-raciais 

distintas, caracteriza-se por ocupações do território diversas entre si, que se chocam ao coexistir 

em um mesmo território, um caso explícito do que pode ser chamado de tensão de 

territorialidades (Porto-Gonçalves, 2003, 2009 apud Ursini, 2020). 

A narrativa dos que se reconhecem como quilombolas em Caraíbas indica que convivem 

há muito tempo com a exploração e ocupação por famílias alheias à comunidade. Estando as 

melhores áreas para o plantio concentradas na região do Baixão da Gameleira, adquiridas por 

familiares não quilombolas, essas terras foram, por vezes, “compradas baratinho a troco de uma 

esmola, de uma criação” em tempos de fome. Como resultado, os “negros ficaram com as terras 

ruins” (Ursini, 2020, p. 148). 

Além da questão das terras para o plantio, a comunidade aponta um conflito por recursos 

naturais, informando que as ocupações por terceiros não quilombolas comprometem o acesso 

aos recursos ambientais para a sobrevivência da comunidade, incluindo madeiras, melhores 

solos e fontes de água. Há casos documentados de não quilombolas expandindo suas áreas ao 

substituir cercas e apropriando-se de bens públicos, como um poço artesiano instalado pela 



223 
 

prefeitura para consumo humano, cujo uso foi restringido por uma família não quilombola 

incidente na área. 

Durante os trabalhos de campo que se materializaram no Relatório Fundiário, foram 

identificadas 21 famílias/lotes dentro da poligonal georreferenciada do território que não se 

autodefiniam como quilombolas. Dessas, 13 áreas tinham matrículas (registro em cartório) e 8, 

títulos sem matrícula. 
 

Mapa 2 - Mapa com todas as matrículas incidentes no território quilombola 

 
Fonte: Processo administrativo Caraíbas 

 

Houve uma exclusão de áreas ocupadas/matrículas por não quilombolas ou por 

quilombolas que não quiseram a titulação coletiva, após parecer jurídico do Interpi, o qual 

indicou que o título de doação não pode dispor sobre essas áreas, sob risco de configurar venda 

a non domino. Dessa forma, foi decidido que todas as áreas registradas/matriculadas de 

proprietários não quilombolas (assim como as de quilombolas) seriam retiradas do perímetro a 

ser titulado coletivamente pelo Interpi, sendo atualizados a planta e o memorial descritivo da 

área. 

Observa-se assim que há conflitos internos entre as ocupações no território de não 

quilombolas e de quilombolas com áreas já tituladas de forma individual. No que se refere aos 

quilombolas com áreas tituladas individualmente dentro do território coletivo, houve momentos 

de tensão por ocasião da definição étnica do grupo, pois todos afirmaram sua autodefinição, 



224 
 

mas alguns não quiseram integrar a área coletiva, permanecendo com seus títulos individuais. 

Os demais quilombolas que quiseram o título coletivo acabaram sendo também excluídos da 

área final titulada, encaminhada para o Incra para futura desapropriação e integração ao 

coletivo. 

Nesse contexto, há uma preocupação, pois a demarcação oficial desse território 

tradicional ficou com várias áreas individuais dentro de áreas de uso coletivo, o que mais tarde 

pode ser elemento potencializador de novos conflitos, considerando que essas áreas podem ser 

objeto de contrato de compra e venda, e terceiros estranhos podem adentrar o território e 

interferir no modo de vida da comunidade de Caraíbas. 

O fato de esses ocupantes não quilombolas terem permanecido com a propriedade 

individual, em vez de terem sido desapropriados mediante indenização, denota que, para o 

estado do Piauí, a titulação coletiva não prevalece sobre a titulação individual/privada, indo de 

encontro com a jurisprudência em âmbito federal, que pacifica o direito definitivo das 

comunidades quilombolas ao território tradicionalmente ocupado. 

Além das áreas construídas, o território de Caraíbas se constitui de todos os elementos 

socioambientais, enumerados pelo Relatório Antropológico e utilizados de maneira comum por 

todos os moradores, afastando a ideia de áreas absolutamente privadas. Desse modo, aceitar 

que cercas de ocupações não quilombolas prevaleçam em um território tradicionalmente 

ocupado, “picotando” os limites territoriais reconhecidos por Caraíbas enquanto de uso comum 

da comunidade, reflete uma violação do direito ao território.  

Destaca-se nesse ponto que, no segundo e vigente decreto de regularização fundiária 

dos territórios tradicionais, foi retirado o artigo que previa a desapropriação por interesse social, 

ou seja, observa-se que o estado não quis se comprometer com a garantia da plena 

territorialidade às comunidades tradicionais. 

 

b) A potencialização dos conflitos internos: 

 

Durante o processo de titulação coletiva, os conflitos internos foram acirrados, pois a 

titulação coletiva obrigou a Associação Quilombola de Caraíbas a rever seus membros, 

removendo aqueles que não se autoidentificavam como quilombolas. Isso ocorreu porque a 

associação era o canal para projetos e recursos voltados especificamente ao público quilombola 

(como o projeto da Casa do Mel/apicultura), e a comunidade não desejava que terceiros se 

beneficiassem indevidamente desses projetos. 



225 
 

Devido a isso, os membros não quilombolas foram retirados da Associação e, 

consequentemente, do projeto da Casa do Mel. À época da escrita do Relatório Antropológico 

(2020), apontou-se a resistência quanto à devolução das caixas de abelha que haviam sido 

recebidas pelas famílias que não se autodefinem como quilombolas, com o adendo de que a 

produção de mel virou uma das principais atividades da comunidade, sendo objeto de mutirão 

e cooperação. 

 

c) A violação ao direito da consulta prévia, livre e informada:  

 

Ao analisar o processo, é possível perceber que notadamente houve uma violação do 

estado ao direito à consulta prévia, livre e informada, sendo este um direito fundamental 

garantido aos povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais: “[...] a consulta prévia, 

que é um direito fundamental, revela-se como um mecanismo que é indissociável da livre 

determinação dos povos” (Silva, 2017, p. 280). Esse direito está estabelecido na Convenção n. 

169 da OIT e visa a garantir a autodeterminação de cada povo, ou seja, o direito de decidir sobre 

seu próprio futuro. A legislação determina ainda que o Estado deve dialogar de forma respeitosa 

e em boa-fé com as comunidades antes de executar qualquer medida legislativa ou 

administrativa que atinja o território tradicional. É o que ensina a professora Liana Amin Lima 

Silva (2017, p. 198): 

 
O direito fundamental à consulta e consentimento livre prévio e informado se baseia 
no direito à participação e livre determinação dos povos indígenas e 
tribais/tradicionais, considerando a perspectiva dos direitos de grupos étnicos, a fim 
de verificar o direito de decidir suas próprias prioridades no que concerne ao modelo 
de desenvolvimento que os afete. 

 

Em 13/02/2020, o Interpi expediu um documento chamado “Aviso de Consulta Prévia”, 

endereçado às comunidades quilombolas de Queimada Grande, Caraíbas e Riacho Fundo, 

convidando para a realização de consulta prévia com a finalidade de apresentar a metodologia 

dos trabalhos de regularização fundiária e obter sugestões das comunidades. No aviso, a data 

marcada unilateralmente pelo Interpi era 17/02/2020, ou seja, com uma antecedência de apenas 

4 dias contados da data em que o documento fora assinado no SEI e, posteriormente, enviado 

para as comunidades. 

A primeira violação observada é que o estado constrói uma espécie de “Consulta 

Coletiva” entre três comunidades quilombolas que não pertencem ao mesmo território, ou seja, 

não há motivação expressa que justifique uma consulta a três comunidades distintas agendada 



226 
 

para o mesmo dia e mesmo horário. Cada comunidade deve ser consultada de maneira 

individualizada, respeitando sua auto-organização e modo de tomada de decisões, ainda que o 

objeto da consulta seja semelhante – a regularização fundiária. Ainda, não há qualquer 

documento anexado no processo que demonstre que a escolha por realizar uma consulta 

coletiva/conjunta foi opção das próprias comunidades. 

Seguindo, é anexada ao Relatório Antropológico a imagem digitalizada de uma ata 

escrita a próprio cunho com a data de 22/03/2020, ou seja, data diversa da inserida no “Aviso 

de Consulta Prévia” apresentado acima. Além disso, ao ler a ata anexada, é possível entender 

que o objeto da consulta foi a continuidade dos trabalhos de campo. Considerando o início do 

período pandêmico, nenhum outro tema foi inserido como objeto de deliberação/debate entre 

estado e comunidade. Ou seja, não é possível compreender se essa ata anexada ao processo se 

refere ao processo de consulta sobre a metodologia de trabalho da regularização fundiária 

empreendida pelo Interpi, de modo que não há rastros documentais sobre a opinião dos 

comunitários de Caraíbas acerca da identificação e delimitação territorial que começaria a ser 

realizada. 

Para que de fato houvesse uma consulta nos termos do artigo 6º da Convenção n. 169 

da OIT, seria preciso garantir uma consulta culturalmente adequada, sendo crucial realizar a 

pré-consulta (ou plano de consulta). Nessa etapa, as regras apropriadas são estabelecidas 

conjuntamente com o povo e a comunidade envolvida, respeitando sua autonomia territorial e 

dinâmica local, conforme o caso específico. Além disso, deve-se seguir o Protocolo de Consulta 

Prévia, caso a comunidade já o tenha elaborado ou esteja em processo de construção (Silva, 

2017, p. 206). 

Pelo que foi apresentado até aqui, observa-se a violação a alguns princípios da consulta 

livre, prévia e informada: no caso, há um desrespeito ao princípio da informação – as 

comunidades devem ter acesso a todas as informações necessárias, completas e de maneira 

transparente – e ao princípio da participação – é obrigatório possibilitar a efetiva participação 

da comunidade em todo o processo de tomada de decisão, respeitando o tempo necessário para 

a compreensão do objeto que está sendo consultado. Quem deve dizer como e quando quer ser 

consultado é a própria comunidade. Ainda que na ausência de um Protocolo de Consulta, não 

cabe ao estado “convidar” ou “avisar” a comunidade sobre uma consulta de maneira unilateral. 

Lembrando que a consulta prévia não deve ser confundida ou entendida como uma audiência 

pública. 

Em outro momento do processo, em 2022, houve uma nova consulta prévia realizada, 

dessa vez sobre a unificação dos títulos privados de algumas famílias quilombolas em título 



227 
 

coletivo. Isso porque algumas famílias quilombolas já possuíam títulos individuais doados pelo 

estado na década de 1980. A regularização coletiva exigia que fosse realizada uma unificação 

dessas matrículas individuais ao título coletivo. 

Nessa consulta, das 26 famílias quilombolas que possuíam matrículas individuais, 20 

concordaram com a unificação (autorizando a desistência do título individual em prol do 

coletivo) e 6 famílias quilombolas não concordaram com a unificação dos seus títulos ao 

território coletivo, preferindo manter seus títulos individuais. Entretanto, apesar de as 20 

famílias concordarem com a unificação, o território dessas também foi objeto de retirada 

(recortada ou encravada) do território coletivo. Assim, o Interpi procedeu com a revisão da área 

a ser titulada coletivamente, retirando as áreas correspondentes a todas as famílias do perímetro 

da titulação coletiva, ignorando o que fora formalizado em consulta, o que resultou em uma 

diminuição considerável da área do território tradicional.  

 
Mapa 3 - Mapa final com a retirada das áreas de matrículas (ao todo são 10 imóveis) 

 
Fonte: Processo administrativo de Caraíbas. 

 

Tal ação viola diretamente o princípio de que toda consulta realizada aos povos e 

comunidades tradicionais tem caráter vinculante, ou seja, deve-se respeitar a decisão final da 

comunidade, garantindo o direito ao consentimento. 

 

3.2.4 O entrecruzamento das categorias empíricas e da engrenagem jurídica, política e 

administrativa do processo de regularização fundiária 

 



228 
 

Evidenciadas as dimensões e consequências geradas durante o trâmite do processo 

administrativo no Interpi, discute-se adiante a relação entre os procedimentos administrativos 

e as categorias empíricas – episteme dos povos tradicionais, raça e etnia, terra e territorialidade: 

 

 

a) Episteme dos Povos Tradicionais (conhecimentos tradicionais):  

 

Está reconhecida e registrada no Relatório Antropológico por meio da história oral e da 

memória coletiva, constituindo-se a base para a compreensão do percurso histórico da 

comunidade. Assim, pode-se perceber que o reconhecimento dos saberes tradicionais se 

manifesta da seguinte maneira: a memória é tratada como “um fio condutor para se entender a 

identidade e a territorialidade” (Ursini, 2020, p. 340), funcionando como um “discurso de 

alteridade” que confere identidade ao grupo. 

Ademais, o Relatório Antropológico demonstrou como conhecimento específico e 

patrimônio cultural da comunidade os modos de vida, como o uso do Juazeiro para escovar os 

dentes, a existência de parteiras ou “pegadeiras” e o uso de técnicas de construção de artefatos 

tradicionais.  

Além disso, a sabedoria tradicional da comunidade está materializada em objetos e 

práticas, tais como: a produção de potes de barro, feitos com argila da barragem das caraíbas, 

bastante comum nas comunidades rurais para manter a água fresca, e o uso do pilão para quebrar 

o milho, ainda frequentemente utilizado na comunidade. Outro exemplo é o uso de adobe 

(tijolos feitos com argila) para a construção das casas, produzidas por eles mesmo. Essas 

práticas tradicionais demonstram que as comunidades quilombolas, no caso Caraíbas, 

transformaram seus saberes tradicionais em verdadeiras tecnologias ancestrais para a 

manutenção do grupo coletivo e o desenvolvimento social. 

 

b) Raça e Etnia: 

 

Essas categorias empíricas foram identificadas a partir do critério da autodefinição, 

elemento fundamental para dar início ao processo de regularização, previsto tanto na 

Constituição (artigo 68 do ADCT) quanto nas normativas estaduais, em especial na Lei Estadual 

n. 5.595/2006, que autoriza a titulação de terras aos remanescentes das comunidades dos 

quilombos. 



229 
 

Assim, o reconhecimento da identidade étnica e racial ocorre por meio da autodefinição 

como critério fundamental, garantida no Decreto Federal n. 4.887/2003 e na Convenção n. 169 

da OIT, que validam a autodefinição da própria comunidade como o critério fundamental para 

a caracterização dos remanescentes de quilombo. A comunidade Caraíbas é certificada pela 

Fundação Cultural Palmares desde 2013. 

Essas categorias foram essenciais para o reconhecimento do território quilombola, a 

iniciar pela autodefinição quilombola, conforme previsto nas normativas quilombolas. Assim, 

a identidade étnica é compreendida como identidade contrastiva, surgindo pela oposição “nós 

diante dos outros” (Ursini, 2020, p. 94). Desse modo, a etnicidade é utilizada como um 

instrumento político de caráter reivindicatório. 

Além do pertencimento étnico (quilombolas), há fortemente a presença do 

pertencimento racial (negro), evidenciada nas falas por apelidos como “Mãe Preta” e “Negra 

Gil” (Ursini, 2020, p. 152). Ou seja, a memória da comunidade contém a presunção de 

ancestralidade negra relacionada à resistência contra a opressão histórica vivenciada pelos 

negros escravizados. Membros relatam que “aqui era um deserto, não morava ninguém. Esses 

caraíbas bem que vieram no camburão da África. (Pedro Moraes em sua casa, no quilombo de 

Caraíbas em 27/10/2020)” (Ursini, 2020, p. 152). 

O pertencimento ao grupo é demarcado pelas relações de parentesco e pelo confronto 

direto com os não quilombolas que incidem no território, pois a questão de “querer ser 

quilombola” (ou não) tornou-se central na redefinição do corpo de membros da Associação 

Quilombola de Caraíbas, separando-os dos brancos não quilombolas (“couro seco”) que 

buscavam continuar na Associação de Caraíbas e se beneficiar de projetos destinados ao público 

quilombola. 

 

c) Terra e territorialidade:  

 

Essas duas categorias são reconhecidas como indissociáveis da identidade do grupo e 

são o objeto principal da ação do estado, visto que o processo envolve a titulação do território 

coletivo da comunidade quilombola Caraíbas. 

Dessa forma, falar-se-á em uma territorialidade específica, dotada de laços solidários e 

ancestrais, pois a comunidade demonstra a relação étnico-cultural com a área que reivindica 

(Almeida, 2008), bem como é demonstrado o conflito entre terra e territorialidade, quando o 

Relatório Fundiário afirma que há ocupações não quilombolas dentro do território coletivo e 

aponta ainda o conflito sobre a concepção de terra e territorialidade; quando os quilombolas 



230 
 

que possuem título e matrícula de suas terras não desejam integrar a coletividade, observa-se aí 

a noção de terra enquanto mercadoria, pois o território coletivo não será objeto de contratos de 

compra e venda, justamente para proteger a identidade étnica daquele grupo. Ressalta-se, mais 

uma vez, a preocupação com o imbróglio que surgiu durante o processo administrativo, já que 

as áreas dentro do território tradicional poderão ir para o mercado, comprometendo o modo de 

vida da coletividade. 

Outra questão levantada se refere à delimitação do território tradicional quilombola, pois 

o território é definido como o local onde se realiza a ocupação, o uso dos recursos naturais, a 

habitação e a vida cotidiana. A área reivindicada de Caraíbas (atualmente 2.440,9176 hectares 

na última medição, inserida nas Glebas Data Poções e Data Campo Grande) é constituída por 9 

localidades ou agrupamentos familiares: Caraíbas, Forno Velho, Baixão da Gameleira, Simões, 

Limpos, Malhada das Caraíbas, Olho d'Água, Volta do Riacho e Lagoa Funda. Essa 

territorialidade é uma projeção das relações sociais de parentesco no espaço. A localização das 

casas e a mobilidade da comunidade entre as localidades demonstram a sua ocupação histórica. 

A comunidade relata ainda o contexto histórico fundiário e dos conflitos, associando as 

terras às “Fazendas Nacionais”, que eram terras públicas, reforçando o direito ao domínio sobre 

elas. A territorialidade se manifesta na estratégia de defesa do território, como o uso de roças 

em locais estratégicos para impedir a entrada de terceiros. 

Importante mencionar que o processo de regularização do território quilombola teve 

início em 2006 no Incra, antes mesmo de a comunidade ser certificada pela Fundação Cultural 

Palmares, o que só aconteceu em 2013. Ou seja, o processo foi aberto, mas ficou sem 

andamento, considerando que, de acordo com a normativa federal, o primeiro passo para a 

regularização fundiária de comunidades quilombolas ser iniciada é a certificação pela Fundação 

Cultural Palmares. Pois, o Decreto nº 4.887/03 exige a certificação emitida pela FCP para 

abertura do processo de regularização fundiária.  

Em 2019, quanto o Interpi recepcionou os processos quilombolas que tramitavam no 

Incra, o processo de Caraíbas passou a ser tramitado no âmbito estadual. Assim, o Interpi, 

orientado pela Lei Estadual n. 7.294/2019, deu seguimento ao processo de reconhecimento 

territorial. 

A área proposta mais recente para a titulação coletiva do Território Quilombola Caraíbas 

é de 1.286,9923 hectares. O processo de regularização fundiária identificou a área do território 

em diferentes momentos, refletindo as etapas de delimitação e a exclusão de áreas particulares. 

Assim, inicialmente, a área proposta e delimitada pela comunidade no Relatório Antropológico, 

de dezembro de 2020, era de 2.444,1495 hectares. Entretanto, a Planta Georreferenciada de 



231 
 

2022 indicava uma área total de 2.440,9176 hectares. Essa área estava inserida nas glebas 

estaduais Data Poções (Matrícula n. 1.440) e Data Campo Grande (Matrícula n. 1.442).  

Porém, superados os imbróglios das matrículas de não quilombolas e de quilombolas 

que não quiseram integrar a área coletiva, foi feita a retificação da delimitação da área. Assim, 

como já narrado anteriormente, o Interpi determinou que o título de doação coletiva não poderia 

dispor sobre glebas já matriculadas em nome de particulares, sob pena de configurar venda a 

non domino. 

O Parecer de Geoanálise mais recente (21/2024) estabeleceu que o Território 

Quilombola Caraíbas, após essas exclusões e retificações, passou a ter área de 1.286,9923 

hectares. Essa área mais recente também está localizada entre a Gleba Pública Data Campo 

Grande (com aproximadamente 50,4% ou 647,862 hectares) e a Gleba Pública Data Poções 

(com aproximadamente 49,6% ou 639,13 hectares). Por fim, 1.286,9923 hectares representam 

a área ajustada que o Interpi titulou coletivamente, conforme a legislação estadual.  

Diante do exposto, pode-se concluir que o processo de regularização do território 

quilombola Caraíbas foi motivado por complexidades que derivam de fatores legais, fundiários, 

institucionais e sociais, exigindo uma série de etapas técnicas detalhadas, resoluções de 

conflitos de domínio e coordenação entre diversas esferas do poder público. 

 

3.2.5 As complexidades do processo de Caraíbas e a regularização fundiária que (des)organiza 

o território 

 

Resume-se o processo de Caraíba da seguinte forma: 

a) Complexidade Legal e Institucional: O processo teve início no Incra em 2006 (n. 

54380.002905/2006-10) antes de ser formalmente instaurado no Interpi em 2019, o que 

demonstra uma longa e intrincada jornada burocrática. 

b) Multissetorialidade: A regularização exige a articulação entre várias diretorias do 

Interpi (Dipatri, Difundi, Diope), além de consultas e comunicações externas com órgãos 

federais (Incra, Iphan, Semar) e estaduais (Procuradoria Jurídica). 

c) Complexidade Fundiária e Georreferenciamento: O território está inserido em duas 

glebas públicas estaduais (Data Poções, Matrícula n. 1.440, e Data Campo Grande, Matrícula 

n. 1.442), o que exige procedimentos específicos de desmembramento e doação por parte do 

estado. Nesse sentido, foi identificada a incidência de matrículas particulares dentro do 

perímetro quilombola, de modo que o processo inicial delimitou uma área de 2.444,1495 

hectares, mas esta precisou ser retificada para 1.286,9923 hectares após a exclusão de áreas 



232 
 

matriculadas. Além disso, não consta no processo administrativo o envio das áreas matriculadas 

para que o INCRA providencie a desapropriação e integre a área ao território coletivo. 

d) Complexidade Cartorial (Registro): A fase de registro do título coletivo envolveu uma 

Suscitação de Dúvida Registral Inversa, indicando disputas legais sobre o procedimento correto 

para registro. Foi determinado que o Interpi deve primeiramente requerer a averbação do 

desmembramento da área quilombola na serventia competente (Simplício Mendes, onde a 

matrícula original está registrada) para, somente então, requerer o registro do título coletivo em 

Isaías Coelho. Essa etapa de desmembramento e averbação é um ponto crítico e complexo do 

procedimento final. Ou seja, até outubro de 2025, o título de reconhecimento de domínio 

coletivo em favor da comunidade quilombola Caraíbas não está efetivamente registrado em 

nome da associação que os representa, permanecendo o registro em nome do estado do Piauí.  

e) Complexidade Social (Relacionada ao Título Coletivo): Foi necessário definir a 

situação de famílias não quilombolas incidentes no território (13 com matrículas e 8 sem), o 

que gerou a necessidade de retificação do CAR Coletivo para excluir essas propriedades 

registradas, impedindo que esses terceiros acessassem créditos rurais. Outrossim, houve o 

acirramento de conflitos internos, o que levou a Associação Quilombola de Caraíbas a revisar 

seus membros para excluir aqueles que não se identificavam como quilombolas, a fim de 

garantir que os benefícios de projetos (como o da apicultura) fossem destinados apenas ao 

público-alvo. 

Observou-se ainda, na análise do processo administrativo, que não consta o Parecer 

Jurídico do procurador do estado responsável pela atuação do Interpi — peça técnica que baliza, 

por meio da análise jurídica, os procedimentos técnicos realizados. A ausência desse documento 

indica mais uma fragilidade do processo administrativo, bem como da política fundiária 

executada. 

Ainda que não haja prejuízo aparente, mas considerando que todo o procedimento 

apresenta falhas, esse parecer seria um elemento de segurança para a proteção do território 

tradicional da comunidade quilombola. 

Ao consultar os servidores acerca da ausência do Parecer Jurídico, foi informado que, 

devido à falta de resposta ao despacho encaminhado à Procuradoria Jurídica do Interpi, e 

considerando que a solenidade de entrega já estava marcada, optou-se por dar seguimento ao 

processo. Ou seja, mais uma vez, os números parecem ser o que realmente importa nessa 

política fundiária que se apresenta como eficiente. 

Outra observação é que os títulos passaram a ser numerados – no caso dos títulos de 

Caraíbas, com os números 5 e 6 –, indicando a quantificação das entregas. É um detalhe, mas 



233 
 

que se soma à análise de que os números parecem interessar mais do que a qualificação dos 

procedimentos, o reconhecimento das diferenças e a garantia de direitos. 

Ademais, passados quase dois anos desde a entrega dos títulos coletivos à comunidade 

quilombola de Caraíbas, as áreas com matrículas ainda não foram desapropriadas, bem como 

não foram encaminhados ao INCRA. Todavia, em maio de 2019, por meio da Portaria nº 1.107, 

a Comunidade Quilombola de Caraíbas foi reconhecida oficialmente pelo INCRA. A partir 

desse reconhecimento, foi realizado um novo cadastro de famílias, ampliando o número para 

160, que passaram a ser beneficiárias do Programa Nacional de Reforma Agrária 35.  

A fragilidade do procedimento administrativo é constatada pelo exposto, bem como pela 

falta de reconhecimento das especificidades da comunidade, que mais uma vez corre o risco de 

ter seus direitos territoriais violados pela morosidade e inefetividade da política fundiária do 

Piauí. 

Por fim, destaca-se que o processo de regularização fundiária do Território Quilombola 

Caraíbas, em Isaías Coelho (PI), é um processo de longa duração, que se estendeu por quase 18 

anos, se considerado o seu início na esfera federal. Já a fase sob gestão do Interpi, que começou 

formalmente em setembro de 2019, levou cerca de 4 anos e 5 meses até a previsão de entrega 

dos títulos. 

 

3.3 O direito fundamental à diferença como diretriz constitucional na construção da 

política fundiária para os povos e comunidades tradicionais no Piauí 

 

Ao longo desta tese, foi demonstrada a relevância do reconhecimento do direito à 

diferença, expressa por meio das categorias empíricas produzidas pelos próprios povos e 

comunidades tradicionais — quais sejam: episteme dos povos tradicionais, raça e etnia, terra e 

territorialidade. 

A partir dessas categorias analisadas, e tomando o direito fundamental à diferença como 

elemento teórico que fundamenta esta pesquisa, passamos agora às reflexões finais. Para tanto, 

convido-os a uma reflexão crítica acerca da política fundiária do Piauí, considerando o contexto 

sócio-histórico e político dos povos tradicionais, as normativas de reconhecimento territorial ao 

nível estadual e a execução prática dessas normativas no âmbito institucional, com base na 

análise do processo administrativo realizado. 

 
35 Fonte: Disponível em: https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/comunidade-quilombola-caraiba-pi-
tem-territorio-reconhecido-pelo-incra . 

https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/comunidade-quilombola-caraiba-pi-tem-territorio-reconhecido-pelo-incra
https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/noticias/comunidade-quilombola-caraiba-pi-tem-territorio-reconhecido-pelo-incra


234 
 

Compreendendo que os princípios que norteiam os direitos fundamentais têm força 

normativa e, portanto, devem ser considerados e aplicados, ao analisar o caso da política 

fundiária, a própria previsão na Constituição já garantiria, por si só, o direito coletivo ao 

território que ocupam, cabendo ao Estado apenas reconhecê-lo e declará-lo. Na prática, 

percebemos que essa não é a realidade. 

O Piauí foi legitimado a partir da exploração e violação das vidas negras e indígenas 

durante todo o período colonial. No pós-abolição, assim como no restante do Brasil, a 

população negra continuou sendo invisibilizada nas políticas públicas de garantias 

fundamentais — entre elas, o acesso à terra. Aos povos indígenas foi negada até mesmo a 

própria existência (no Piauí), o que os levou a adotar estratégias de sobrevivência diante da 

recusa do estado em reconhecê-los. 

Já os povos tradicionais de outros segmentos precisaram, a partir de seus modos próprios 

de vida, adaptar-se ao clima seco do sertão, do cerrado e dos cocais, preservando suas culturas 

e tradições e criando mecanismos de sobrevivência, na maioria das vezes sem qualquer 

incentivo estatal — especialmente no que se refere à preservação de suas terras 

tradicionalmente ocupadas. 

Ao contrário do que seria esperado, o Piauí, assim como fez o Estado brasileiro no pós-

abolição ao incentivar a imigração europeia com doações de terras, vem impulsionando desde 

a década de 1970 – e, com mais intensidade, a partir dos anos 2000 – a migração de sulistas 

para o estado, sobretudo para a região do Cerrado. Esse processo tem ignorado completamente 

a existência das comunidades locais e dos povos tradicionais que, em sua maioria, habitam há 

séculos essas regiões. Essa migração vem ocasionando uma série de grilagens de terras, o que 

tem sido recentemente noticiado na mídia graças a operações da Polícia Federal e MPF. Óbvio 

que não se está generalizando os casos de migração, apenas apontando que, em muitos casos, 

os conflitos são gerados pelo incentivo estatal à migração e colonização de terras já ocupadas, 

especialmente no sul do Piauí. 

Com a promulgação da Constituição Federal de 1988, esses povos passaram a ter 

garantias constitucionais de acesso à terra e ao território. Todavia, o Piauí demorou a reconhecer 

formalmente os direitos desses grupos. O Interpi, criado na década de 1970, não previa espaço 

na sua estrutura funcional para tratar das demandas dos povos culturalmente diferenciados – os 

chamados povos tradicionais –, mesmo após a Constituição. 

A partir de 2003, com a vigência de um decreto que disciplina norma constitucional de 

identificação, demarcação e titulação de terras quilombolas, observa-se um avanço, graças à 

intensa luta do movimento social quilombola. No entanto, até 2020, apenas cinco comunidades 



235 
 

haviam sido tituladas – e nenhuma registrada –, no Piauí, enquanto cerca de 68 processos foram 

abertos no Incra. 

Para os povos indígenas, com a edição da Lei n. 7.394/2020, iniciou-se tardiamente o 

reconhecimento formal da existência de povos indígenas no Piauí. O mesmo ocorreu com as 

quebradeiras de coco babaçu, reconhecidas pela Lei n. 7.888/2022 – embora esta última esteja 

sob questionamento quanto à sua constitucionalidade pela PGE/PI. Ou seja, mais uma vez, o 

próprio estado busca brechas para não garantir os direitos de povos historicamente 

vulnerabilizados. 

Apesar de as recentes normativas assegurarem, em alguma medida, o acesso formal 

desses povos aos territórios que ocupam, suas diferenças continuam sem reconhecimento. O 

estado impõe um modelo único para formalizar os procedimentos administrativos, o que, 

infelizmente, não se aplica a todas as realidades, principalmente aquelas que enfrentam 

conflitos fundiários. Por exemplo, o Piauí criou uma nova categoria ao se referir aos indígenas, 

denominando-os “comunidades tradicionais indígenas” em vez de “terras indígenas” (Varão, 

2024). Assim, o estado tenta restringir os direitos dos povos originários, limitando-os à 

ocupação de terras públicas e devolutas, sem qualquer plano de gestão para essas comunidades, 

que permanecem entregues à própria sorte. 

Os próprios indígenas relatam que exigem a titulação de todo o seu território – não cabe 

ao estado delimitar/limitar quais áreas lhes pertencem, mas sim declará-las. Por isso, a política 

fundiária do Piauí, embora se apresente como garantidora e inovadora, revela falhas 

institucionais profundas em sua interpretação e concepção. Não é possível tratar os povos 

originários como povos tradicionais com base em uma interpretação ampliada do artigo 3º do 

Decreto n. 6.040/2006, considerando que não basta titular a área; é necessário garantir que esses 

povos possam viver com dignidade e tenham acesso às políticas públicas destinadas aos povos 

originários na política indigenista. 

Outro aspecto complexo para os povos indígenas nos procedimentos administrativos é 

a exigência de uma associação legalmente constituída. Nota-se que a legislação se inspira no 

decreto referente às comunidades quilombolas; entretanto, tal exigência não se aplica à 

realidade dos povos indígenas, uma vez que, segundo o regramento federal, não precisam se 

organizar por meio de associações — o título de suas terras é registrado em nome da União, por 

meio da SPU. 

No caso dos quilombolas, a política estadual parece atender de forma mais ampla a esse 

público, porém ainda limitada à ocupação de áreas estaduais e devolutas. O estado alega não 

realizar desintrusão nem desapropriação, encaminhando tais demandas ao Incra – o que, na 



236 
 

prática, resulta em mora, inércia e pouca efetividade na regularização dos territórios 

quilombolas. 

Por fim, as comunidades ribeirinhas e as quebradeiras de coco que foram contempladas 

pela política estadual, até o momento, beneficiaram-se de acordos e desapropriações por 

interesse social, ou por ocuparem áreas totalmente devolutas e incorporadas ao patrimônio 

público. Nessas situações, também se exige que estejam organizadas por meio de associações 

legalmente constituídas. 

Para compreender o reconhecimento do direito à diferença nos processos de 

regularização fundiária dos territórios de povos e comunidades tradicionais, é preciso observar 

de que forma o decreto que orienta o reconhecimento territorial destaca elementos que, em certa 

medida, evidenciam a autodefinição e a territorialidade relacionada à tradicionalidade e à 

ancestralidade. 

Percebe-se que as categorias empíricas discutidas no segundo capítulo desta tese se 

revelam, em parte, na estrutura do RIDT, que exige a apresentação de elementos que 

caracterizem a relação dos povos com sua territorialidade e identidade. Vale mencionar que não 

é a redução ou a ausência 36 dessa peça técnica que garantirá o reconhecimento territorial, pois 

ela representa o registro da especificidade daquele território. Caso esse elemento seja ignorado 

no processo administrativo, o procedimento poderá ser reduzido aos moldes da regularização 

de áreas ocupadas por pessoas privadas e não coletivas. Essa peça não serve apenas para 

eventuais contestações ou defesa, mas constitui um registro oficial – que, por vezes, é solicitado 

pelo próprio estado para garantir os direitos ligados à identidade e à relação da comunidade 

com seu território. 

No que se refere às categorias raça e etnia, o direito à diferença manifesta-se a partir do 

princípio da autodefinição, resguardado pela Convenção n. 169 da OIT, elemento fundamental 

para determinar quem é elegível à regularização fundiária como território tradicional. O artigo 

1º do referido decreto reconhece que o processo de regularização se aplica aos “indígenas, 

quilombolas e tradicionais”. Essas categorias estão implicitamente relacionadas às questões 

étnico-raciais e culturais, garantindo o direito de se diferenciar das demais populações – ora 

como elemento de inclusão e garantia de políticas públicas, ora como fator de discriminação 

negativa, impedindo o acesso a direitos. 

A categoria episteme dos povos tradicionais, ou seja, o conhecimento tradicional, 

manifesta-se no processo ao transformar a memória, a história oral e as práticas culturais em 

 
36 Em vários momentos, a instituição já demonstrou o interesse na possibilidade de abolir a peça técnica, crendo 

que seria uma etapa a menos e que aceleraria o procedimento administrativo.  



237 
 

elementos probatórios cruciais para a delimitação do território, como os elementos sócio-

históricos, que incluem a memória e a identidade do povo. As práticas culturais também são 

elementos que devem constar no RIDT. Observa-se ainda que o decreto prevê a inclusão de 

estudos elaborados sobre a comunidade, desde que entregues por ela própria e avaliados pelo 

Interpi quanto à sua higidez. Nesse aspecto, é possível afirmar que tais estudos – acadêmicos 

ou não – podem conter elementos que valorizem e reconheçam a episteme dos povos 

tradicionais, considerando que se trata de um ato voluntário da comunidade ao dispor dessas 

peças técnicas em substituição às produzidas pelo órgão estatal. 

Quanto às categorias terra e territorialidade, o decreto menciona a territorialidade como 

um conceito que vai além da propriedade (terra), pois considera como área a ser delimitada 

aquela necessária à reprodução física, social e cultural do grupo. Dessa forma, o direito à 

diferença poderá ser reconhecido ao se compreender o território como elemento essencial ao 

modo de vida da comunidade coletiva. Além disso, essa territorialidade deve ser indicada pelo 

próprio grupo autodefinido, ou seja, as peças técnicas, como o mapa e o memorial descritivo, 

devem refletir a delimitação territorial apontada pela comunidade. 

Em relação à raça, etnia e autoidentificação, conforme o artigo 7º, § 2º, é importante 

assegurar que o critério da autoidentificação prevaleça sobre quaisquer exigências burocráticas 

externas, salvo em casos de má-fé comprovada. Essa medida garantiria o respeito à 

autodefinição das comunidades tradicionais, reconhecendo sua legitimidade como elemento 

central no processo de reconhecimento territorial. 

No que se refere à episteme tradicional, prevista no artigo 6º, inciso I (Histórico), 

recomenda-se que a descrição da ocupação baseada na memória coletiva e nas práticas 

tradicionais seja considerada o elemento preponderante para a delimitação do território 

culturalmente necessário. Essa interpretação valoriza o conhecimento tradicional e as narrativas 

próprias das comunidades, reconhecendo-as como fontes legítimas de comprovação da 

ocupação. 

Quanto à terra e à territorialidade, o artigo 9º, § 2º, que trata das “adequações” em casos 

de sobreposição com áreas privadas, poderia ser revisto para garantir que eventuais reduções 

de território não inviabilizem a reprodução física e cultural dos grupos. É essencial assegurar 

que o direito à diferença não seja subjugado integralmente à lógica da propriedade privada já 

regularizada pelo Interpi, preservando o vínculo histórico, simbólico e espiritual das 

comunidades com suas terras tradicionais. 

Por fim, em relação às formas de organização, os artigos 6º (caput) e 17 poderiam ser 

interpretados ou alterados de modo a flexibilizar a exigência de que o título de reconhecimento 



238 
 

seja outorgado exclusivamente em nome de uma associação legalmente constituída. Essa 

flexibilização permitiria que o direito à diferença se estendesse também às formas próprias de 

organização social e política das comunidades, respeitando seus modos tradicionais de 

governança e evitando a imposição de um modelo jurídico estatal que não corresponde às suas 

dinâmicas internas. 

Não obstante, ao analisar a política fundiária, tanto em suas normativas quanto em sua 

execução, foi possível identificar mecanismos que geram dificuldades e potencializam 

limitações ao pleno acesso aos territórios tradicionais, sobretudo quando comparados às 

garantias constitucionais e internacionais adotadas pelo Brasil. As normativas estaduais 

deveriam ter como parâmetro essas garantias constitucionais (incluindo as internacionais 

adotadas pelo ordenamento brasileiro) e não as restringir em sua efetivação. 

Entre as principais complicações e desafios que surgem no processo de regularização 

fundiária coletiva, destaca-se, em primeiro lugar, a obrigatoriedade de que as comunidades 

tenham uma associação legalmente constituída. Sabe-se que essa não é a forma tradicional de 

organização dos povos e comunidades tradicionais, mas foi o modelo adotado pelo Estado como 

requisito para a transferência das titulações coletivas às comunidades quilombolas. Assim, essas 

comunidades são obrigadas a se organizar formalmente e constituir uma associação, o que tem 

gerado inúmeros conflitos internos, uma vez que se trata de uma forma de organização imposta, 

e não resultante de suas práticas culturais e sociais próprias. Não há, até o momento, alternativas 

previstas em norma que substituam esse modelo. Dessa forma, cabe ao Estado brasileiro – e 

também aos estados federados, como o Piauí – refletir sobre mecanismos de apoio à formação 

dessas associações, considerando os custos burocráticos, formativos e de gestão que esse 

processo exige. 

Outro ponto sensível diz respeito à consulta prévia, livre e informada, prevista no artigo 

6º da Convenção n. 169 da OIT. Embora o decreto estadual assegure a participação das 

comunidades em todas as fases do procedimento administrativo, a forma como a consulta é 

descrita levanta dúvidas quanto à sua aderência ao conceito de consentimento livre, prévio e 

informado. O artigo 7º prevê a convocação por meio de edital e a realização de visita técnica, 

na qual se lavra uma ata registrando a autodefinição da comunidade como tradicional e seu 

acordo com o pedido de regularização fundiária coletiva. No entanto, o decreto não especifica 

o grau de consulta e consentimento necessário em relação ao próprio processo de delimitação 

territorial (RIDT), nem sobre os eventuais impactos decorrentes do procedimento. Assim, 

embora a participação seja formalmente garantida, a ausência de detalhamento sobre os 



239 
 

parâmetros do consentimento livre, prévio e informado pode ser interpretada como uma lacuna 

em relação às exigências da Convenção n. 169 da OIT. 

Também merece destaque a questão da redução ou adequação do território em casos de 

sobreposição com áreas privadas – talvez este seja o ponto mais complexo. O Capítulo III, que 

trata da delimitação e identificação do território, prevê que o RIDT é a peça obrigatória que 

subsidia a definição da área informada pela comunidade. Contudo, o artigo 9º, § 2º, determina 

que, caso sejam constatadas sobreposições com áreas privadas já regularizadas pelo Interpi, 

deverão ser realizadas “adequações” na área sugerida pelo RIDT. Tal previsão abre espaço para 

que o território tradicional, delimitado conforme práticas históricas e culturais da comunidade, 

seja reduzido administrativamente. Essa possibilidade pode configurar violação ao direito 

constitucional previsto no artigo 231 da Constituição Federal e no artigo 68 da ADCT, que 

reconhece aos povos indígenas e quilombolas a posse permanente das terras que 

tradicionalmente ocupam, independentemente de sobreposições com títulos de origem 

posterior. 

O processo de regularização também apresenta uma etapa de publicidade, seguida de 

prazo para contestação por parte de terceiros interessados. O resumo do RIDT, a planta e o 

memorial descritivo devem ser publicados no Diário Oficial e nos sites do Interpi. O artigo 13 

do decreto estabelece um prazo improrrogável de 15 dias para apresentação de contestações. 

Embora a previsão de contestação seja um elemento comum nos processos administrativos, o 

prazo exíguo de 15 dias para análise de documentos técnicos complexos, como o RIDT, a planta 

e o memorial descritivo, introduz um elemento de insegurança jurídica, dificultando o 

reconhecimento dos territórios e exigindo que o Interpi (por meio da DPCT) elabore parecer 

técnico sobre os fatos e argumentos apresentados. Embora a iniciativa, em um primeiro 

momento, tivesse como objetivo garantir a celeridade dos procedimentos, na prática, 

dificilmente será executado dessa forma, dada a limitação de pessoal para realizar tal 

procedimento. 

Ademais, nos três anos de atuação nos processos de regularização das comunidades 

tradicionais, observei inúmeros entraves que vem retardando as titulações coletivas, tais como: 

falta de arrecadação das terras devolutas (que tem tido certo avanço, comparando ao marco 

temporal de 2019); falta de profissionais habilitados para elaboração de relatório de 

identificação e delimitação do território; falta de serviços de campo, como cadastros e 

georreferenciamento; títulos individuais registrados de quilombolas e não quilombolas dentro 

do território para os quais não houve resolução/decisão e estão travados; mudanças de gestão, 

que frequentemente atrasam os trâmites; demora nas respostas do cartório sobre documentação 



240 
 

e registro; o racismo institucional, perceptível quando se trata das demandas das comunidades 

tradicionais dentro do órgão, dentre outros entraves para os quais se pretende buscar a 

resolução, formular orientação para a comunidade e para o órgão, a fim de concluir o processo 

de regularização. 

Percebe-se que, embora o marco normativo estadual do Piauí apresente avanços no 

reconhecimento formal dos direitos territoriais de povos e comunidades tradicionais, tanto a 

concepção da política fundiária estadual quanto sua implementação ainda contêm entraves 

significativos, resultando em novas violações aos direitos territoriais desses povos. 

A exigência de associação formal, a possibilidade de redução territorial, a limitação do 

prazo para contestações e a fragilidade na aplicação do princípio da consulta prévia, livre e 

informada são apenas alguns exemplos de que, embora o Piauí se apresente como pioneiro na 

regularização fundiária de povos originários e comunidades tradicionais, o que é justificado 

pelo número de títulos que entrega anualmente, na prática, o recebimento do título não significa 

que a comunidade teve seu direito à diferença respeitado. A efetividade de uma política de 

regularização fundiária não se mede pela quantidade de títulos entregues, mas, sim, pelo 

respeito ao direito de participação, direito de decisão e direito à totalidade do território 

tradicionalmente, o que não vem sendo observado nos trâmites dos procedimentos 

administrativos que acontecem no âmbito do Interpi. Para que haja uma efetiva proteção aos 

territórios tradicionais, é essencial que a política fundiária – da sua concepção até a sua 

execução – alinhe-se às garantias constitucionais e normas nacionais e internacionais de 

proteção aos territórios tradicionalmente ocupados. 

Por fim, ressalta-se que a proposta central desta tese é demonstrar que o direito 

fundamental à diferença é a base constitucional que possibilita o reconhecimento territorial dos 

povos e comunidades tradicionais. Parte-se do entendimento de que, sem a incorporação desse 

direito na formulação e na execução da política fundiária, qualquer procedimento 

administrativo corre o risco de reproduzir as mesmas violações históricas de direitos que esses 

povos vêm enfrentando. Assim, a efetividade da política fundiária depende diretamente de seu 

alinhamento com a garantia do direito à diferença, enquanto fundamento ético, jurídico e 

político de justiça territorial. 

O Piauí, ao tentar promover a igualdade, corre o risco de reproduzir novas 

desigualdades, já que os povos tradicionais devem ser tratados de forma igual no que se refere 

ao acesso a direitos e políticas públicas, mas também precisam ter suas diferenças e 

especificidades reconhecidas nesse processo. Só assim será possível efetivar, de maneira plena, 

o direito fundamental à diferença. 



241 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Fogo!... Queimaram Palmares, 
Nasceu Canudos. 
Fogo!... Queimaram Canudos, 
Nasceu Caldeirões. 
Fogo!... Queimaram Caldeirões, 
Nasceu Pau de Colher. 
Fogo!... Queimaram Pau de Colher... 
E nasceram, e nascerão tantas outras comunidades 
que os vão cansar se continuarem queimando 
Porque mesmo que queimem a escrita, 
Não queimarão a oralidade. 
Mesmo que queimem os símbolos, 
Não queimarão os significados. 
Mesmo queimando o nosso povo, 
Não queimarão a ancestralidade. 
(Nêgo Bispo, 2019). 

 

Como concluir algo que mal acabamos de começar? É com esse questionamento que 

escrevo as considerações finais desta tese, construída durante quase cinco anos e a muitas mãos, 

com muitas descobertas e novas percepções, sobretudo sobre o Direito. 

Eu sempre soube que deveria escrever sobre o meu Piauí. A vida acadêmica me levou 

para o campo agrário e para os direitos territoriais dos povos e comunidades tradicionais. Como 

dito no início desta tese, esse tema sempre me foi algo familiar, mas, ao mesmo tempo, distante. 

Foi na academia que compreendi as complexidades fundiárias e dos sujeitos que vivem e 

protegem a terra. 

Aos poucos, fui vendo que, na verdade, quase tudo eu já tinha visto em algum lugar. 

Passei a rememorar minha própria experiência de quem foi criada na roça, com pai e avós 

agricultores, na beira de um rio, onde a chuva era comemorada e motivo de felicidade, e o 

florescer da mata seca anunciava dias melhores. Assim, foi bem mais fácil compreender o que 

eu estava lendo e escrevendo. 

Esta tese de doutorado se propôs a analisar o direito fundamental à diferença no contexto 

da aplicação da política fundiária do Piauí nos processos de regularização fundiária dos 

territórios dos povos e comunidades tradicionais. 

Por vários momentos, pensei: “Vou pular a parte histórica e seguir para o que importa, 

analisar o Direito e sua aplicação”. Mas não há como falar de povos tradicionais e da sua relação 

com a terra sem falar do seu contexto sócio-histórico, que não é apenas um repositório de fatos, 

mas uma descrição de vivências que são indispensáveis para conhecer o hoje. Considero que as 

desigualdades socioeconômicas são fruto da desigualdade na distribuição de terras, da falta de 

acesso formal e do racismo que fundou este país. 



242 
 

Assim, no primeiro capítulo desta tese, buscou-se apresentar o contexto da ocupação 

fundiária do Piauí, que se deu de forma diferente da dos outros estados, pelo tempo e espaço. E 

como se deu a relação dos povos tradicionais – indígenas, quilombolas e demais segmentos – 

no território piauiense. 

Ficou evidente que, assim como nos outros estados brasileiros, os povos indígenas 

sofreram um verdadeiro projeto de genocídio, sendo afirmado pelo próprio Estado que haviam 

sido exterminados, quando, na verdade, esses povos resistiam e construíam alternativas para se 

manterem vivos, sem perder sua identidade e cultura. 

Para os povos negros (quilombolas), houve violência física e emocional de todo tipo. 

Tentou-se construir a narrativa de que os negros escravizados no Piauí não sofreram como no 

restante do país, tese já refutada, pois não há escravidão branda quando se viola a subjetividade 

e se impõem marcadores sociais de poder para determinar quem é gente e quem não é. 

Os povos tradicionais dos demais segmentos, como as quebradeiras de coco babaçu e 

os ribeirinho-brejeiros, foram construindo seus territórios a partir dos modos tradicionais de 

vida na lida com o espaço que ocupam e usam. O coco babaçu é o alimento que sustenta 

milhares de famílias. É uma atividade laboral exercida majoritariamente por mulheres, que 

sustentam suas famílias com a extração e produção do coco babaçu. Já os ribeirinho-brejeiros 

desenvolveram práticas de vida para sobreviver e enfrentar as secas e o período de chuva às 

margens das águas. 

Foi possível concluir que os povos e comunidades tradicionais do Piauí resistiram às 

violências e às violações e sobreviveram. Hoje continuam lutando para ter seus direitos 

garantidos nas normativas e reivindicam esse reconhecimento. Sua principal reivindicação é o 

direito à terra, que vem sendo constantemente ameaçado. Foi traçado todo o panorama histórico 

das normativas federais e estaduais conquistadas pelos povos tradicionais. 

Ainda no primeiro capítulo, foi possível identificar que as mulheres de diversos 

segmentos tradicionais foram e são as protagonistas na luta pelo território, desde a manutenção 

dos modos próprios de vida até a luta política pela terra. Isso foi perceptível não somente com 

a revisão bibliográfica, mas também a partir da minha experiência técnica na regularização 

fundiária e nos conflitos territoriais: são as mulheres que tomam a frente, logo estão expostas a 

maiores violências. Assim, foi possível destacar algumas das muitas mulheres que fizeram e 

fazem a luta territorial no Piauí. 

Ao final, discutiu-se o direito fundamental à diferença como um princípio constitucional 

que deve ser reconhecido no processo de regularização fundiária dos territórios tradicionais, a 

fim de garantir a igualdade de tratamento. É necessário reconhecer as diferenças produzidas a 



243 
 

partir dos modos de vida dos povos tradicionais que os colocam nesse lugar de povos 

culturalmente diferenciados e que têm relação especial com a territorialidade, espaço de 

identidade e reprodução física e cultural, material e imaterial, desses povos. Assim, uma política 

fundiária efetiva é aquela que reconhece as diferenças para tornar efetiva a igualdade formal da 

qual todos nós gozamos. 

No segundo capítulo, observaram-se as normativas vigentes do Piauí para a 

regularização dos territórios ocupados por povos e comunidades tradicionais. Foi possível 

constatar que a construção da legislação atual foi motivada pelas reivindicações dos 

movimentos sociais de luta pela terra, que chegaram a ir pessoalmente à sede do Banco 

Mundial, nos Estados Unidos, para denunciar o descaso do Piauí no reconhecimento dos 

direitos territoriais das comunidades. Denunciavam que os milhões destinados ao estado, e em 

especial ao Interpi, não estavam sendo aplicados para os povos tradicionais. Dessa forma, houve 

uma movimentação para uma nova legislação fundiária capaz de incluir os povos e 

comunidades tradicionais como prioridade nessa política. 

É nesse contexto que a Lei Estadual n. 7.294 de 2019 foi publicada, e mais tarde 

regulamentada por meio do Decreto n. 22.407 de 2023, que dispõe sobre o procedimento 

administrativo de regularização fundiária dos territórios dos povos e comunidades tradicionais. 

A elaboração desse decreto passou por momentos de tensão, visto que o primeiro decreto (n. 

21.469 de 2022, revogado), elaborado e publicado, continha elementos contraditórios. Além 

disso, o novo decreto retirou a desapropriação estadual, instrumento que, em certa medida, 

garante o território tradicional. 

Conclui-se que as normativas estaduais vigentes, por meio de uma interpretação ampla, 

consideram povos e comunidades tradicionais como gênero e, na sua execução, os grupos 

classificados como espécie – por exemplo, se são quilombolas, indígenas ou quebradeiras de 

coco babaçu. Essa normativa, ao passo que demonstra incluir todas as comunidades tradicionais 

que ocupam as terras públicas e devolutas como beneficiárias, acaba por criar uma série de 

complexidades, visto que não é possível considerar grupos étnica, racial e culturalmente 

diferenciados como uma coisa só. Reconhecer as diferenças desses grupos exige uma atenção 

qualificada na execução da política fundiária, algo que o estado não cumpre: promete (lei), mas 

não executa (cumpre). 

O diário de campo, denominado relato empírico, como parte da metodologia adotada 

para discutir a política fundiária do Piauí, partiu da minha experiência técnica de 2021 a 2023. 

Ou seja, por quase três anos, fiz parte da construção dessa nova política fundiária estadual que 

visava a assegurar a territorialidade dos povos e comunidades tradicionais. Contudo, a 



244 
 

experiência técnica na condução dessa política desnudou suas complexidades, que incluem a 

violação ao direito de consulta e o uso excessivo de propaganda institucional, enquanto os 

entraves fundiários enfrentados pelas comunidades não são sanados. Ao mesmo tempo, 

possibilitou a rica experiência de vivenciar o campo, observando como o Direito se constrói e 

se aplica na prática. 

Ao final, foram analisadas as categorias empíricas como expressões do direito à 

diferença: a episteme dos povos tradicionais, raça e etnia, terra e territorialidades. Essas 

categorias são produzidas pelas próprias comunidades tradicionais e precisam ser consideradas 

nessa política fundiária. Seus saberes e modos de vida os constituem enquanto grupo que 

enxerga a terra sob outras cosmopercepções: a terra é elemento sagrado e de manutenção da 

própria vida; proteger a terra e a natureza é garantir que a identidade daqueles povos não se 

perca. 

Também foi visto como a construção social de raça e racismo determinou quem eram 

os sujeitos de direitos e quem não era, o que perdurou mesmo após a abolição, dando início ao 

processo do racismo estrutural e institucional, refletido na falta de acesso formal à terra, ou seja, 

no não reconhecimento constitucional do direito à terra aos povos tradicionais. Assim, sua 

etnicidade se mostra presente para o fortalecimento do grupo e para a reivindicação política 

desses direitos, outrora conquistados e que precisam ser reconhecidos. 

A terra e a territorialidade, elementos comuns a todos os segmentos de povos e 

comunidades tradicionais, demonstram como a terra foi transformada em mercadoria e como 

esse modelo expulsa e ameaça quem tem outra forma de ocupar e usar o solo. Sendo a 

territorialidade intrinsecamente ligada à identidade do grupo coletivo, ela é a base da 

permanência dos povos e de seus modos de vida. São essas diferenças que o Estado enxerga 

como complexidades, resultando na morosidade do reconhecimento constitucional da 

territorialidade. Ou seja, o direito existe, mas as diferenças, entendidas como complexidades, 

não são reconhecidas na garantia do direito. 

O terceiro e último capítulo da tese se dedicou a analisar a efetivação da política 

fundiária. Primeiro, observou o funcionamento do órgão executor da política fundiária do 

estado do Piauí, o Interpi. Concluiu-se que o órgão fundiário tardou em abrir espaço dentro de 

sua estrutura funcional para tratar dos processos referentes aos povos e comunidades 

tradicionais, e que, apesar de se anunciar como pioneiro na política fundiária de povos 

tradicionais, na verdade, não tem feito nada além do que é legalmente previsto. 

Sua efetividade tem se dado, na maior parte, nas ocupações incidentes em áreas públicas 

e devolutas, e tem utilizado o instrumento da desapropriação por interesse social somente 



245 
 

quando lhe é politicamente conveniente. Ou seja, a política fundiária para povos e comunidades 

tradicionais não é uma política de Estado, mas sim ações políticas, pois não enfrenta as 

complexidades – entendidas aqui como diferenças – para efetivar de fato o direito à terra 

constitucionalmente previsto. 

A análise do processo da comunidade quilombola Caraíbas demonstrou como a política 

fundiária do Piauí não foi capaz de reconhecer as diferenças produzidas por essa comunidade. 

O reconhecimento só ocorreu após quase 18 anos desde a abertura do processo e, ainda assim, 

foi feito de forma incompleta, transformando o território em uma “tábua de pirulito” 37. A 

comunidade, ansiando por algum tipo de segurança jurídica, acaba cedendo às imposições da 

política fundiária que se apresenta e tem seu território parcialmente titulado e ainda não 

registrado. Por fim, conclui-se que uma política fundiária incapaz de reconhecer as diferenças 

como igualdade tende a reproduzir as mesmas violências históricas, tais como o racismo e as 

desigualdades sociais. 

Retomando a frase inicial dessas considerações finais, quando comecei a me debruçar 

nas “complexidades” que envolvem a política fundiária do Piauí, percebi que uma tese só não 

é suficiente para demonstrar sua efetividade ou não. Mas espero que esta tese sirva como o 

início de uma reflexão para que a política fundiária se aprimore e se aproxime dos princípios 

constitucionais, e que sua execução seja pautada na justiça social e na igualdade de direitos, 

não apenas em um discurso político. 

Uma forma de enfrentar o racismo fundiário é titulando seus territórios e, mais do que 

isso, garantindo que esses povos possam viver em seus territórios de forma digna. Uma política 

efetivamente constitucional precisa ser construída reconhecendo as diferenças que seus sujeitos 

produzem. Reconhecer as diferenças como igualdade é garantir acesso a direitos. 

 

 

 

 

 

 

 
37 A expressão “tábua de pirulito” é uma analogia popular utilizada para descrever um território que foi 

excessivamente fragmentado, perfurado ou recortado. Faz referência à tábua usada para espetar pirulitos em 
festas – cheia de furos regulares onde os doces são colocados. Assim, dizer que o território quilombola titulado 
ficou como uma tábua de pirulito significa que o território reconhecido legalmente apresenta múltiplas 
descontinuidades, lacunas ou exclusões dentro de seus limites, comprometendo sua integridade territorial e a 
continuidade do espaço comunitário. 



246 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALBUQUERQUE, Bruna Henrique. Uso do território e comunidades tradicionais: as 
verticalidades do agronegócio globalizado sobre as horizontalidades do Território Melancias, 
Piauí, Brasil. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Universidade Estadual Paulista, Rio 
Claro, 2022. 

ALENCAR, Paulo Gustavo de. Da posse fictícia ao latifúndio desmedido: sistemas de 
administração fundiária, apropriação desigual do território e insurgências de coloniais no 
Piauí. Tese (Doutorado em Desenvolvimento e Meio Ambiente) – Universidade Federal do 
Piauí, Teresina, 2023. 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. África, número do Tráfico Atlântico. In: SCHWARCZ, Lilia 
Moritz; GOMES, Flavio dos Santos (Orgs.). Dicionário da escravidão e liberdade: 50 textos 
críticos. São Paulo: Companhia das Letras, 2018.  

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terra de quilombo, terras indígenas, “babaçuais 
livres”, “castanhais do povo”, faixinais e fundos de pasto: terras tradicionalmente ocupadas. 
2. ed. Manaus: PGSCA–UFAM, 2008. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. Polén: São Paulo, 2019. 

ALMENDRA FILHO, José Horácio Gayoso e. Estudo exploratório do INTERPI na 
implementação da política fundiária do Estado do Piauí. Dissertação (Mestrado em 
Políticas Públicas e Gestão Pública – MPGPP) – Escola de Administração de Empresas de 
São Paulo, Fundação Getúlio Vargas, São Paulo, 2018. 

AMORIM, Liliane Pereira de. A proteção territorial dos quilombos: a (in)segurança jurídica 
das titulações quilombolas no Brasil. In: WENCZENOVICZ, Thais Janaina; BÜHRING, 
Marcia Andrea; MACHADO, Linia Dayana Lopes (Orgs.). Direito ambiental, agrário e 
socioambientalismo II. Florianópolis: CONPEDI, 2024. 

AMORIM, Liliane Pereira de. Regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais 
no estado do Piauí: a atuação do Instituto de Terras do Piauí. In: FURTADO, Gabriel Rocha; 
VELOSO, Francisco Lucas Costa (Org.). Propriedade territorial no Piauí: homenagem a 
Simplício Mendes. Teresina: EDUFPI, 2023, p. 106-128. 

AMORIM, Liliane Pereira de; CRUZ, Caroline Viveiros Moura da. Gestão de terras: a 
implementação de sistemas eletrônicos nos processos de regularização fundiária do Estado do 
Piauí. Emblemas, v. 19, n. 2, p. 103–114, jul./dez. 2022. 

AMORIM, Liliane Pereira de; TÁRREGA, Maria Cristina V. Blanco. O acesso à terra: a lei 
de terras “1850” como obstáculo ao direito territorial quilombola. Revista Emblemas, v. 16, 
n. 1, p. 10-23, jan./jun. 2019. 
 
ANDRADE, Lucas Vieira Barros de. À beira do desenvolvimento: direitos territoriais 
quilombolas no processo de construção da Ferrovia Transnordestina no Piauí e o exemplo da 
comunidade Contente. Dissertação (Mestrado em Sociologia e Direito) – Programa de Pós-
Graduação em Sociologia e Direito, Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2017. 
 



247 
 

ARAÚJO, Patrícia Costa de. Resistências de mulheres camponesas na luta pela terra: 
trajetórias na construção do Assentamento Antônia Flor. In: ENCONTRO DA REDE DE 
ESTUDOS RURAIS, 10., 2023, São Carlos. Terra, fome e poder: desafios para o rural 
contemporâneo. São Carlos: UFSCar, 2023. 
 
ASSOCIAÇÃO DOS ADVOGADOS DE TRABALHADORES RURAIS (AATR). Nota 
técnica: leis de terras no Piauí e os direitos dos povos e comunidades tradicionais. Salvador: 
AATR, 2021. Texto: Maurício Correia; Juliana Borges. 
 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

BARTH, Fredrik. Etnicidade e o conceito de cultura. Antropolítica, Niterói, n. 19, p. 15-30, 
2005. 

BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Rio de Janeiro: 
Contra Capa Livraria, 2000. 

BATISTA, Ruimar. Desenvolvimento sustentável nos quilombos do Estado do Piauí. In: 
LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, Adelmir (Org.). Sertão quilombola: comunidades 
negras rurais no Piauí. Teresina: EDUFPI, 2017, p. 161-185. 

BORGES, Lizely. No atual ritmo, Brasil levará 2.188 anos para titular todos os territórios 
quilombolas com processos no Incra. Terra de Direitos, 12/05/2023. Disponível em: 
https://www.terradedireitos.org.br/noticias/noticias/no-atual-ritmo-brasil-levara-2188-anos-
para-titular-todos-os-territorios-quilombolas-com-processos-no-incra/23871. Acesso em: 12 
out. 2024. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm. Acesso em: 10 set. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 10.088 de 5 de novembro de 2019. Consolida atos normativos editados 
pelo Poder Executivo Federal que dispõem sobre a promulgação de convenções e 
recomendações da Organização Internacional do Trabalho - OIT ratificadas pela República 
Federativa do Brasil. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-
2022/2019/Decreto/D10088.htm#:~:text=Consolida%20atos%20normativos%20editados%20
pelo,pela%20Rep%C3%BAblica%20Federativa%20do%20Brasil. Acesso em: 4 ago. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 14.625 de 31 de outubro de 2011. Regulamenta a Lei nº 5.595, de 01 
de agosto de 2006 que dispõe sobre regularização fundiária de áreas ocupadas por 
remanescentes de Comunidades dos Quilombos e dá providências correlatas. Disponível em: 
https://www.legisweb.com.br/legislacao/?id=152365. Acesso em: 30 out. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 3.912, de 10 de setembro de 2001. Regulamenta as disposições 
relativas ao processo administrativo para identificação dos remanescentes das comunidades 
dos quilombos e para o reconhecimento, a delimitação, a demarcação, a titulação e o registro 
imobiliário das terras por eles ocupadas. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2001/d3912.htm. Acesso em: 2 set. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o procedimento para 
identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e titulação das terras ocupadas por 

https://www.terradedireitos.org.br/noticias/noticias/no-atual-ritmo-brasil-levara-2188-anos-para-titular-todos-os-territorios-quilombolas-com-processos-no-incra/23871
https://www.terradedireitos.org.br/noticias/noticias/no-atual-ritmo-brasil-levara-2188-anos-para-titular-todos-os-territorios-quilombolas-com-processos-no-incra/23871
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2019/Decreto/D10088.htm#:%7E:text=Consolida%20atos%20normativos%20editados%20pelo,pela%20Rep%C3%BAblica%20Federativa%20do%20Brasil
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2019/Decreto/D10088.htm#:%7E:text=Consolida%20atos%20normativos%20editados%20pelo,pela%20Rep%C3%BAblica%20Federativa%20do%20Brasil
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2019/Decreto/D10088.htm#:%7E:text=Consolida%20atos%20normativos%20editados%20pelo,pela%20Rep%C3%BAblica%20Federativa%20do%20Brasil
https://www.legisweb.com.br/legislacao/?id=152365


248 
 

remanescentes das comunidades dos quilombos. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm. Acesso em: 29 ago. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 2004. Promulga a Convenção nº 169 da 
Organização Internacional do Trabalho - OIT sobre Povos Indígenas e Tribais. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051. Acesso em: 20 out. 
2025. 

BRASIL. Decreto nº 6.040 de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de 
Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. 2007a. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 30 
ago. 2025. 

BRASIL. Decreto nº 8.750 de 9 de maio de 2016. Institui o Conselho Nacional dos Povos e 
comunidades tradicionais. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato20152018/2016/decreto/d8750.htm . Acesso em: 30 
out. 2025. 

BRASIL. Corregedoria-Geral de Justiça do Estado do Piauí. A governança de terras no 
Estado do Piauí: experiência do Núcleo de Regularização Fundiária da Corregedoria-Geral de 
Justiça do Estado. Coordenação: Richard Torsiano. Organização: Richard Torsiano, Liliane 
Pereira de Amorim, Lucas de Sousa Oliveira, Marcelo Mateus Trevisan. Brasília, 2022. 

BRASIL. Lei nº 4.504, de 30 de novembro de 1964. Dispõe sobre o Estatuto da Terra, e dá 
outras providências. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L4504.htm. 
Acesso em: 17 set. 2025. 

BRASIL. Lei nº 5.595, de 01 de agosto de 2006. Dispõe sobre a regularização fundiária de 
áreas ocupadas por remanescentes de Comunidades dos Quilombos, e dá outras providências. 
Disponível em: https://www.normasbrasil.com.br/norma/lei-5595-2006-pi_151080.html. 
Acesso em: 30 ago. 2025. 

BRASIL. Lei nº 601, de 18 de setembro de 1850. Dispõe sobre as terras devolutas do 
Império. Disponível em: http://www. planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L0601-1850.htm. Acesso 
em: 30 out. 2025. 

BRASIL. Lei nº 7.389, de 27 de agosto de 2020. Reconhece formal e expressamente a 
existência de povos indígenas nos limites territoriais do Estado do Piauí. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2001/D3912.htm Acesso em: 27 ago. 2025.  

BRASIL. Portaria nº 98, de 26 de novembro de 2007. Fundação Cultural Palmares. 2007b. 
Disponível em: https://www.gov.br/palmares/pt-br/midias/arquivos-menu-acesso-a-
informacao/legislacao/legis21.pdf. Acesso em: 10 ago. 2025. 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Professor da UnB mostra biblioteca pessoal ao 
Iluminuras (3/3). YouTube, 2010. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=YgLOfEndpQw. Acesso em: 30 set. 2025. 

CARVALHO, Maria Tereza Queiroz. Destinação de terras públicas a povos e comunidades 
tradicionais: avaliação das normativas dos estados do nordeste. Viçosa, MG: Universidade 
Federal de Viçosa, Instituto de Políticas Públicas e Desenvolvimento Sustentável, 2020. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato20152018/2016/decreto/d8750.htm
https://www.normasbrasil.com.br/norma/lei-5595-2006-pi_151080.html
https://www.youtube.com/watch?v=YgLOfEndpQw


249 
 

CARVALHO, Maria Tereza Queiroz. O direito à regularização fundiária de territórios 
tradicionais: análise do caminho a ser percorrido entre a demanda social e a efetivação do 
direito pelo poder executivo. Dissertação (Mestrado Acadêmico em Direito) – Universidade 
Federal de Ouro Preto, Departamento de Direito, Programa de Pós-Graduação em Direito, Ouro 
Preto, 2023. 

CARVALHO NETTO, Menelick de. A contribuição do Direito Achado na Rua para um 
constitucionalismo democrático. In: SOUSA JUNIOR, José Geraldo de et al. (Org.). O 
Direito Achado na Rua: introdução crítica ao direito como liberdade. Brasília: OAB Editora; 
Editora Universidade de Brasília, 2021, v. 1, p. 231-232. 

CARVALHO NETTO, Menelick de. A contribuição do Direito Administrativo enfocado da 
ótica do administrado para uma reflexão acerca dos fundamentos do controle de 
constitucionalidade das leis no Brasil: um pequeno exercício de Teoria da Constituição. 
Revista do Tribunal Superior do Trabalho, Brasília, v. 68, n. 2, p. 67-84, abr./jun. 2002. 

CARVALHO NETTO, Menelick de; SCOTTI, Guilherme. Os direitos fundamentais e a 
(in)certeza do Direito: a produtividade das tensões principiológicas e a superação do sistema 
de regras. 2. ed. rev. e atual. Belo Horizonte: Fórum, 2020. 

CHAVES, Joaquim. O índio no solo piauiense. Teresina: Fundação Cultural Monsenhor 
Chaves, 1994. 

COLETIVO DE MULHERES DA CONAQ. Quando uma mulher quilombola tomba, o 
quilombo se levanta com ela. In: DEALDINA, Selma dos Santos (Org.). Mulheres 
quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro: Jandaíra, 
2020. 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DEALDINA, Selma dos Santos. Mulheres quilombolas: defendendo o território, combatendo 
o racismo e despatriarcalizando a política. In: DEALDINA, Selma dos Santos (Org.). 
Mulheres quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli 
Carneiro: Jandaíra, 2020. 

DIAS, Cid de Castro. Piauhy: das origens à nova capital. 3. ed. Teresina: Livraria e Editora 
Nova Aliança, 2016. 

FERREIRA, Patrícia Macedo. Avaliação da política de regularização fundiária de 
territórios quilombolas no estado do Piauí: o caso da Comunidade Contente. Dissertação 
(Mestrado em Ciências Sociais) – Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Centro de 
Ciências Humanas, Letras e Artes, Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, Natal-
RN, 2018. 

FIABANI, Adelmir. Comunidades remanescentes de quilombo: da invisibilidade à luta pela 
terra. In: LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, Adelmir (Org.). Sertão quilombola: 
comunidades negras rurais no Piauí. Teresina: EDUFPI, 2017, p. 17-34. 

FIABANI, Ademir. O quilombo antigo e o quilombo contemporâneo: verdades e 
construções. Associação Nacional de História – ANPUH XXIV Simpósio Nacional de 
História, 2007. 



250 
 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. 1. ed. Rio de Janeiro: Maia & Schmidt, 1933. 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2002. 

GOMES, David Francisco Lopes. “Sobre nós mesmos”: Menelick de Carvalho Netto e o 
Direito Constitucional brasileiro pós-1988. Cadernos da Escola do Legislativo, v. 21, n. 36, 
p. 113-161, jul./dez. 2019. 

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no 
Brasil. São Paulo: Claro Enigma, 2015. 

GOMES, Rodrigo Portela. Kilombo: uma força constituinte. Tese (Doutorado em Direito, 
Estado e Constituição) – Universidade de Brasília, Faculdade de Direito, Programa de Pós-
Graduação em Direito, Brasília, 2022. 

GOMES, Rodrigo Portela. Quilombos, constitucionalismo e racismo: famílias negras na luta 
pela propriedade em barro vermelho e contente no Piauí. Dissertação (Mestrado em Direito, 
Estado e Constituição) - Universidade de Brasília. Brasília, 2019. 

GOMES, Rodrigo Portela. Quilombos, constitucionalismo e racismo: famílias negras na 
luta pela propriedade em barro vermelho e contente no Piauí. Dissertação (Mestrado em 
Direito, Estado e Constituição) - Universidade de Brasília, Brasília, 2018. 

GONZALEZ, Lélia. Privavera para rosas negras. Diaspora Africana: Editora Filhos de 
África, 2018. 

GROSSI, Paolo. História da propriedade e outros ensaios. São Paulo: Renovar, 2006. 

GUERRA, Avaetê de Lunetta e Rodrigues; PURIFICAÇÃO, Marcelo Máximo; AUGUSTO, 
Emerson Aparecido; LEÃO, Ubirajara Donisete Ferreira; CONTARIN, Jaqueline; SILVA, 
Aldeni Barbosa da; FRASCÁ, Fernando de Natali; CATARINO, Elisângela Maura. Saberes 
tradicionais no contexto CTS: contribuições para uma ciência plural e intercultural. Cadernos 
Cajuína, v. 10, n. 3, e1080, 2025. ISSN 2448-0916. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Organização Liv Sovik. 
Tradução Adelaine La Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: 
Representação da UNESCO no Brasil, 2003. 

HOLANDA, Adriano Martins de. Imóveis rurais: a posse consolidada como afirmação do 
direito à regularização fundiária, sob a ótica da legislação do Piauí e de decisões do STF. 
Brasília: Instituto Brasileiro de Ensino, Desenvolvimento e Pesquisa, 2025. 

HOOKS, bell. Teoria feminista: da margem ao centro. Tradução de Rainer Patriota. São 
Paulo: Perspectiva, 2019. 
http://www.ecobrasil.eco.br/noticias-rodape/1272-comunidades-ou-populacoes-tradicionais. 
Acesso em: 7 set. 2025. 

IGREJA, Rebecca Lemos. O Direito como objeto de estudo empírico: o uso de métodos 
qualitativos no âmbito da pesquisa empírica em Direito. In: MACHADO, Maíra Rocha (org.). 
Pesquisar empiricamente o Direito. São Paulo: Rede de Estudos Empíricos em Direito, 2017. 



251 
 

IGREJA, Rebecca Lemos; RAMPIN, Talita Tatiana Dias. Acesso à justiça: um debate 
inacabado. Suprema: Revista de Estudos Constitucionais, Brasília, v. I, n. 2, p.191-220, 
jul./dez. 2021. 

INSTITUTO ECOBRASIL. Comunidades ou Populações Tradicionais. 2021. Disponível em: 

KÓS, Cinthya Valéria Nunes Motta; GOMES, Helane Karoline Tavares; SILVA, Cristhyan 
Kaline Soares da. “A demarcação do território indígena, na minha concepção, isso significa a 
retomada da vida”: entrevista com as lideranças indígenas femininas do estado do Piauí. 
Revista Zabelê, Teresina, v. 3, n. 1, 2022. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020. 

LEITE, Ilka Boaventura. Quilombos e quilombolas: cidadania ou folclorização? Horizontes 
Antropológicos, Porto Alegre, v. 5, n. 10, p. 123-149, maio 1999. 

LIMA, Carmen Lúcia Silva; GAIOSO, Arydimar Vasconcelos (orgs.). Chica Lera: a história 
dos movimentos sociais e a luta das quebradeiras de coco babaçu no Piauí. 1. ed. Manaus: 
UEA Edições/PNCSA, 2019. 121 p. 

LIMA, Solimar Oliveira. Fazenda: pecuária, agricultura e trabalho no Piauí escravista (séc. 
XVII – séc. XIX). Teresina: EDUFPI, 2016.  

LIMA, Solimar Oliveira et al. Movimento quilombola do Piauí: participação e organização 
para além da terra. Revista Eletrônica Informe Econômico, ano 1, n. 1, p. 104-110, ago. 
2013. 
 
LIMA, Solimar Oliveira. Sertão 1uilombola: comunidades negras rurais no Piauí. In: LIMA, 
Solimar Oliveira; FIABANI, Adelmir (Org.). Sertão quilombola: comunidades negras rurais 
no Piauí. Teresina: EDUFPI, 2017, p. 210-241. 
 
LIMA JUNIOR, Eduardo Brandão; OLIVEIRA, Guilherme Saramago de; SANTOS, Adriana 
Cristina Omena dos; SCHNEKENBERG, Guilherme Fernando. Análise documental como 
percurso metodológico na pesquisa qualitativa. Cadernos da Fucamp, v. 20, n. 44, p. 36-51, 
2021. 

LITTLE, Paul E. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da 
territorialidade. Brasília: Universidade de Brasília, 2002. 

LOPES, Rebeca Freitas et al. Organização e resistência indígena contra a invisibilização. In: 
RICARDO, Fany; KLEIN, Tatiane; SANTOS, Tiago Moreira dos (orgs.). Povos indígenas no 
Brasil: 2017/2022. 2. ed. São Paulo: ISA – Instituto Socioambiental, 2023. 

LOPES, Rebeca Freitas. “Aqui tem índio de verdade?” – O silêncio que fala: o projeto de 
apagamento indígena no Piauí e as perguntas que denunciam. Revista Acrobata, 7 de junho 
de 2025. Disponível em: https://revistaacrobata.com.br/aristides-oliveira/artigo/o-avesso-do-
apagamento-a-reexistencia-akroa-gamella-em-urucui-pi/. Acesso em: 11 jun. 2024. 
 
LOPES, Rebeca Freitas; OLIVEIRA, Tatiana Gonçalves de. Da crônica da extinção ao 
protagonismo indígena na História do Piauí. In: CARDOSO, Antônio Alexandre Isidio; 



252 
 

LEAL, Davi Avelino (orgs.). Independências e sociabilidades nos Brasis. Teresina: 
EdUESPI, 2023, p. 171-187. 

MALCHER, Maria Albenize Farias. Territorialidade quilombola no Pará: um estudo da 
comunidade São Judas, município de Bujaru, e da comunidade do Cravo, município de 
Concórdia do Pará. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Universidade Federal do Pará, 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Geografia, Belém, 
2011. 

MARTINS, Flávio Almeida. A propriedade territorial no Piauí: do registro cadastral ao 
registro cartográfico digital. Slide apresentado no Grupo de Estudos Propriedade Territorial no 
Piauí. Teresina: UFPI; ICEV, 12 dez. 2020. 

MENDES, Simplício de Sousa. Propriedade territorial do Piauí e outros escritos. 2. ed. 
Teresina: Halley S.A. Gráfica e Editora, 2017. 

MEZZAROBA, Orlides; MONTEIRO, Cláudia Servilha. Manual de Metodologia da 
Pesquisa no Direito. São Paulo: Saraiva JUR, 2017. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 
13. ed. São Paulo: Hucitec, 2013. 

MIRANDA, Reginaldo. A ferro e fogo: a vida e morte de uma nação indígena no sertão do 
Piauí. Teresina: Edição do Autor, 2005. 

MOTT, Luiz. Piauí Colonial: população, economia e sociedade. 2. ed. Teresina: APL; 
FUNDAC; DETRAN, 2010. 

MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019. 

MOURA, Eduardo Wallan Batista; VANDERLEI, Iago Masciel; CARDOSO, Lara Melinne 
Matos; SILVA, Zilda Letícia Correia. Maria Sueli Rodrigues de Sousa. Insurgência: Revista 
de Direitos e Movimentos Sociais, Brasília, v. 10, n. 1, p. 753-765, jan./jun. 2024. 
 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. Palestra proferida no 3º Seminário Nacional Relações Raciais e Educação 
– PENESB, Rio de Janeiro, 5 nov. 2003a. Disponível em: https://www.geledes.org.br/wp-
content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-
e-etnia.pdf. Acesso em: 12 out. 2025. 
 
MUNANGA, Kabengele. Diversidade, etnicidade, identidade e cidadania. Palestra proferida 
no 1º Seminário de Formação Teórico-Metodológica, São Paulo, 2003b. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/moci/article/download/17456/14239/48596. Acesso em: 
12 out. 2025. 

NASCIMENTO, Beatriz. O negro visto por ele mesmo: ensaios, entrevistas e prosa. 
Organização Alex Ratts. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

NASCIMENTO, Naftaly. No Dia do Índio, comunidade Cariri de Serra Grande recebe título de 
terras no Piauí. G1, 19/04/2021. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2021/04/19/no-dia-do-indio-comunidade-cariri-de-serra-
grande-recebe-titulo-de-terras-no-piaui.ghtml. Acesso em: 22 set. 2025. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/moci/article/download/17456/14239/48596?utm_source=chatgpt.com
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2021/04/19/no-dia-do-indio-comunidade-cariri-de-serra-grande-recebe-titulo-de-terras-no-piaui.ghtml
https://g1.globo.com/pi/piaui/noticia/2021/04/19/no-dia-do-indio-comunidade-cariri-de-serra-grande-recebe-titulo-de-terras-no-piaui.ghtml


253 
 

NASCIMENTO SILVA, Jean Paulo. Sussuarana: entre identidades, memórias e resistências 
quilombola que persistem na luta pela propriedade da terra, em Piripiri-PI 1996-2023. 
Dissertação (Mestrado em História) – Centro de Ciências Humanas, Universidade Federal do 
Maranhão, São Luís, 2024. 
 
O’DWYER, Eliane Cantarino. Terras de quilombo: identidade étnica e os caminhos do 
reconhecimento. Tomo, São Cristóvão, SE, n. 11, jul./dez. 2007. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. A viagem da volta: reelaboração cultural e horizonte político dos 
povos indígenas do nordeste. In: MUSEU NACIONAL. Atlas das Terras Indígenas/Nordeste. 
Rio de Janeiro: PETI/ Museu Nacional/UFRJ, 1994, p. V-VIII. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos ‘índios misturados’? Situação colonial, 
territorialização e fluxos culturais. Mana, Rio de Janeiro, v. 4, n.1, p. 47-77, 1998. 

PAIVA, Adriana Borges de; OLIVEIRA, Guilherme Saramago de; HILLESHEIM, Mara 
Cristina Piolla. Análise de conteúdo: uma técnica de pesquisa qualitativa. Revista Prima, Rio 
de Janeiro, v. 2, n. 1, p. 16-33, 2021. 

PEREIRA, Rayldo. Quebradeiras de coco ocupam sede do Interpi em protesto. Cidade Verde, 
07/11/2018. Disponível em: https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-
ocupam-sede-do-interpi-em-
protesto#:~:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movime
nto%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indetermi
nado. Acesso em: 22 set. 2025. 

PIAUÍ. Lei nº 7.294, de 10 de dezembro de 2019. Dispõe sobre a política de regularização 
fundiária no Estado do Piauí, revoga dispositivos da Lei nº 6.709, de 28 de setembro de 2015. 
Disponível em: https://www.interpi.pi.gov.br/wp-content/uploads/2024/02/Lei-Estadual-no-
7.294-de-10-de-dezembro-de-2019.pdf. Acesso em: 30 ago. 2025. 

PIOVESAN, Flávia. Direitos humanos e o direito constitucional internacional. 14. ed., rev. 
e atual. São Paulo: Saraiva, 2013. 
 
POLANYI, Karl. A grande transformação: as origens de nossa época. Rio de Janeiro: 
Campus-Elsevier, 2000. 

PRIOSTE, Fernando Gallardo Vieira. Terras fora do mercado: a construção insurgente do 
direito quilombola. Dissertação (Mestrado em Direito) – Pontifícia Universidade Católica do 
Paraná, Curitiba, 2017. 

QUEIROZ, Marcos. Assombros da casa-grande: a Constituição de 1824 e as vidas póstumas 
da escravidão. São Paulo: Fósforo, 2024. 

QUEIROZ, Marcos; SILVA, Fernanda Lima da; SÁ; Gabriela Barreto de. “Toda Vida Produz 
Conhecimento”: Entrevista com Maria Sueli Rodrigues de Sousa. RDP, Brasília, v. 19, n. 
101, p. 52-65, jan./mar. 2022. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-ocupam-sede-do-interpi-em-protesto#:%7E:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movimento%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indeterminado
https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-ocupam-sede-do-interpi-em-protesto#:%7E:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movimento%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indeterminado
https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-ocupam-sede-do-interpi-em-protesto#:%7E:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movimento%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indeterminado
https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-ocupam-sede-do-interpi-em-protesto#:%7E:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movimento%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indeterminado
https://cidadeverde.com/noticias/286464/quebradeiras-de-coco-ocupam-sede-do-interpi-em-protesto#:%7E:text=Foto:%20Divulga%C3%A7%C3%A3o%20/%20MIQCB%20O%20Movimento%20Interestadual,de%20Terras%20do%20Piau%C3%AD%20por%20tempo%20indeterminado


254 
 

REGINATO, Andréa Depieri de A. Uma introdução à pesquisa documental. In: MACHADO, 
Maíra Rocha (org.). Pesquisar empiricamente o direito. São Paulo: Rede de Estudos 
Empíricos em Direito, 2017. 

REYDON, Bastian et al. Débil governança de terras no Brasil: o caso do cerrado piauiense. 
In: ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A ALIMENTAÇÃO E A 
AGRICULTURA. Governança de terras: da teoria à realidade brasileira. Brasília: 
FAO/SEAD, 2017, 378 p. 

ROCHA, Ibraim et al. Manual de direito agrário constitucional: lições de direito 
agroambiental. Belo Horizonte: Fórum, 2015. 

ROCHA, Ibraim; TRECCANI, Girolamo Domenico; BENATTI, José Heder; HABER, Lilian 
Mendes; CHAVES, Rogério Arthur Friza. Manual de direito agrário constitucional: lições 
de direito agroambiental. 4. ed. Belo Horizonte: Fórum, 2023. 

RODRIGUES, Horácio Wanderlei; GRUBBA, Leilane Serratine. Pesquisa jurídica aplicada. 
1. ed. Florianópolis: Habitus, 2023. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora / 
Piseagrama, 2023. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significados. 2. ed. Brasília: 
Ayô, 2019. 
 
SANTOS, Danielly Monteiro. Maria do povo, força e raça: história e memória de Maria 
Rosalina no Movimento Quilombola (1985-2013). In: LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, 
Adelmir (Org.). Sertão quilombola: comunidades negras rurais no Piauí. Teresina: EDUFPI, 
2017, p. 50-63. 
 
SCHMITT, Alessandra; TURATTI, Maria Cecília Manzoli; CARVALHO, Maria Celina 
Pereira de. A atualização do conceito de quilombo: identidade e território nas definições 
teóricas. Ambiente & Sociedade, Campinas, ano V, n. 10, p. 129-152, 1. sem. 2002. 
 
SEGALLA, Vinícius. Piauí dribla União e demarca seu primeiro território indígena na história. 
CUT, 14 set. 2020. Disponível em: https://www.cut.org.br/noticias/piaui-dribla-uniao-e-
demarca-seu-primeiro-territorio-indigena-na-historia-2e78. Acesso em: 20 out. 2025. 

SILVA, Andressa Hennig; FOSSÁ, Maria Ivete Trevisan. Análise de conteúdo: exemplo de 
aplicação da técnica para análise de dados qualitativos. Qualit@s – Revista Eletrônica, v. 17, 
n. 1, 2015. ISSN 1677-4280. 

SILVA, Brisana Índio do Brasil de Macêdo; MACEDO, João Paulo. “Povos indígenas no 
Piauí: se escondeu para resistir e apareceu para existir!”: trajetória dos grupos indígenas da 
etnia Tabajara no Piauí. Interações, Campo Grande, v. 23, n. 1, p. 51-65, jan./mar. 2022a. 
 
SILVA, Brisana Índio do Brasil de Macêdo; MACEDO, João Paulo. Povos indígenas e luta 
por garantia de direitos no Piauí, Brasil. Psicologia Política, São Paulo, v. 22, n. 55, p. 602-
621, 2022b. 



255 
 

SILVA, Givânia Maria da. Mulheres quilombolas: afirmando o território na luta, resistência e 
insurgência negra feminina. In: DEALDINA, Selma dos Santos (Org.). Mulheres 
quilombolas: territórios de existências negras femininas. São Paulo: Sueli Carneiro: Jandaíra, 
2020. 

SILVA, Karla Karoline Rodrigues. A servidão rural e a mitigação do direito de propriedade 
individual. Emblemas – Revista da Unidade Acadêmica Especial de História e Ciências Sociais 
– UFG/CAC, v. 16, n. 1, p. 24–36, jan./jun. 2019. 

SILVA, Karla Karoline Rodrigues. Massacres e conflitos agrários nas regiões de fronteira 
no Brasil entre o período de 1985 a 2019: uma análise a partir da criminologia crítica. 
Dissertação (Mestrado em Direito Agrário) – Faculdade de Direito, Universidade Federal de 
Goiás, Goiânia, 2020. 

SILVA, Liana Amin Lima da. Consulta prévia e livre determinação dos povos indígenas e 
tribais na América Latina: re-existir para co-existir. Tese (Doutorado em Direito) – Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná, Curitiba, 2017. 

SILVA, Ligia Osório. Terras devolutas e latifúndio: efeitos da Lei de 1850. Campinas: Editora 
Unicamp, 2008. 

SILVA, Thaíssa Alves Gonçalves. Cosmopercepção e natureza: diálogos entre Oyèrónkẹ 
Oyěwùmí e as comunidades de Terreiros de Candomblé. In: SEMANA DOS ALUNOS DA 
PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA DA PUC-RIO, 24., 2023, Rio de Janeiro. Caderno de 
resumos... Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2023. Mesa 22, p. 169. 

SILVA JUNIOR, Cosmo da. FAO, Banco Mundial e a política pública de regularização 
fundiária do estado do Piauí: um estudo de caso sobre a influência das organizações 
internacionais no ciclo da política pública. Monografia (Especialização em Gestão Pública) – 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. 
 
SMITH, Roberto. A transição no Brasil: a absolutização da propriedade fundiária. In: SMITH, 
Roberto. Propriedade da terra & transição: estudo da formação da propriedade privada da 
terra e transição para o capitalismo no Brasil. São Paulo: Brasiliense, 1990. 
 
SOUSA, Maria Sueli Rodrigues de et al. Dossiê Esperança Garcia: símbolo de resistência na 
luta pelo direito. Teresina: EDUFPI, 2017.  

SOUSA, Maria Sueli Rodrigues de. Conhecimentos tradicionais associados a biodiversidade, 
racismo e territorialidades quilombolas: racismo institucional e ambiental na titulação de 
territórios quilombolas. In: LIMA, Solimar Oliveira; FIABANI, Adelmir (Org.). Sertão 
quilombola: comunidades negras rurais no Piauí. Teresina: EDUFPI, 2017, p. 81-134. 

SOUSA, Maria Sueli Rodrigues de. Vivências Constituinte: sujeitos desconstitucionalizados. 
Teresina: Avant Gard, 2021. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro 
em ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Os povos tribais da Convenção 169 da OIT. 
Revista da Faculdade de Direito da UFG, v. 42, n. 3, p. 155–179, set./dez. 2018. 



256 
 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés. A função social da terra. Curitiba: Artes & Letras, 
2021. 

SPRADLEY, James P. Participant observation. New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980. 

THEODORO, Mário L. A sociedade desigual: racismo e branquitude na formação do Brasil. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 

TRECCANI, Girolamo Domenico. Terras de Quilombo: caminhos e entraves do processo de 
titulação. Belém: Secretaria Executiva de Justiça, 2006. 

URSINI, Leslye Bombonatto. Comunidades tradicionais: a regularização fundiária estadual 
no Matopiba piauiense e o desenvolvimento econômico. In: FURTADO, Gabriel Rocha; 
VELOSO, Francisco Lucas Costa (Org.). Propriedade territorial no Piauí: homenagem a 
Simplício Mendes. Teresina: EDUFPI, 2023, p. 76-102. 

URSINI, Leslye Bombonatto. Relatório Antropológico de Identificação e Delimitação 
Territorial da Comunidade Tradicional Quilombola de Caraíbas (Isaías Coelho-PI). 
Teresina: Interpi/Banco Mundial. (Mimeo, novembro de 2020). 

VARÃO, Lorena Lima Moura. Neocolonialismo e direitos territoriais indigenistas no Brasil: 
um estudo da regularização fundiária para povos indígenas no Piauí. Tese (Doutorado em 
Direito) – Universidade de Brasília, Brasília, 2024 


	INTRODUÇÃO
	1 POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS NO PIAUÍ: RESISTÊNCIAS, DISPUTAS E RECONHECIMENTO TERRITORIAL
	1.1 Das resistências e disputas territoriais dos povos e comunidades tradicionais no Piauí
	1.1.1 Do contexto sócio-histórico dos povos indígenas no Piauí
	1.1.2 Do contexto sócio-histórico dos povos quilombolas no Piauí
	1.1.3 Do contexto sócio-histórico dos povos tradicionais no Piauí

	1.2 Reconhecimento formal do direito ao território de povos e comunidades tradicionais no Piauí
	1.2.1 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades indígenas
	1.2.2 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades quilombolas
	1.2.3 Do reconhecimento formal dos territórios de povos e comunidades tradicionais
	1.2.4 Panorama histórico da legislação fundiária do Piauí no reconhecimento formal dos territórios das comunidades tradicionais

	1.3 O protagonismo das mulheres do Piauí na luta pelo reconhecimento territorial
	1.3.1 Esperança Garcia
	1.3.2 Maria Rosalina dos Santos
	1.3.3 Antônia Flor
	1.3.4 Chica Lera
	1.3.5 Cacica Francisca, Dan e Deuzenir
	1.3.6 Professora Maria Sueli Rodrigues de Sousa

	1.4 O constitucionalismo e a afirmação do direito fundamental à diferença no reconhecimento territorial para os povos e comunidades tradicionais

	2 TERRITÓRIOS TRADICIONAIS E A POLÍTICA FUNDIÁRIA NO PIAUÍ: ANÁLISE NORMATIVA E EMPÍRICA A PARTIR DAS EXPRESSÕES DO DIREITO FUNDAMENTAL À DIFERENÇA
	2.1 Instrumentos normativos de reconhecimento dos direitos territoriais de povos e comunidades tradicionais no Piauí
	2.1.1 Das terras devolutas e do processo de arrecadação por meio da ação discriminatória administrativa
	2.1.2 Da Lei Estadual n. 7.294, de 10 de dezembro de 2019: institui a política estadual de regularização das ocupações sobre terras públicas e devolutas pertencentes ao Piauí
	2.1.3 Do Decreto Estadual n. 22.407, de 10 de setembro de 2023: a política de regularização fundiária do Piauí para ocupações de povos e comunidades tradicionais

	2.2 Observação participante na prática institucional: relato empírico da experiência técnica no Interpi
	2.2.1 Experiência pessoal enquanto mulher negra na instituição fundiária
	2.2.2 Processo de elaboração das minutas e a normatização das etapas nos processos de regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais
	2.2.3 Sistematização da participação em eventos institucionais no contexto da experiência técnica na política de regularização fundiária de povos e comunidades tradicionais (2021–2023)
	2.2.4 Descrição e análise dos eventos acompanhados: registros e percepções a partir de uma inspiração etnográfica
	2.2.5 Classificação das etapas dos processos administrativos até dezembro de 2023
	2.2.6 Implementação atual das fases previstas no decreto (até outubro de 2025)
	2.2.7 Conclusões preliminares das análises do relato empírico

	2.3 Análise das categorias empíricas produzidas a partir dos povos e comunidades tradicionais: epistemologias dos saberes tradicionais, raça e etnia, terra e territórios
	2.3.1 Epistemologias dos saberes dos povos e comunidades tradicionais na proteção da identidade e da territorialidade
	2.3.2 Raça e etnia como marcadores sociais de acesso e exclusão de direitos
	2.3.3 Terra e territórios para os povos e comunidades tradicionais


	3 A ATUAÇÃO DO INTERPI NA IMPLEMENTAÇÃO DA POLÍTICA FUNDIÁRIA PARA POVOS E COMUNIDADES TRADICIONAIS
	3.1 O Interpi: estrutura organizacional na gestão fundiária das terras públicas e devolutas do estado
	3.1.1 O Interpi na efetivação da política fundiária para o reconhecimento do direito ao território de povos e comunidades tradicionais

	3.2 Análise dos processos administrativos de regularização fundiária dos povos e comunidades tradicionais
	3.2.1 Da definição do processo administrativo de regularização fundiária quilombola
	3.2.2 Da metodologia adotada para análise do processo de regularização fundiária do território da comunidade quilombola Caraíbas
	3.2.3 Análise do processo administrativo da Comunidade Quilombola Caraíbas, Isaías Coelho (PI)
	3.2.4 O entrecruzamento das categorias empíricas e da engrenagem jurídica, política e administrativa do processo de regularização fundiária
	3.2.5 As complexidades do processo de Caraíbas e a regularização fundiária que (des)organiza o território

	3.3 O direito fundamental à diferença como diretriz constitucional na construção da política fundiária para os povos e comunidades tradicionais no Piauí

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

