N~

UNIVERSIDADE DE BRASILIA — UNB
INSTITUTO DE CIENCIAS SOCIAIS - ICS
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA — DAN
CURSO DE MESTRADO NO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM
ANTROPOLOGIA SOCIAL — PPGAS/UnB

ROGER DA COSTA FELIPE

(Depii ticii rii Ngupii ticii)

PAJES, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS
MAGUTA

BRASILIA/DF

2025



ROGER DA COSTA FELIPE

(Depii’iicii rii Ngupii 'ticti)

PAJES, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS MAGUTA

Dissertagao apresentada ao Programa de Pos-Graduagao
em Antropologia Social — PPGAS, da Universidade de
Brasilia, como requisito para obtengdo do titulo de
Mestre em Antropologia Social.

Orientadora:Prof*Dr®. Silvia Maria Ferreira Guimaraes

BANCA EXAMINADORA:

Presidente Professora Dr”. Silvia Maria Ferreira Guimaraes
(Orientadora — DAN/Universidade de Brasilia — UnB)

Professora Dra. Profa. Dra. Vanderlucia da Silva Ponte
(PPLSA/UFPA, examinadora externa)

Professor Dr. Carlos Alexandre Barboza Plinio dos Santos
(DAN/UnB, examinador interno)

Prof. Mestre Tury da Costa Felipe
(Representante da comunidade Magiita)

Professor Dr. Prof. Dr. José Ronaldo Trindade
(USP, examinador externo, suplente)



Ficha catalografica elaborada automaticamente, com
os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

dF315p

da Costa Felipe , Roger
PAJES, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS

MAGUTA / Roger da Costa Felipe ; orientador Silvia Maria
Ferreira Guimardes. Brasilia, 2025.

176 p.

Dissertacédo (Mestrado em Antropologia) Universidade de
Brasilia, 2025.

1. Povo Magiita;. 2. Me’cirane;. 3. Pajé;. 4. Sistemas de
cuidado e uso de plantas . I. Ferreira Guimardes, Silvia
Maria, orient. II. Titulo.




DEDICATORIA

Dedico este trabalho aos meus queridos amados pais: Rosalve
Flores Felipe e Anélia Melos da Costa, por serem a for¢a e os
incentivadores, também por me ensinarem a entender, aceitar e
respeitar as diferencgas, assim, buscar relacdes igualitarias na
sociedade.

A minha comunidade indigena Vila Betania — Me’ciirane pela
inspiracdo e sabedoria compartilhadas. Aos meus amigos e
professores por contribuirem com suas ideias, dedico essa

conquista como gratidao.



AGRADECIMENTOS

A realizagdo desta dissertagdo representa a concretizacao de um percurso marcado por

desafios, aprendizados e muitas maos estendidas ao longo do caminho.

Agradego, em primeiro lugar, a Deus, pela vida, pela saude e pela for¢a que me

sustentaram nas etapas mais dificeis desta caminhada.

A minha familia, meu alicerce e porto seguro, expresso minha mais profunda gratiddo.
Aos meus pais Rosalve Flores Felipe (Taunecii) e Analia Melo da Costa (Me’amiina),
que com amor e dedicacdo sempre acreditaram em mim e me ensinaram valores que
levarei para toda a vida. Aos meus sete irmaos e demais familiares tios, tias e primos (as),

pelo incentivo constante e pela compreensao nos momentos de auséncia.

A minha orientadora Prof’. Silvia Maria Ferreira Guimardes, cuja paciéncia, rigor
académico e sensibilidade foram fundamentais para o amadurecimento desta pesquisa.
Sua orientagdo ultrapassou o campo académico, tornando-se também inspiragao de vida
e de ética profissional. Aos professores do programa de pos-graduagdo em Antropologia

Social, pelos ensinamentos e pelas valiosas discussdes que enriqueceram este trabalho.

Estendo meus agradecimentos ao corpo docente e aos colegas do programa de poOs-
graduacdo, pelas contribui¢des, criticas construtivas e didlogos que enriqueceram este
trabalho. A Institui¢do de Ciéncias Sociais que me acolheu, pelo espago de formagio e

crescimento cientifico.

Aos colegas e amigos do laboratorio (Lageri) e (Matula), grupo de pesquisadores, durante
longo dos dois anos, pela convivéncia, apoio e trocas de conhecimentos € companhias.
Aos amigos que caminharam comigo, oferecendo apoio e incentivo nos momentos de

maior cansago, deixo registrado meu sincero aprego.

Também, agradeco a todas as pessoas que, de diferentes maneiras, contribuiram direta ou
indiretamente para a realizacdo desta dissertacdo. Cada gesto de apoio, cada palavra de
incentivo e cada demonstragdo de carinho foram essenciais para que eu chegasse até aqui.
Este trabalho ¢ resultado ndo apenas de um esforco individual, mas da soma de afetos,
colaboragdes e inspiragdes que recebi ao longo do caminho. Portanto a todos que, direta

ou indiretamente, fizeram parte desta trajetoria, deixo aqui minha gratidao.

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnologico (CNPq) pela

oportunidade e apoio financeiro para que seja possivel conclusdo do meu trabalho.



RESUMO

Esta dissertagdo investiga o papel dos pajés na comunidade indigena Me’ciirane,
pertencente ao povo Magiita, com énfase em suas praticas de cuidado, benzimento e cura.
Ao compreender essas técnicas tradicionais, busca-se evidenciar sua relevancia nao
apenas como formas de tratamento espiritual e fisico, mas também como expressoes de
saberes ancestrais fundamentais para a manuten¢do do equilibrio social e cultural da
comunidade. A pesquisa acompanha as trajetorias de vida dos pajés, explorando como
ocorre o reconhecimento da vocagao, o processo de formacao e a atuacao desses lideres
espirituais no cotidiano coletivo. Além disso, analisa-se como o povo Magiita concebe e
vivencia a arte da cura, valorizando seus conhecimentos tradicionais, especialmente no
uso de plantas medicinais. Sdo abordadas as origens dessas plantas, os saberes
transmitidos sobre seu uso € as narrativas miticas que explicam seu surgimento e
importancia dentro dos sistemas de cuidado Magiita. O estudo contribui para o
reconhecimento da medicina tradicional indigena como patrimdénio imaterial e viva

expressao da resisténcia cultural do povo Magiita.

Palavras-chave: Povo Magiita; Me’ciirane; Pajé; sistemas de cuidado e uso de plantas.



IRAATCHI

Nhaad puracii na’ca na ngu’ e norii cua’ i Yuucligli y Tane ya Me’lirane, 1 duiigii i Magiita,
nawa i norii cua"’li i niiglina inadaugii'li, na we'tiwa rii nligii narii me'égii'iwa. Nii'i cua'iica
nhema cua'gii, naca 1 tadaugii norii megii rii tama cunadauwa ni'lii naaé rii taiinewa mare
rica ni'lli notii rli naclimagii 1 torii oi'gii rii no€'gli, rii na'ca na meegl'iica' taclimagii ya
torii iane. Nhaa puracii nanawe i Yuucii tchiga, rii nhunhadcii ya 1ii norii cua’gii rii norii
puraciigii nhem aaé’cacii gliyuu i ngunetiwagii. Nagu nide’a natchiga {i’ligli norlitama
ingii’u rii nhunhacii toguenawa na nge’ii i norii cua’gii natiicumiiwa tiinacudau 1 Magiita.
Nhaa ngugii tii’li nanadii nhema 1’iigli maiyugiiarii nameii e norli poragii e du’tigi

Magiita.

IraaTchi Oregii: Duligii i Magiita, Me’ciirane; Yuucii, naciima 1 yigiina 1 daugii’iiri

nhunhacii i’ titatigii.



ABSTRACT

This dissertation investigates the role of shamans in the Me'clirane indigenous
community, belonging to the Magiita people, with emphasis on their practices of care,
blessing and healing. By understanding these traditional techniques, we seek to highlight
their relevance not only as forms of spiritual and physical treatment, but also as
expressions of ancestral knowledge fundamental for the maintenance of the social and
cultural balance of the community. The research follows the life trajectories of the
shamans, exploring how the recognition of the vocation occurs, the process of formation
and the performance of these spiritual leaders in the collective daily life. In addition, it is
analyzed how the Magiita people conceive and experience the art of healing, valuing their
traditional knowledge, especially in the use of medicinal plants. The origins of these
plants, the knowledge transmitted about their use and the mythical narratives that explain
their emergence and importance within Magiita care systems are addressed. The study
contributes to the recognition of traditional indigenous medicine as intangible heritage

and living expression of the cultural resistance of the Magiita people.

Keywords: Magiita people; Me'ciirane; Shaman; systems of care and use of plants.



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 - Equipe SEMED e equipe pedagogica das Escolas Zona Rural do Polo 03............... 23
Figura 2 - Sinésio Isaque, lideranga da comunidade Me'ciirane, pertencente ao cla Matacii rii

MeneCll (C1A dA ONGA) .evvuvveiriieiiiiiiieeeite ettt et sbe e s bt e e sbae e sabe e ssateesabeesbaeesabeesbseenasens 26
Figura 3 - Treinamento sobre PGTA € PNGATI ......coocciiiiiiiiiiiiiieiec et esve e snee s 28
Figura 4 — Delimitacio da Terra Indigena Eware 1 entre Tabatinga ¢ Sdo Paulo de Olivenga,

AINAZONAS. .eeiiviiiiieiiiee ettt b e s aa e b srae s 34
Figura 5 - Comunidade Me'clirane em 1987 € 2025. ......cccovvevinirienineeeneeeeseseeee e 37
Figura 6 - Area delimitada da Terra Indigena Betania T € IL. ........ccovevevevecveieseeseeneeeeeeseenen, 38
Figura 7 - Organizagdo de residéncias da comunidade Me’clirane. ..........ccccoveeveeneneenieneneenne. 39
Figura 8 - As primeiras residéncias tradicionais em Me'ciirane, agosto de 1963 ...................... 40
Figura 9 - Pinturas tradicionais de 4 clas, pertencente de nagdes de aves ¢ plantas. ................. 41
Figura 10 - Ancia Nailda Sales na varanda de sua reSide€ncia. ........ccceeerueeercieerieeeniveesseeenineenns 44
Figura 11 - Ex cacique Paulo Rosindo - Te'patiicii, nagao de onga. ........cccceveeveerrerceeneneeneenne. 55
Figura 12 - Ancid Me'amiina no ritual de defumagao junto ao professor esposo dela............... 60
Figura 13 - Larvas no seguinte dia ap6s o ritual de defumagao , mortos. .......ceevcveercveeenveernennns 61
Figura 14 - Professor Saturnino Jumbato nagao de japl. .......cccvervevereeneneneenineeeeneseeeene 68
Figura 15 - Representacdo de familia Jenipapo, pinturas N0 roSt0.......cceeveereveerieeeriveesseeeniveenns 76
Figura 16 - Nacao de pena - pinturas N0 TOSLO. ...cevveerreerreeeriieesseeesseeessueesseeesiseesssesssseessseeens 77
Figura 17 - Nagao sem pena - PIturas N0 TOSLO. ....ecveeverrereertirrereerreesresreeseesresreeeesresseensessesnenses 77
Figura 18 - Curral da Worecii - MOGa NOVA € SEU PAL....veeerererrrreeirveeriieesneeesiueessieeenieeesseeesiseenns 84
Figura 19 - Festa de moca N0Va € SUA MNAC.......cevrerreeeerrireereinreesresseesresresseesresreeeesresseessessesnesees 85
Figura 20 - Moradores da comunidade Me'clirane na Maloca Tchirugune. .........cccocevveeeennenns 88
Figura 21 - Arte e os mascarados protetores da Moga NOVA. ........eecvererreenrerereereseereenneseeneennes 89
Figura 22 - O primeiro Museu da comunidade Me'CUrane...........oceervveeerveerieesnineeniveessveesineenns 90
Figura 23 - Pajé - curandeiro Agustinho da Silva na sua residéncia. .........ccecceeveeeveeveeeneenncens 118
Figura 24 - Representacao de pajé - curandeiro € sua paciente.........oveeereererseerrereesrerenseennens 122
Figura 25 - Pajé - curandeiro e jovem da comunidade Me'ciirane no ritual de cura e protecao.

................................................................................................................................................... 123
Figura 26 - Ancid Claudia FTancelino..........cccccvvirierinieiineeseeeseseeesee e 135
Figura 27 - Pajé - curandeiro I1zael Tertuliano. ........ccccccvvveeveenieneeeneeneeseesie e esieesveeseee e 138
Figura 28 - Paj¢ - curandeiro Raimundo, sua esposa e Roberto também pajé - curandeiro..... 140
Figura 29 - Frente do primeiro Museu indigena do Brasil, Museu Magiita. ..........c.ccccevevenens 148

Figura 30 - Presidente do Conselho Geral da Tribo Ticuna (CGTT), Paulino Nunes. ............ 149



APIAM

ATL
CNPq
COIAB
DAN
FUNAI
IBGE
ICS
IEN
INC
ISA

OGPTB

OMS

PGTA

PNGATI

SEMED
TCC
TIB
UEA
UFAM
UnB

WCS Brasil

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

Articulagdo das Organizagdes e Povos Indigenas do Amazonas
ArticulagdodosPovosIndigenasdoBrasil

AcampamentoTerraLivre

Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico
CoordenagdodasOrganizagoes IndigenasdaAmazonia Brasileira
Departamento de Antropologia

Fundagao Nacional dos Povos Indigenas

Instituto Brasileirode Geografia e Estatistica

Instituto de Ciéncias Sociais

Instituto Etnodesenvolvimento Ngutapa

Instituto de Natureza e Cultura

Instituto Socioambiental

Organizacao Geral dos Professores de Tikuna Bilingue
Organizacdo Mundial da Saude

Plano de Gestao Territorial e Ambiental

Direitos Indigenas e a Politicas Nacional de Gestao Territorial e

Ambiental de Terra Indigenas
Secretaria Municipal de Educagao
Trabalhode ConclusaodeCurso

Terra Indigena Betania

Universidade do Estado do Amazonas
Universidade Federal do Amazonas
Universidade de Brasilia

Sociedade para conservar a vida silvestre



SUMARIO

TCHAUTCHIGA RU TEE’TCHIIU: memorial e aproximacio ao tema da

PESQUISA ceuueriersericsssnessssressssrossssrosssssossssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssossssssssnns 12
Tchamaii nawa yadaa - Instituto de Natureza e Cultura INC/UFAM..................... 15
Porta da universidade para os indigenas do Alto Rio Solimoes..........cccceeerueerueeennen. 16
Mestrado em Antropologia Social na Universidade de Brasilia (UNB) ......cccccceuue. 19
Profissa0 atual........cceeieinieeniiiiiiiiniineeinsnneinsnnecsssnicssseecssssessssesssssesssssnssssssssssssssssssssssns 22
Experiéncia de campo e percursos da PeSqUiSa......cceerreresssercssercssrercsssessssssssssssssssnns 24
INTRODUGCAQ ...ueeeverrererrererresessessesesssssssssesssssssssssesssesssesssssssssssssssesssssssssssssssesssns 30
1-DUUGU I MAGUTA RU POGUTA ...cuuiincincnsssnsessscsssssssssssssssssssssssns 33
1.1. Contextualizacio histérica da Comunidade Me’ciirane — Vila Betania .......... 36
1.2 JUSHHTICATIVA cuveererrreninienienieectenstesnenseestessnnesssesssesssesssessssesssesssassssessssssssassaesns 44
1.3 Objetivo da PeSQUISA ...ueeerceerersricssrnicsssnesssnnessssnessssnsssssnssssssssssssssssssossssssssssssssssssses 46
1.4 Caminhos MetodolOZICOS. ..ccierruricrrarinssaresssanesssannsssanssssanesssasesssssssssssssssssssnsssssnsssses 46
1.5 Importincia da PeSqUISA .....ccoveierrricsseresssancsssnesssanesssasesssasessassssssssssssssssssssssssssses 59
2 - IDENTIDADES ETNICAS, TERRITORIO, ORGANIZACAO SOCIAL E
SABERES TRADICIONALIS ....uuiiiiniiiintininstinsnicssessssisssesssiessesssssssssssssssssssssssns 64
2.1. A identidade étnica Magiita.......ccceerercirnenssanicssaercsssnssssnnssssessssssssssssssssssssssnsssssans 64
2.2 O territorio e a presenca Magiita no Alto SOIIMOES ......cceeerueerreecserssaciseecsnecsanes 66
2.3 HiStOricos do terTitOri0....ueiuiiiseiseessrecsnnssnnsseessencsssecssnssssesssnssssesssssssassssassssessanes 66
2.4 Organizacao social, nacao e famIliar ........cooeeriiiiveniiciisnericssssnnrecsssereccsssnssecsnns 67
2.5 Ritos, Festas e Simbolismos na Vida Social........ccceeeeeeeeereeeeeeeeeeeeeneeeeeeeneneeeeenenens 76
2.6 Organizacio Politica e Liderancas Tradicionais .........coeeeveenseecsenssnccseecssneennes 91
2.7 Contato Interétnico, Resisténcia e lutas por Direitos para o Futuro................. 91
3 - CONHECIMENTO E PRATICAS DE CURA MAGUTA .....covcuvcrncrnscenncnns 97
3.1 O Papel do Pajé da Comunidade .........cceeeevereernrccsniicssnnccssnnccsnncssnsncssssressssscsenns 97
3.2 O Reconhecimento e a escolha do Pajé entre 0s Magiita ......ccccceeveuerescnnrcssanccnns 102
3.3 Relagao do Pajé com os Ancifos, os Espiritos, os Sonhos e 0o Mundo das
PIANTAS. cooviiiiiiiiiiiiiitiiniiecisneensnticninteessstessssnessssseessstsssssesssssesssssessssssssssssssssssssssssssss 102
3.4 Interconexao das Dimensoes e o Papel do Pajé como Guardiao da Memoria e
da Sabedoria ANCeStral .......oiiieeiieeiienisenisensseensnnsensssenssnssssessssesssassssessssssssssssasnse 109
3.5 Tipos de doenca e causas segundo 05 Magiita.......ccceeerverecsrnrccssnrcssnrescnsresssencses 109
3.6 O conhecimento das plantas medicinais: onde nascem, quando devem ser
colhidas, como devem Ser PrepParadas .........ceecerceecssnrecsssnesssnessssrossssssssssscsssecses 117
3.7 Praticas de Cura: Rituais, Remeédios € Cantos ......ccceerrrrneeeececcccsssssnseececcecssssens 124
3.8 A Experiéncia do Corpo € do ESPIrito......cccccceervercssuercssanecsssancssnsssssnsessssssssasssses 129
3.9 Relatos de Experiéncia: O Corpo como Espaco de Cura ........cceeverevcnercssnnccnns 133
3.10 A Relacio com o Sistema de Saude nao Indigena entre os Magiita............... 141
4 - MEMORIA E TRAJETORIAS DE VIDA DE UM CURANDEIRO PAJE
MAGUTAGU DO ALTO RIO SOLIMOES........ccciuinesscinscsscsssssssssssssssessacsss 148
4.1 A historia, quando comecgou a ser curandeiro-pajé.........ccceeeverercercrcrercscanecnes 152
4.2 Curadores e Xamas: a transmissao do conhecimento sobre plantas

MEAICINAIS ccoririruensieessrenssrnssaeissecsssncssnsssansssesssseessnssssssssasssseesssssssssssassssessassssassssassssssanse 157

4.3 Processos de transmissao do conhecimento tradicional..........cceeeeeeeerrenecereeneens 157



4.4 Integracido da medicina tradicional ao sistema de satide contemporaneo ......

CONSIDERACOES FINAIS

Referéncias Bibliograficas ....



12

TCHAUTCHIGA RU TEE’TCHIIU: memorial e aproximacio ao tema da

pesquisa

O termo fchautchigariitee 'tchifii significa ‘minha historia® ou ‘minha trajetoria’,
aquilo que constitui quem eu sou. Pertengo e sou originario do povo Tikuna - também
conhecido como Magiita ou Pogiita. Vivemos na regido do alto, médio e baixo rio
Solimdes, assim como em seus rios afluentes, como o Jacurapa e o I¢4, onde nasci, cresci
e me formei como ser indigena Magiita. E ali que resido com minha familia, na

comunidade Me’ciirane, no municipio de Santo Antonio do I¢a, no estado do Amazonas.

Reafirmo meu pertencimento origindrio ao povo Magiita. Sou resultado da unido
de duas linhagens: do lado patrilinear, pertengo a na’ciia’ ectid’ (jenipapo), conhecida
como a nagdo sem penas; do lado matrilinear, a cowaciia’ (Gar¢ca/Maguari), nag¢do de
passaros. O termo na’ciia’ é traduzido por n6s, Magiita, como 'nagdes', sendo equivalente
ao que a antropologia chama de clas. Aqui usaremos o termo na’ciia’ ou nagédes ao longo

do trabalho.

De acordo com a regra na ciia’ do povo Magiita, herdei a nagdo da linhagem
paterna. No momento em que minha madrinha cortou meu cordao umbilical, fui batizado
com o nome Depii iiciiriiNgupii ticii, o que significa que meus filhos ou filhas herdarao a
linhagem de nagdes de jenipapo. Assim sendo, sou filho do professor indigena
MagiitaRosalve Flores Felipe e da agricultora e ancid Analia Melos da Costa, sendo o
quarto de sete irmaos. Vale ressalta a importancia dos meus pais na minha trajetéria, meu
pai ¢ formado em Matematica e Fisica pela Universidade do Estado do Amazonas (UEA),
e sempre nos incentivou aos estudos. Minha mae e rainha ¢ a minha base e orientadora de

sempre, ancia e conhecedora de conhecimentos e saberes tradicionais.

Meus pais me tiveram em 20 de janeiro de 1997, nascendo mais um membro da
familia Felipe e de jenipapo, nasci na comunidade indigena Me’ciirane (Vila Betania),
situada as margens do rio I¢4d —lago caruaru - afluente da margem direita do rio Solimdes
- localizada na Terra Indigena Betania (TIB), no municipio de Santo Antonio do I¢a, no

estado do Amazonas.

Na comunidade indigena Me ‘ciirane, passei as fases iniciais, infincia e parte da
adolescéncia, onde pude aprender o modo de vida, costumes, tradi¢des, lingua e o

pensamento do meu povo que estdo em constante formag¢do e em constantes



13

transformagdes. A comunidade Me’ciirane € rica de flora, fauna, lagos preservados e rios.
A Terra indigena Betania ¢ a nossa mae que nos educa com o conhecimento ancestral e ¢
o lugar de cura quando voltamos para casa. Nessa comunidade tive primeiro contato com

o ndo indigena que se faziam presentes na regido onde vivemos.

A nossa primeira educagdo Magiita, veio dos nossos pais, avos, tias, vizinhos e
familiares, transmitida através da oralidade e de observagdo dos mais velhos. Essa

educacdo acontecia em casa, na pescaria € na roga com meus familiares.

Conforme destaca o pesquisador e antropologo indigena lury Felipe em sua
pesquisa, o processo de ensino e aprendizagem tradicional do povo Magiita ocorre de

forma prética e integrada a vida cotidiana:

Nesse processo de ensino e aprendizagem éramos levados nas
rogas, nas pescarias € nas cacadas. Nas rogas acompanhamos e
aprendemos sobre o processo de plantagdes, ou seja, o tempo de
plantacdo, tempo de colheita, e quais plantas servem para
alimentacao. Aprendemos também ali processos de construgao de
pessoas, de parentes, sobre trocas, € outros ensinamentos sobre as
linhagens e matrimonios. Em relagdo ao acompanhamento nas
pescarias, geralmente acontece e comega entre os trés e quatros
anos de idade. Ali observamos e aprendemos sobre as variedades
de peixes existentes nos lagos e nos rios, ou seja, nos ensinam as
técnicas de pescaria, permissao da natureza para tal. Uma vez meu
pai disse que temos que pedir a permissdo, disse: “filho, seu avo
e meus tios, falam que temos de pedir da natureza - mae d'adgua o
alimento (peixe), antes de pescar, porque o mesmo tem dono”.
Isso ¢ um aprendizado muito valioso para mim, para fazer uso
sustentavel dos peixes nos territorios, como no rio Solimdes. Da
mesma forma no ensinar sobre a cacgada, acompanhamos,
observamos, aprendemos, sempre pensando no amanhd para
garantir as futuras geracdes. Esse ¢ um breve ensinamento e
aprendizagem da educagdo e formagao tradicional e ancestral que

pude ter oportunidade de viver, (FELIPE, 2021, p. 11-12).

Entendemos que, nas aldeias, esse processo de ensino constitui a pedagogia

propria do povo Magiita - um verdadeiro rito de aprendizagem ancestral, pelo qual todas



14

as criangas passam na transmissdo de conhecimentos e saberes tradicionais. Durante a
minha infancia, iniciei esse percurso, €, a seguir, passo a relatar minha experiéncia com a

educacao escolar.

Passando agora para a educagao escolar, iniciei meus primeiros estudos em 2003,
na Escola Municipal Indigena Ngewane' - um periodo marcante na minha formagcao. Foi
como aluno do pré-jardim que comecei minha vida escolar, indo a escola pela primeira
vez. Ali, dei os primeiros passos na alfabetizacdo, aprendendo a ler e escrever meu nome,
além de conhecer o alfabeto tanto da lingua portuguesa quanto da nossa lingua materna,
o Magiita. Esse inicio foi fundamental para a minha formagao futura. Apos essa etapa,
avancei de série em série, cursando a 1%, 2%, 3* e 4* séries do ensino fundamental na mesma

escola.

No ano de 2008, avancei para o Ensino Fundamental II, passando a estudar na
Escola Estadual Indigena Dom Pedro 1. Foi nessa institui¢ao que cursei da 5% série até o
9° ano do ensino fundamental. Essa fase representou uma continuidade importante na
minha formagdo escolar, com novos conteudos, professores indigenas, ndo indigenas e

responsabilidades.

Em 2012, iniciei o ensino médio na minha propria comunidade. Sempre tive o
sonho de estudar na cidade, mas, até entdo, ndo tive a oportunidade de conhecer de perto
as escolas e o ambiente escolar dos ndo-indigenas. Quando cheguei ao 3° ano do ensino
médio, decidi estudar no municipio, na Escola Estadual Santo Antdnio. Essa escolha teve
como objetivo ampliar meus conhecimentos € compreender como sao ministradas as

aulas pelos professores ndo-indigenas na cidade.

Logo no inicio das aulas na escola da cidade, os alunos ndo indigenas me olhavam
de forma estranha, por eu ser um estudante indigena na turma. Mesmo diante desse
estranhamento, me esforcei para me enturmar e fazer amizades. Conclui o ensino médio
no final de 2014 e, ao longo do tempo, construi varias amizades com colegas nao

indigenas. Durante toda a minha trajetdria escolar, fui incentivado pelos meus pais, tias,

Ngewane, a arvore dos peixes: ¢ uma arvore encantada que existe desde o principio do mundo. De acordo
com os ancides pajés, contam que o Ngewane ¢ o pai dos peixes, e dono desta arvore € a cobra grande, o
Yewae. Em homenagem a historia da arvore encantada os/as membros/as da comunidade Me’ciirane,
batizaram a escola como Ngewane, no sentido que a escola ¢ um lugar sagrado e forma pessoas com a
sabedoria ancestrais.



15

irmaos e, principalmente, pelos meus professores, que sempre reconheceram meu

envolvimento nas atividades escolares e me encorajaram a ingressar na faculdade.

Como mencionei anteriormente, parte da minha formacgdo ocorreu na minha
propria comunidade, e outra parte na cidade, por decisdo minha, com o objetivo de
aperfeigoar o uso da lingua portuguesa. Sempre estudei em escolas publicas e, mesmo
enfrentando algumas dificuldades, segui firme no meu caminho, sem perder a esperanca
de ingressar em uma universidade publica. Desde cedo, fui motivado a continuar os

estudos e a buscar uma formagao no ensino superior.

Tchamaii nawa yadaa - Instituto de Natureza e Cultura INC/UFAM

Depois do término do ensino médio, tive interesse em buscar a fazer vestibular da
Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Através dos meus colegas, soube que abriu
0 processo seletivo macro verdo no Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), na sede
do municipio de Benjamin Constant, para o primeiro semestre de 2015. Para realizar a
prova tive que pedir permissdao dos meus pais, que me autorizaram e ajudaram a pagar
minha passagem de ida e volta para Benjamim Constant, fiquei no hotel e conseguir

realizar a prova do processo seletivo macro verao do INC/UFAM.

Na minha primeira tentativa em um processo seletivo, fui aprovado no curso de
Bacharelado em Antropologia. Fiquei muito feliz com o resultado e compartilhei a noticia
com meus pais e irmaos, que também comemoraram essa conquista comigo. Na época,
eu fui o terceiro dos meus irmaos a ingressar em uma universidade publica. Hoje, somos
cinco irmdos cursando o ensino superior. Minha irm3 mais velha ingressou na
Universidade de Brasilia (UnB) em 2019, e outra irma iniciou seus estudos na mesma
universidade em 2024. J4 meu irmao mais velho entrou na UnB em 2012, por meio do
vestibular indigena, e o segundo irmdo foi aprovado na Universidade do Estado do
Amazonas (UEA). Eu ingressei no segundo semestre de 2015 na Universidade Federal
do Amazonas (UFAM), no campus localizado no municipio de Benjamin Constant, no

estado do Amazonas.

Devido a uma greve que ocorria na época, o inicio das aulas na universidade foi
adiado. Somente em 2016, ap6s o fim da greve, os estudos comecgaram de fato. Quando
cheguei a universidade, tudo era novo para mim. Enfrentei muitas dificuldades,

especialmente na adaptacao a cidade, onde eu conhecia poucas pessoas. Logo no inicio,



16

tive dificuldade em acompanhar as disciplinas, pois tudo era diferente do que eu havia
aprendido na minha comunidade e no municipio de onde venho. Além disso, a saudade
da familia era constante. No entanto, mesmo diante desses desafios, nunca pensei em

desistir do curso. Sempre ergui a cabega e segui firme, com determinagdo para continuar.

Como mencionado anteriormente, logo no inicio tive dificuldades para me adaptar
tanto a vida na cidade quanto ao curso em si - especialmente em acompanhar as
disciplinas. A carga de leitura era muito intensa, algo com o qual eu ndo estava
acostumado, j& que, durante minha formagao basica, tanto na escola indigena quanto na
escola da cidade, ndo tive acesso a esse tipo de leitura. Ainda assim, o curso de
Antropologia abriu portas importantes para que eu pudesse focar mais, conhecer melhor
e escrever sobre as nossas proprias questoes. Dentro do curso e da universidade, os temas
discutidos frequentemente tocavam diretamente a nés, povos indigenas da regido do Alto

Rio Solimdes. Isso despertou ainda mais o meu interesse pela Antropologia.

Porta da universidade para os indigenas do Alto Rio Solimdes

Acredito que a universidade publica tem uma importancia fundamental para a
formacao de estudantes indigenas. No Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), tive
acesso a diversas oportunidades que abriram portas para meu crescimento académico.
Busquei me envolver em atividades como monitorias e, ja durante a graduacdo, comecei

a planejar a continuidade dos estudos por meio de um curso de mestrado.

Apds quatro anos cursando Antropologia, despertou em mim o interesse em
participar como monitor de algumas disciplinas do curso. Nessa fung¢do, eu auxiliava os
calouros recém-ingressos na universidade, contribuindo com seu processo de adaptagao

e aprendizado.

Em 2019, me voluntariei como monitor da disciplina Antropologia da Arte. Nessa
experiéncia, trabalhei em conjunto com meu professor orientador e pude vivenciar, pela
primeira vez, aspectos da pratica docente. O aprendizado como monitor ampliou meus
horizontes, tanto no crescimento pessoal quanto profissional, especialmente no campo da
docéncia e da pesquisa. Essa vivéncia proporcionou uma compreensao mais clara sobre
a formagao profissional, evidenciando que o exercicio de um oficio se constroi a partir de

um saber-fazer tedrico e pratico, que leva a reflexao e a tomada de decisdes sobre o futuro.



17

Foi nesse processo que se fortaleceu o meu sonho de me tornar professor de Antropologia

e contribuir, de forma significativa, na formacao dos meus futuros alunos.

Durante meus estudos no Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), aproveitei
as oportunidades para participar de projetos de extensdo, tanto dentro quanto fora da
universidade. Uma dessas experi€ncias foi com um professor da disciplina Antropologia
Pericial, que promoveu praticas de campo realizadas em comunidades indigenas. Nessas
atividades, pude observar o cotidiano coletivo dessas comunidades, aplicando técnicas de
olhar, ouvir e escrever - como explica Roberto Cardoso de Oliveira (1998). Estavamos
ali dando os primeiros passos como antropdlogos, aprendendo a fazer relatorios e

registros de campo.

Foi dentro dessa disciplina que aprendi a realizar pesquisas, contando com a
orientagdo atenciosa e paciente do professor. Outro componente importante na minha
formacgdo académica foi a disciplina de Metodologia do Trabalho Cientifico, que nos
ensinou como organizar os trabalhos académicos, elaborar resenhas, fichamentos,

projetos e artigos.

Outras experiéncias e aprendizados importantes vieram por meio da disciplina
M¢étodos e Técnicas em Antropologia Social, onde iniciei meu pré-projeto de pesquisa de
campo para a constru¢cdo da monografia, elaborando sua estrutura e definindo a tematica.
A disciplina Semindrio de Pesquisa em Antropologia também contribuiu
significativamente para minha formacdo. Nela, aprendi a delimitar o projeto, realizar a
coleta de dados dentro da linha de pesquisa escolhida e ir a campo para observar de perto
os problemas levantados. Esse processo foi essencial para a constru¢ao do trabalho
cientifico, permitindo um didlogo com os autores e as teorias que fundamentam a

pesquisa.

No final de 2019, me inscrevi para a bolsa de monitoria. Em 2020, fui aprovado
como monitor bolsista da disciplina Relagoes Interétnicas, o que representou mais uma
oportunidade de atuagdo como monitor e uma experiéncia importante na minha formagao.
Essa vivéncia contribuiu significativamente para o meu crescimento, especialmente no
contexto das aulas virtuais. Devido a pandemia de Covid-19, as atividades académicas no
ano foram realizadas por meio de plataformas digitais. As aulas sincronas seguiram as

orientagdes do Instituto e dos professores, sendo conduzidas nessas plataformas.



18

Esse periodo de aulas virtuais durante a pandemia foi algo novo para nds,
académicos indigenas, e trouxe diversos desafios. Tivemos que retornar para nossas
comunidades, onde muitas vezes ndao ha sinal de telefone nem acesso a internet. Nos,
estudantes indigenas que vivemos nas comunidades, fomos, em sua maioria, prejudicados
por esse modelo de ensino remoto, devido a precariedade e a ma qualidade da internet
nas aldeias e comunidades. Mesmo nas areas urbanas, enfrentamos dificuldades, pois a
conexdo disponivel muitas vezes ndo ¢ suficiente para acompanhar as aulas

adequadamente.

Trago outra experiéncia importante: minha participagdo em trabalhos, projetos e
palestras, que contribuiram significativamente para meu crescimento pessoal e
académico. Ser um estudante indigena na universidade tem um grande valor. A cada
semestre e em cada disciplina, adquirimos novos conhecimentos e aprendizados. Ou seja,
sempre procurei me envolver e em participar de eventos e palestras, e, por meio dessas
experiéncias, aprendi como apresentar nossos trabalhos cientificos de forma mais
adequada. Descrevo a seguir cada evento do qual participei ao longo da minha caminhada

académica e pessoal.

Participei de um grande evento: o 1° Congresso Internacional sobre Povos
Indigenas e Fronteiras Amazonicas: Didlogos Interdisciplinares, realizado de 14 a 16 de
novembro de 2018, na Universidade do Estado do Amazonas (UEA), no municipio de

Tabatinga, Amazonas.

Outro evento importante foi a XII Assembleia Ordinaria da COIAB — Amazonia:
pela garantia e prote¢ao dos nossos territorios, realizada de 27 a 29 de setembro de 2019,
na comunidade Me’clirane — Vila Betania, no municipio de Santo Antonio do Ic4,

Amazonas.

Participei também de um evento promovido pela comunidade académica
indigena: o 2° SECAF — Semindrio de Educacao do Campo na Triplice Fronteira do Alto
Solimdes e o I Didlogos Interdisciplinares do OBECAS: Educagao, Saberes Tradicionais

e Interculturalidade, realizado de 15 a 17 de outubro de 2019.

Além disso, participei de um evento promovido pela Organizacdo Geral dos
Professores de Tikuna Bilingue (OGPTB), pelos indigenas do Alto Solimdes e pelo grupo

UMATUTAE — Professores Pesquisadores e Escritores Tikuna. A oficina teve como



19

objetivo a elaboracgdo e confec¢do de um livro didatico da Lingua Tikuna para a Educagao
Basica das escolas indigenas, com o tema: “A lingua como recurso e identidade que
estruturam a educagdo escolar indigena”. O evento ocorreu de 4 a 11 de setembro de

2020, na Aldeia Me’clirane — Vila Betania, em Santo Antonio do I¢ad, Amazonas.

Todas essas atividades foram de extrema importancia para minha formagao, pois
me proporcionaram a oportunidade de aprender novos conhecimentos e fortalecer minha

identidade enquanto estudante indigena, além da universidade.

Para tanto, em 2022, conclui o curso de graduacao bacharelado em Antropologia,

no Instituto de Natureza e Cultura da Universidade Federal do Amazonas (INC/UFAM).

Mestrado em Antropologia Social na Universidade de Brasilia (UNB)

Ap6s concluir o curso de graduagdo em Antropologia no INC/UFAM, eu tinha o
sonho e o interesse de cursar o mestrado também na area da Antropologia. Sentia uma
grande vontade de continuar meus estudos, pois, nos dias de hoje, apenas a graduacao
muitas vezes ndo ¢ suficiente para concorrer a uma vaga de trabalho, me refiro aos
trabalhos temporarios. Pensando nisso, me dediquei a elabora¢do de uma proposta de

estudo com o objetivo de ingressar no mestrado.

No ano de 2022, o Programa de Po6s-Graduacdo em Antropologia Social do
Departamento de Antropologia da Universidade de Brasilia (DAN/PPGAS/UnB) langou
o Edital n°® 03/2022, voltado a sele¢do de candidatos/as indigenas e quilombolas para o
primeiro periodo letivo do curso de mestrado em Antropologia Social do
DAN/PPGAS/UnB. Me inscrevi para a vaga afirmativa destinada a candidatos indigenas,
que oferecia duas vagas para o mestrado. Fui, no entanto, classificado em 1° lugar entre
os selecionados nessa categoria. Recebi o resultado com muita alegria e, emocionado,
compartilhei a noticia com meus pais e irmaos, que também cursaram mestrado e
doutorado na UnB. Também comuniquei minha aprovagdo aos professores do Instituto
de Natureza e Cultura da Universidade Federal do Amazonas (INC/UFAM), que ficaram
felizes e orgulhosos pela minha conquista. At¢ o momento, sou o Unico da minha turma

de graduagdo a ingressar no mestrado.

Estar na Universidade de Brasilia ¢ uma vitoria para mim e para 0 meu povo

Magiita. Apesar das muitas violéncias e da discriminagdo enfrentadas pelo nosso povo,



20

continuamos ocupando a universidade com nossos conhecimentos, saberes e diferencas.
A universidade também ¢ nosso lugar de fala, onde podemos demarcar espago e
protagonizar dentro da academia. Estar na universidade nos permite ser protagonistas da
nossa propria histdria, escrever sobre 0o nosso povo e nossos ancestrais, € atuar como

pesquisadores comprometidos com a memoria, a cultura e a luta dos povos indigenas.

Posso afirmar, com orgulho, que os estudos e as vivéncias que tive tanto na

universidade quanto nas comunidades foram fundamentais para a minha formacao.

Percebo que consegui trilhar um caminho marcado por superagdo e ampliacao de
conhecimentos. Posso afirmar que adquiri muitas aprendizagens significativas, que me
motivam a continuar meus estudos na area da Antropologia, com o objetivo de aprofundar
minhas pesquisas e, consequentemente, explorar com mais profundidade questdes

essenciais e contribuir para o avango da area.

Essas experiéncias me permitiram compreender com mais profundidade as
realidades dos povos indigenas e ndo indigenas, suas formas distintas de viver, pensar e

se relacionar com o mundo.

Minha trajetoria tem sido marcada pela superacdo de muitos desafios e pela
constante ampliacdo de conhecimentos e saberes. Ao longo do percurso, construi
aprendizagens significativas que fortalecem meu compromisso com a Antropologia e
reforcam minha motivacdo em seguir estudando, pesquisando e contribuindo com
questdes relevantes para os povos indigenas e para o avanc¢o da produ¢do académica na
area.

Apo6s a conclusdo do curso de mestrado em antropologia social, reafirmo meu
compromisso com a educa¢do e com a constru¢do de conhecimentos a partir da
perspectiva indigena. Continuar estudando ¢, para mim, ndo apenas um objetivo
académico, mas também um sonho e um dever com meu povo. Por isso, tenho o desejo
firme de ingressar no curso de doutorado, dando continuidade & minha caminhada na
Antropologia, aprofundando minhas pesquisas e fortalecendo ainda mais o didlogo entre
os saberes tradicionais e o conhecimento cientifico.

Tenho a convic¢ao de que, neste momento, nossos ancestrais, meus pais, meus
irmdos e meus professores celebram comigo essa conquista. E como se suas forcas e

ensinamentos me guiassem a cada passo. Continuarei a seguir caminhos de superacgao e



21

vitorias, movido pelo amor e pela responsabilidade de contribuir para o bem do meu povo

Magiita e da minha familia, que sdo minha inspira¢ao ¢ minha razao de lutar.

Ao longo do periodo de mestrado, que se estendeu por aproximadamente um ano
e meio, participei de diversos eventos voltados as questdes indigenas, incluindo oficinas,
palestras e seminarios. Esses espacos de aprendizagem e debate proporcionaram uma
compreensdo mais aprofundada sobre os direitos dos povos indigenas, suas demandas e
os desafios enfrentados em diferentes territorios do Brasil. A vivéncia nesses eventos
permitiu observar diretamente as estratégias de articulagdo comunitdria e as formas de
resisténcia utilizadas por liderangas indigenas, consolidando a percepcao de que o
conhecimento académico deve dialogar com as praticas sociais e politicas dessas

comunidades.

Além das atividades formais, envolvi-me em movimentos sociais ¢ estudantis,
como o ENEI (Encontro Nacional de Estudantes Indigenas) e a ATL (Associagdo de
Trabalho e Lideranga), bem como outros movimentos universitarios voltados a defesa dos
direitos indigenas. A participagdo ativa nesses espacos possibilitou compreender a
dimensdo coletiva das lutas indigenas e a importancia da mobiliza¢do estudantil como
instrumento de fortalecimento politico e social. Cada encontro, debate e oficina ofereceu
subsidios para a reflexao critica sobre as politicas publicas, a legislagdo e os mecanismos
de reconhecimento dos direitos originarios, contribuindo de maneira significativa para a

formagao académica.

Essas experiéncias tiveram impacto direto na condugcdo do meu trabalho
académico, permitindo estabelecer conexdes entre teoria e pratica. A interacdo com
liderancas indigenas e com outros estudantes engajados nas causas sociais ampliou a
compreensdo sobre os processos historicos, culturais e politicos que influenciam a vida
das comunidades indigenas. Além disso, a participagdo em oficinas e seminarios
propiciou a aquisi¢ao de metodologias de pesquisa mais sensiveis as especificidades
culturais e sociais dos povos indigenas, reforcando a importdncia de um olhar

interdisciplinar e respeitoso na producdo do conhecimento cientifico.

Outro aspecto relevante foi a oportunidade de testemunhar a for¢a das
manifestagdes e mobilizagdes indigenas em diferentes territdrios do Brasil. Observando
a organizacdo e a articulacdo das liderangas, tornou-se evidente que a luta pelos direitos

indigenas ndo se restringe a espagos formais de poder, mas se manifesta em praticas



22

cotidianas, acdes coletivas e mobilizacdes sociais que buscam visibilidade e
reconhecimento. Essa perspectiva enriqueceu a analise académica, fornecendo elementos
para compreender como a participacdo politica e social influencia diretamente a
preservacdo cultural, o fortalecimento identitario e a garantia de direitos para os povos

indigenas.

A conjugacgao dessas vivéncias académicas e sociais consolidou uma compreensao
ampla sobre a interdependéncia entre pesquisa, ativismo € acdo comunitaria. A
experiéncia nos eventos € movimentos fortaleceu a consciéncia sobre a importancia de
aproximar a produgdo académica das demandas reais das comunidades indigenas,
possibilitando que a pesquisa ndo apenas descrevesse, mas também contribuisse para a
valorizacdo de suas praticas culturais, direitos e lutas. Assim, a participagdo em tais
espacos foi determinante para estruturar o trabalho de forma critica, contextualizada e
socialmente engajada, consolidando a relevancia de uma abordagem académica

comprometida com a realidade e as necessidades das populacdes indigenas.

Profissao atual

Desde o inicio de 2025, iniciei uma experiéncia profissional significativa ao
assumir o cargo de Supervisor das escolas indigenas Magiita e Kokama na Secretaria
Municipal de Educagdo (SEMED) do municipio de Santo Anténio do Ica — AM. Nesta
fung¢do, resido na regido do rio I¢a junto & minha familia, o que proporciona um contato

direto e continuo com a realidade das comunidades escolares.

As visitas técnicas abrangem localidades como Santa Luzia, Monte das
Oliveiras, Sdo Jodo, Vicente, Porto Novo I, Porto Novo II e Vila Betania — Maciirane,
garantindo que a atuacdo pedagogica contemple as especificidades de cada comunidade
ribeirinha. Esta vivéncia permite compreender profundamente os desafios,
potencialidades e praticas educacionais desenvolvidas em contextos indigenas,

oferecendo uma base concreta para analise académica.



23

Figura 1 - Equipe SEMED e equipe pedagogica das Escolas Zona Rural do Polo 03

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Minha rotina profissional é organizada em um ciclo de quinze dias na sede da
Secretaria Municipal de Educagdo (SEMED), voltados a gestdo, planejamento e
articulacao das atividades escolares, e quinze dias dedicados a visitas técnicas as escolas
ribeirinhas, nas quais acompanho presencialmente a execucao das praticas pedagdgicas.
A supervisao inclui oito escolas regulares e dois anexos, bem como trés polos da zona
rural, abrangendo diferentes modalidades de ensino, como Ensino Fundamental, Anos
Iniciais, Multietapa, Multisseriado e Regular. Esse contato direto com a diversidade de
estruturas educacionais e metodologias de ensino possibilita uma compreensdo pratica
dos desafios pedagodgicos e organizacionais enfrentados pelas escolas indigenas,

reforgando a necessidade de articulagdo entre teoria académica e pratica educativa local.

As atividades realizadas nas escolas incluem acompanhamento da jornada
pedagogica, andlise dos planejamentos de turmas e orientagcdo as praticas pedagdgicas
desenvolvidas pelos professores. Mensalmente, sdo realizadas reunides comunitarias com
gestores, professores e moradores ribeirinhos para discutir o calendario escolar, horarios
das turmas e estratégias pedagogicas, promovendo a sensibilizagdo da comunidade sobre
o papel da escola e a importancia da educa¢do para o desenvolvimento local. Esse
processo de mediacao entre comunidade e escola oferece insights valiosos para a pesquisa
académica, pois evidenciam como a educacdo indigena esté intrinsecamente relacionada
a cultura, ao contexto social e a participacdo comunitéria, aspectos centrais para estudos

sobre politicas educacionais em territorios indigenas.



24

A experiéncia como supervisor ndo se limita & gestdo administrativa; ela
influencia diretamente o trabalho académico ao fornecer dados empiricos, observacoes
de campo e compreensao das praticas educativas em contexto real. A interagdo com
professores, gestores e alunos permite identificar estratégias pedagogicas efetivas,
desafios na implementag¢do de curriculos e formas de articulagdo culturalmente sensiveis,

que enriquecem a analise teorica desenvolvida na dissertagao.

Além disso, o contato didrio com a comunidade fortalece a percep¢do sobre a
importancia de integrar conhecimentos tradicionais e praticas comunitirias no
desenvolvimento de politicas e projetos educacionais, tornando a pesquisa mais

contextualizada e socialmente relevante.

Por fim, ocupar o cargo de supervisor representa nao apenas a consolidacao de
uma trajetoria profissional dedicada a educagdo indigena, mas também a construcdo de
um didlogo constante entre pratica e pesquisa académica. Esta experiéncia contribui para
areflexao critica sobre metodologias de ensino, gestao escolar e participagdo comunitaria,
permitindo que o trabalho académico seja orientado por vivéncias reais, fortalecendo o
rigor e a relevancia da dissertagdo. Ao articular experiéncia pratica, observacdo direta e
analise académica, torna-se possivel compreender de forma abrangente os desafios e

potencialidades da educacao indigena.

Experiéncia de campo e percursos da pesquisa

Aqui, brevemente, farei uma reflexdo sobre minha experiéncia e vivéncias de
trabalho de campo na minha aldeia. Essa trajetoria teve inicio ainda na adolescéncia, por
meio da convivéncia e participacdo nas atividades da minha comunidade, e foi
aprofundada durante a graduagao em Antropologia, quando realizei minha pesquisa de

conclusdo de curso com visitas & comunidade Me’ciirane.

Para este curso de mestrado em Antropologia Social, realizei aproximadamente
seis meses de pesquisa de campo, entre outubro de 2024 e maio de 2025, na comunidade
indigena Me’clirane. A pesquisa teve inicio com a experiéncia da viagem de Brasilia, no
Distrito Federal, at¢ a comunidade localizada no municipio de Santo Antonio do I¢a, no
estado do Amazonas. Nesta parte, destacarei minha trajetéria e descreverei como foi o

percurso até o local da pesquisa.



25

Para que tudo isso fosse possivel, foi necessdrio seguir um processo cuidadoso:
organizei minhas finangas e planejei a viagem para o final de setembro de 2024, o
planejamento ¢ devido ao custo de passagens aéreas e fluviais para chegar no destino.
Quero aqui registrar e destacar que sem o apoio da bolsa do Conselho Nacional de
Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq), eu ndo teria condi¢des de estudar

nem de realizar minha pesquisa na comunidade Magiita.

Sabemos que o custo de vida na cidade tem um preco muito alto, sobretudo na
questdo de moradia e alimentag¢do. Em relacdo as passagens para o estado do Amazonas
também absurdo de caro que €., no entanto, com o recurso, consegui adquirir uma
passagem de ida de Brasilia para Manaus (AM), cidade que fica a aproximadamente 800
km de distancia da minha cidade de origem e da aldeia onde vivem minha familia e meu

povo.

ApO6s chegar a Manaus, embarquei em um novo voo com destino ao municipio de
Tabatinga (AM). De 14, segui viagem de barco até o municipio de Santo Antdnio do I¢a.
Em seguida, foi necessario utilizar uma embarca¢do menor para chegar & comunidade
Me’ciirane, onde realizei minha pesquisa de campo. Geralmente, a viagem € de canoa de
madeira e motor de poupa ou rabeta que levam até aproximadamente trés horas de
viagem. Desde o inicio dessa jornada, ja € possivel perceber os desafios enfrentados para
a realizacdo da minha pesquisa e para manter os estudos na Universidade de Brasilia —

uma trajetoria marcada por deslocamentos longos, dificeis e com acesso limitado.

Apo6s chegar a comunidade, me planejei e me organizei para solicitar ao cacique
a autorizacdo para realizar a pesquisa no territorio. Durante nossa conversa, dialogamos
sobre a importancia de preservar os conhecimentos e saberes tradicionais do nosso povo,

reforgando o valor da pesquisa para a memoria coletiva da comunidade.

No entanto, minha chegada coincidiu com o periodo de campanha politica
partidaria, o que dificultou o didlogo com a comunidade sobre os objetivos da pesquisa.
Por esse motivo, foi necessario aguardar o encerramento do processo eleitoral — que
envolvia a escolha de vereadores e do prefeito — para entdo dar continuidade as conversas

e iniciar efetivamente o trabalho de campo.

Além disso, durante minha estadia na comunidade, tive a oportunidade de

participar das reunides comunitdrias e dos encontros promovidos pelo Instituto de



26

Etnodesenvolvimento Ngutapa— uma organizacao voltada para a preservacdo ambiental,
o fortalecimento da cultura indigena Magiita, o empoderamento justo e sustentavel, ¢ a
promocao da agroecologia integrada a sustentabilidade. Esses encontros ocorreram na

maloca Tchirugiine e foram conduzidos pelas liderangas locais responsaveis.

Figura 2 - Sinésio Isaque, lideranga da comunidade Me'ciirane, pertencente ao cld Matacii rit Menecii (cla
da onga)
Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Segundo Sinésio Isaque Trovao — sobre o Instituto Ngutapa:

E Instituto Etnodesenvolvimento Ngutapa, o instituto foi
organizado com objetivo de organizar assembleia extraordinaria
da coordenacdo organizagdo indigenas da Amazodnia brasileira
COIAB, aqui na regido do Alto Solimdes e no municipio de Santo
Antonio do Ica - AM. Entdo no ano de 2018, primeira reunido
com as liderancas de varios povos indigenas do Brasil veio aqui
na comunidade Vila Betiania, onde a comunidade aceitou a
realizacdo da reunido. No més de junho de 2018, nos iniciamos a

primeira limpeza do terreno Maloca Tchirugiine. Entdo no ano



27

seguinte 2019, no primeiro passo iniciou —se com 19 pessoas o
movimento comeg¢ou a limpar terreno no segundo dia
aumentaram com 80 pessoas para ajudar criar Tchirugiine. No ano
de 2029 foi criado estatuto, legalmente como instituto foi 2020,
no inicio do ano foi realmente reconhecido como Instituto
Etnodesenvolvimento Ngutapa. A mola se transformou como
instituto, hoje em dia instituto ¢ uma organizagao ter referéncia
aqui naregido do Alto Rio Solimdes, principalmente aqui na bacia

do rio I¢a.

O depoimento de Sinésio Isaque Trovao sobre o Instituto Etnodesenvolvimento
Ngutapa (IEN) revela um importante processo de mobiliza¢do e fortalecimento das
organizagodes indigenas na regido do Alto Solimdes. Sua fala destaca o protagonismo das
comunidades indigenas na criagdo de uma institui¢do voltada ao etnodesenvolvimento, a

autonomia e a valorizacao dos saberes e modos de vida tradicionais.

Percebe-se que o Ngutapa surgiu de uma iniciativa coletiva, marcada por esfor¢o
comunitario, unido € compromisso com a constru¢ao de um espago proprio de decisdo e
articulagdo politica. A narrativa também mostra como o Instituto se consolidou de forma
gradual, desde a limpeza do terreno e a constru¢do da maloca Tchirugiine até o
reconhecimento legal em 2020, simbolizando ndo apenas a criacdo de uma estrutura
fisica, mas também a afirmag¢ao da identidade e da for¢a dos povos indigenas do Alto Rio

Solimdes.

Trata-se, portanto, de um exemplo significativo de resisténcia e de fortalecimento
cultural, social e politico, que reafirma a importancia das organizagdes indigenas na
defesa de seus territorios e na promocao do desenvolvimento com base em seus proprios

valores e principios.

Observa-se, na imagem, a realiza¢do de uma atividade de capacitagdo voltada ao
Plano de Gestao Territorial ¢ Ambiental (PGTA) na comunidade. Esse tipo de
treinamento ¢ de grande relevancia, pois contribui para o fortalecimento das praticas de
gestdo sustentavel dos territdrios indigenas, promovendo o planejamento participativo, o

uso equilibrado dos recursos naturais e a valorizagao dos conhecimentos tradicionais.



28

A iniciativa demonstra o compromisso da comunidade com a autonomia na gestao
de seu territério e com a formacao de liderangas capacitadas para enfrentar os desafios
socioambientais contemporaneos, garantindo, assim, a preservagao do meio ambiente e a

continuidade dos modos de vida tradicionais das populagdes indigenas.

Figura 3 - Treinamento sobre PGTA e PNGATI

Fonte: Instituto Ngutopa (2025)

O instituto estd envolvido com os povos indigenas da regido do rio Iga, no
Amazonas, atuando em parceria com a WCS Brasil (Sociedade para conservar a vida
silvestre). E também participa de iniciativas como a elaboracdo de Plano de Gestdo
Territorial e Ambiental (PGTAs) para terras indigenas como Betania, Matintin e Alto Ica

—acdes importantes para garanti o protagonismo indigena na conservagao ambiental e na



29

gestao de territorio. Em novembro de 2024 a 2025, os Instituto Nguta, em parceria com
Coordenacdo das Organizagdes Indigenas da Amazonia Brasileira (COIAB) e
Articulagdo das Organizagdes € Povos Indigenas do Amazonas (APIAM), realizou um
curso, oficinas e capacitacdo sobre Direitos Indigenas e a Politicas Nacional de Gestao
Territorial e Ambiental de Terra Indigenas (PNGATI), voltado a formagdo de
multiplicadores para fortalecer na elaboracao de seus proprios PGTAs. Vale ressaltar que
aqui na nossa comunidade tem a Maloca Tchirugiinefoi criado em 2018, a maloca ¢ um
espaco onde acontece reunides da comunidade tanto palestra da saude, educacdo e
preservacao da cultura do povo. A propoésito, maloca Tchirugiin tem atuado no resgate,
objetivando a valorizagao do modo de vida tradicional. O Instituto Etnodesenvolvimento
Ngutapa, localizado na comunidade Vila Betania —Me’ciirane. Sr. Sinésio Trovao ¢ uma

lideranca da Comunidade Me’ciirane.

Portanto, além de participar das reunides, também me envolvi em diversas
atividades realizadas pela comunidade e por minha familia. A atividade com a minha
familia envolvia pescaria, a roga e produgdo de farinhas. E com a comunidade envolvia a
participacdo nas reunides ou atividade realizadas pelas escolas e liderangas. Ao longo dos
meses de experiéncia e vivéncia na comunidade Me’ciirane, tive a oportunidade de
participar ativamente de trocas de saberes, aprofundando meu entendimento sobre a

realidade, a cultura e os modos de vida do nosso povo Magiita.



30

INTRODUCAO

Entre os povos indigenas do Alto Rio Solimdes, os Magiita conhecidos como o
povo Tikuna (nama na cuagii i naclima norti u’ii i utii’ii) preservam uma rica tradi¢do de
saberes ancestrais que integram corpo, espirito e natureza em um mesmo sistema de
conhecimento. A pratica de cura entre os Magiita ¢ conduzida principalmente pelos pajés,
figuras centrais na vida comunitdria, responsaveis por restabelecer o equilibrio entre o
mundo visivel e o invisivel. Sua atuacdo ultrapassa a dimensdo biomédica, abrangendo

aspectos espirituais, sociais e ambientais que estruturam a cosmologia indigena.

Dentre que preservam um vasto conhecimento sobre as plantas medicinais e os
saberes de cura que atravessam geracdes. A arte da cura entre os Magiita esta intimamente
relacionada a figura do pajé, mediador entre o mundo fisico e espiritual, aquele que detém
o dom de compreender as doengas nao apenas como desequilibrios do corpo, mas também

como rupturas nas relagdes sociais, espirituais € ambientais.

De acordo com o pensamento indigena, o corpo, a natureza e o espirito estdo
entrelacados em uma rede de reciprocidades. Como afirma Ailton Krenak (2019), o modo
de viver indigena ¢ sustentado pela “consciéncia de pertencimento a Terra”, o que implica
uma concep¢ao de saude que ultrapassa o campo biomédico e se enraiza na harmonia
entre humanos e ndo humanos. Nesse sentido, a cura promovida pelos pajés Magiita ndo
¢ apenas terapéutica, mas também cosmoldgica, pois restaura o equilibrio entre o

individuo e o universo que o cerca.

A prética de cura, segundo Davi Kopenawa (2015), ¢ um ato de escuta e didlogo
com os espiritos da floresta, uma sabedoria que exige preparo espiritual, conhecimento
das plantas e respeito as forcas invisiveis que habitam o mundo. Assim, o pajé ¢
reconhecido como guardido da memoria ancestral e intérprete das vozes da floresta,

transmitindo ensinamentos que orientam tanto a saude fisica quanto o bem-estar coletivo.

Entre os Magiita, o uso das plantas medicinais € parte essencial da vida cotidiana
e das praticas rituais. As ervas, cascas, raizes e folhas sdo empregadas ndo apenas para
curar doengas, mas também para fortalecer o espirito, proteger contra forgas negativas e
manter o equilibrio entre corpo e natureza. Como destaca Gersem Baniwa (2019), o
conhecimento tradicional indigena é “uma ci€ncia viva”, resultado da experiéncia
acumulada na convivéncia com a floresta e do didlogo permanente com os seres

espirituais.



31

Estudar os pajés, as plantas medicinais e a arte da cura entre os Magiita sdo
reconhecer a profundidade de um sistema de saberes que integra espiritualidade, ecologia
e medicina. E também reafirmar o valor das epistemologias indigenas, frequentemente
silenciadas pela ciéncia ocidental, mas fundamentais para repensar as relacdes entre

saude, natureza e cultura.

As plantas medicinais ocupam papel fundamental nesse processo de cura, sendo
considerados seres dotados de forca e sabedoria. O conhecimento sobre suas propriedades
¢ transmitido oralmente de geragdo em geragao, constituindo um patriménio imaterial de
grande relevancia para a identidade e a resisténcia cultural do povo Magiita. Cada planta
carrega um espirito e um propo6sito, e seu uso € orientado por canticos, rezas e rituais

conduzidos pelo pajé, que atua como mediador entre os humanos e os seres da floresta.

A arte da cura, portanto, expressa uma forma complexa de compreender a saude
e a doenga, baseada em principios de equilibrio, reciprocidade e respeito a natureza.
Estudar essas praticas permite reconhecer a importancia dos saberes tradicionais
indigenas como partes essenciais da diversidade cultural e epistemoldgica da Amazdnia.
Este trabalho busca compreender como os pajés Magiita utilizam as plantas medicinais
em suas praticas de cura, analisando o significado simbdlico, espiritual e social dessas

praticas no contexto contemporaneo.

A compreensao das praticas de cura entre os Magiita, conhecidos na literatura
antropologica como o povo Tikuna, exige um olhar que ultrapasse as fronteiras do
pensamento ocidental sobre saude e doenga. Entre os povos indigenas da Amazodnia, a
cura ndo ¢ apenas um processo bioldgico ou médico, mas um ato profundamente
espiritual, cosmologico e relacional. O pajé figura central na vida ritual e terapéutica atua
como mediador entre os mundos visivel e invisivel, mobilizando saberes ancestrais,
cantos, plantas e espiritos protetores para restabelecer a harmonia da vida. Como afirma
Gersem Baniwa (2019, p. 45), “o conhecimento indigena ndo separa o corpo da alma, o
humano da natureza, o mundo material do espiritual. Tudo esté interligado por uma teia

de relagdes que garante o equilibrio da vida™.

Nos territorios Magiita, as plantas medicinais sdo dotadas de forca e consciéncia.
Elas nao sdo vistas como simples recursos naturais, mas como seres vivos com agéncia
propria, capazes de dialogar com o pajé e contribuir no processo de cura. A utilizagao das
plantas envolve cantos, sopros, rezas e orientagdes recebidas por meio dos sonhos e das

visdes xamanicas. Segundo o lider Tikuna Jodo Paulo Lima (apud SANTOS, 2017, p.



32

83), “as plantas escutam, entendem e respondem quando o pajé as chama. Elas sdo nossos

parentes(as) € nossas professoras, pois ensinam como cuidar do corpo e do espirito”.

A arte da cura Magiita esta, portanto, fundamentada em uma cosmologia que
concebe 0 mundo como um conjunto de relagdes entre humanos, espiritos e natureza.
Eduardo Viveiros de Castro (2002) denomina essa légica como perspectivismo
amerindio, em que todos os seres humanos, animais, plantas e espiritos — possuem
perspectivas proprias e compartilham uma condig¢@o de pessoa. Nesse contexto, o pajé ¢
o especialista em transitar entre essas perspectivas, mantendo a comunicacdo com 0s
demais seres e garantindo o equilibrio do cosmos. Para os Magiita, o adoecimento pode

ser interpretado como um desequilibrio nas relagdes espirituais, exigindo rituais

especificos de reconciliagdo.

De acordo com a antropdloga Els Lagrou (2007, p. 132), “a cura xamanica ¢ uma
arte estética e ética: estética porque envolve sons, cores, imagens € movimentos; ética
porque refaz o vinculo entre seres que haviam se distanciado”. Nos rituais de cura
Magiita, o uso das plantas medicinais esta intimamente relacionado & musica e a palavra
ritual. O pajé entoa cantos que despertam a forca das plantas e dos espiritos auxiliares,
guiando o processo de cura tanto do individuo quanto da comunidade. Essa dimensao
coletiva reforga o principio de que “a saude € o equilibrio entre corpo, espirito e territorio”

(BANIWA, 2019, p. 52).

Ao longo da histdria, a medicina indigena Magiita tem resistido as imposi¢des do
sistema biomédico ocidental, preservando suas praticas através da oralidade e da
transmissdo intergeracional do conhecimento. As parteiras, curadores e pajés sao
reconhecidos como guardides do saber ancestral, responsaveis por manter viva a memoria
dos antepassados e a continuidade da vida. A pesquisadora indigena Marcia Kambeba
(2018, p. 66) destaca que “o saber tradicional ndo se separa do modo de viver; ele nasce
do convivio com o territorio, das historias contadas, das experiéncias com as plantas e
com os espiritos da floresta”. Assim, a transmissdo do conhecimento ndo se da apenas

por meio do ensino, mas pela vivéncia cotidiana e pela escuta do mundo natural.

A arte da cura Magiita ¢ também um campo de resisténcia cultural. Em um
contexto histérico marcado por colonizagdo, missdes religiosas e politicas de assimilagao,
0s pajés e seus saberes foram perseguidos e deslegitimados. No entanto, tais praticas
persistem como formas de afirmacao identitaria e espiritual. O antropdlogo Bruce Albert

(2000, p. 210) observa que “os povos indigenas reinventam suas tradi¢des diante das



33

transformagdes do mundo, articulando praticas antigas com novas estratégias de
resisténcia cultural”. Entre os Magiita, a pajelanga contemporanea reflete essa capacidade
de adaptacao, unindo elementos tradicionais a novos entendimentos sobre satude coletiva,

meio ambiente e espiritualidade.

Nesse sentido, compreender os pajés, as plantas medicinais e a arte da cura entre
os Magiita sdo compreender uma epistemologia propria, um modo de pensar e de existir
no mundo que desafia as fronteiras da ciéncia moderna. A satide, para os povos indigenas,
¢ um estado de harmonia entre seres, territorios e espiritos, € o papel do pajé ¢ garantir
que essa harmonia seja continuamente restaurada. Como ensina Davi Kopenawa
Yanomami (2010, p. 287), “os xamas sustentam o céu para que ele ndo caia sobre nds;
eles fazem o mundo continuar vivo com seus cantos e sopros”. Essa imagem poética
expressa, de modo profundo, a dimensao coésmica e ética da pajelanca: cuidar da vida ¢

cuidar da relacao entre todos os seres.

As praticas de cura Magiita a partir da centralidade do pajé e das plantas
medicinais como mediadores da vida. Ao abordar os fundamentos espirituais, simbolicos
e ecologicos dessas praticas, busca-se evidenciar como o conhecimento indigena constitui
uma forma legitima de ciéncia, articulando saber, experiéncia e espiritualidade em uma

unidade inseparavel.

1. Duw’iigii i Magiita rii Pogiita

Nesse trabalho, apresentando o povo Magiita ou Pogiita, mais conhecido como
Tikuna. Mas por que utilizamos os termos Magiita ou Pogiita? O pesquisador indigena e
antropologo Tury Felipe (2021), pertencente a minha comunidade de origem, explica que
a autodenominagao ¢ Magiita. Acrescento ainda que Pogiita ¢ uma forma de identificagao
usada em algumas outras comunidades, ou seja, a forma de autodenominacao pode variar

de acordo com cada localidade.

No nosso territorio, sobretudo na comunidade indigena Me’clirane, os ancios,
quando questionados, afirmam pertencer ao povo Magiita. Por isso, estou de acordo com

o pesquisador e, neste trabalho, utilizaremos a autodenomina¢do Magiita.

Magiitagii/Magiita ¢ a autodenomina¢do do meu povo. Magiita

significa povo pescado no igarapé Eware. Lugar este sagrado para



34

o povo Magiita. Somos chamados pelos brancos de Tuktna (Curt
Nimuendaja, 1929), Ticuna (Pacheco de Oliveira, 1988) Tiiktina
(Cardoso de Oliveira, 1996 [1964), Tikuna (Gonzales, 1995). Uso
neste trabalho nossa autodenominacao — Magiita. (FELIPE, 2021:

p- 8)

Esse reconhecimento da autodenominagdo Magiita, presente entre os ancidos da
comunidade Me’ciirane, esta profundamente ligado as origens e & memoria ancestral do
povo. De acordo com os relatos da tradi¢do oral, transmitidos pelos mais velhos, o povo
Magiita ¢ originario do igarapé Eware, localizado nas nascentes do igarapé Tunetii- Sdo
Jer6nimo —, afluente da margem esquerda do Alto Rio Solimdes, entre os municipios de

Tabatinga e Sao Paulo de Olivenca, no estado do Amazonas.

Mapa de Localizagdo: Fontes sugeridas para delimitacao oficial: FUNAI- Coordenagao
de Geoprocessamento; IBGE — Malha Municipal Digital.

Localizacao aproximada: Tabatinga — Sao Paulo de Olivenca
Area destacada: regido tradicional referida como "Maguita" (esquema

—3.00
—3.25¢t
Sao Paulo de Olivenga

—3.50¢

-3.75}

Latitude (°)

—4.00

Tabatinga
—4.25¢|

—4.50
—4.75}

—-70.5 —70.0 —69.5 —69.0 —68.5
Longitude (°)

Figura 4 — Delimitagdo da Terra Indigena Eware 1 entre Tabatinga e Sdo Paulo de Olivenga, Amazonas.

Fonte: IBGE (2022)

Como afirma Felipe (2021):

De acordo com os ancidos e ancids, o povo Magiita ¢ originario

do igarapé Eware, situado nas nascentes do igarapé Tunetii — Sao



35

Jerdnimo — tributario da margem esquerda do alto rio Solimdes,
trecho localizado entre municipios de Tabatinga e Sao de
Olivenga, no estado do Amazonas. O povo Magiita, segundo os
autores da tradigdo oral, se dividiram em clds — duas familias
extensas [...]. Das memorias e historias que os autores ancides, da
tradicao oral, contam esta o fato de que nossos ancestrais viviam
entre dois mundos, pois eram encantados. Nessa época havia
quatro herois culturais, Ngu'tapa é, Yo’i, Mowatcha, Ipi e
Aiclina, que foram importantes, pois atuaram nos ensinando o
modo de ser e viver como Magiita, tracaram preceitos éticos,
estéticos, valores, praticas que nos fazem sermos quem Somos.

(FELIPE, 2021: p. 25)

A partir dessas narrativas de origem e dos ensinamentos deixados pelos herois
culturais, compreendemos nao apenas o modo de ser Magiita, mas também a importancia
da territorialidade e da lingua como elementos fundamentais da identidade do povo.
Atualmente, a populacdo indigena Magiita vive na regido da triplice fronteira entre Brasil,
Peru e Colombia, com presenca nos territdrios do alto, médio e baixo rio Solimdes, bem

como no rio I¢d, sendo o povo indigena mais numeroso na Amazdnia brasileira.

Segundo Felipe (2021), a lingua Magiita ¢ considerada isolada, ou seja, sem
relacdo com nenhum outro tronco linguistico conhecido no pais. O autor destaca que, de
acordo com Nimuendaju (1977 [1929]), a Unica lingua que apresentava alguma
semelhanga com a dos Magiita era a lingua do povo indigena Yuri, j& extinta no processo

de colonizacao:

“A populacdo indigena Magiita vive na triplice fronteira entre
Brasil, Peru e Colémbia. Estamos no alto, médio e baixo rio
Solimdes e rio I¢a e somos o0 mais numeroso povo indigena na
Amazobnia brasileira. Segundo Nimuendaju (1977 [1929]), a
lingua dos Magiita ¢ considerada isolada, ou seja, sem tronco
linguistico com vinculagdo a nenhum outro povo indigena do
pais. Uma unica lingua, segundo Nimuendaju, se aproxima da
nossa, que ¢ a lingua do povo indigena Yuri, ja extinta nesse

processo de colonizagdo”. (FELIPE, 2021, p. 9)



36

Segundo Marilia Faco Soares, os Magiita constituem o povo indigena mais
numeroso da AmazoOnia brasileira. Sua trajetéria ¢ marcada por episddios de violéncia,
como a entrada de seringueiros, pescadores e madeireiros em seu territorio, especialmente
na regido do rio Solimdes. Apesar desse historico de invasdes e conflitos, foi apenas na
década de 1990 que obtiveram o reconhecimento oficial da maior parte de suas terras.
Atualmente, enfrentam o desafio de manter a sustentabilidade econdmica e ambiental de
seus territorios, além de buscar relagdes mais equilibradas com a sociedade envolvente,
sem abrir mao de preservar sua cultura, que ¢ amplamente reconhecida, inclusive
internacionalmente, por meio de suas mascaras, desenhos e pinturas (SOARES, 2020:

S.d.).

Dados estimados no verbete de acordo com Soares ¢ estimada em cerca de
57.571 pessoas, distribuidas em 23 areas indigenas oficialmente reconhecidas, conforme
dados do SIASI/SESAI (2020). Tradicionalmente, ocupam a regido do alto rio Solimdes
e do rio Ica, situada na triplice fronteira entre Brasil, Peru e Colombia. Nos paises
vizinhos, também ha presencga significativa do povo Magiita: no Peru, aproximadamente
6.982 pessoas, segundo o Instituto Nacional de Estatistica e Informatica (INEI, 2007), e
na Colombia, cerca de 8.000, conforme Goulard, 2011. (SOARES, 2020: S.d).

1.1.  Contextualizacao historica da Comunidade Me’ciirane — Vila Betania

A comunidade indigena Me’ciirane — Vila Betania, localizada as margens do Rio
Ica, especificamente Lago Caruaru, constitui hoje um dos mais importantes nucleos de
ocupacdo Magiita no Alto Solimdes. Sua formagao remonta ao inicio da década de 1960,
quando o missiondrio escocés André Holmes, representante da Associag¢do Batista do
Evangelismo Mundial, “adquiriu” as terras da area de Nelson Franco e, posteriormente,
as repassou formalmente aos Magiita, com documentagdo registrada em cartorio. Esse
gesto, inscrito dentro de uma logica missiondria e colonizadora, resultou em um processo
de reorganizacdo espacial e politica da comunidade. Em 1962, o lugar recebeu o nome de
Vila Betania, em referéncia a uma localidade biblica associada a hospitalidade e ao

acolhimento.



37

Comunidade Indigena Betania Me'curane, foto de
1987 e 2025

Figura 5 - Comunidade Me'ciirane em 1987 e 2025.

Fonte: Arquivo da comunidade (2025)

Atualmente, estima-se que a comunidade abrigue cerca de 5.000 habitantes, todos
pertencentes ao povo Magiita, de acordo com informagdes fornecidas pela equipe técnica
de saude local. Tal contingente populacional evidencia a centralidade da comunidade
como polo de sociabilidade, circulacao e praticas culturais, bem como sua relevancia

politica no conjunto das terras indigenas Magiita.



38

Terra Indigena Tikuna
Com. Vila Betdnia - Mecilirane - AM

Figura 6 - Area delimitada da Terra Indigena Betania I ¢ II.

Fonte: Google Maps (2025)

A figura apresenta a Terra Indigena Betania (TIB), dividida em dois segmentos
principais — Betania I e Betania II —, de acordo com delimitacdo em linha vermelha do
mapa. Esse recorte territorial reflete ndo apenas a ocupagdo fisica, mas também os
processos de territorializacdo que envolvem disputas, negociagdes e formas proprias de
gestao coletiva da terra. Segundo Oliveira (1988), o territério Magiita apresenta grande
diversidade de ambientes aquaticos, que desempenham papel fundamental na subsisténcia
e na organizagado social das comunidades. Vale ressaltar que, na Terra Indigena Betania
(TIB), existem varios lagos preservados pelos membros da comunidade Me’ciirane, entre
os quais se destaca o lago do Buiugu. Dentro desse lago principal, encontram-se ainda
diversos lagos menores, que sao igualmente preservados e utilizados de forma sustentavel

pelos moradores locais.



39

=
4
s
-
w
o=

Figura 7 - Organizagao de residéncias da comunidade Me’ciirane.

Fonte: Google Maps (2025)

Na figura 7, a imagem de satélite da comunidade Me’ciirane revela a organizagao
espacial do assentamento, estruturado, como € caracteristico entre os Magiita, em torno
dos igarapés. Essa disposicdo ndo ¢ meramente funcional, mas traduz uma cosmologia
que articula a dgua como fonte de vida, de circulagdo e de protecdo espiritual. A
proximidade com os igarapés funciona, assim, como uma estratégia tanto de subsisténcia
quanto de re-existéncia (Albert & Ramos, 2002), diante das pressdes externas e das
transformagdes impostas pela expansdo missiondria, pelo Estado e por frentes

econdmicas regionais.

Embora a imagem ndo permita visualizar em detalhes, a comunidade encontra-se
cercada por uma diversidade de frutiferas nativas, tais como o acai, o cupuagu, o buriti, a
sapota e o abiu, entre muitas outras frutas nativas. Essas espécies ndo apenas garantem a
seguranca alimentar, mas também integram um sistema simbolico e ritual de grande
importancia para os Magiita. O cultivo e o cuidado com essas plantas expressam uma
relacdo de reciprocidade com o ambiente, fundamental para a reproducao social e cultural

da comunidade.



40

Figura 8 - As primeiras residéncias tradicionais em Me'ciirane, agosto de 1963

Fonte: Arquivo da comunidade (1963)

Ao adentrar a comunidade Me’clirane, sou novamente como sempre €
imediatamente impactado pela disposi¢cdo das casas e pela presenca marcante da natureza
ao redor. O ar imido dos igarapés misturando com o cheiro e terroso das folhas de buriti
e do cupuagu, lembrando-nos da intima relacdo que os Magiita mantém com o ambiente.
Caminhando entre as primeiras casas construidas pelos nossos avos e avos, percebo a
transformagdo arquitetonica: estruturas retangulares de madeira, telhados de palha mais
uniformes, portas e janelas de madeira pintada. A ancid Nailda Sales me explica que essas
mudangas refletem influéncias externas, resultado do contato gradual com missionarios e
agentes escolares, mas que, ainda assim, o trago Magiita permanece, na orienta¢do das
casas em relacdo aos igarapés e na presenca de quintais repletos de arvores frutiferas

nativas.

Muito antes dessas casas, as familias Magiita habitavam as tradicionais malocas,
casas fechadas, circulares, cobertas com folhas decanarana, que protegiam do sol, de

mosquitos e da chuva intensa do alto Amazonas. A ancia Nailda lembra com preciso:

“Antes, a gente dormia e viviamos juntos na maloca. A casa era
nossa protecdo € nosso espago de historias. Cada maloca tinha
espaco para fogo, para contar lendas, cantar e preparar remédios

com as plantas dos igarapés e das varzeas.”



41

Mesmo antes da fundacdo formal da comunidade, ja existiam moradores no local.
De acordo com a anciaNailda, os Magiita comeg¢aram a limpar o terreno, ampliar o espaco
e organizar a ocupagdo do territorio, que, segundo ela, havia sido “doado” por
missiondrios escoceses € americanos. Esse gesto de doagdo, apesar de inserido em uma
logica colonial e missiondria, foi fundamental para garantir a posse documentada e a

continuidade do povo Magiita em Me’ciirane.

A fundacao da comunidade teve inicio com dez familias Tikuna, pertencentes a
diferentes linhagens, entre elas: Manguari, Mutum, Arara, Buriti, Jenipapo, Sauva, Avai
e Onga. Nailda aponta que, desde esses primeiros momentos, os vinculos de parentesco e
a reciprocidade entre familias foram essenciais para a sobrevivéncia e a organizagao

social. Observa figura a baixo:

Figura 9 - Pinturas tradicionais de 4 clas, pertencente de nagoes de aves e plantas.

Fonte: Jussara Gruber (1992)

De acordo com o Censo IBGE 2022, A populagdo pertencente a etnia Tikuna no
Brasil ¢ de 74.061 pessoas. Os Tikuna sdo a etnia indigena mais populosa do pais. A
maior parte dessa populacdo estd concentrada no estado do Amazonas, com 73.564
individuos, vivendo majoritariamente em Terras Indigenas na regido do Alto
Solimdes. Os dados do IBGE sdo a fonte primaria e mais abrangente para estatisticas
populacionais oficiais no Brasil, superando estimativas anteriores de outras instituigdes

como o ISA para fins de precisdo censitéria.



42

Tabela 1:
Ano Populacio na terra indigena Fonte
2011 5341 CR Alto Solimdes (FUNAI)
2004 3029 Funasa
1998 3486 CGTT
1987 2085 FUNAI

Fonte: Site Terras Indigenas no Brasil do Instituto Socioambiental, acesso: 26/09/2025

Ao caminhar pelos arredores da escola comunitiria, Nailda Sales recorda a
chegada do missionario escocés André Holmes e sua iniciativa de alfabetizar e catequizar
os Magiita. Ele comegou ensinando adultos, permitindo que os primeiros habitantes
aprendessem a escrever e ler seus proprios nomes. Essa alfabetizagado inicial representou
um marco importante, pois abriu caminhos para a escolarizagdo das criangas e jovens.

Nailda enfatiza:

“Aprender a escrever e a ler nossos nomes foi a primeira ponte.
Depois, as criancas € os jovens comecaram a aprender, mas
sempre com nossos costumes. Nunca esquecemos de cantar
nossas historias, de aprender com as plantas € com os mais

velhos.”

A escola foi concebida ndo apenas para ensinar alfabetiza¢do, mas como um
espaco de cuidado e preservagdo cultural. Por meio do ensino formal, buscou-se garantir
que os conhecimentos ancestrais, a lingua Magiita e as praticas tradicionais fossem
valorizados e transmitidos as novas geracdes. Nailda reforca que, embora a educagdo
tivesse influéncias externas, os valores permaneciam centrais: a aprendizagem deveria

dialogar com a historia e a cultura local.

Segundo relato do ex-cacique Augusto Paulo — Te’patiicii, deixava claro que seu
objetivo ndo era substituir os modos de vida Magiita, mas fortalecé-los, mesmo no
contexto do evangelismo. Ele incentivava a manuten¢@o dos costumes, da lingua e dos
saberes tradicionais, respeitando a autonomia cultural dos Magiita. Nailda comenta, com

um sorriso € a voz embargada pela memoria:



43

“Ele dizia: "Vocés podem acreditar em Deus, mas nunca deixem
de cuidar da sua historia e das suas plantas, de cantar suas cangoes
e contar suas lendas.' Ele entendia que ser Tikuna era também

preservar a memoria do lugar.”

A paisagem ao redor da comunidade reforga essa conexd@o. Os quintais e terrenos
cultivados exibem agai, cupuacu, buriti, sapota, abiu, entre outras frutas nativas. O cheiro
doce do cupuacu maduro mistura-se ao aroma das folhas molhadas, enquanto o som
constante das aguas dos igarapés parece marcar o ritmo da vida cotidiana. A ancia Nailda
observa e explica que essas arvores nao sdo apenas alimento: sdo memoria, referéncia

ancestral e instrumentos de cuidado com o corpo € o espirito.

Durante minhas caminhadas, percebo também a presenca de locais de encontro e
socializacdo: os espagos para reunides, pequenos patios entre casas, onde as criancas
brincam e os adultos discutem assuntos comunitarios. Nailda destaca que essas interagdes
sdo essenciais para a reproducdo social, pois reforcam os lacos de parentesco e de
solidariedade. A organizagdo do territdrio, embora tenha recebido influéncias externas,
permanece profundamente Magiita: o respeito aos igarapés, as areas de cultivo e aos

espacos sagrados demonstra a continuidade de saberes e praticas ancestrais.

Ao final do dia, escrevo estas observagdes com a sensagdo de que Me’ciirane € ao
mesmo tempo uma histéria viva e uma paisagem em transformagdo. As casas modernas
e as malocas histdricas coexistem na memoria da comunidade; a lingua Magiita ¢ ensinada
ao lado da leitura e da escrita ocidental, o legado missionario se articula com o

conhecimento ancestral, formando uma rede complexa de aprendizagem e resisténcia.



44

3 -
e

Figura 10 - Ancid Nailda Sales na varanda de sua residéncia.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

A ancia ressalta que as nossas historias estao em tudo:

“A nossa historia estd nas arvores, nas dguas, nos nomes que
escrevemos € nas historias que contamos. A vida aqui ¢ uma
continuidade, sempre ligada aos nossos avos e aquilo que eles

ensinaram.”

De fato, como a nossa lingua, as nossas praticas e modos de vida esta conectado

aos nossos ancestrais. Percebe-se que isso continuard nas proximas geracoes.

1.2 Justificativa

Como pesquisador indigena Magiita, desde a graduagdo, sempre fui atraido pela
abordagem de nossa propria causa, especialmente no que se refere a saude indigena e as
praticas tradicionais de cura. Esse interesse nasce ndo apenas de uma inquietacao

académica, mas de um compromisso €tico e espiritual com o meu povo e com o territorio



45

que nos sustenta. A pesquisa, para mim, ¢ também um ato de pertencimento e resisténcia,
pois estudar a satide Magiita significa reafirmar o valor dos conhecimentos herdados dos
nossos antepassados saberes que foram por muito tempo silenciados ou desvalorizados

pela ciéncia ocidental.

A experiéncia de formagao académica me fez perceber a importancia de dialogar
entre o conhecimento tradicional e o cientifico, sem hierarquiza-los. A medicina dos pajés
e o uso das plantas medicinais ndo podem ser reduzidos a praticas “alternativas”, mas
devem ser reconhecidos como expressdes de uma ciéncia indigena, construida pela
observagao da natureza, pela experiéncia espiritual e pela memoria coletiva. Como afirma
Gersem Baniwa (2019, p. 40), “a pesquisa indigena deve nascer da vida dos povos e

retornar a ela, fortalecendo a identidade e a autonomia das comunidades”.

Assim, ao investigar a saide Magiita, busco compreender como as praticas de
cura revelam uma concepgao ampla de bem-estar, que integra corpo, espirito, territorio e
coletividade. Essa perspectiva rompe com a visdo fragmentada da biomedicina e afirma
uma epistemologia propria, baseada na reciprocidade e na interdependéncia entre todos
os seres. A figura do pajé, nesse contexto, ¢ central: ele ndo ¢ apenas um curador, mas um

guardido da vida, um mediador entre humanos, plantas e espiritos.

Portanto, esta pesquisa nao se limita a um estudo descritivo sobre o uso de
plantas medicinais; ela ¢, antes de tudo, uma tentativa de valorizar e fortalecer os saberes
Magiita, reafirmando que o conhecimento indigena ¢ parte essencial da diversidade
cultural e cientifica do Brasil. Ao narrar e refletir sobre nossa propria experiéncia,
contribuo para que a voz dos povos indigenas seja ouvida e reconhecida no campo

académico.

A idéia que defendo aqui ¢ que nods, como indigena Magiita, sejamos
protagonistas para escrevermos nossas proprias historias, memorias de lutas, vivéncias e

experiéncias dentro do territorio. E também para se curar e cuidar.

De acordo com a Constitui¢do Federal de 1988, “reconhece-se aos povos
indigenas sua organizacdo social, costumes, linguas, crencas e tradi¢des, e os direitos

originarios sobre as terras que tradicionalmente ocupam™ (BRASIL, 1988, art. 231).



46
1.3 Objetivo da pesquisa

Este trabalho propde discutir e compreender a atuagcdo dos pajés na comunidade
Me’ciirane, com foco em suas praticas de cuidado, benzimento e cura. Essas técnicas
tradicionais, representam nao apenas formas de tratamento espiritual e fisico, mas
também importantes saberes ancestrais que sustentam o equilibrio comunitario. Busca-se
retratar a trajetoria de vida dos pajés: como se reconhecem em sua missdo, como ocorre
o processo de formagdo, e de que maneira exercem sua fun¢do dentro da comunidade,

fortalecendo os vinculos coletivos e a continuidade dos conhecimentos tradicionais.

Objetivo geral:

Discutir ou compreender a atuagdo de um pajé na comunidade Me’cilirane com
foco em suas praticas de cuidado, benzimento e cura que curam e cuidam das pessoas nas

comunidades e que sdo praticadas e transmitidas para os futuros pajés.

Objetivos especificos:

» Retratar sobre a historia de vida dos pajés;
» Discutir como o povo Magiita concebe e vivencia a arte da cura;
» Abordar o uso das plantas medicinais;

Portanto, esta dissertagdo visa discutir como o povo Magiita concebe e vivencia a
arte da cura, reconhecendo a profundidade e a riqueza de seus saberes tradicionais, bem
como sua importancia para a preservagao cultural. A pesquisa também abordara o uso das
plantas medicinais: suas origens, as formas de conhecimento associadas ao seu uso, € as
narrativas miticas que explicam como essas plantas surgiram e passaram a integrar os

sistemas de cuidado do povo Magiita.

1.4 Caminhos Metodolégicos
A pesquisa usada para o estudo ¢ de etnografica onde foi feita uma revisao
bibliografica que diz respeito ao povo Magiita bem como foram usadas narrativas dos/as

anciaos/as, professores, jovens e didlogos com os pajés Magiita.

Esta dissertagdo contou com o uso de ferramenta de inteligéncia artificial,
exclusivamente como apoio a corre¢do ortografica e gramatical, sugestdes de coesdo

textual e coeréncia textual. Nenhuma parte do conteudo foi integralmente gerada por IA



47

sem revisao critica e curadoria da autoria em conformidade e responsabilidade ética na

producao académica.

A metodologia adotada nesta pesquisa inclui a revisao bibliografica de fontes
académicas e relatos de pessoas de escolhas minhas, ou seja, realizagdo de entrevistas
semiestruturadas com ancides pajés da comunidade Me’ciirane, pessoas de quem
acredito, confio no que nos dizem. A andlise qualitativa dos dados permitird identificar
padrdes e particularidades na transmissao dos saberes tradicionais, bem como os fatores
que contribuem para sua preservagao ou para o seu enfraquecimento. A escolha por uma
abordagem qualitativa justifica-se pela profundidade e pela riqueza de detalhes que esse

método proporciona na compreensdo dos contextos culturais e das experiéncias vividas.

Para a constru¢do do corpus de dados, optou-se por uma revisdao bibliografica
criteriosa, envolvendo fontes académicas, relatos etnograficos historicos e estudos de
caso sobre praticas de cura indigenas, com €nfase na etnia Magiita, como se encontra
denominado na literatura antropologica. A revisdo de literatura buscou compreender o
panorama tedrico das praticas xamanicas, suas variagdes regionais e os fatores que afetam
a preservacao ou perda do conhecimento tradicional. Além disso, a pesquisa bibliografica
forneceu uma base sélida para o desenvolvimento de perguntas e roteiros de entrevistas

que guiassem a investigacao de campo.

O uso da etnografia se justifica pela compreensdo de que o universo simbolico,
espiritual e cultural dos Magiita ndo pode ser reduzido a dados estatisticos ou a
observacdes externas descontextualizadas. Ao contrario, sua apreensdo requer
proximidade, escuta atenta e vivéncia compartilhada, de modo a possibilitar a construcao
de uma narrativa que respeite a voz dos proprios sujeitos que a constituem. Como
lembram Geertz (1989), a etnografia se realiza ndo apenas como técnica de observagao,
mas como experiéncia de imersdo que possibilita compreender significados a partir da

perspectiva das comunidades.

O estudo incorporou também entrevistas livres realizadas com curandeiros e pajés,
para compreender a diversidade de perspectivas existentes sobre as praticas de cura e os
saberes tradicionais. A escolha desse tipo de entrevista deve-se a sua natureza flexivel,
que permite ao pesquisador acompanhar o fluxo narrativo dos interlocutores,

possibilitando que compartilhem experiéncias pessoais, relatos sobre o exercicio da cura,



48

narrativas historicas e reflexdes acerca do conhecimento tradicional e espiritual presente

em suas comunidades.

A técnica da entrevista favorece a coleta de dados ricos e contextualizados,
oferecendo espaco para que os participantes expressem detalhes que, muitas vezes,
escapam a perguntas totalmente estruturadas. O uso das entrevistas como técnica de coleta
de dados, segundo Minayo (2016), favorece a expressao das experiéncias pessoais €
coletivas, permitindo que emergissem nao apenas descrigdes praticas, mas também
narrativas miticas, memorias histéricas e ensinamentos transmitidos oralmente. Ao
contrario de questiondrios rigidos, as entrevistas semiestruturadas garantiram
flexibilidade e adaptagdo ao ritmo da fala, respeitando o modo proprio de transmissao de

saber dos interlocutores.

Um aspecto metodoldgico de destaque foi a escuta sensivel dos pajés, ancidos e
curadores tradicionais. Mais do que fontes de informagdo, esses sujeitos foram
reconhecidos como mestres de saber, detentores de conhecimentos transmitidos ao longo
de geragdes. A escuta, nesse caso, nao se limitou a registrar falas, mas configurou-se
como pratica de respeito e reconhecimento da autoridade epistemologica dos
interlocutores. Como defendem Smith (2018) e Walsh (2009), metodologias decoloniais
requerem o abandono da légica extrativista de coleta de dados em favor de relagdes
horizontais e de aprendizagem compartilhada. Nessa perspectiva, os conhecimentos ndo
foram tratados como “dados” a serem apropriados, mas como ensinamentos recebidos e

ressignificados em dialogo.

A observagdo participativa constituiu outra técnica central na metodologia,
permitindo ao pesquisador acompanhar diretamente rituais, praticas de cura e reunides
comunitarias. Tal aproximacdo possibilitou a percep¢do de elementos ndo verbais e
interacdes cotidianas, fundamentais para a compreensao das dimensdes simbdlicas e
sociais do conhecimento xamanico. Durante a observagao, o pesquisador registrou notas
de campo detalhadas, que serviram para analise reflexiva e triangulagdo com os dados
obtidos nas entrevistas. A observagdo participante constituiu-se como ferramenta
essencial para compreender o cotidiano da cura. Acompanhar rituais conduzidos por
pajés, presenciar o preparo das plantas medicinais e observar as interacdes coletivas em
situagdes de adoecimento e recuperacdo foram experiéncias decisivas para captar a
inser¢do das praticas de cura na vida comunitaria. Para além de Malinowski (1978), a

observagdo ndo se restringiu ao olhar distante do pesquisador externo, mas implicou



49

engajamento ativo, ainda que respeitando os limites éticos definidos pela comunidade.
Participar de atividades, compartilhar momentos cotidianos e, sobretudo, reconhecer os

espacos interditos constituiram aprendizagens fundamentais no processo de pesquisa.

Complementarmente, a pesquisa envolveu escuta ativa de lideres indigena
Magiita, Pajés, ancids e ancides, bem como a participagdo em reunides comunitarias.
Essas atividades forneceram informagdes sobre as estratégias de preservacdo do
conhecimento, desafios enfrentados pela comunidade e as transformacgdes culturais. A
inclusdo da perspectiva coletiva, por meio da participagdo em reunides e assembleias,
permitiu integrar dimensdes politicas e sociais ao estudo antropoldgico, enriquecendo a

compreensdo do contexto em que as praticas de cura se inserem.

Além das técnicas mencionadas, foi incorporado o ensinamento do antrop6logo
Roberto Cardoso de Oliveira (1996), que enfatiza que o trabalho do pesquisador consiste
em “olhar, ouvir e escrever”. Tal perspectiva orientou diretamente a condugao da pesquisa
de campo, sobretudo na observacdo participativa, permitindo que o pesquisador se
envolvesse de maneira reflexiva e sensivel com o cotidiano da comunidade. O olhar
atento as interagdes, o ouvir atento as narrativas e o registro cuidadoso das experiéncias

configuraram-se como principios norteadores da coleta de dados.

As Entrevistas seguiram essa ldgica, utilizando perguntas abertas, de modo a
proporcionar aos participantes liberdades para compartilhar experiéncias, narrativas e
perspectivas que muitas vezes extrapolavam os limites inicialmente previstos pelo roteiro.
Essa flexibilidade revelou-se essencial para captar aspectos culturais, simbdlicos e sociais

que nao seriam acessiveis por meio de perguntas fechadas ou rigidas.

O enfoque de Cardoso de Oliveira (1996) inspirou, portanto, uma abordagem
reflexiva e ética, na qual o pesquisador ndo apenas registra informagdes, mas também
interpreta e contextualiza os dados a luz do conhecimento cultural da comunidade. A
aplicagdo pratica desse método possibilitou a obtencdo de dados ricos e diversificados,
refletindo tanto o ponto de vista individual dos entrevistados quanto as dimensdes

coletivas das praticas de cura Magiita.

Dessa forma, a integracdo do ensino antropoldgico com técnicas de pesquisa
qualitativa, que incluiu a minha inser¢ao em assembleias, reunides de professores dentre
outras, garantiu uma coleta de dados so6lida, abrangente e profundamente contextualizada,

fortalecendo a andlise e a interpretagdo dos processos de transmissdo do conhecimento



50

tradicional. Se adequar ao campo e deixar as pessoas conduziram também os trabalhos,
se relaciona ao que os autores Gill e Silva (2015, p. 2) explicam, ha um ensinamento sobre
como fazer o trabalho de campo, mas o pesquisador deve optar por o que mais se adequa

a sua pesquisa e disponibilidade das pessoas e do pesquisador.

Essa orientacdo evidencia que o pesquisador, ao realizar etnografia e historia
oral, deve compreender os diferentes procedimentos disponiveis e escolher aqueles mais
adequados ao contexto do estudo, a sua disponibilidade e as especificidades da
comunidade pesquisada. A etnografia, nesse sentido, ndo se restringe a uma técnica
padronizada, mas exige flexibilidade metodoldgica, permitindo ao pesquisador acessar
outras fontes bibliograficas, estabelecer relagdes de confianga com os interlocutores,

mapear o campo e selecionar cuidadosamente os participantes.

No entanto, destaca-se que, além das técnicas, o aspecto central da etnografia é
a postura ética do pesquisador. O respeito a comunidade e aos individuos envolvidos,
bem como a sensibilidade em relacdo a cultura, praticas e valores locais, sdo
determinantes para garantir a integridade da pesquisa e a seguranga do coletivo para ndo
expor esse a ataques. Qualquer descuido ou postura inadequada pode comprometer tanto
a coleta de dados quanto a prépria relacdo de confianga necessaria para o trabalho de
campo. Além da relacdo ética que marca o fato da pesquisa ter que acontecer promovendo

direitos indigenas, garantia de direitos e justiga social ao povo.

No presente estudo, foram aplicadas perguntas provenientes dos roteiros
elaborados a quatro interlocutores: dois integrantes ativos do museu e dois dos primeiros
fundadores da institui¢ao. A escolha desses participantes visou garantir uma perspectiva
abrangente, contemplando tanto a experiéncia cotidiana e pratica atual quanto as
memorias histéricas e fundacionais do espaco museal. Esse procedimento permitiu a
ampliacao do corpus de dados, contribuindo para uma compreensao mais rica das praticas

culturais, simbolicas e de preservagao do conhecimento na comunidade.

O uso da historia oral complementou as entrevistas, oferecendo registros
narrativos que, muitas vezes, revelam dimensdes ndo acessiveis por outros métodos,
como memorias afetivas, experiéncias vividas e interpretagdes subjetivas dos eventos
histéricos. A combinacdo de entrevistas, observagdo participativa e histéria oral
fortaleceram a andlise antropoldgica, proporcionando uma visdo mais completa e

contextualizada do campo pesquisado.



51

Dessa forma, a metodologia adotada reflete uma integracao entre teoria e pratica
etnografica, alinhando-se as recomendagdes classicas € contemporaneas de autores como
Gill e Silva (2015), bem como Cardoso de Oliveira (1996). Ao aplicar essas abordagens,
o pesquisador garantiu rigor cientifico, profundidade interpretativa e respeito aos

participantes, consolidando uma pesquisa etnografica robusta, ética e contextualizada.

Para a coleta de dados, foram utilizados instrumentos como gravag¢ao de voz,
caderno de campo e dispositivos moveis, garantindo registro detalhado e organizado das
informagdes obtidas. As gravagdes permitiram documentar relatos extensos, entoacdes
rituais e didlogos espontaneos, preservando nuances de entonagao e expressao. O caderno
de campo serviu para anotagdes analiticas, reflexdes e observagdes contextuais, enquanto
o celular possibilitou registros fotograficos e notas rapidas durante deslocamentos e

interagdes cotidianas.

A andlise dos dados seguiu procedimentos interpretativos, buscando identificar
padrdes, singularidades e fatores que influenciam a preservagdao ou perda do
conhecimento tradicional. O processo envolveu a leitura detalhada das notas de campo e
transcrigdes das entrevistas, codificacdo temdtica e comparacdo entre diferentes
narrativas. A triangulacdo entre bibliografia, entrevistas e observagao participativa
permitiu reforgar a validade e confiabilidade dos achados, garantindo que as

interpretacdes fossem fundamentadas na realidade cultural estudada.

O percurso metodoldgico adotado priorizou a relagdo ética e respeitosa com a
comunidade. A pesquisa considerou principios de reciprocidade, consentimento
informado e respeito as tradi¢des locais, reconhecendo a importancia de preservar a
integridade cultural e a confianca estabelecida com os participantes. A abordagem
antropologica aplicada ndo apenas buscou compreender praticas de cura, mas também
contribuir para o reconhecimento e valorizacao do conhecimento indigena, alinhando-se

aos preceitos contemporaneos de pesquisa com comunidades tradicionais.

Espera-se que esta pesquisa contribua para a valoriza¢ao dos saberes tradicionais,
evidenciando sua importancia cultural e potencial terapéutico. Além disso, almeja-se
fornecer subsidios para a formulagdo de politicas publicas que promovam a integragdo da
medicina tradicional ao sistema de satde, respeitando os direitos das comunidades
detentoras do conhecimento. A divulgacao dos resultados podera sensibilizar a sociedade

sobre a relevancia da preservacao desses saberes ancestrais.



52

Os mestres pajé, ancidoes e jovens interlocutores selecionados desempenham
papel central na compreensdao das praticas de cura, uso de plantas medicinais e
preservacao do conhecimento tradicional entre os Magiita. Os ancides, em particular, sao
reconhecidos como portadores historicos e culturais da memodria comunitéria,
representando a ligacao direta entre as geracdes fundadoras da comunidade e o presente.
Muitos desses primeiros moradores ja faleceram, tornando-se, segundo a tradi¢ao local,
encantados e guias espirituais, cuja presenga simbolica e influéncias nas praticas

cotidianas continuam a moldar a vida coletiva e os rituais de cura.

Os interlocutores escolhidos incluem tanto os ancides quanto seus descendentes
diretos, ou seja, filhos dos pioneiros que ainda preservam, de maneira oral e pratica, os
saberes transmitidos pelas geragdes anteriores. Essa selecao se justifica pela necessidade
de compreender as continuidades e transformag¢des do conhecimento tradicional,
observando como praticas ancestrais se adaptam ou se mantém diante das mudancas
socioculturais contemporaneas. Ao valorizar os relatos de vida desses individuos, a
pesquisa captura nao apenas informacdes objetivas sobre plantas medicinais e rituais, mas
também a dimensao subjetiva e afetiva do saber, que se manifesta nas preocupagdes com

a saude, a educacao ¢ o bem-estar da comunidade.

A escolha desses interlocutores segue principios etnograficos classicos, nos
quais a proximidade relacional e o conhecimento prévio sobre os participantes sao
fundamentais para a obtencao de dados ricos e confiaveis. No caso desta pesquisa, existe
um vinculo pessoal prévio, uma vez que o pesquisador conhece os ancides desde a
adolescéncia. Tal relagdo facilita o acesso a relatos mais profundos, permite maior
abertura por parte dos entrevistados e cria um ambiente de confianga, essencial para a
coleta de informacdes sensiveis e culturalmente significativas. Essa familiaridade nao
compromete a objetividade, mas enriquece o entendimento das praticas sociais €

espirituais dentro do contexto Magiita.

Os relatos compartilhados pelos ancides abrangem aspectos variados da vida
comunitaria, incluindo narrativas de infincia, experiéncias pessoais, memorias dos
fundadores e ensinamentos sobre plantas medicinais e rituais de cura. Além disso, esses
interlocutores expressam suas preocupagoes com a preservacao da saude e da educagao,
refletindo a interdependéncia entre conhecimento tradicional e bem-estar coletivo. Tal

abordagem evidencia que o saber xamanico ndo se limita a um corpo de técnicas ou



53

receitas, mas integra dimensdes sociais, educativas, espirituais e ecologicas, revelando a

complexidade e a profundidade do conhecimento Magiita.

A presenga dos ancides também permite observar praticas de transmissao de
saber intergeracional, nas quais os jovens membros da comunidade aprendem diretamente
com os mais velhos por meio da observagao, participagdo e didlogo. Essa interagdo nao
apenas garante a continuidade das tradigdes, mas também possibilita o surgimento de
modificagdes adaptativas, incorporando elementos contemporaneos ou respondendo a
novas demandas sociais € ambientais. A pesquisa, portanto, considera tanto o valor
historico quanto o dinamismo presente nas praticas culturais, refletindo uma abordagem
antropoldgica que privilegia processos em movimento € contextos vivos de transmissao

de conhecimento.

Do ponto de vista metodolégico, o trabalho com os mestres ancides exige
postura ética, escuta sensivel e registro cuidadoso das informagdes, alinhando-se aos
principios da antropologia aplicada e da etnografia contemporanea. Cada entrevista, cada
dialogo informal e cada observagao participativa foram realizados com respeito as normas
comunitarias, buscando preservar a integridade cultural e espiritual dos interlocutores. A
abordagem adotada permite, assim, que os relatos sejam documentados de maneira
confiavel, garantindo validez interpretativa e rigor cientifico, sem comprometer o vinculo

de confianca estabelecido entre pesquisador e comunidade.

O estudo das praticas de cura, plantas medicinais e arte da cura Magiita, a partir
dos relatos dos mestres ancides, revela complexa relagdo entre conhecimento tradicional
e sustentabilidade social e ambiental. Ao compreender as experiéncias de vida e o papel
social desses interlocutores, a pesquisa evidencia que a preservagdo do saber indigena
depende ndo apenas da transmissdo técnica, mas também do respeito as praticas, valores
e cosmovisdes que sustentam essas tradigoes. A analise desses elementos contribui para
a valorizagao e reconhecimento do patriménio cultural da comunidade, fortalecendo sua

identidade e autonomia frente a contextos externos.

O trabalho com os mestres ancides permite articular perspectivas historicas,
culturais e praticas, oferecendo uma visao holistica das praticas de cura Magiita. Ao
combinar observagdo participante, entrevistas e historia oral, a pesquisa capta a riqueza

do conhecimento indigena em multiplas dimensdes, fortalecendo a compreensdo



54

antropologica e garantindo que o estudo ndo se limite a uma descrigdo superficial, mas

explore profundamente a experiéncia cultural vivida pelos interlocutores.

Cabe aqui alguns comentarios sobre o primeiro narrador ancido selecionado, que
¢ liderancga, ex-cacique, vice-presidente da Instituto Ngutapa, Augusto Paulo Rosindo —
Te’patiicti, pertencente a nacdo da onga, uma das unidades sociais e simbolicas
fundamentais na organizacao Magiita. Aos 68 anos de idade, casado e pai de seis filhos,
homens e mulheres, o cacique Augusto Paulo ocupa posicao de destaque na comunidade,
sendo um interlocutor central para a compreensdo das praticas de cura, uso de plantas
medicinais e educacdo tradicional. Sua trajetéria de vida proporciona um ponto de
observacgao privilegiado, pois combina experiéncia pessoal, conhecimento ancestral e
atuacao social relevante. A partir desta entrevista foi possivel aprimorar as entrevistas

seguintes e ter o entendimento comunitario sobre os objetivos da pesquisa, o qual foi

compartilhado pelo cacique com os demais entrevistados.

A escolha do cacique como narrador principal atende ndo apenas a dimensao
etnografica, mas também a necessidade de respeitar os protocolos culturais e hierarquicos
da comunidade, nos quais os ancides exercem papel mediador entre o passado e o presente
e entre as demais pessoas. E importante salientar que todas as imagens e registros
utilizados neste trabalho foram autorizados pelos ancides, garantindo a preservacao da
ética na pesquisa e o respeito a intimidade e as tradigdes dos participantes. Esse cuidado
reforga o compromisso com o que acredito ser principios da ética na antropologia
contemporanea, nos quais a reciprocidade e a autorizacdo informada constituem

elementos centrais na coleta e divulgacdo de dados.



55

Figura 11 - Ex cacique Paulo Rosindo - Te'patiicii, nagdo de onga.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

O Augusto Paulo Rosindo — Te’patiicii, em suas narrativas, evidencia a dimensao
relacional do saber indigena, articulando memorias da infancia, experiéncias de
aprendizado com pajé€s, vivéncias cotidianas e observacgdes sobre a organizacgao social da
comunidade. Ao compartilhar essas experiéncias, o narrador fornece informagdes que
transcendem o simples registro factual, permitindo compreender como os conhecimentos
sobre plantas medicinais, rituais de cura e educagdo tradicional sdo transmitidos,

adaptados e vividos no contexto comunitario.

Do ponto de vista metodologico, a condugdo da entrevista com o cacique exigiu
postura ética, sensibilidade cultural e observacdo detalhada. O pesquisador manteve
atencao constante a linguagem verbal e ndo verbal, aos sinais de conforto ou desconforto
do interlocutor e a preservacdo do significado simbolico das praticas relatadas. A
documentacao das respostas foi realizada por meio de gravagdes de dudio, anotagdes em
caderno de campo e registros fotograficos autorizados, permitindo posterior andlise

detalhada e triangulagdo com outros dados etnograficos coletados no campo.



56

A experiéncia com o cacique Augusto Paulo também evidencia a importancia do
didlogo intergeracional na pesquisa antropoldgica, uma vez que o ancido compartilha
conhecimentos transmitidos por geragdes anteriores, articulando-os com observagodes
sobre a vida contemporanea da comunidade. Esse processo revela a dinamicidade do
saber tradicional, que ndo ¢ estatico, mas constantemente reinterpretado e
recontextualizado, mostrando como os Magiita preservam suas praticas de cura, a

educagdo de jovens e o uso sustentavel das plantas medicinais.

A entrevista com o Te’patiicii ndo apenas contribuiu para a constitui¢do do corpus
de dados da pesquisa, mas também refor¢ou principios centrais da antropologia aplicada:
respeito aos interlocutores, compreensao das praticas culturais a partir de seus proprios
significados e valorizagdo da memoria viva dos ancides. Ao integrar essas narrativas ao
estudo, a pesquisa consegue construir uma analise aprofundada das praticas de cura
Magiita, articulando perspectivas historicas, sociais e espirituais, em conformidade com
os métodos etnograficos mais rigorosos € com a sensibilidade antropoldgica necessaria

para trabalhar com comunidades tradicionais.

Apos essa entrevista, para iniciar o dialogo com os outros mestres ancidos, foi
elaborado um roteiro de perguntas previamente estruturado, que serviu como guia inicial
para as entrevistas, assegurando que os aspectos centrais da pesquisa fossem abordados
de maneira sistematica. As perguntas iniciais foram cuidadosamente formuladas para
capturar informag¢des demograficas, historicas e culturais, assim como percepgdes sobre
a transmissao do conhecimento e as praticas de cura. Entre os questionamentos aplicados,
destacam-se: Qual é o seu nome completo e a que nacido pertence? Qual é a sua idade
atual? Qual é a sua profissio ou ocupacio principal? Desde crianca, como se
relacionou com a natureza e com os pajés? Como os nossos antepassados promoviam

a educacao das criancas com a presenca do pajé?

A aplicacdo dessas perguntas permitiu estabelecer um primeiro contato
estruturado, fornecendo ao pesquisador informagdes contextuais essenciais para conduzir
o didlogo de maneira mais profunda. Uma vez iniciada a conversa, a entrevista fluiu de
forma natural, com o ancido compartilhando narrativas de vida, memorias familiares e
experiéncias praticas relacionadas a cura e a relacdo com o meio ambiente. Essa transi¢ao
entre perguntas estruturadas e didlogo aberto seguiu principios etnograficos, valorizando

o relato espontaneo e o aprofundamento interpretativo, que sao essenciais para capturar a



57

riqueza do conhecimento tradicional. Para realizar esta pesquisa conversamos com as

seguintes pessoas: Registro dos Entrevistados e Interlocutores (Janeiro a Agosto de 2025)



58

Entrevistado(a)s

Data da
Entrevista

Local da
Entrevista

Observacodes / Temas Principais

Pajé Izael
Tertulino Izaque,
Riumundo
Clarindo,
Nelson Nonato,
Almeida Isodore
Inacio,

Roberto Jodo,
AKALI

Ngo’ecll,
Paulino
Manoelzinho
Nunes,

Jaquison
Saldanha

1-30 de
janeiro de
2025

Comunidade
Vila Betania

Relatos sobre plantas medicinais e
cura tradicional.

Ancides Nailda
Sales,

Analia Melo da
Costa,

Claudia
Francelino,
Mercede do
Carmo Jorge,
Alair Jorge

28 de
fevereiro de
2025

Comunidade
Vila Betania

Praticas de parteiras e uso de ervas
para satde das mulheres.

Lider comunitario

Sinésio Isaque,
Elis Izaque,
Augusto Paulo
Rosindo

25 de
margo de
2025

Comunidade
Vila Betania

Organizagao do Instituto Ngutapa e
etnodesenvolvimento.

Professores (as)
Saturnino Jesuino
Jumbato,
Rosalver Flores
Felipe, Nazaré
Arcanjo,Nidia

Arcanjo, Doroteia

Flores

8-20 de
abril de
2025

Comunidade
Vila Betania

Educagao intercultural e transmissao
de saberes Magiita.

Jovens Egser Tito
Inacio, Zeckison
Santana,
Elizio,Eleutero,
Jussara Salvador,
Josiana Januario

21 de maio
de 2025

Comunidade
Feijoal

Aprendizado sobre medicina
tradicional.

Curandeiro
Agostinho Souza
da Silva, Quirino
Januario

16 de junho
de 2025

Comunidade
Me’ciirane

Processo de cura espiritual e rituais
do povo Magiita.




59

Cacique Jorge 3 de julho Comunidade Gestao territorial e ambiental nas
Franco de 2025 Betania comunidades Magiita.

Agente de saude e | 18 de Comunidade Saude indigena e integragdo com
tecnicos, Lino agosto de Nova politicas publicas.

Saturnino, Eliel 2025 Esperanca

Sanatana, Ilson
Lima, Aldeney
Flores

1.5 Importancia da pesquisa

O trabalho ¢ de uma escrita indigena Magiita e aqui tem uma grande importancia,
quanto para mim e para academia, assim, como para sociedade como todo, a minha
escolha foi abordar ou compreender a atuagdo de um pajé e suas técnicas de cuidado que
curam e cuidam das pessoas nas comunidades e que sdo praticadas e transmitidas para os
futuros pajés. Abordaremos sobre como esse tipo de conhecimento ¢ transmitido para
outra pessoa que queira ser um pajé curandeiro na comunidade Me’ciirane, do rio I¢d, no
estado do Amazonas. Buscando analisar e verificar os problemas relativos a feiticaria e a
cura para pensar como valorizar esse conhecimento do povo Magiita. Para nossa partida,

tenho aqui um dos motivos da escolha do tema.

Acredito que ha poucos, ou quase nenhum, registros sobre os pajés e suas técnicas
de cuidado, que curam e acolhem as pessoas € aqui me refiro a comunidade indigena
Me’ciirane. Percebo que os ancidos e mestres pajés vém sendo cada vez mais
invisibilizados e, muitas vezes, at¢ demonizados por seus saberes - especialmente por
pessoas religiosas ou por aqueles que nao compreendem a importancia de seus
conhecimentos. Em alguns casos, esses mestres acabam sendo pressionados a abandonar
suas praticas tradicionais para se tornarem lideres religiosos de outras tradi¢des. Tenho a
inten¢do de, por meio das narrativas e historias dos proprios pajés, dar visibilidade aos
seus saberes, praticas e trajetorias, valorizando-os como guardides da memoria e da cura

em nossos territorios.

Antes mesmo de pensar em uma pesquisa de campo, ainda na infancia, vivi
experiéncias marcantes relacionadas a cura tradicional. Lembro que minha avé materna
adoeceu e, segundo os pajés, a causa estaria relacionada a feiticaria, motivada por inveja

contra nossa familia. Com o tempo, ela ndo resistiu, pois, além da questdo espiritual,



60

também enfrentava problemas de saude fisica. Outro relato que guardo com atencdo ¢ o
do meu pai, que recorreu a um pajé quando sofria com dores nos joelhos. Segundo ele,
foi curado gragas aos conhecimentos tradicionais do pajé e de ancia, transmitidos por
meio de praticas ancestrais. Essas experiéncias me marcaram profundamente e fortalecem
meu compromisso em valorizar e estudar os saberes dos pajés como parte essencial da
cultura e da resisténcia dos povos indigenas. Mas vale ressaltar que além dos pajés ha
ancidoes e ancids com conhecimentos de medicinas tradicionais como podemos ver

abaixo:

Figura 12 - Ancid Me'amiina no ritual de defumacio junto ao professor esposo dela.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

A ancid Me'amiina, que ¢ a minha mae e detentora de conhecimentos sobre
praticas de cura, realizou um ritual de defumacdo com ervas e folhas no professor
Taunecii, meu pai. Essa foi uma experiéncia vivida por mim. Ele estava sentindo dores
nos joelhos. Esse preparo exige pensamentos positivos, o conhecimento das folhas certas,

ervas e pode ser feito a noite, antes de dormir. O resultado se manifesta no dia seguinte,



61

quando surgem larvas com pelos. O proprio paciente ndo tem que ver esse resultado, e,

por isso, essa doenga espiritual pode retornar.

Figura 13 - Larvas no seguinte dia apds o ritual de defumag@o , mortos.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Para isso, abordaremos como esse tipo de conhecimento ¢ transmitido a quem
deseja se tornar um pajé curandeiro, ou apenas um curandeiro ou curandeira, na
comunidade Me’cilirane, do rio Igd, no estado do Amazonas. Buscamos analisar e
compreender as questdes relacionadas a feiticaria e a cura, com o objetivo de refletir sobre

formas de valorizar esse saber tradicional do povo Magiita.

Este trabalho ¢, portanto, uma declaracdo de afeto e compromisso com a
memoria, com a cura € com os saberes dos nossos pajés e curandeiros. Através desta
pesquisa, espero contribuir para o fortalecimento da medicina tradicional Magiita e para
que nossas criangas e jovens continuem a reconhecer o valor das palavras dos mais velhos,

da floresta e dos espiritos que nos guiam.



62

Espera-se que esta pesquisa contribua para a valorizacdo dos saberes tradicionais,
evidenciando sua importancia cultural e potencial terapéutico. Além disso, almeja-se
fornecer subsidios para a formulagdo de politicas publicas que promovam a integragdo da
medicina tradicional ao sistema de saude, respeitando os direitos das comunidades
detentoras do conhecimento. A divulgacao dos resultados podera sensibilizar a sociedade

sobre a relevancia da preservagdo desses saberes ancestrais.

Escolhi esse tema porque ele faz parte da minha vida, da histéria do meu povo e
das experiéncias que carrego comigo desde a infancia. Cresci ouvindo os cantos dos pajés,
vendo as folhas sendo colhidas com cuidado e os remédios sendo preparados com f€,
sabedoria e respeito a natureza. Para nds, Magiita, a cura vai além do remédio: ela envolve

0 espirito, o pensamento e a for¢a da comunidade.

Tive a oportunidade de ver de perto o trabalho dos pajés da minha comunidade.
J& vi pessoas doentes, que ndo melhoraram com os remédios da farmacia, se recuperar
apds passarem por rituais com os pajés. Em algumas situagdes, eu mesmo fui curado com
o uso de plantas medicinais. Uma vez, quando ainda era crianga, tive febre e dores fortes
no corpo. Minha familia levou-me até um dos pajés, que soprou tabaco, cantou, fez um
banho com ervas e me deu um cha amargo. No outro dia, acordei bem melhor. Foi a partir
dessas experiéncias que comecei a entender que a medicina tradicional ndo € apenas uma

alternativa, mas uma ciéncia viva, enraizada em nossa ancestralidade.

Essas vivéncias me marcaram profundamente. Hoje vejo que muitas dessas
praticas estdo ameacadas pelo esquecimento, pela falta de interesse das novas geragoes
ou pela discriminagao que ainda existe contra os saberes indigenas. Por isso, escolhi este
tema como forma de valorizar, registrar e respeitar esse conhecimento que ¢ tdo

importante para nds, Magiita.

Mais do que uma pesquisa académica, este trabalho ¢ também um ato de escuta,
memoria e resisténcia. Quero aprender mais com os pajés, ouvir suas historias, entender
como se da a relagdo entre planta e espirito, e, se possivel, contribuir para que esse saber

continue vivo entre nos.

Desde a minha infancia, convivo com saberes tradicionais da minha comunidade.
Ouvi historias contadas pelos mais velhos sobre as curas realizadas pelos pajés, sobre

plantas que “falam™ com quem sabe ouvir e sobre rituais que envolvem ndo apenas o



63

corpo, mas também o espirito. Esses conhecimentos, muitas vezes invisiveis para a

ciéncia ocidental, fazem parte do nosso modo de existir enquanto povo Magiita.

Com o passar dos anos, percebi que muitos desses saberes estdo sendo
esquecidos ou silenciados, principalmente pelas novas geracdes, que crescem em contato
com a cidade, com a escola formal e com o sistema de saude ocidental. Isso despertou em
mim um desejo de compreender mais profundamente o papel do pajé e da medicina
tradicional entre os Magiita, ndo apenas como praticas de cura, mas como parte de uma

cosmologia, de uma filosofia de vida e de uma forma de resisténcia cultural.

A escolha do tema “Pajés, Plantas Medicinais e a Arte da Cura entre os
Magiita” surge, portanto, do meu compromisso com a valorizagdo e preservagao dos
conhecimentos tradicionais do meu povo. Ao me aproximar desse tema, ndo o fago como
alguém externo a realidade que investiga, mas como parte dela com responsabilidade,

respeito e inten¢ao de aprender com os mais velhos.

Meu interesse pela pesquisa também nasce da escuta. Escutar o pajé, escutar as
plantas, escutar a natureza e os espiritos que nos rodeiam. Escutar como parte de um
processo de cura coletiva e individual. Quero entender como os pajés conhecem as
doengas, como escolhem e preparam as plantas, como realizam os rituais € como

transmitem esse conhecimento.

Ao mesmo tempo, me preocupo com o futuro: como podemos registrar, proteger
e transmitir esse saber sem que ele seja apropriado, desrespeitado ou mal interpretado por
quem nao faz parte da cultura Magiita? Como podemos dialogar com a escola, com a
universidade e com o sistema de saude para que haja mais reconhecimento das nossas

préaticas tradicionais?



64

2 - IDENTIDADES ETNICAS, TERRITORIO, ORGANIZACAO SOCIAL E
SABERES TRADICIONAIS

Neste capitulo, pretendo apresentar o meu povo, abordando aspectos
fundamentais que ajudam a compreender quem somos € como vivemos. Serdo explorados
os seguintes subitens: a autodenominacao e a identidade étnica Magiita; o territorio ¢ a
presenca Magiita no Alto Solimdes; a organizagdo social, clanica e familiar do povo
Magiita; os saberes tradicionais e a lingua materna Magiita; além do contato interétnico,
as formas de resisténcia e as lutas por direitos visando o futuro. Por meio desses temas,
conheceremos melhor o povo Magiita e sua localizagdo no estado do Amazonas,
evidenciando a riqueza de sua cultura, seus modos proprios de organizagdo e sua relagao

com o mundo.

Com isso, o capitulo tem como objetivo refletir sobre a importancia da identidade
étnica, do territorio e dos saberes tradicionais como pilares que sustentam a existéncia e
aresisténcia do povo Magiita. Ao analisar essas dimensdes, buscamos compreender como
esses conhecimentos sdo transmitidos, praticados e ressignificados dentro da
comunidade, principalmente em um contexto de intensos desafios socioculturais e
politicos. Este ¢ também um convite a valorizacdo da sabedoria ancestral, da lingua e das
praticas culturais que mantém vivo o modo de ser Magiita-Tikuna, em didlogo constante

com o presente € com 0s caminhos que apontam para o futuro.

2.1 A identidade étnica Magiita

Queremos dizer e reafirmar que a nossa autodenominagdo ¢ Magiita, nossa
identidade étnica. Esse nome foi dado pelo herdi cultural Yo’i, passando para suas
geragdes, quando ele pescou o seu povo com um cani¢o no igarapé chamado Eware, na
terra sagrada de origem do povo. Geralmente, somos conhecidos como povo Tikuna. Esse
nome nos foi atribuido por outros povos da regido e ndo indigenas, e foi por meio desse
nome que passamos a ser mais conhecidos na regido e no Brasil.

A maioria da populagdo Magiita na regido ¢ falante da lingua origindria materna.
A nossa lingua materna ¢ considerada isolada, sem tronco linguistico que nos relaciona
com outras linguas indigenas na regido em que vivemos atualmente, como mencionamos
logo no inicio do trabalho. O nome Tikuna ¢ muito mais conhecido regionalmente e
nacionalmente, no entanto, como dissemos no inicio, utilizaremos o termo Magiita, para

que sejamos conhecidos com a nossa autodenominagdo, assim, as geracoes futuras



65

conheg¢am e valorizem o nome que € legado dos nossos ancestrais, Yo’i, Ipi, Aictina e

Mowatcha.

A identidade étnica, nesse contexto, refere-se ao sentimento de pertencimento a
um grupo com base em caracteristicas culturais comuns, como a lingua, os costumes, os
conhecimentos tradicionais, a espiritualidade e a relagdo com o territorio. Para o povo
Magiita, essa identidade se expressa na forma como o territério € vivido, nas praticas de
cura, na organizagao social baseada em nag¢des e no uso da lingua materna. Ela ndo ¢ algo
fixo ou fechado, mas se constroéi continuamente, especialmente diante dos desafios

histéricos e contemporaneos enfrentados pelos povos indigenas.

Como aponta Donizete Rodrigues (2021), “a identidade étnica tem de ser
entendida como identidade coletiva, no sentido da ‘consciéncia coletiva’ de Durkheim
(1999). Dai a defini¢ao (instrumental) de identidade coletiva como aquela que sacrifica
as diferencas individuais internas dentro do grupo, em beneficio de uma unidade, de uma
coesdo, do coletivo”. Essa compreensao reforga a importancia de reconhecer a identidade
Magiita como uma constru¢do social e cultural compartilhada, que fortalece os lagos
comunitarios e garante a continuidade de saberes, praticas e lutas por direitos. Ao abordar
esses temas, o capitulo busca refletir sobre a valorizagdo desses modos de vida e sobre a

identidade étnica como um pilar da resisténcia e da autonomia dos povos indigenas.

As liderancas, os pajés, os ancides e os professores, por meio da interacao entre
os membros da comunidade, contribuem para a consolidagdo da nossa identidade étnica.
Na comunidade, existem, por exemplo, diferentes organizagdes indigenas - sejam elas
religiosas, de professores ou de liderancas - que, junto aos demais membros, participam
de uma construgdo social e cultural vivenciada no dia a dia. Essas a¢des fortalecem os
lacos familiares e comunitérios, e garantem a continuidade dos conhecimentos e saberes
tradicionais do povo.

Essa dindmica mostra que a identidade étnica do povo Magiita ndo se sustenta
apenas em elementos simbdlicos ou historicos, mas ¢ constantemente (re)construida nas
praticas cotidianas da comunidade. A atuagdo conjunta de liderangas, pajés, ancides,
professores e organizacgodes locais revela a for¢ca do coletivo na preservacao dos saberes
tradicionais, no fortalecimento dos vinculos sociais e¢ na resisténcia diante das

transformagoes externas. Essa articulagdo entre geracdes e saberes ¢ essencial para manter



66

viva a memdria, a espiritualidade e a cultura do povo, reafirmando seu modo préprio de

existir no mundo.

2.2 O territorio e a presenca Magiita no Alto Solimdes

No Brasil, o povo Magiita vive nas regides do alto, médio e baixo rio Solimoes,
bem como em outros rios afluentes, como o rio I¢4, Jacurapa, entre outros, todos situados
no estado do Amazonas. Além disso, hd comunidades localizadas nas regides de triplice
fronteira, especialmente na Colombia e no Peru.

Acreditamos que o povo Magiita estd espalhado por diversos territorios desses
paises vizinhos. No Brasil, a populagdo Magiita estd presente nos municipios de Béruri,
Tefé, Foz do Jutai, Tonantins, Santo Antonio do I¢a, Amatura, Sao Paulo de Olivenga,
Benjamin Constant e Tabatinga, até em capital do estado do Amazonas. A maior parte da
populagdo se concentra nas comunidades desses municipios mencionadas acima.

Atualmente, as terras indigenas oficialmente homologadas e reconhecidas pela
FUNALI na regido incluindo as comunidades de Umariagt I e II, Belém do Solimdes do
municipio de (Tabatinga), Filadélfia, Feijoal de (Benjamim Constant), Vendaval, Campo
Alegre de (Sao Paulo de Olivenga), Nova Itdlia, Bom Pastor, Canimaru de (Amaturd)
Me’ctirane de (Santo Antonio do Igd), e entre outras. Todas as comunidades
desempenham um papel central na organizagao social, politica e cultural do povo Magiita-
Tikuna. Elas também s3o referéncias para outras aldeias menores nas regides
circunvizinhas.

Além dessas, hd outras comunidades e terras indigenas habitadas pelos Magiita
em diferentes municipios do Amazonas, incluindo Béruri, Tefé, Foz do Jutai e Tonantins.
A presenga do povo Magiita também se estende a areas de triplice fronteira, abrangendo
territorios na Coldmbia e no Peru, evidenciando a ampla distribuicdo geografica do povo
na regido amazonica.

De acordo com o professor indigena Magiita, Waitchicii (2024) sobre o territério,

conforme a entrevista concedida a nods:

O territério para Povo Magiita ¢ mais do que um espago fisico:
ele representa vida, espiritual, simbolica e pratica da comunidade.
Espiritualmente, ¢ no territorio que habitam os espiritos
ancestrais, os encantados e as forcas da natureza que protegem e

orientam o povo, conforme narrado nas historias sagradas e nos



67

ensinamentos deixados por Yo’i, o heréi ancestral.
Simbolicamente, o territorio € o lugar onde se preserva a memoria
coletiva, onde os nomes dos lugares carregam significados
historicos e culturais transmitidos pelas geragcdes mais velhas,
refor¢ando a identidade Magiita. Na pratica, o territorio € o espago
onde se desenvolvem as atividades como a pesca, a roga, a coleta
de frutos e a fabrica¢do de artesanato, além da educacdo das
criangas, dos rituais, das festas tradicionais e das decisdes
comunitarias. Assim, o territdrio ndo ¢ apenas um local de
moradia, sim, um elemento essencial para a continuidade da vida,
da cultura e da luta por direitos do povo Magiita-Tikuna,

(Professor Indigena Waitchicii, 2024).

Conforme relatado pelo professor Waitchicii, entende-se que o territorio que
pisamos carrega seus proprios ensinamentos ancestrais. Por isso, ¢ de suma relevancia
cuidar, preservar e defender esse chdao que sempre foi dos povos indigenas. O territério
guarda o conhecimento ancestral, ele cuida e cura.

O povo Magiita, que vive majoritariamente na regiao do Alto Solimdes, enfrenta
diversos desafios para preservar seu territorio tradicional. A presenga de madeireiros,
pescadores e cacadores ndo indigenas, além do avanco de atividades ilegais como vendas
de droga e consumo de alcoolismo, coloca em risco o modo de vida das comunidades.

As mudangas culturais trazidas de fora, muitas vezes ligadas a politica partidaria
ou ao consumo urbano, também podem impactar negativamente os conhecimentos
tradicionais e o vinculo espiritual com a terra.

Mesmo diante dessas dificuldades, o povo Magiita continua firme em sua
resisténcia, buscando fortalecer suas organizagdes indigenas, formar jovens e lutar pela
valorizacao do seu territorio como espaco de vida, cura, memoria e continuidade cultural

do seu povo.

2.3 Historicos do territorio

A compreensdo do territorio do povo Magiita exige uma abordagem que articule
historia, memoria social e cosmologia. Para os Magiita, o territério ndo € apenas espago
geografico, mas um espaco sagrado e vivo, onde se entrelagam natureza, ancestralidade e

cultura. A narrativa da origem do territério €, portanto, inseparavel da cosmologia e da



68

historia oral da comunidade, transmitida por pajés e ancidos, que assumem o papel de

mediadores entre passado, presente e futuro (Nimuendajt, 1925; Oliveira Filho, 2004).

RSy A=
<H MW wm
: wm_w
- . S\ N
& ; 1= J 5 W W

Figura 14 - Professor Saturnino Jumbato nagéo de japo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Segundo relatos tradicionais do Alto Rio Solimdes, territorio Magiita foi feito pelo
Yewae, espirito ancestral criador da floresta e dos rios. Um ancido morador da

comunidade professor Saturnino Jesuino Jumbato, cla de japd, descreve em entrevista
(2025)

No inicio, 0 mundo era escuro s6 agua € arvore sumaumeira
cobria céu, e os homens ainda nao sabiam viver aqui. Yoi ensinou
onde plantar, como pescar, onde acender o fogo sem ofender os
espiritos da floresta. Ele mostrou os rios e as margens que seriam
nossas casas. Cada lagoa, cada curva do Solimdes tem historia,

tem espirito.



69

Nesse relato mitico, o territorio emerge como um espago delineado por forgas
espirituais e relagdes simbolicas, onde cada rio, ilha e igarapé carrega significados e
memorias ancestrais. Essa concepgao difere radicalmente da ideia ocidental de territério
como extensdo fisica delimitada por fronteiras. Assim, para os Magiita, o territorio ¢é
vivido e constantemente reafirmado por praticas rituais, colheita de plantas e atividades

comunitarias (Reichel-Dolmatoft, 1971; Hugh-Jones, 2019).
De acordo com o ancido e ex-cacique Augusto Paulo Rosindo, do cla de Onga;

No comego, antes do mundo ser como ¢, o grande ser Yoi, junto
com seu irmdo Ipi, caminhava pelas 4dguas e pela terra. Eles
abriram caminhos, criaram o0s rios, ensinaram aos primeiros
Tikuna como plantar, pescar e cagar. Dizem os mais velhos que
nosso territdrio nasceu no encontro das adguas escuras e claras,
onde o rio Solimdes se alarga como ventre de mae. Foi ali que
Yoi desenhou com o seu bastdo os limites do espago onde os
Magiita viveriam. Ele disse: ‘Aqui serd a casa de vocés. Aqui
terdo peixe, terdo caga, terdo drvores que curam e cantos que
protegem. Mas lembrem-se: a terra ndo é so de vocés, é também
dos espiritos e das plantas. Se cuidarem dela, ela cuidara de
vocés. Assim, os Tikuna se espalharam entre os igarapés, as ilhas
e as matas do grande rio. O territorio nao foi dado por papel, mas
pela palavra dos ancestrais, pelo trago de Yoi e pela memoria dos
pajés. Por isso dizemos: nosso territdrio ¢ vivo, € memoria, ¢

canto, ¢ o corpo da gente.
Outro ancido professor Saturnino Jesuino Jumbato, cla de Japo:

Antigamente, quando o mundo ainda era novo ¢ a floresta nao
tinha dono, os espiritos maiores olharam para o grande rio. Eles
disseram que ali seria a morada de um povo forte, que aprenderia
a viver com a dgua e com a mata. Do tronco da arvore sagrada
nasceu a primeira mulher Tikuna, que andou sozinha até
encontrar o lugar onde trés rios se abragam: o Solimdes, o Japura
e o I¢a. Ali, ela plantou suas primeiras sementes e chamou seus

filhos para espalharem-se pela terra.Cada cla recebeu uma parte



70

da floresta: uns ficaram perto das varzeas, para pescar e remar;
outros subiram para as terras firmes, para cacgar e colher. Mas
todos permaneceram unidos pelo fio invisivel do rio. O territério
ndo foi tomado a forca, mas recebido como heranga dos espiritos
da agua e da mata. Por isso, até hoje, quando um Tikuna pesca,
caca ou abre sua roga, ele primeiro pede licenca, porque sabe que
esta vivendo no presente a dadiva que os ancestrais conquistaram

no inicio dos tempos.

A discussdo sobre a origem do territorio do povo Magiita envolve tanto narrativas
miticas transmitidas pela tradicdo oral quanto a cartografia contemporianea e os
reconhecimentos institucionais. Situados majoritariamente na regido do Alto Solimdes,
que abrange areas do Brasil, Peru e Colombia, os Magiita constituem hoje a etnia indigena
mais numerosa do Brasil, com 74.061 pessoas autodeclaradas de etnia Tikuna segundo o

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE) no Censo 2022.

Do ponto de vista da tradigdo oral, os Magiita narram que os primeiros ancestrais
surgiram da arvore de vida, localizada as margens do rio Solimdes. Essa arvore,
considerada sagrada, deu origem aos clas, cada um associado a animais, plantas e forcas
da natureza. O Prof®.Saturnino Jesuino Jumbato, em relato recolhido no Alto Solimdes

(2025), afirma:

Nos viemos de uma pessoa chamado Ngutapa, que nasceram os
dois irmaos Yo'i e Ipi que sdo Deuses do nosso povo. Foi Yo'i que
pescou povo Magiita no igarapé do Eware, depois que povo foram
pescado, Yo'i pensou colocar os clas, cada um com sua marca, e
ordenou sua irma Mowatcha e Aiciina, isso ¢ para regularizar o
casamento entres os povo Magiita/ Tikuna, ¢ dividido em dois fase

com pena € S€m pena.

A versdo mitica se articula com elementos histéricos registrados por viajantes e
etndlogos. Nesse sentido, por exemplo, Curt Nimuendaji, em seus registros do inicio do
século XX, descreveu os Magiita como habitantes tradicionais das margens do rio
Solimdes, com forte mobilidade territorial e praticas de subsisténcia ligadas a pesca,
agricultura e coleta (Nimuendaja, 1952). Estudos posteriores, como os de Oliveira Filho

(1988), reforcam a centralidade do territdrio fluvial para a identidade e sobrevivéncia dos



71

Magiita. Do ponto de vista histérico, a colonizag¢do representou profunda transformacao.
A partir do século XVII, as frentes missiondrias e os regatdes passaram a ocupar
intensamente a regiao, introduzindo novas dindmicas de exploragdo e impondo pressoes
sobre os Magiita. Ainda assim, como observa Oliveira Filho (1988), os Magiita
desenvolveram estratégias de resisténcia territorial, deslocando aldeias e recriando

espacos de habitacdo de acordo com as mudangas impostas.

Um aspecto importante da territorialidade Magiita € a ligagao entre territério fisico
e territdrio espiritual. Para os pajés, o espaco da floresta, dos rios e das lagoas ¢ habitado
por seres invisiveis que garantem a vitalidade do mundo. Quando esses espacos sdo
desrespeitados — seja por desmatamento, pesca predatdria ou invasao — os espiritos podem
retirar sua protegdo, resultando em doencas e desequilibrios. Assim, o territério nao ¢

apenas espaco de subsisténcia, mas dimensdo fundamental do bem viver.

Relatos de campo no Rio I¢a na comunidade Maciirane, segundo Prof® Saturnino
(2025) indicam que comunidades Magiita ainda associam lugares especificos, como
arvores antigas, pedras e igarapés, a pontos de origem e memoria ancestral. Jovens
aprendizes de pajé relatam que, ao visitar tais locais, realizam rituais de respeito,
demonstrando que a territorialidade ¢ vivida e atualizada no presente, € ndo apenas

lembrada como heranca do passado.

A literatura antropoldgica recente também destaca o papel politico da
territorialidade. Segundo Cabalzar (2010), a luta pela demarcagdo das terras Magiita deve
ser entendida como continuidade da cosmologia, pois “defender o territério € defender a
prépria existéncia do povo™. Isso significa que a reivindicagdo territorial ndo € apenas

questao de terra, mas de vida, memoria e espiritualidade.

No contexto atual, a pressdo sobre os territorios indigenas da Amazonia
permanece intensa. A expansao da pesca comercial, do garimpo e do narcotrafico na
triplice fronteira impacta diretamente os Magiita. No entanto, sua resisténcia também se
fortalece por meio de organizagdes comunitarias, associagdes indigenas e projetos
culturais que buscam registrar e revitalizar tradigdes orais, incluindo mitos de origem

territorial.

A origem do territorio Magiita deve ser compreendida em trés camadas
interdependentes: (1) a cosmologica, que narra o surgimento dos clas a partir da arvore

de vida; (2) a historica, que registra os processos de contato, pressao colonial e resisténcia;



72

e (3) a politica, que articula a luta contemporanea pela terra com a continuidade da

tradigao.

Segunda afirmacdo da ancia Mercede do Carmo (2025) : “Sem nossa terra, ndo
ha nosso povo. E nela que estdo nossos ancestrais, nossas plantas e nossos espiritos e nela

que sobrevivemos”.

2.4 Organizacio social, naciao e familiar

No principioYo’i e suas familias tinham nomes e na’ciia’ herdados do seu pai
Ngu’tapa. Mas aquelas pessoas que ele pescou no igarapé Eware ndo tinham nomes e
na¢do. A organizac¢do social do povo Magiita se iniciou com os irmaos Yo’i e Ipi dando
caldo especial para cada pessoa descobrisse seu nome e seu cla. Através desse processo
de transmissao cada pessoa forma sua familia. Desde entao, Magiita se organizou em
nacoes, formando duas grandes familias. Entre esses dois clas uma parte sao de aves com

penas outras de plantas sem penas.

De acordo com Cardoso de Oliveira (1996), os Magiita estdo organizados em
grupos clanicos, patrilineares, identificados uns com aves, outros com plantas. Ou seja,
ele identifica como metade planta e ave. Para Pacheco de Oliveira (1988), o critério de
distintividade ¢ outro, os informantes distinguindo de um lado as nac¢des de pena e da
outra, nacdes sem pena. E aqui, n6s vamos seguir com autor € com o que os ancides

ensinam, respectivamente, na lingua Magiita, a’tchi’igii’ti e nge’tchi’igii’ .

A estrutura familiar do povo Magiita configura-se como uma engrenagem central
em sua organizagdo social, com base na ancestralidade e nos vinculos comunitarios. A
familia extensa, composta por diversas geracdes convivendo em um mesmo espago,
mantém lagos de solidariedade e reciprocidade que sustentam a coletividade. O sistema
de parentesco organiza nao apenas as relagdes afetivas, mas também os deveres e papéis
sociais. Segundo Matarezio Filho (2016), o sistema de clas e metades desempenha um
papel essencial na defini¢do dos vinculos matrimoniais e das obrigagdes cerimoniais,

moldando a vivéncia cotidiana.
Segundo professores Rosalve Flores e Saturnino Jumbato, esses afirmam que:

“Cada um de no6s Tikuna pertence a uma nagdo, naciia, que em

portugués também pode se chamar cla. Alguns animais e algumas



73

arvores ddo nome a essas nacdes. Assim as pessoas sabem com
quem devem e com quem nao devem se casar. SO pode se casarem
as pessoas que ¢ a nagao de penas diria orga maguari, mutum,
arara, japo ou galinha. Os filhos herdam a nacdo do pai. Desde o
principio foi assim. A historia conta que antigamente o povo de
Yo'i estava todo misturado. Ninguém tinha nome e ninguém
podia se casar. Entdo Yo'l preparou um caldo de jacarerana e deu
um pouco para cada pessoa. Provando do caldo, a pessoa
descobria a sua nagdo. Depois disso, as pessoas comecaram a se
casar. A na¢do de onga-pintada também pode se chamar tchi'wa,
seringarana. A na¢do de onga-vermelha, nge'ma, estéd relacionada

com uma arvore do mesmo nome”.

O relato dos professores Magiita revela de maneira profunda a estrutura simbolica
que organiza a vida social e espiritual do povo Magiita. A narrativa sobre as nagdes
(naciid) expressas ndo apenas um sistema de parentesco e casamento, mas também uma
cosmologia que articula seres humanos, animais e plantas em uma mesma rede de

pertencimento.

Ao afirmar que cada pessoa pertence a uma nag¢ao cujo nome ¢ dado por um
animal ou uma arvore, isso evidencia que, para os Magiita, a identidade nao ¢ apenas
biologica, mas relacional e cosmoldgica. Pertencer a uma nagao significa partilhar uma
origem comum, uma for¢a vital e um conjunto de obrigacdes sociais e espirituais. O
sistema de exogamia — que orienta com quem se pode ou ndo casar — assegura o
equilibrio entre os diferentes grupos e a continuidade da vida, evitando tanto o isolamento

quanto a mistura desordenada das forgas vitais.

O mito de Yo’i € central nessa narrativa. Ao preparar o “caldo de jacarerana” e
distribui-lo entre as pessoas, Yo’i realiza o gesto fundador que ordena o mundo social. O
ato de provar o caldo e “descobrir” a propria nagédo simboliza a passagem do caos a ordem,
do anonimato a identidade, do estado indiferenciado a organizagao social. A bebida ritual
¢, portanto, o veiculo de transformagao: por meio dela, cada pessoa reconhece sua origem

e seu lugar na coletividade.

A associacdo entre cada nacdo e determinados seres como a onga-pintada

(tchi’wa), a onga-vermelha (nge’ma), o mutum ou a arara reforca a ideia de que a vida



74

humana ¢ insepardvel da floresta e de seus habitantes. Cada cla carrega em si
caracteristicas, poderes e responsabilidades herdadas de seu ser de origem. Esse vinculo
entre pessoas, animais e arvores revela uma concepg¢ao de parentesco ampliado, na qual

o mundo natural e o mundo humano se interpenetram.

Assim, o relato dos professores ndo ¢ apenas uma explicagao sobre as regras de
casamento, mas uma verdadeira cosmologia social, que traduz a visao de mundo Magiita.
Ele mostra como o mito atua como fundamento da organizagdo coletiva, da ética e da
memoria. O mito de Yo’i, a0 mesmo tempo em que explica a origem das nagdes, reafirma
a importancia do equilibrio, da diferenca e da interdependéncia como principios de

convivéncia de valores que continuam a orientar a vida do povo Magiita até os dias atuais.

De fato, como € contado no livro das arvores da OBGPTB,1997 sobre “O jenipapo

e a origem das pessoas”:

“Tetchi arti Ngu'i era mulher de Yo', mas ficou gestante de Ipi.
Yo't ndo gostou disso e resolveu castigar o irmao. Assim que a
crianga nasceu, Yo'i mandou Ipi buscar jenipapo, e, para pintar
o menino. Quando Ipi subiu na arvore, ela comecou a crescer,
crescer, quase alcangcando o céu. Ipi sofreu muito, mas por fim
conseguiu apanhar uma fruta. Desceu da arvore transformado
em tucandeira, trazendo o jenipapo na boca. Yo't mandou Ipi
ralar a fruta sem parar. Ele ralou, ralou, ralou, até que ralou seu
proprio corpo.Tetchi arli Ngu'i pegou o sumo do jenipapo e
pintou o filho. Depois jogou a borra no igarapé Eware. A borra
do jenipapo desceu pela dgua e foi parar num lugar com muito
ouro. Depois tornou a subir, ja transformada em peixinhos,
numa grande piracema. Quando a piracema passou, Yo'i fez um
canico e foi pescar, usando carogo de tucuma maduro.Mas os
peixes, quando caiam na terra, viravam animais: queixada, anta,
veado, caititu e muitos outros. Ai Yo'l usou isca de macaxeira,
€ com essa isca os peixinhos se transformavam em gente. Yo'i
aproveitou e pescou muita gente. Mas seu irmdo nao estava
entre essas pessoas. Yo'i, entdo, entregou o cani¢o para Tetchi

arii Ngu'i e ela conseguiu fisgar um peixinho que tinha uma



75

mancha de ouro na testa. Era o Ipi. Ipi saltou em terra, pegou o
canico € pescou 0s peruanos € outros povos. Esse pessoal foi
embora com Ipi para o lado onde o sol se pde. Da gente pescada
por Yo'i descendem os Ticuna e também outros povos que
rumaram para o lado onde o sol nasce, inclusive os brancos e 0s
negros.

O jenipapo € muito importante na nossa cultura. A pintura com
jenipapo protege a vida das pessoas contra doengas e outros
males. Quando uma crianga nasce, seu corpo ¢ pintado.
Quando ela fica um pouco maior, seu corpo ¢ novamente
pintado durante a festa. A menina, quando fica moga, também
recebe uma pintura com jenipapo na sua festa de iniciacao.
Nessa mesma festa, todos os participantes pintam o rosto com
jenipapo: criancas, jovens, adultos e velhos. Essa pintura do

rosto serve para mostrar a na¢ao de cada pessoa”.

O mito de Yo’i e Ipi revela a profundidade com que o povo Magiita compreende
arelagdo entre a vida humana, os seres da natureza e os elementos espirituais. A narrativa
mostra que o jenipapo, muito mais do que uma planta, ¢ um simbolo de transformacao,

criacdo e protecao.

A partir do castigo de Yo’i ao irm&o Ipi, surgem novos seres e formas de vida. O
ato de ralar o jenipapo e pintar o corpo simboliza o processo de passagem, de dor e
renascimento. Quando Tetchi arii Ngu’i joga a borra do jenipapo no igarapé Eware e dela
nascem peixes, animais e, por fim, pessoas, o mito reafirma a interconexao entre o mundo

aquatico, terrestre € humano.

O texto também explica a origem dos diferentes povos indigenas, peruanos,
brancos e negros, situando a humanidade como descendente de um mesmo ato criador.
Desse modo, o mito Magiita ndo apenas narra a criacdo dos seres, mas também propde
uma visao inclusiva e relacional da existéncia, em que todos compartilham uma mesma

origem espiritual.

Por fim, o jenipapo adquire um papel ritual e identitario essencial. Sua pintura

marca momentos de transi¢do nascimento, iniciagdo, celebragdes e expressa a pertenga a



76

uma nacao (naciid). Assim, o corpo pintado torna-se um espaco sagrado de identidade e

protecdo, onde mito, natureza e vida cotidiana se entrelagam.

Figura 15 - Representago de familia Jenipapo, pinturas no rosto.

Fonte: Livro das arvores (1997)



77

Sobre a organizacao social, nagao e familiar, ha os clas com pena: Manguari,

Mutum, Arara, Galinha, Japd. E os clds sem pena: Buriti, Jenipapo, Satuva, Avai, Onga.

Observe figuras abaixo:

Figura 16 - Nagdo de pena - pinturas no rosto.

Fonte: Jodo Gaspar (2025)

Figura 17 - Nagdo sem pena - pituras no rosto.

Fonte: Jodo Gaspar (2025)



78

Os Magiita estruturam sua sociedade com base em um sistema de clas
exogamicos, que divide a comunidade em metades complementares. Cada individuo
pertence ao cla do pai, o que revela uma estrutura patrilinear dominante, e deve contrair
matrimonio com alguém de cla distinto. Essa ldgica sustenta um equilibrio social e
promove aliangas entre grupos, perpetuando a coesao cultural. De acordo com o site do
Instituto Socioambiental-ISA (2025), destaca-se que a manuten¢do dessa regra de
exogamia garante ndo apenas a continuidade da linhagem, mas também a renovagao

simbolica da coletividade.

Dentro das habitagdes tradicionais, nota-se uma convivéncia que valoriza os
ancidos e estabelece hierarquias conforme a idade e a experiéncia. Os mais velhos
possuem autoridade simbolica e transmitem oralmente os saberes ancestrais, mantendo
viva a memoria coletiva. Para RED-IDD (2021), essa convivéncia intergeracional reforca
os mecanismos de aprendizagem comunitaria e a preservacdo das tradigdes, em um

processo continuo de formacao identitaria.

A educagdo das criancas ocorre no seio familiar, onde valores como respeito,
solidariedade e pertencimento sdo ensinados desde cedo por meio da participagdo nas
atividades didrias. O envolvimento dos mais jovens nas praticas de pesca, agricultura e
rituais comunitarios consolidam o sentido de responsabilidade coletiva. Conforme Ramos
(2025), a familia ndo se limita ao espago doméstico, mas se estende a comunidade como

um todo, promovendo uma educagdo integral e culturalmente situada.

O parentesco Magiita ndo se restringe ao vinculo biolégico, mas incorpora lacos
de afinidade e convivéncia. Individuos podem ser incorporados a familia por meio de
compadrio ou convivéncia prolongada, o que amplia as redes de solidariedade. Mota et
al. (2019) afirmam que essas relagdes ampliadas possibilitam uma rede de apoio
fundamental para a sobrevivéncia em contextos de vulnerabilidade, fortalecendo os

vinculos comunitarios e a resisténcia cultural.

As cerimonias de passagem, como a Festa da Moca Nova, também expressam o
papel da familia na constru¢dao da identidade social. Nessas ocasides, a participacao
coletiva refor¢a os lagos de parentesco e consagra a inser¢ao do individuo na vida adulta.
De acordo com Pacheco de Oliveira (2022), esses ritos revelam a importancia do
pertencimento ao cld e do cumprimento das etapas tradicionais como garantia da

harmonia social.



79

Na organizacdo dos casamentos, observa-se uma articulacdo entre
a vontade individual e os interesses coletivos, mediada pelos mais
velhos. As unides visam ndo apenas a formacao de novas familias,
mas a consolidagdo de aliancas interclanicas que fortalecem a
coesdo do grupo. O casamento, nesse contexto, ¢ uma pratica
politica e social, cuja dimensdo vai além da unido de dois

individuos (SOUZA, RUANO, IBARRA e SILVA, 2016 p.03).

A divisdo por género do trabalho também estd presente na estrutura familiar
Magiita. As mulheres sdo responsaveis por grande parte das atividades agricolas, além de
contribuirem na coleta e no cuidado com os filhos, enquanto os homens se dedicam a
caca, a pesca e a construcdo. Medeiros et al. (2019) observam que, embora existam
distingdes entre as funcdes, essas tarefas sdo interdependentes e fundamentais para a

manuten¢do da vida coletiva.

O sistema de parentesco estabelece normas claras de convivéncia, evitando
conflitos e delimitando espagos de autoridade e submissdo. As sang¢des sociais sao
aplicadas a partir de um c6digo moral transmitido pelos mais velhos, e a transgressao das
regras pode resultar em repreensdes ou afastamentos simbolicos. Para UEA (2020), esse
controle social comunitario ¢ eficaz na mediacdo de conflitos e assegura a continuidade

das normas tradicionais sem necessidade de instancias formais de punigao.

A espiritualidade também se vincula a estrutura familiar, pois os ancestrais sao
considerados presentes na vida cotidiana e reverenciados por meio de praticas rituais. O
contato com os espiritos ocorre, muitas vezes, sob a mediacdo de membros da familia que
assumem fungdes xamanicas ou religiosas. Durdo e Lucas (2023) ressaltam que a
comunica¢cdo com os ancestrais consolida o pertencimento a linhagem e refor¢a o elo

entre o mundo visivel e o invisivel.

Mesmo diante das influéncias externas, como a escolarizacdo formal e os
programas sociais do Estado, a familia Ticuna continua sendo o nucleo formador das
subjetividades e praticas culturais. Embora haja adaptacdes, como a incorporagdao de
novos valores, os fundamentos do parentesco tradicional resistem e se transformam.
Segundo o site do Instituto Sociocambiental-ISA (2025), essa capacidade de adaptagao
garante a sobrevivéncia dos modos de vida tradicionais em contextos de crescente pressao

externa.



80

A andlise da estrutura familiar Magiita revela um sistema complexo, articulado
em redes simbolicas e praticas que sustentam a identidade e a coesdao social. Cada
elemento do nascimento aos ritos de passagem, das aliangas matrimoniais a divisdo do
trabalho estd entrelagado a uma ldégica ancestral que busca preservar o equilibrio
comunitario. Essas dindmicas sdo essenciais para valorizar as cosmologias indigenas e

reconhecer a legitimidade de suas formas de existéncia.

2.5 Ritos, Festas e Simbolismos na Vida Social

Os ritos e festas desempenham papel fundamental na manutencao da coesdo social
do povo Magiita. Essas expressdes culturais ndo sdo eventos isolados, mas elementos
estruturantes da vida comunitaria, em que se articulam simbolos, tradi¢cdes e experiéncias
coletivas. A Festa da Moca Nova ¢ um dos ritos mais emblematicos, marcando a transi¢ao
da infancia para a vida adulta das meninas. Esse evento envolve toda a aldeia e esta repleto
de significados que reforcam a identidade coletiva e os vinculos intergeracionais. Para
Pacheco de Oliveira (2022), a for¢a simbolica dessas cerimonias esta em sua capacidade

de integrar o passado e o presente, mantendo vivas as raizes ancestrais.

Durante a realizagdo dos rituais, os corpos sdo pintados com grafismos
especificos, confeccionam-se mascaras e adornos que representam seres mitologicos e
ancestrais. O uso das pinturas corporais ndo se restringe a estética, pois cada trago
comunica uma narrativa ancestral, uma memoria viva do povo. Segundo Mota et al.
(2019), os grafismos funcionam como linguagem visual, transmitindo ensinamentos,

funcdes sociais e relagdes espirituais, reafirmando continuamente a identidade cultural

Magiita.

Os canticos entoados nas cerimonias ritualisticas tém papel central na transmissao
de saberes. Sao melodias ancestrais que contam historias cosmogonicas, evocam
entidades protetoras e orientam o comportamento coletivo. O canto, muitas vezes
acompanhado por instrumentos tradicionais, conecta os participantes a dimensdes
sagradas. RED-IDD (2021) observa que esses elementos performaticos ndo apenas
reforgam o pertencimento, mas atualizam as cosmologias indigenas diante dos desafios

contemporaneos.

A construgdo simbodlica do mundo Ticuna passa por uma complexa relagdo com a
natureza, que aparece como elemento sagrado nos ritos. Animais, rios, arvores e

fendmenos naturais sdo personificados em mitos e representacdes simbolicas, integrando



81

o sistema de crencas. Para Ramos (2025), os ritos sdo momentos em que se estreita a
relagdo entre 0 humano e o nao humano, reafirmando a visao holistica do mundo que rege

a vida Ticuna.

A festa da mocga nova, em especial, simboliza o renascimento da
jovem como mulher socialmente reconhecida, capaz de contribuir
com a continuidade da comunidade. O isolamento ritual da
menina, seguido pela reintegragdo publica, carrega a ideia de
transformagao e inicia¢do. Essa cerimonia reforca papéis sociais
e principios de coletividade, fortalecendo os lagos de
solidariedade e respeito as tradi¢des (MEDEIROS et al., 2019
p.04).

Os ritos Ticuna s@o organizados de maneira coletiva, exigindo a participagdo de
diferentes membros da comunidade na sua preparagdo e realizagcdo. Desde o preparo de
alimentos cerimoniais até a confec¢ao de artefatos rituais, todos os envolvidos exercem
fungdes que refletem sua posicao social. Matarezio Filho (2016) afirma que esses eventos
sao oportunidades de reafirmacao dos papéis comunitarios, de expressao das hierarquias
simbdlicas e de socializagdo dos jovens com os mais velhos.

Os ritos de passagem, como nascimentos, casamentos e funerais, seguem codigos
proprios e revelam uma logica ritualistica profundamente conectada com o ciclo da vida
e da morte. Em cada um desses momentos, a coletividade se retine para honrar a transi¢ao
de fases da existéncia, numa dindmica em que o individual e o coletivo se fundem. Esses
momentos refor¢am os compromissos €ticos e espirituais assumidos por cada membro da

comunidade.

A festa da moga como um ritual que atua na constru¢do do corpo e da pessoa da
mulher, acaba por ser uma fonte de promocao da satde e de cuidado. A Festa da Mocga
Nova, entre o povo Magiita (Tikuna), constitui-se como um dos rituais mais significativos
na formag¢ao da pessoa feminina e na reproducdo dos valores coletivos. Trata-se de um
ritual de passagem que marca a transi¢@o da infancia para a vida adulta, mas que vai muito
além de um simples evento cerimonial: ¢ um processo formativo e espiritual, no qual o

corpo da mulher ¢ reconstruido segundo os saberes tradicionais € a cosmologia Magiita.



82

Durante o ritual, o corpo feminino ¢ preparado, cuidado e transformado. A moga,
apds a primeira menstruagao, ¢ conduzida ao isolamento ritual (mzi’si i), um espago
reservado dentro da casa familiar, separado por esteiras de palha e coberto por tecidos
coloridos. Nesse periodo, ela ¢ instruida a permanecer em siléncio, a ingerir alimentos
leves e a ouvir os conselhos das mulheres mais velhas. Como observa DaMatta (1976), o
isolamento em rituais de passagem serve a reorganizacao simbdlica do corpo, marcando

o intervalo entre dois estados sociais.

As pinturas corporais com jenipapo marcam a fase seguinte da cerimdnia. As
ancias misturam o sumo escuro do fruto com carvao e o aplicam sobre a pele da moga
com delicadeza. Os desenhos, de tons azul-escuros e pretos, seguem padroes que indicam
a nacdo (naciid) e os vinculos familiares. O aroma do jenipapo fresco espalha-se pelo ar,
e, como explicam as ancids, “a pintura protege o corpo e o espirito, fecha o caminho das

doengas e abre o da vida adulta”.

O ambiente ¢ preenchido pelos sons dos maracas e pelos cantos sagrados,
conhecidos como mii iigii — melodias que narram as origens miticas dos Magiita e
invocam os seres protetores. Os homens tocam flautas e percussdes, enquanto as mulheres
entoam cantos de saudagdo a nova fase da jovem. Segundo as palavras de um dos pajés
entrevistados, “os cantos chamam os antigos, trazem a for¢a dos que viveram antes e

curam o coracdo da moga”.

Durante o climax da celebracdo, realiza-se a danga circular, em que parentes e
visitantes giram em torno da jovem, movendo-se lentamente em sentido horario, como se
recriassem o movimento do sol. O chao ¢ coberto por folhas de bananeira e flores, € o
perfume das ervas medicinais breu, cipd-titica, carapanauba purifica o espago. A moga,
agora ja pintada e adornada com colares de sementes e penas, emerge do isolamento e ¢

apresentada a comunidade.

Cada gesto possui um sentido pedagdgico e terapéutico, reafirmando a ligagdo
entre corpo, espiritualidade e coletividade. Como observa Langdon (1996), nos sistemas
indigenas de cura, a satde ¢ entendida como um processo dinamico de equilibrio entre

corpo, espirito e sociedade, constantemente produzido e renovado.

Assim, a Festa da Moca Nova ¢ uma pratica de cuidado integral. As mulheres mais

velhas transmitem ensinamentos sobre alimentagdo, comportamento, convivéncia e



83

sexualidade saberes que expressam uma pedagogia tradicional, centrada na reciprocidade
e no respeito a vida. Conforme Seeger, DaMatta e Viveiros de Castro (1979), trata-se de
uma “construg¢do do corpo social”, pela qual o individuo é incorporado a ordem

cosmologica e comunitaria.

A observacao participante permitiu constatar que a festa ndo apenas celebra a
maturidade biologica, mas renova a vitalidade espiritual da aldeia. O ritual ¢ também uma
forma de cura coletiva, pois harmoniza relagdes e refor¢a a coesdo do grupo. Como
argumenta Silva (2018), os rituais de passagem entre 0s povos amazonicos constituem

momentos de reafirmacdo identitaria e de recomposicao simbodlica das forgas vitais.

A compreensdo desse ritual foi aprofundada a partir das narrativas de pajés e
ancias como Dona Claudia Francelino, que enfatizou o poder do jenipapo e das rezas no
equilibrio do corpo e da alma. As entrevistas foram realizadas em contexto comunitario,
com registro de falas, observacdo direta e participagdo em momentos preparatdrios da
festa. A metodologia adotada privilegiou a escuta das liderangas femininas e dos mestres

de saber, respeitando as formas locais de transmissdo de conhecimento.

Durante as observacdes etnograficas, destacou-se a estética do ritual: o contraste
entre o preto-azulado do jenipapo e o vermelho do urucum, as luzes ténues do entardecer
refletindo nas redes e esteiras, o murmurio dos canticos acompanhados pelos maracas e
o perfume das folhas queimadas em defumacgdo. Esses elementos compdem uma
ambiéncia sensorial de cura e transformagao, onde o corpo da moga torna-se simbolo da

continuidade da vida e da sabedoria ancestral dos Magiita.



Figura 18 - Curral da Worecii - moga nova e seu pai.

Fonte: Livro Ngid Tanaiitchigagii/'um manual escrito (1992)

84



85

n‘h !'r'!,l"L Z=mInag »‘;‘.
El'.rig ”'vdx N

W“J’ 1
‘V

.
N

Figura 19 - Festa de moga nova e sua mae.

Fonte: IEN (2025)

No livro das Arvores, elaborados pelos professores/as Magiita da Organizagio
Geral dos Professores Tikuna Bilingue (OGPTB, 1997 p. 84-87), os autores nos explicam

sobre a Festa da Moga - Nova:

Quando uma menina fica moca, deve permanecer isolada,
nomosquiteiro, em contato apenas com a mae ou a tia. Enquanto
a familia prepara as bebidas e os moqueados, a moga aprende a
fazer fios de tucum e a tecer bolsas. Depois de uns meses, quando
ja esta tudo pronto, a festa pode comegar. E uma festa sagrada,
que Yo'i criou e deixou no mundo para o povo Ticuna nunca

esquecer suas tradigdes. A cerimoOnia dura trés dias e ¢ muito



86

bonita. Tem dancas e¢ cantos.Tem o som das flautas. Tem a
apresentacao das méscaras. Tem caiguma e pajauaru. Tem muita
alegria.

Os bragos do buriti servem para construir o turi: lugar onde a
moga fica isolada durante a festa. O turi ¢ pintado com tintas
tiradas das plantas, principalmente da acafroa, pacova, pau-brasil,
urucu, pupunha e bure. O buriti também ¢ wusado para
confeccionar a esteira onde a moca fica sentada enquanto as
mulheres cortam ou arrancam, pouco a pouco,

os seus cabelos.

O tapereba ¢ muito importante na festa. Suas folhas servem para
abanar a moca depois da pintura com jenipapo. Assim todos os
males afastam-se de seu corpo. Dentro do turi, a moga segura-se
num tronco fino de tapereba. Ela deve ficar acordada a noite toda
para ouvir a aricana.

Depois que a moga sai do turi, ela corre pelo terreiro. e atira um
ticdo no tronco do taperebd para ter vida longa, muita sorte e
muita fartura de peixe. Os avais sdo amarrados numa vara de
taperebd para fazer o chocalho, aru. Durante toda a festa, esse
chocalho acompanha os cantos e as dangas. O casco do tracaja,
tori, também ¢ preso no taperebd. A aricana, to'cii, ¢ feita do
tronco da paxiubinha.

A noite, a aricana fica num cercado construido com as folhas do
buriti ou do carand. No mesmo cercado fica a aricana pequena,
iburi, que acompanha o to'cli. Existem dois tipos de iburi: um
deles fabricamos com o tronco da embauba; o outro, com a casca
de uma arvore chamada duru. Tapere bayomeru, avai aru e
paxiubinha yura. Nessa mesma festa, as criangas sdo pintadas e
tém seus cabelos cortados. Quando o sol comeca a nascer, 0s
parentes passam o sumo do jenipapo no corpo da mocga e das
criancas. Antes de colocar os enfeites, o corpo da moga e das
criangas ¢ pintado com uma mistura de urucu e leite da arvore do
tururi-vermelho. Sobre essa pintura sdo colocadas penugens

brancas de péssaros. A armagao do cocar, 0 manto e os enfeites



87

dos bracos da moga e das criangas sdo preparados com entrecasca
branca, tirada de uma arvore especial: naitchi. Essa entrecasca
usamos somente na festa. tururi-vermelho peyii. As mascaras sao
fabricadas com a entrecasca de varias arvores. Algumas fornecem
o tururi branco, outras o tururi vermelho ou marrom. Na
decoracdo das mascaras também usamos tintas naturais de
diversas plantas. Algumas mascaras tém a cabeg¢a ou a face
esculpida em balseira. Outras t€ém a cabeca trancada em aruma,
depois coberta com tururi. E outras ainda t€ém sobre o tururi uma
pintura com breu, como a cabeca da mascara O'ma.

Na festa ha muitas dangas, que trazem alegria e aumentam a
superficie da terra. Na danga com os tamborins, os homens
carregam um bastdo, du'pa, feito de balseira, enfeitado com
figuras de animais. No bastdo prendem o tamborim, tu'tu, feito
com o tronco escavado de certas arvores, como urucurana,
caneleira, cedro, embatiba ¢ balseira. Nessa danca, os
participantes usam um manto de folhas novas de buriti ou levam
sobre o ombro folhas de uma outra palmeira que se chama para.
Na danga com os tucuns, feita para as criangas, as pessoas
colocam as fibras sobre os ombros. Na "danga do tracaja",
também dedicada as criangas, usamos varios instrumentos: o
chocalho de avai, o tamborim, o tambor de casco de tracaja e dois
tipos de flautas, cdiri e tchecu. Essas flautas sdo fabricadas com

uma taboca que se chama cdiri.



88

Esse importante ritual de passagem continua sendo praticado até os dias atuais na
comunidade Vila Betania, especialmente na maloca Tchirugiine. A realizacao da Festa da
Mocga Nova mantém viva a tradicao e reafirma os lagos culturais e espirituais do povo

Magiita com seus antepassados.

Figura 20 - Moradores da comunidade Me'ciirane na Maloca Tchirugune.

Fonte: IEN (2025)

Trata-se de um momento sagrado que simboliza a transi¢ao da menina para a vida
adulta, fortalecendo os ensinamentos transmitidos pelos mais velhos e garantindo a
continuidade dos conhecimentos tradicionais, dos cantos, das dancas e das técnicas de
confeccdo de instrumentos e artefatos. A permanéncia dessa pratica demonstra a
resisténcia cultural dos Tikuna diante das transformacdes impostas pelo contato com o

mundo nao indigena.



89

Figura 21 - Arte e os mascarados protetores da moca nova.

Fonte: Livro Ngid Tanaiitchigagii/Tum manual escrita (1992)

Os mascarados da Festa da Moga Nova ocupam um papel central na dimensao
simbolica e espiritual do ritual Tikuna. Suas madscaras representam seres miticos e
ancestrais que retornam ao mundo dos humanos para abengoar e proteger a jovem
iniciada. Cada mascara possui uma forma, cor e significado proprios, revelando o
profundo conhecimento cosmoldgico do povo Magiita. Na comunidade Vila Betania,
especialmente na maloca Tchirugiine, essa tradigdo ¢ mantida com respeito e dedicagao,
reafirmando a importdncia dos mascarados como guardides da memoria coletiva e
mediadores entre 0 mundo visivel e o invisivel. A presenca deles durante a cerimdnia
expressa a continuidade dos saberes tradicionais e a forca espiritual que sustenta a

identidade cultural dos Tikuna.



Figura 22 - O primeiro Museu da comunidade Me'ciirane.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

O Primeiro Museu da Comunidade Vila Betania surge como um espago de
valorizacdo e salvaguarda do patrimdnio cultural Magiita. Localizado na maloca
Tchirugiine, o museu pretende ser um centro de estudo, pesquisa e transmissao de saberes
tradicionais, reunindo objetos sagrados, mascaras, instrumentos musicais e registros da
Festa da Moca Nova. Mais do que um acervo material, o0 museu representa um lugar de
memoria viva, onde o conhecimento dos ancestrais ¢ preservado e compartilhado com as
novas geragdes. Sua criagdo reafirma o compromisso da comunidade em fortalecer a

identidade Tikuna e promover o didlogo entre os saberes indigenas € 0 mundo académico.

As festas também funcionam como espagos de didlogo entre os Magiita e 0os povos
vizinhos, ou com representantes externos, quando se abrem para visitas e trocas
simbdlicas. Em alguns casos, tornam-se instrumentos de afirmagdo politica e
reivindicagdo de direitos, por meio da exposi¢do da cultura tradicional. Conforme Durdo
e Lucas (2023), essa dimensao politica das festas revela a capacidade do povo Magiita de

articular tradigdo e resisténcia na luta por reconhecimento.

O simbolismo presente nas festas ndo se limita ao momento do evento, mas se
prolonga no tempo por meio da memoria oral e das narrativas compartilhadas. As
histérias dos rituais passados sdo contadas repetidamente as novas geracdes, garantindo
que os significados sejam preservados. De acordo com o site do Instituto
Socioambiental/ISA (2025), essa oralidade ritualistica assegura a continuidade das

praticas e sua constante ressignificacdo diante das transformacdes sociais.



91

As festas vinculadas ao calendério agricola também expressam a intima relagao
entre os Ticuna e os ciclos naturais. As colheitas, as chuvas e os periodos de seca sao
celebrados ou lamentados com ritos especificos, que buscam equilibrar a convivéncia
entre o humano e o ambiente. Para Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016), tais praticas
revelam uma ecologia espiritual complexa, onde o mundo natural é respeitado como

agente ativo da vida comunitaria.

Ao longo do tempo, as festas sofreram influéncias externas, sobretudo com a
presenca de institui¢des religiosas e politicas. Algumas praticas foram incorporadas,
outras adaptadas, sem que isso eliminasse os fundamentos simboélicos originais. Mota et
al. (2019) destacam que essa capacidade de ressignificar praticas e simbolos ¢ uma
estratégia de resisténcia cultural, permitindo a comunidade manter sua coesdo sem perder

sua identidade.

Os ritos e festas Magiita ndo sdo apenas manifestagdes culturais, mas verdadeiros
pilares de sua organizacao social e espiritual. Cada canto, gesto, pintura e danga integra
um sistema complexo de significados que estrutura a vida coletiva. Conforme o site do
Instituto Socioambiental/ISA (2025), compreender essas expressdes simbolicas ¢
essencial para valorizar a diversidade indigena e reconhecer a profundidade dos saberes

ancestrais presentes no cotidiano dos povos originarios.

2.6 Organizacao Politica e Liderancas Tradicionais

A organizacdo politica do povo Magiita ¢ estruturada com base em principios
tradicionais de liderangca comunitaria, onde o cacique desempenha papel central na
mediac¢dao de conflitos e no direcionamento das decisdes coletivas. A lideranga nao se
impde por for¢a ou imposicao hierarquica, mas € reconhecida pela sabedoria, experiéncia
e comprometimento com o bem-estar coletivo. De acordo com Souza, Ruano Ibarra e
Silva (2016), o exercicio da lideranga entre os Ticuna esta enraizado em valores ancestrais

e na capacidade de ouvir e unir diferentes vozes dentro da aldeia.

O cargo de cacique ¢ frequentemente ocupado por alguém com profundo
conhecimento da cultura, das tradigdes e da historia do grupo. Sua legitimidade se
estabelece pela confianga mutua, alimentada por anos de dedicagdo a comunidade. A
fungdo vai além da autoridade administrativa, envolvendo também dimensdes espirituais

e simbolicas. Segundo a Universidade do Estado do Amazonas (2020), o cacique atua



92

como elo entre os saberes ancestrais e as demandas atuais, articulando a tradicdo com a

realidade contemporanea.

A lideranga feminina também tem espago significativo dentro da organizagao
politica Magiita, especialmente em contextos de educacdo, saide e mobiliza¢do social.
Mulheres que se destacam por sua atuagcdo comunitaria tornam-se referéncias e ocupam
fungdes estratégicas, mesmo sem titulos formais. Mota et al. (2019) observam que essa
participacdo ativa evidencia a flexibilidade das estruturas de poder tradicional, que se

moldam as transformagdes sociais e reconhecem multiplas formas de lideranca.

O processo de escolha dos lideres ocorre, em muitos casos, por consenso, evitando
disputas e favorecendo a coesdo. Os ancidos, respeitados por sua sabedoria, tém voz
decisiva nas indicagdes, valorizando trajetorias de comprometimento e equilibrio.
Pacheco de Oliveira (2022) afirma que a lideranga tradicional ¢ menos institucionalizada

e mais vivida na pratica cotidiana, pautada por escuta, exemplo e acolhimento.

O cacique e outras liderangas compartilham responsabilidades com conselhos
locais, formados por representantes das familias ou clas, que discutem assuntos relevantes
e tomam decisdes de maneira colegiada. Essa dindmica participativa permite a circulagao
de opinides e reforca o sentimento de pertencimento. Conforme o Instituto
Socioambiental (2025), essa estrutura descentralizada sustenta o exercicio da democracia

comunitaria, fundada na escuta e no consenso.

As Guardas Indigenas, criadas para promover a seguranca e o cuidado territorial,
representam um importante instrumento politico e organizacional entre os Magiita. Sao
compostas por jovens que atuam na vigilancia das terras e na mediacdo de conflitos
internos e externos, fortalecendo a autonomia da comunidade. Durdo ¢ Lucas (2023)
destacam que essas guardas ndo apenas exercem o controle social, mas também formam

novos lideres comprometidos com a protecao cultural e ambiental.

Os rituais também refletem a organizacao politica, pois as liderangas coordenam
eventos cerimoniais, tomam a frente nos discursos e garantem a harmonia dos processos
simbdlicos. Cada gesto publico de um lider reforca sua posi¢ao e responsabilidade diante
do grupo. Para RED-IDD (2021), os momentos rituais sao também espagos de afirmacgao

politica e construgao da autoridade tradicional.



93

A politica Maguta ndo estd separada das demais esferas da vida social, trocas,
sistemas produtivos e alimentares, espiritualidade, territorio e cultura se entrelacam nas
praticas de lideranca. O papel do cacique nao se limita ao campo administrativo, mas
inclui a mediag@o com institui¢cdes externas e o enfrentamento de ameacas aos direitos do
povo. Medeiros et al. (2019) ressaltam que essa sobreposicao de fungdes exige dos lideres

Ticuna uma constante negociagao entre tradigcdes e exigéncias do Estado.

O contato com organizacdes ndo indigenas e orgdos publicos
gerou a necessidade de adaptagdo da estrutura politica Ticuna,
criando  figuras como representantes comunitdrios e
coordenadores de projetos, que transitam entre os mundos. Essas
novas liderancas nem sempre substituem as tradicionais, mas
dialogam com elas, buscando legitimagdo mutua. Essa articulagao
revela a capacidade de reinvencdo do povo Ticuna frente as

complexidades do presente (RAMOS, 2025 p.03).

Ainda que a figura do cacique seja central, outras liderangas exercem influéncia
por meio do conhecimento tradicional, do dominio da medicina ancestral ou do ensino da
lingua e dos mitos. Esses lideres espirituais e culturais sdo respeitados e consultados em
momentos criticos. Matarezio Filho (2016) afirma que a autoridade nesses contextos nao
se impde, mas se constrdi lentamente, por meio da confianga e da trajetéria de vida do

individuo.

A presenga do Estado e das institui¢cdes religiosas alterou, em parte, a dinamica
politica nas comunidades, gerando disputas internas e redefini¢des de papéis. Contudo, a
organizagdo tradicional ainda se mostra resiliente e adaptavel. De acordo com ISA (2025),
muitos lideres Magiita conseguem integrar os sistemas politicos externos sem abandonar

as bases éticas e culturais de sua lideranga, fortalecendo a autonomia local.

Para tanto, as liderangas tradicionais permanecem como pilares da organizagao
social Magiita, mesmo diante das pressdes externas. A continuidade de suas praticas, sua
capacidade de articulagdo e sua ligacdo com os valores coletivos garantem a persisténcia
de formas proprias de governanga. Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016) declaram que
compreender essas liderancas exige reconhecer que o poder, para os Magiita, estd menos

em dominar e mais em servir & comunidade com sabedoria e equilibrio.



94

2.7 Contato Interétnico, Resisténcia e lutas por Direitos para o Futuro

As mudangas socioculturais vivenciadas pelo povo Magiita refletem um processo
continuo de interagdo com grupos externos, influenciado por politicas estatais, presenca
missiondria e avangos tecnologicos. O contato com a sociedade envolvente provocou
alteracdes significativas em suas formas de organizacdo social, economica e simbolica,
embora muitos elementos tradicionais ainda resistam. Para RED-IDD (2021), a
capacidade de adaptacdo dos Magiita se revela como uma das principais estratégias de

manuten¢do identitaria diante das transformagdes impostas.

A introducdo de escolas bilingues nas aldeias representa uma dessas mudangas,
promovendo o ensino da lingua portuguesa ao lado da lingua materna. Essa pratica, apesar
de bem-intencionada, alterou as dindmicas de transmissao de saberes, transferindo parte
da autoridade dos ancidos para professores formalmente formados. Segundo Ramos
(2025), a participagdo da familia na escola se tornou essencial para garantir que o processo

educativo respeite os valores culturais e evite a ruptura com as tradigdes.

As relagdes interétnicas também trouxeram novas formas de organizagao politica
e acesso a direitos sociais. A presenca de instituigdes governamentais gerou expectativas
e dependéncias, a0 mesmo tempo em que ampliou as possibilidades de reivindicagdo.
Mota et al. (2019) destacam que, nesse processo, a consolidacao da identidade indigena
se deu por meio da afirmagdo simbolica de elementos culturais, articulada a insercao

estratégica em espacos institucionais.

A economia tradicional baseada na agricultura, pesca e coleta tem passado por
adaptacdes diante da introducdo do comércio, da monetarizagdo e do consumo de bens
industrializados. Essas mudancas interferem no cotidiano, modificam os habitos
alimentares e alteram as prioridades comunitarias. Para Medeiros et al. (2019), a
integragdo parcial ao sistema capitalista ndo extingue os modos de vida indigenas, mas

tensiona suas bases e desafia os mecanismos de equilibrio social.

A crescente urbanizagao de algumas aldeias, especialmente nas areas proximas as
fronteiras, tem levado ao surgimento de estruturas fisicas mais complexas, a circulagao
de veiculos e a introdu¢do de novas tecnologias de comunicag¢do. Esses elementos
transformam o ambiente cultural e afetam as praticas tradicionais. Conforme a

Universidade do Estado do Amazonas (2020), os espacos urbanos indigenas se tornam



95

arenas de conflito entre modernidade e ancestralidade, exigindo a redefini¢do de normas

internas.
O contato interétnico também possibilitou o fortalecimento das
liderangas indigenas por meio de aliangas politicas e parcerias
com organiza¢des ndo governamentais. As Guardas Indigenas,
por exemplo, surgem como resposta comunitaria a necessidade de
segurancga e protecao territorial, inserindo os jovens em papéis de
protagonismo. Essas iniciativas consolidam formas préprias de
controle social e de resisténcia ao avango das fronteiras ilegais

(DURAO e LUCAS, 2023 p.06).

O impacto das missdes religiosas entre os Magiita produziu consequéncias
duradouras nas praticas espirituais € nos rituais tradicionais. Em muitos casos, houve
sincretismo, mas também confrontos e substitui¢des simbolicas. Pacheco de Oliveira
(2022) observa que o apagamento de certos ritos ndo se deu de forma passiva, mas gerou
movimentos internos de resgate e ressignificacdo da religiosidade ancestral, sobretudo

entre os mais velhos.

A lingua Magiita, apesar da forte pressao do portugués, permanece viva gracas a
agoes coletivas de valorizacdo e ensino. Em reunides comunitarias, festas e cerimonias,
sua utilizagdo reafirma a identidade do grupo e garante a transmissdo de saberes
intergeracionais. O Instituto Socioambiental (2025) afirma que a lingua constitui um dos
principais pilares da resisténcia cultural, sendo constantemente atualizada para responder

aos desafios contemporaneos.

Mudangas nos papéis de género também se tornam visiveis nas comunidades, com
maior participacdo das mulheres em cargos de lideranca e representagdo politica. Essa
transformagdo reflete tanto influéncias externas quanto reivindicagdes internas por
igualdade. Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016) destacam que o protagonismo feminino
emerge como uma resposta as novas demandas socioculturais, sem necessariamente

romper com os fundamentos tradicionais da organizagao familiar.

A juventude Magiita enfrenta o desafio de conciliar os valores ancestrais com os
estimulos vindos do mundo exterior, como redes sociais, moda e consumo. Muitos jovens
migram temporariamente para centros urbanos em busca de estudo ou trabalho,

retornando com novas visdes. Matarezio Filho (2016) declara que esse movimento



96

provoca reconfiguragdes nas relagdes sociais € na forma como a juventude se posiciona

diante da cultura de origem.

As festas tradicionais também passam por adaptacdes, com a introducdo de
elementos modernos, como equipamentos de som e vestimentas compradas em lojas.
Essas mudancas, no entanto, ndo significam abandono da tradi¢gdo, mas mostram uma
convivéncia possivel entre o antigo € o novo. ISA (2025) refor¢a que a cultura Magiita ¢

dindmica, absorvendo influéncias sem abrir mao de suas referéncias essenciais.

Apesar das transformagdes, os Magiita mantém uma postura ativa na defesa de
seus direitos e na preservagdo de seu modo de vida. A convivéncia com outros povos, o
didlogo com instituicdes e a participagdo em politicas publicas demonstram sua
capacidade de articulagdo e resiliéncia. Para RED-IDD (2021), as mudancas
socioculturais e o contato interétnico ndo sdo ameacas definitivas, mas contextos que
exigem resisténcia criativa e reinven¢do continua da identidade Magiita. Os Magiita
sofreram varios ataques etnocidas que buscam por fim a sua cultura e ciéncia indigena ao

lado de acdes genocidas, vivemos um evento marcante:

“O Massacre do Capacete, ocorrido em 1988, no Alto Solimdes
(AM), ¢ reconhecido como o primeiro caso julgado como
genocidio no Brasil. O conflito resultou de disputas por terra e
recursos naturais entre indigenas Tikuna e ndo indigenas,
marcando profundamente a historia recente dos povos do Alto
Solimdes. A memoria desse episodio revela a persisténcia da
violéncia estrutural contra os povos originarios € a luta constante
pela defesa de seus territorios. Nesse contexto, a organizacao dos
professores indigenas desempenha papel fundamental na
preservacdo da memoria coletiva, na formagdo politica e na
resisténcia das comunidades, contribuindo para o fortalecimento
da luta por direitos e pela demarcagdo das terras tradicionais.”

(ISA, 2021; RIBEIRO, 2019; CUNHA, 2009)



97

3 - CONHECIMENTO E PRATICAS DE CURA MAGUTA

O presente capitulo tem como objetivo apresentar e analisar as praticas de cura
desenvolvidas pelos Magiita, destacando seus significados, fundamentos e a importancia
que exercem na vida social, espiritual e cultural desse povo indigena. As praticas de cura
Magiita ndo se limitam a procedimentos terapéuticos voltados exclusivamente para o
corpo fisico, mas abrangem dimensodes espirituais, cosmologicas e coletivas, expressando
uma concepg¢ao de saude profundamente integrada a natureza, as relagdes comunitarias e

ao equilibrio com o mundo dos seres visiveis e invisiveis.

A compreensao dessas praticas revela um universo de conhecimentos transmitidos
por geragdes, nos quais se articulam o uso de plantas medicinais, os rituais conduzidos
pelos pajés, as narrativas miticas e a interagdo com entidades espirituais da floresta e das
aguas. Segundo Cabalzar (2010), a cura indigena amazonica nao pode ser entendida
apenas como tratamento de enfermidades, mas como parte de um sistema de vida em que
corpo, espirito e ambiente se encontram em constante didlogo. Assim, cada pratica
terapéutica ¢ também um gesto de manutencdo da vida e de reafirmacdo da memoria

coletiva e da identidade cultural Magiita.

Nesse contexto, os pajés desempenham papel central, sendo reconhecidos como
guardides do conhecimento sagrado. Sdo eles que estabelecem a ponte entre os humanos
e os seres espirituais, mediando o acesso as forcas vitais necessarias para restabelecer a
saude. Lima (2018) destaca que, nas cosmologias amazdnicas, a doenga frequentemente
¢ compreendida como resultado de desequilibrios nas relagdes entre pessoas, espiritos e
natureza. A cura, portanto, requer mais do que um procedimento técnico: envolve rezas,

cantos, defumacdes, banhos e outros rituais que buscam restabelecer a harmonia cdsmica.

Além do conhecimento pratico sobre os usos das plantas — que incluem chas,
emplastros, banhos, xaropes e unguentos (Schultes&Raffauf, 1992) — os Magiita atribuem
grande valor a dimensdo imaterial do processo de cura. Os cantos sagrados, entoados
pelos pajés, carregam forca vital e sabedoria ancestral, funcionando como veiculos que
potencializam a eficicia das plantas e conectam o paciente as energias protetoras da
floresta (Reichel-Dolmatoff, 1971). Esse aspecto evidencia que, para os Magiita, curar
ndo ¢ apenas eliminar sintomas, mas reestabelecer a harmonia entre corpo, espirito,

comunidade e ambiente.



98

Ao analisar essas praticas, percebe-se que elas também constituem um
contraponto importante ao modelo biomédico ocidental, centrado na dimensao bioldgica
da doenga. Enquanto a biomedicina privilegia diagnésticos técnicos e intervencoes
objetivas, os saberes Magiita enfatizam a interdependéncia entre aspectos fisicos,
espirituais e sociais. Como ressalta Langdon (2004), essa diferenca evidencia a
diversidade das concepcoes de satde, ao mesmo tempo em que convida a refletir sobre a
importancia do didlogo intercultural nas politicas de saude indigena. No caso de um
subgrupo Yanomami, ha uma complementaridade na agdo de um médico ndo-indigena e

um xama:

Observa-se, portanto, no sistema médico Sanuma (subgrupo
Yanomami), a complementaridade de atuacdo entre a acdo dos
médicos e a dos xamas. Por exemplo, um procedimento realizado
em um hospital da cidade de Boa Vista pode deixar sequelas em
um indigena que passou por instrumentos e por maos que lhe sao
estranhas. Nesse caso, um xama deve retirar o sangue retido no
interior dessa pessoa, por este ser considerado marcas da agressao

do médico. (Guimaraes, 2015: 2155)

Assim, o entendimento sobre como os Magiita concebem e vivenciam a arte da
cura, reconhecendo a riqueza de seus saberes tradicionais e a relevancia que possuem para
a preservacgdo cultural esta interligado com interacdes com os servigos de saude. Ao
mesmo tempo, contribui para os debates contemporaneos acerca da interculturalidade e
da satde indigena, demonstrando que os modos de cuidar e curar ndao sdo universais, mas
culturalmente situados, refletindo cosmovisdes proprias que merecem ser valorizadas e

respeitadas.

Por meio desta pesquisa foi possivel observar que o foco nas praticas de cura
Magiita se justifica porque elas ultrapassam a dimensdo estritamente medicinal,
configurando-se como expressdes espirituais, culturais e politicas que sustentam a vida
social desse povo. A cura, nesse contexto, ndo se limita ao tratamento de enfermidades
do corpo fisico, mas envolve a restauragdo do equilibrio entre o individuo, a coletividade
e as forgas espirituais que regem o cosmos. Tal perspectiva € coerente com a visao
amazonica mais ampla, segundo a qual a saude ¢ entendida como resultado de relagdes

equilibradas entre humanos, espiritos e natureza ( Descola, 1996).



99

Cada ritual de cura, cada uso de planta medicinal e cada palavra entoada pelo pajé
se insere em uma rede mais ampla de significados que reafirma a visao de mundo Magiita.
Como observam Reichel-Dolmatoff (1971) e Guimardes (2011), os sistemas de cura
indigenas ndo podem ser vistos apenas como técnicas terapéuticas, mas como partes
constitutivas de cosmologias que explicam a origem das doencas, a interagdo com os seres
invisiveis e os modos de garantir a continuidade da vida. No caso Magiita, a pratica da
cura articula saberes ancestrais que ultrapassam a dimensao funcional da medicina,

reafirmando principios de ordem social, espiritual e cultural.

Do ponto de vista socio-cosmologico, as praticas de cura constituem formas
privilegiadas de transmissdo de conhecimento ancestral, fortalecendo vinculos entre
geracdes e reafirmando a identidade étnica frente as transformacdes sociais e as pressoes
externas. Langdon (2004) enfatiza que a cura, em muitos povos amazonicos, ¢ também
um espago pedagdgico, no qual os jovens aprendem sobre plantas, narrativas miticas e
valores coletivos. Assim, os rituais de cura Magiita sao igualmente momentos de

reafirmacdo da memoria e de atualizagdo da tradicao diante dos desafios contemporaneos.

No campo espiritual, essas praticas reafirmam a conexdo vital entre seres
humanos, natureza e espiritos, evidenciando que a satide ¢ compreendida como resultado
do equilibrio cosmico e da harmonia coletiva. O pajé€, nesse sentido, atua como mediador,
articulando dimensOes materiais e imateriais para restabelecer a vida. Como apontam
Hugh-Jones (2019) e Gow (1994), a eficicia da cura esta menos ligada a acdo isolada de
substancias medicinais e mais ao conjunto ritual que mobiliza forcas invisiveis e

coletivas.

Ja no aspecto politico, a valorizacdo das praticas de cura funciona como estratégia
de resisténcia e de afirmagdo cultural. Em um cendrio histérico de imposi¢cdo da
biomedicina e de tentativas coloniais de deslegitimagao dos saberes indigenas, a pratica
da cura reafirma a autonomia dos Magiita ¢ o direito de manterem suas proprias
concepgoes de satde. Essa dimensao politica ¢ ressaltada por Langdon &Garnelo (2004),
ao apontarem que os sistemas de satide indigenas ndo sao apenas alternativas terapéuticas,

mas também espacos de afirmacao identitaria e de luta por reconhecimento.

Portanto, abordar as praticas de cura como objeto central deste estudo ndo
significa apenas analisar técnicas de tratamento, mas reconhecer um campo complexo de

saberes e praticas que articulam dimensdes fundamentais da existéncia Magiita. Tal



100

enfoque contribui ndo apenas para a valorizagdo dos conhecimentos indigenas, mas
também para o debate contemporaneo sobre satide intercultural e sobre o direito dos
povos origindrios de preservar e praticar suas formas proprias de cuidado, espiritualidade
e organizacdo social. Ao destacar as praticas de cura Magiita, este trabalho também
propde uma reflexdo critica sobre a pluralidade de concepgdes de satde e sobre a

necessidade de didlogo entre diferentes sistemas de conhecimento.

3.1 O Papel do Pajé da Comunidade

Entre os Magiita, o pajé ocupa uma posi¢ao de extrema relevancia social, cultural
e espiritual. Sua figura transcende a de um simples curador, abrangendo multiplas
dimensdes que articulam o cuidado com a saude, a mediacdo entre mundos visivel e
invisivel, o aconselhamento comunitario e a preservacao dos conhecimentos tradicionais.
Compreender o papel do pajé, portanto, ¢ fundamental para reconhecer a centralidade das
praticas de cura na vida Magiita e a forma como a lideranga espiritual se conecta ao

equilibrio coletivo e a continuidade cultural (Reichel-Dolmatoft, 1971; Cabalzar, 2010).

Do ponto de vista da saude, o pajé € reconhecido como curador, sendo responsavel
por diagnosticar e tratar enfermidades que afetam membros da comunidade. Sua pratica
nao se limita a administracdo de remédios a base de plantas, mas envolve o conhecimento
profundo das forgas espirituais e das relagdes que ligam o corpo humano ao cosmos. O
processo de cura conduzido pelo pajé pode incluir cantos, rezas, invocacdes, uso
ritualizado de ervas medicinais, defumagdes e outras praticas voltadas ao
restabelecimento da harmonia perdida. A doenca, nesse contexto, ndo ¢ compreendida
apenas como desequilibrio fisico, mas como resultado de tensdes espirituais, desarmonia
social ou transgressdes de normas cosmoldgicas. Assim, o pajé atua como aquele capaz
de localizar as causas invisiveis da enfermidade e promover a reintegragcdo do individuo

a coletividade e ao equilibrio espiritual (Hugh-Jones, 2019; Gow, 1994).

Além de sua fungdo terapéutica, o pajé exerce papel central como conselheiro da
comunidade. Sua palavra ¢ ouvida e valorizada em momentos de decisdo coletiva,
conflitos internos e situagdes de crise. Como conhecedor das tradi¢des e guardido da
memoria ancestral, orienta a comunidade a partir de principios que envolvem ndo apenas
a sobrevivéncia fisica, mas também a preservacdo da cultura e o respeito as forcas da

natureza. Esse papel de conselheiro coloca o pajé como mediador entre diferentes



101

geragdes, transmitindo ensinamentos aos jovens e orientando os adultos na conducdo de

suas vidas em harmonia com a tradicao Magiita (Langdon, 2004; Lima, 2018).

Outra dimensdo fundamental ¢ sua atuacdo como mediador espiritual. O pajé ¢
capaz de dialogar com o mundo invisivel, estabelecendo contato com os espiritos da
floresta, das dguas e dos ancestrais. Essa media¢cdo ndo se restringe a um ato ritual, mas
configura um servigo vital para a manutengao da ordem cosmica. Por meio de sonhos,
visdes e rituais, o pajé interpreta sinais, transmite mensagens dos espiritos e garante que
a comunidade se mantenha em equilibrio com as for¢as que regem a vida. Em muitos
casos, sua intervencao espiritual ¢ considerada indispensavel para a prote¢do coletiva
contra doencas, desastres ou ataques espirituais externos (Reichel-Dolmatoff, 1971;

Cabalzar, 2010). Algo semelhante acontece entre o povo Yanomami:

O sistema médico Sanumd baseia-se na ag¢do dos xamas
(sapulitopd) — pessoas com capacidades sensoriais singulares —,
0s quais atuam no encontro de diversos espagos e temporalidades.
No universo xamanistico, prevalecem as trocas de substancias e
conhecimento entre variadas entidades ontoldgicas, inimigos,
mortos e criaturas da floresta, que afetam tudo e todos como se
esse mundo sustentasse todo o cosmos. A a¢do xamanica €
primordialmente defensiva, de contra-ataque as agressdes que as

pessoas ou o cosmos sofrem. (Guimaraes, 2015: 2153)

O conhecimento do mundo invisivel constitui, assim, uma das dimensdes mais
complexas do papel do pajé. Ele domina narrativas miticas, conhece a origem das
doencgas, os caminhos dos espiritos e os segredos das plantas medicinais, sendo
reconhecido como guardido da sabedoria ancestral. Esse conhecimento ndo ¢ apenas
intelectual, mas adquirido por meio de processos de iniciagao rigorosos, que envolvem
longos periodos de aprendizado com outros pajés, rituais de consagragdo e vivéncia de
estados ampliados de consciéncia alcangados por meio de rezas, cantos e, em alguns
casos, do uso ritual de plantas de poder. Essa iniciagdo confere ao pajé autoridade
espiritual legitimada pela comunidade, que o reconhece como aquele capaz de transitar

entre diferentes dimensdes da realidade (Gow, 1994; Luna, 2005).

No ambito politico e social, o pajé representa também uma figura de resisténcia

cultural. Sua atua¢do reafirma a autonomia e a singularidade dos Magiita, preservando



102

praticas historicamente desvalorizadas ou combatidas pelo sistema colonial e pelas
institui¢des ocidentais de saude e religido. Ao manter vivas as praticas de cura e a
cosmologia Magiita, o pajé desempenha papel estratégico na valorizagdo dos saberes
indigenas e na defesa do direito de seu povo a praticar formas proprias de espiritualidade

e cuidado (Langdon & Garnelo, 2004 e Guimaraes, 2015).

Em sintese, o papel do pajé na comunidade Magiita ¢ multifacetado e de enorme
relevancia. Ele ¢ simultaneamente curador do corpo e do espirito, conselheiro nos
assuntos da vida comunitéria, mediador entre humanos e seres invisiveis, guardido dos
conhecimentos ancestrais e simbolo de resisténcia cultural. Sua presenga assegura a
continuidade das tradi¢des e a coesao da comunidade, reafirmando a centralidade das
praticas de cura como expressao ndo apenas de saude, mas de identidade, espiritualidade
e politica indigena. Reconhecer a importancia do pajé ¢, portanto, reconhecer a
complexidade da vida Magiita e o valor inestimavel de seus saberes na constru¢do de um

mundo plural e intercultural.

3.2 O Reconhecimento e a escolha do Pajé entre os Magiita

A figura do pajé na comunidade Magiita nao se constitui de maneira arbitraria ou
por decisao formal de autoridade externa. O reconhecimento de um individuo como pajé
decorre de um processo complexo que integra sinais espirituais, habilidades adquiridas,
experiéncias de vida e a percep¢do comunitdria. Trata-se de um fenomeno profundamente
enraizado na cultura, na cosmologia e nas praticas de cuidado tradicionais, no qual
convergem dimensdes espirituais, sociais e pedagogicas. Compreender o processo de
escolha do pajé ¢, portanto, fundamental para apreender a logica de transmissdo de
conhecimento e de legitimidade dentro dessa sociedade indigena (Reichel-Dolmatoff,

1971, Cabalzar, 2010).

Ha sinais espirituais e chamados pessoais, assim, para os Magiita, a vocacdo para
se tornar pajé geralmente se manifesta por meio de sinais espirituais que indicam a
predestinacdo do individuo. Estes sinais podem se apresentar em sonhos, visdes,
experiéncias misticas ou eventos extraordinarios desde a infancia. O chamado espiritual
¢ interpretado pela propria comunidade e, frequentemente, por pajés mais experientes.
Experiéncias de doencas inexplicaveis, alteragdes de consciéncia ou percepgdes de
comunicac¢do com os espiritos sao compreendidas como indicios de sensibilidade especial

ao mundo invisivel (Luna, 2005; Gow, 1994).



103

Essa concep¢do demonstra que a vocagao do pajé nao ¢ adquirida exclusivamente
por aprendizado técnico ou estudo formal, mas nasce de uma afinidade espiritual com os
seres do cosmos e da natureza. A predestinacao do pajé ndo constitui apenas um dom
pessoal, mas uma responsabilidade coletiva, pois o futuro curador sera chamado a manter
o equilibrio espiritual da comunidade e a mediar a relacdo entre humanos e espiritos

(Hugh-Jones, 2019; Reichel-Dolmatoff, 1971).

Apoés essa sinalizagdo, a pessoa deve passar por um processo de formagdo e
iniciacdo. O reconhecimento como pajé envolve também um longo periodo de formacao
guiada por pajés mais velhos ou ancidos. Essa iniciagdo compreende o aprendizado sobre
plantas medicinais, rituais de cura, cantos e rezas tradicionais, bem como a compreensao
da cosmologia Magiita. O conhecimento ¢ transmitido oralmente, por meio de praticas
vivenciais e acompanhamento direto em cerimonias e rituais de cura. O aprendiz observa,
participa e, gradualmente, assume responsabilidades sob a supervisdo do mestre, até
atingir a proficiéncia necessaria para exercer plenamente a funcdo (Langdon, 2004;

Cabalzar, 2010).

Durante a iniciagdo, o aprendiz enfrenta desafios que envolvem tanto resisténcia
fisica quanto disciplina espiritual. Sdo impostas tarefas que testam sua capacidade de
interpretar sinais do mundo invisivel, manter concentracdo durante os rituais e
compreender a linguagem simbolica dos espiritos e da floresta. Valores como paciéncia,
humildade e respeito as tradigdes sdo constantemente refor¢ados, pois o conhecimento do
pajé ndo se limita a técnicas de cura, mas inclui principios éticos e morais essenciais a
convivéncia comunitaria e 8 manuten¢ao da ordem césmica (Viveiros de Castro, 2002).
Kopenawa e Albert (2005) enfatiza essas habilidades de um bom xama, o qual deve ser
generoso e habilidoso nas relagdes entre as comunidades, além das relagdes com o mundo

da floresta.

Além do chamado espiritual e da formacao ritualistica, o reconhecimento de um
pajé depende da aceitagdo da comunidade. A legitimidade do pajé € construida
socialmente: ele deve demonstrar competéncia, confiabilidade e compromisso com o
bem-estar coletivo. Os membros da comunidade observam se o individuo ¢ capaz de
realizar curas eficazes, intermediar conflitos, orientar os mais jovens e manter a tradi¢ao
viva. Essa avaliagdo comunitéria garante que o titulo de pajé ndo seja apenas uma honra

individual, mas uma responsabilidade social (Reichel-Dolmatoff, 1971; Gow, 1994).



104

Entre os Yanomami, ocorre esse reconhecimento que € construido ao longo da histdria de

vida:

A experiéncia de ser xama, de viver e interagir a partir dessa
corporalidade especial que detém sentidos extra-sensoriais, deve,
necessariamente, incluir determinados momentos ou experiéncias
que todos os grandes xamas, obrigatoriamente, viveram, vivem,
ou viverdo. Alguns xamas sobressaem na vida dos sanumas,
foram ou sdo especiais. A trajetdria de um desses grandes xamas
poderia ser de qualquer outro xama também poderoso.

(Guimaraes, 2005: 275)

O processo de reconhecimento comunitario também ¢ acompanhado de
cerimonias especificas, nas quais o futuro pajé ¢ apresentado formalmente a coletividade.
Tais ritos consolidam a autoridade espiritual do individuo, tornando publico seu papel e
sua responsabilidade diante de todos os membros da comunidade. A visibilidade do
processo reforga a dimensao coletiva da fungdo do pajé, lembrando que sua atuagdo nao
¢ um ato isolado, mas parte integrante da vida social e espiritual dos Magiita (Cabalzar,
2010; Langdon &Garnelo, 2004).A escolha e o reconhecimento do pajé entre os Magiita
constituem um processo articulado entre vocagdo espiritual, aprendizagem ritualistica e
legitimagdo comunitaria. A fung¢do do pajé € assim enraizada na cosmologia, na ética e
na politica social do grupo, refletindo a interdependéncia entre individuo, comunidade e

cosmos, caracteristica central da vida Magiita e de seus saberes de cura.

Segundo Profa. Rosalve Flores -Waitchicii:

A floresta ¢ nossa escola, as plantas sdo nossos livros, € os
encantados nossos professores. Nunca se esquegam de
aprender. Nosso saber ndo € so para escrever em papel. Ele
vem dos encantados, e precisa ser respeitado. Se registrar, tem
que ser com a nossa voz e do nosso jeito, para que ndo seja
roubado ou mal usado. Queremos que os jovens aprendam
dentro da comunidade, com os pajés e ancidos, mas também ¢
bom que a escola e os livros falem da importancia da nossa
medicina, para ndo acabar. Se a escola esquecer nossa cultura,

ela ndo serve para nés. Mas se ela ouvir os pajés e os mais



105

velhos, vai ajudar nossos filhos a serem fortes nos dois

mundos.

A afirmac¢do de que “a floresta é nossa escola, as plantas sdo nossos livros e os
encantados nossos professores” expressa uma pedagogia fundamentada na experiéncia
sensivel, na convivéncia com o territorio € na relacdo espiritual com os seres nao
humanos. Nesse sentido, o saber ndo ¢ separado da vida, mas emerge da interagao
continua entre humanos, natureza e espiritualidades, configurando o que a antropologia
denomina de cosmopolitica indigena uma forma de conhecimento que reconhece a
agéncia de multiplos seres na constitui¢do do mundo (Viveiros de Castro, 2002; Descola,

2005).

Ao afirmar que “nosso saber ndo ¢ s6 para escrever em papel”, o discurso critica
o processo de tradugdo e apropriagdo do conhecimento indigena pelos instrumentos da
escrita e pela ldgica ocidental de registro, que frequentemente descontextualiza e esvazia
o sentido espiritual e coletivo desses saberes. A exigéncia de que o registro seja feito
“com a nossa voz e do nosso jeito” refor¢a o principio da autoria e autodeterminagdo
cultural, no qual o povo reivindica o direito de narrar e preservar sua propria memoria,

evitando a expropriagdo intelectual e simbolica.

Além disso, a fala propde uma articulagdo entre dois regimes de saber: o
tradicional e o escolar. O ideal de que a escola “ouga os pajés e os mais velhos” aponta
para uma educag¢do intercultural, que ndo nega o conhecimento cientifico, mas o coloca
em didlogo com os saberes ancestrais, fortalecendo as identidades indigenas e permitindo
que os jovens “sejam fortes nos dois mundos”. Assim, a escola, quando orientada por
uma escuta sensivel e respeitosa, pode se tornar um espago de mediacao e continuidade

cultural, e ndo de apagamento e substituicao de saberes.

Na comunidade Meciirane, a escolas tem um papel importante ndo apenas no
ensino das matérias “do branco”, mas também na preservacdo da cultura. Muitos
professores sdo indigenas e procuram incluir nas aulas o conhecimento dos pajés e dos

mais velhos.

Em algumas aldeias, os alunos aprendem sobre os nomes das plantas medicinais

em lingua Tikuna e em portugués; historias sobre como os encantados ensinaram o0s



106

primeiros pajés a usar as ervas; o valor do respeito a floresta e ao territorio, mostrando

que a cura depende da natureza viva.

Muitas vezes, a escola organiza rodas de conversa, caminhada na mata e oficinas,
nas quais os pajés e ancidos sdo convidados a ensinar diretamente. Assim, a escola se
torna também um lugar de encontro entre o conhecimento tradicional e o conhecimento.

Assim, a escola se transforma em um espago de encontro entre tradi¢ao e educagao.

Assim, o saber tradicional ndo fica separado do aprendizado escolar, mas caminha
junto com ele, formando jovens capazes de viver nos dois mundos o indigena e o nao

indigena.

3.3 Relagdo do Pajé com os Ancifos, os Espiritos, os Sonhos e 0 Mundo das Plantas

O reconhecimento e a escolha do pajé entre os Magiita constituem processos
complexos, multidimensionais e profundamente enraizados na cultura, na cosmologia e
nas praticas de cura tradicionais. Um aspecto central desse processo envolve a relagdo
com 0s anciaos e pajés experientes, que atuam como mentores e avaliadores, confirmando
a capacidade do aprendiz de assumir fungdes de lideranga espiritual. A aprovacao dos
mais experientes ndo ¢ meramente simbolica; representa a transmissdo legitima do
conhecimento ancestral, assegurando que a continuidade da tradicdo ndo seja

interrompida (Reichel-Dolmatoft, 1971; Cabalzar, 2010).

O dialogo constante entre pajés experientes e iniciantes permite a adapta¢dao do
aprendizado as particularidades de cada individuo, respeitando suas habilidades,
sensibilidade e estilo de comunica¢ao com o mundo invisivel. Tal flexibilidade evidencia
que o processo de escolha do pajé ndo ¢ mecanico, mas profundamente relacional e

culturalmente situado (Hugh-Jones, 2019; Langdon, 2004; Kopenawa & Albert, 2005).

Quando perguntamos aos pajés e mais velhos se gostariam que o saber fosse
registrado ou protegido, muitos destacam que esse conhecimento ndo ¢ apenas uma
técnica de cura, mas parte da espiritualidade e da identidade Magiita. Por isso, ha um

cuidado grande em como e com quem compartilhar.

Outro ancido acrescentou:



107

"Esse saber tem que ser protegido, porque se as empresas
pegarem nossas plantas e usarem sem permissao, nao sobra nada
para nos. O registro deve servir para defender nosso direito, nao
para vender. O conhecimento tem dono: é o povo Magiita, ¢ a

floresta, sdo os encantados."

Assim, hd um desejo de que o conhecimento seja ensinado aos jovens da comunidade,
para garantir a continuidade. Também que seja registrado de forma respeitosa, em
gravagdes ou na escola, sempre com a participacdo dos pajés e liderancas e protegido
juridicamente, para evitar apropriacao indevida por empresas ou instituigdes externas.
Todos concordam que alguns desses conhecimentos Magiita deve ser mantido em segredo
em algumas partes, pois certos cantos, rituais e remédios s6 podem ser transmitidos dentro
do circulo espiritual. Assim, os Magiita desejam que o saber seja preservado, respeitado

e protegido, mas sem perder sua esséncia espiritual.

O reconhecimento como pajé estd intrinsecamente ligado a um compromisso
ético, politico com os seres da floresta, com os coletivos. O pajé ndo atua apenas como
curador, mas como guardido da harmonia comunitaria e da tradi¢do espiritual. Deve agir
com justica, respeitando os codigos culturais, os seres da floresta e a integridade da
coletividade. O chamado espiritual vem acompanhado de responsabilidades que nao
podem ser negligenciadas. O pajé reconhecido deve demonstrar autocontrole, sabedoria,
generosidade e capacidade continua de aprendizado, pois sua atuacdo influencia
diretamente o bem-estar fisico, emocional e espiritual da comunidade (Viveiros de

Castro, 2002; Gow, 1994; Kopenawa & Albert, 2005; Guimaraes, 2011).

A figura do pajé ¢ central ndo apenas como curador, mas como mediador entre
mundos - o mundo humano e as dimensdes espirituais. Os espiritos ocupam papel
fundamental na cosmologia Magiita, sendo compreendidos como for¢as que influenciam
diretamente a saude, o comportamento ¢ o destino dos individuos. O pajé estabelece
comunicagdo com esses seres por meio de cantos, rezas, rituais e invocagdes, solicitando
orientacdo, protecdo ou intervenc¢do diante de doencas e crises coletivas (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Luna, 2005).

Essa comunicacgdo exige sensibilidade, treinamento e conhecimento simbdlico
profundo. O pajé interpreta sinais sutis da natureza sons da floresta, comportamento

animal, movimentos das aguas, fenomenos climaticos relacionando-os a presenca de



108

espiritos especificos. Dessa forma, garante que a comunidade mantenha harmonia com o
mundo espiritual, prevenindo desequilibrios que poderiam manifestar-se como guerras,
feiticos, adoecimentos fisicos, emocionais, sensitivos ou conflitos sociais (Hugh-Jones,

2019).

Outra dimensao essencial do trabalho do pajé ¢ a interpretacdo dos sonhos,
considerados canais privilegiados de comunicagdo entre os mundos visivel e invisivel.
Para os Magiita, os sonhos revelam mensagens dos espiritos, adverténcias sobre eventos
futuros, orientacdes sobre praticas de cura e insights sobre problemas que afetam a
comunidade. O pajé decodifica essas mensagens com base em experiéncia, sensibilidade
e conhecimento simbodlico, orientando agdes para restaurar o equilibrio ou prevenir

desequilibrios (Langdon, 2004; Cabalzar, 2010).

A interpretacdo dos sonhos requer atencdo detalhada as imagens, sons,
sentimentos e contextos vivenciados. Cada elemento simbolico possui significado
especifico, e a capacidade do pajé de conectar essas simbologias a vida cotidiana da
comunidade ¢ fundamental para a eficacia de suas praticas de cura e aconselhamento

(Viveiros de Castro, 2002).

O mundo das plantas constitui outro eixo central da atuagdo do pajé. Entre os
Magiita, o pajé detém saberes sobre propriedades medicinais, rituais e simbdlicas das
plantas da floresta. Esse conhecimento ndo se limita ao preparo de remédios, mas inclui
compreensdo dos ciclos naturais, manejo da floresta, combinacdes energéticas das ervas

e o momento adequado para colheita e aplicacao (Luna, 2005; Gow, 1994).

As plantas atuam também como intermediarias entre humanos e espiritos. Muitas
espécies possuem significados simbolicos e sdo utilizadas em rituais para invocar
protecao, purificagdo ou conexao espiritual. O pajé emprega essas plantas em diferentes
contextos: defumagdes, banhos rituais, infusdes medicinais ou preparagdes cerimoniais.
Cada acdo ¢ guiada por tradi¢cdes transmitidas oralmente e pela experiéncia pratica,
garantindo que o uso das plantas seja eficaz e respeitoso com a natureza (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010).

A atuacdo do pajé integra dimensdes espirituais, sociais e ecolodgicas,
consolidando-se como mediador entre humanos, espiritos e a natureza. Seu

reconhecimento e legitimidade dependem da combinagdo de vocagao espiritual, formagao



109

ritualistica, avaliagdo comunitéria, orientagdo dos ancidos e compromisso ético. Essa
interdependéncia evidencia a forma singular com que os Magiita estruturam sua
organizacao social, espiritualidade e preservacao cultural, destacando a relevancia de suas

praticas de cura como expressao integral de vida e identidade.

3.4 Interconexio das Dimensdes e o Papel do Pajé como Guardiio da Memoria e
da Sabedoria Ancestral

A atuacdo do pajé entre os Magiita articula multiplas dimensdes: espiritual,
social, ecoldgica e cultural. Essas ndo devem ser compreendidas isoladamente. A relagdo
com 0s espiritos, os sonhos e o mundo das plantas formam uma rede de conhecimento e
pratica que sustenta a saude, a espiritualidade e a harmonia social da comunidade. Os
espiritos orientam o uso das plantas, os sonhos indicam sinais de desequilibrios e as
plantas servem como instrumentos de comunicagdo e cura. Essa interconexao evidencia
uma cosmologia na qual a vida ¢ concebida como um sistema integrado, em que o
equilibrio depende do respeito e da sensibilidade as multiplas forgas invisiveis (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Gow, 1994).

O pajé Magiita atua como mediador e guardido dessa rede complexa, garantindo
que a comunidade mantenha contato constante com o mundo espiritual, interprete os
sinais provenientes dos sonhos e utilize os recursos da floresta de forma consciente e
ritualizada. Tal atuacdo ressalta a profundidade e a riqueza do saber tradicional Magiita,
evidenciando o pajé ndo apenas como curador, mas como elo entre o visivel e o invisivel,
entre a natureza e a sociedade, e entre a tradi¢do e o presente (Luna, 2005; Hugh-Jones,

2019).

Paj¢ acaba por atuar como guardidao da memoria comunitaria.Além de sua fungao
terapéutica e espiritual, o pajé desempenha papel central como guardido da memoria e da
sabedoria ancestral. Essa responsabilidade envolve a preservagdo, transmissdo e
aplicacdo dos conhecimentos acumulados por geragdes, constituindo-se como elo
fundamental entre passado, presente e futuro da comunidade (Cabalzar, 2010; Langdon,

2004).

O pajé assegura que os saberes tradicionais, historias, mitos e rituais permanegam
vivos, ndo apenas por meio de registros formais, mas através da oralidade, dos cantos,

das narrativas, das cerimonias e das praticas cotidianas de cura. Por meio dessa agao,



110

fortalece os vinculos sociais, promove o senso de pertencimento e garante que a
identidade cultural seja valorizada. Além disso, registra e interpreta experiéncias
coletivas, como eventos de cura, conflitos e desafios ambientais, transformando essas
vivéncias em ensinamentos que orientam decisdes futuras (Reichel-Dolmatoff, 1971;

Viveiros de Castro, 2002).

A sabedoria ancestral ¢ transmitida pelo pajé de forma cuidadosa e estratégica,
considerando a maturidade, a sensibilidade e a responsabilidade dos aprendizes. A
transmissdo ocorre através de iniciagdes, acompanhamento em rituais, ensinamentos
sobre o uso de plantas medicinais e orientacao espiritual em contextos de doenga, conflito
ou celebragdo. O pajé equilibra ensino, exemplo e vivéncia, garantindo que a sabedoria
seja preservada de maneira ética, eficaz e encarnada no cotidiano da comunidade (Luna,

2005; Gow, 1994).

O pajé atua também como protetor das praticas culturais e espirituais do povo
Magiita, assegurando que rituais de cura, festividades e tradigdes sejam realizados
segundo os padrdes transmitidos pelos ancestrais. Essa fungdo € crucial frente as pressdes
externas, como o contato com a sociedade ndo indigena, a influéncia da medicina
ocidental e transformagdes sociais que ameagam a continuidade das tradi¢cdes (Cabalzar,

2010; Hugh-Jones, 2019).

A relagdo do pajé com as geragdes mais jovens garante a continuidade do
conhecimento € a coesdo social. Atuando como mentor e educador, ele transmite valores
¢éticos, espirituais e praticos, consolidando-se como referéncia ética, cultural e espiritual
dentro da comunidade. Essa dimensdo intergeracional evidencia que a cura, para os
Magiita, transcende a saude fisica, constituindo-se em compromisso profundo com a

preservacao cultural, espiritual e social (Langdon, 2004; Viveiros de Castro, 2002).

O pajé Magiita representa a ponte viva entre o passado e o presente, assegurando
que os saberes ancestrais permanegam integrados a vida contemporanea da comunidade.
Sua atuag¢do evidencia que o conhecimento tradicional ¢ simultaneamente pratica
terapéutica, educagdo moral, mediacao espiritual e preservagao cultural, sendo essencial

para a manutencao da identidade, da memoria e da coesao social dos Magiita.



111

3.5 Tipos de doenca e causas segundo os Magiita

A compreensao das doencas entre os Magiita (Tikuna) nao se limita a analise de
sintomas corporais, mas se fundamenta em uma visao holistica, que articula dimensdes
fisicas, espirituais, sociais e ambientais. A saude, para esse povo, ¢ como um bem viver,
como explica o autor indigena André Baniwa (2020) entendida como expressao do
equilibrio entre o individuo, a coletividade, a natureza e os seres invisiveis que habitam
o cosmos. Nesse contexto, o0 adoecimento ¢ mais do que a manifestacdo de um problema
fisiologico: ele constitui sinal de desarmonia que pode estar relacionada a ruptura de
vinculos sociais, a transgressao de normas espirituais ou a interferéncia de forcas externas

(Langdon, 2004; Reichel-Dolmatoft, 1971).

Assim, compreender as doencgas entre os Magiita implica reconhecer que as
categorias diagnosticas nao seguem os padroes biomédicos ocidentais, mas emergem de
uma cosmologia que integra corpo, espirito ¢ comunidade. O pajé, enquanto mediador
privilegiado, desempenha papel central na identificagdo das causas e na condugdo dos
tratamentos, mobilizando ndo apenas plantas e remédios naturais, mas também rituais,

cantos e praticas de reconciliagdo coletiva.

Os adoecimentos sdo classificados como naturais (ou fisicos) e espirituais. Em
alguns casos, também se reconhece a existéncia de doencas sociais, entendidas como
resultantes de conflitos internos a comunidade ou da quebra de normas coletivas. Essa
classificagdo, no entanto, ¢ flexivel, pois os diferentes tipos de doencas frequentemente
se entrelacam, revelando a interdependéncia entre corpo, espirito e sociedade (Gow,

1994; Hugh-Jones, 2019).

As doencas naturais correspondem aquelas cujos efeitos se manifestam
diretamente no corpo, como febres, dores, ferimentos, infecgdes e problemas digestivos.
Apesar de sua manifestacao fisica, essas enfermidades raramente sdo interpretadas de
forma isolada. Para os Magiita, mesmo um sintoma visivel pode ser expressdo de

desequilibrios espirituais ou sociais que precisam ser tratados em paralelo ao corpo.

O tratamento das doengas naturais envolve o uso de plantas medicinais, banhos
terapéuticos, emplastros e infusdes. O pajé é o responsavel por selecionar a planta
adequada, levando em consideragdo nao apenas o efeito fisioldogico, mas também o

momento do corte, a posicao da lua, as forcas da floresta e a ritualizagao do preparo. O



112

conhecimento sobre as propriedades curativas das plantas € transmitido oralmente, muitas

vezes em contextos de aprendizagem intergeracional. Segundo pajé,

“Quando a crianga fica com febre, eu preparo banho de folhas que
esfriam o corpo. Mas ndo basta a planta. Tem que pedir licenga
ao dono da floresta, sendo o remédio nao faz efeito. O que cura
ndo é s6 a folha, mas a palavra que acompanha ela.” (Izael

Tertuliano, registro de campo, 2025).

Esse relato evidencia que a eficacia da cura fisica depende da dimensao espiritual,

confirmando a inseparabilidade entre corpo € cosmos na medicina tradicional Magiita.

As doencas espirituais sdo aquelas atribuidas a acao de entidades invisiveis —
espiritos da floresta, das dguas, dos ancestrais ou mesmo forcas negativas enviadas por
pessoas invejosas. Tais enfermidades podem se manifestar através de pesadelos, medo
intenso, desorientagdo, inapeténcia ou mesmo dores persistentes que ndo cedem aos

tratamentos fisicos.

O diagnostico dessas doencas exige a sensibilidade do pajé, que interpreta sinais
da natureza, sonhos ou comportamentos do paciente. Rituais de defumacao, cantos e rezas
sdo utilizados para restaurar o equilibrio e apaziguar os espiritos. Muitas vezes, o pajé
atua também como mediador social, identificando tensdes ou conflitos que deram origem

ao desequilibrio espiritual.

“Tem doenga que ndo se vé no corpo. E o espirito que est triste
ou zangado. Quando a pessoa sonha muito com bicho ruim ou
acorda com medo, sei que precisa de canto para acalmar o
espirito. Nessa hora, eu fumo o tabaco e chamo os ancestrais para
ajudar.” (Raimundo Clarindo, cld de arara De’tchi’licii, registro

de campo, 2025).

Esse tipo de conhecimento reforga que a doenca espiritual se articula a uma
dimensdo ética e social, j4 que muitas vezes estd associada ao desrespeito as regras
coletivas ou a negligéncia de vinculos comunitarios. Embora menos formalizadas, os
Magiita reconhecem também doencgas de origem social. Sdo desequilibrios que emergem

de conflitos interpessoais, ciumes, rivalidades ou da quebra de normas comunitarias. A



113

doenca, nesse caso, expressa o impacto da desarmonia coletiva sobre o corpo e o espirito

individual.

O pajé atua como conselheiro e mediador, promovendo rituais de reconciliagdo e
purificagdo que buscam restaurar a paz social. Essa dimensdo demonstra que, para os
Magiita, a saude ndo ¢ apenas uma condi¢do individual, mas um reflexo direto da

harmonia comunitaria.

A distingdo entre sintomas fisicos e espirituais € essencial para compreender a
logica diagndstica Magiita, embora na pratica essas dimensoes estejam profundamente
entrelagadas. Assim, os sintomas fisicos envolvem: febre, dores, infec¢des, cansago
extremo, problemas digestivos. S3o perceptiveis ao corpo e reconheciveis pela
comunidade. Por sua vez, os sintomas espirituais envolvem: pesadelos recorrentes, medo
inexplicavel, desanimo, irritabilidade, perda de apetite ou afastamento da vida

comunitaria. Sao interpretados pelo pajé como sinais da interferéncia de forgas invisiveis.

A interdependéncia entre essas manifestagoes revela que raramente uma doenca ¢
apenas fisica ou apenas espiritual. Uma febre pode ser sintoma de intoxicacao alimentar,
mas também sinal de desrespeito a um espirito da floresta. Um sonho perturbador pode

indicar a acao de forgas invisiveis, mas também se refletir em mal-estar fisico prolongado.

As causas das doengas, segundo os Magiita, s3o multiplas e inter-relacionadas. As
espirituais surgem do desequilibrio com espiritos da floresta, rios ou ancestrais; violagao
de normas cosmoldgicas; inveja ou feiticaria. Os naturais envolvem contato com plantas
ou animais venenosos; ingestao de alimentos inadequados; mudangas climaticas; falta de
respeito as forcas da natureza. E as sociais surgem de conflitos comunitarios, desrespeito
as regras de convivéncia, ciimes e rivalidades. Essa compreensao reafirma que a doenca
¢ resultado de uma rede de relagcdes e que o tratamento precisa mobilizar dimensoes

multiplas ritual, espiritual, fisica e social.

O pajé atua no diagndstico e na cura desenvolvendo determinadas atividades,
assim, ele interpreta os sinais, identifica as causas e conduz as praticas necessarias para
restaurar a harmonia. Seu trabalho envolve: observagdo fisica (analise dos sintomas
visiveis e do comportamento do paciente); leitura espiritual: interpretagdo de sonhos,

sinais da natureza e percepcdes invisiveis; mediacdo social: escuta de conflitos,



114

aconselhamento e reconciliagdo comunitaria; aplicacdo terapé€utica: uso ritualizado de

plantas medicinais, defumacdes, banhos, cantos e rezas.

“Para saber de onde vem a doenga, eu preciso escutar o doente,
mas também ouvir o que a floresta fala. As vezes o vento, o canto
de um passaro ou o siléncio da noite me mostram a causa. Sem o
espirito da floresta, eu ndo consigo curar.” (Izael, registro de

campo, 2025).

Esse conhecimento evidencia que o diagndstico e a cura ndo sao praticas técnicas
isoladas, mas processos que envolvem sensibilidade, escuta e comunicagdo com multiplas
dimensdes do cosmos. A concepcdo de doencas entre os Magiita revela um sistema
complexo, no qual corpo, espirito e sociedade estdo interligados. A distingdo entre
doencas naturais e espirituais, bem como a identificacdo de causas sociais, expressa uma
visdo integrada da saude, em que o desequilibrio em qualquer dimensao repercute em

todas as outras.

Nesse contexto, o pajé ocupa posi¢do central como curador, educador, mediador
e guardido da tradi¢do. Sua atuagao evidencia que a medicina tradicional Magiita ndo ¢
apenas terapéutica, mas também ética e cultural, reafirmando a identidade do povo e sua

relacdo intrinseca com a floresta, os espiritos e a coletividade.

Compreender os tipos de doencas, suas causas e sintomas na perspectiva Magiita
significa reconhecer a riqueza dos saberes ancestrais e sua contribui¢do para o debate
intercultural sobre satde e cuidado. Frente a hegemonia do modelo biomédico ocidental,
o conhecimento Magiita evidencia que a saude ¢, antes de tudo, equilibrio com a natureza,

com os espiritos e com a comunidade.

A concepgdo de saude e doenga entre os Magiita se diferencia radicalmente do
paradigma biomédico ocidental, que tende a restringir a enfermidade a esfera organica.
Para os Magiita, o processo de adoecimento ndo pode ser compreendido isoladamente do
corpo coletivo, da natureza e do mundo espiritual. Assim, a doenga ¢ interpretada como
manifestacdo de desequilibrios multiplos, nos quais se entrelagam dimensdes fisicas,
espirituais, sociais e ambientais. Essa perspectiva holistica refor¢a o papel do pajé como
mediador entre mundos e garante que a cura seja compreendida como restauragdo do

equilibrio césmico, e ndo apenas eliminacao de sintomas (Langdon 2004; Albert 1992).



115

Dentre as principais causas de adoecimentos, entre os Magiita, podem ser

agrupadas em quatro eixos principais, que interagem continuamente: desequilibrio com a

natureza; quebra de tabus; ataques espirituais; e conflitos familiares ou comunitarios.

Assim:

II.

I1I.

Desequilibrio com a Natureza. A relagdo dos Magiita com a floresta, os rios € 0s
seres ndo humanos sdo de carater interdependente. Qualquer desrespeito as regras
de uso e convivéncia com o ambiente pode provocar doengas. O corte inadequado
de arvores, a coleta descuidada de plantas medicinais, a caga em periodos
proibidos ou a exploragdo excessiva de recursos sdao entendidos como
transgressdes que rompem o equilibrio vital, atraindo consequéncias fisicas e
espirituais para a comunidade. A floresta, nesse sentido, ndo € apenas um espaco
fisico, mas uma entidade viva dotada de agéncia, que reage ao comportamento
humano (Viveiros de Castro 2002). O pajé orienta praticas sustentaveis e media
as relagcdes com os espiritos da floresta, assegurando que o cuidado ambiental
corresponda também a cuidado com a saude coletiva.

Os tabus constituem cdodigos morais e espirituais fundamentais, que regulam a
convivéncia social e a relagdo com o cosmos. Entre os Magiita, sua violagdo ¢
causa recorrente de enfermidades. Comer certos alimentos em contextos
inadequados, violar restrigdes rituais ou transgredir normas de respeito
comunitario pode desencadear sintomas fisicos e espirituais. O adoecimento,
nesse caso, atua como alerta ou punicao, sinalizando a necessidade de reparagdo.
O pajé tem a funcao de identificar a transgressao e restaurar a ordem, por meio de
rituais de purificagdo, rezas e aconselhamentos que reintegram o individuo ao
coletivo (Langdon &Garnelo 2004).

Os ataques espirituais configuram uma das explicacdes mais sensiveis para os
Magiita. Eles podem ser provocados por espiritos da floresta, ancestrais
descontentes ou ainda por forgas negativas enviadas por rivais. Esses ataques se
manifestam tanto em sintomas corporais — como febre, fraqueza e dores
persistentes — quanto em sinais espirituais, como pesadelos, angustia, medo ou
sensagao de perseguicao invisivel. O diagnostico do pajé € essencial, pois apenas
ele possui os meios rituais para identificar a origem do ataque e neutraliza-lo, por
meio de defumacgdes, cantos, oferendas ou uso ritualizado de plantas de poder

(Perrone-Moisés 2011).



116

IV.  Conflitos Familiares ou Comunitarios. A dimensao social ocupa lugar central na
compreensdo da satde Magiita. Rivalidades, ciimes, desentendimentos conjugais
ou disputas comunitdrias sao reconhecidos como causas de enfermidades. A
doenga pode surgir como manifestagdo simbdlica das tensdes coletivas, indicando
a necessidade de reconciliagdo. Nesse contexto, o pajé atua como mediador,
escutando relatos, identificando as origens do conflito e conduzindo rituais de cura
coletiva. A cura, portanto, nao ¢ apenas individual, mas comunitéria, pois visa

restaurar a harmonia social e assegurar a coesdo do grupo.

Diante desse cendrio, os pajés realizam o reconhecimento da origem da
enfermidade pelo Pajé. O diagndstico tradicional Magiita difere da 16gica biomédica de
exames e andlises laboratoriais. O pajé ¢ responsavel por decifrar a origem da doenga em
multiplas dimensoes, articulando técnicas que envolvem observagdo, escuta,
interpretagdo simbodlica e comunicagao com os espiritos. Observagao e escuta, o primeiro
passo ¢ a escuta atenta do paciente e da comunidade. O pajé observa os sintomas fisicos
como febre, cansaco ou dores, mas também analisa mudangas comportamentais,
desanimo, isolamento ou sinais de perturbagdo emocional. Esse diagnostico inicial ¢
completado por conversas, nas quais o paciente relata experiéncias, habitos alimentares,

contatos recentes com a floresta e relagdes sociais.

A interpretagdo de sonhos e visdes desempenham papel fundamental na
identificacdo das causas invisiveis de adoecimentos. Muitas vezes, sdo 0s proprios
pacientes que relatam sonhos recorrentes, interpretados pelo pajé como sinais enviados
pelos espiritos. Certos elementos oniricos, como rios, florestas escuras ou animais
especificos, podem indicar descontentamento de entidades espirituais ou quebra de
normas cosmologicas. A interpretagdo dos sonhos ¢ um recurso que transcende o

individuo e conecta a experiéncia subjetiva ao campo coletivo e espiritual.

O pajé também recorre a observagao de sinais no ambiente. Mudangas subitas no
comportamento de animais, fendmenos climaticos inesperados ou sinais incomuns na
floresta podem revelar desequilibrios relacionados a doenga do paciente. Essa leitura
simbolica integra o diagndstico, confirmando a visdo de que saude e natureza sao

inseparaveis.

Consulta aos espiritos em muitos casos, a confirmagao da causa da doenca exige
a comunicagdo direta com os espiritos. O pajé, através de rituais, cantos e defumacgdes,

estabelece contato com entidades invisiveis para investigar a origem do mal. Esse didlogo



117

espiritual ndo apenas esclarece a causa, mas também orienta o caminho terapéutico,
indicando quais plantas devem ser utilizadas, quais oferendas devem ser feitas e quais

canticos devem ser entoados.

H4 em muitos casos, uma interconexdo de causas, pois, entre os Magiita,
raramente a doenca ¢ atribuida a uma causa unica. Geralmente, multiplos fatores se inter-
relacionam: uma febre pode resultar simultaneamente de contato com alimento improprio
(quebra de tabu), ressentimento de um espirito e conflito comunitario. Essa concepcao
evidencia a dimensao sistémica do pensamento Magiita, no qual saude ¢ compreendida

como equilibrio dindmico entre corpo, espirito, sociedade e ambiente.

O pajé ¢é, portanto, mais do que um curador de corpos: € intérprete da cosmologia,
mediador social e guardido da satide coletiva. Sua funcdo ultrapassa o campo terapéutico,
abrangendo a ética, a espiritualidade e a organizacdo social. Como relatou o pajé
Gelesildo, cla Jenipapo, em entrevista: “Quando adoeciamos, nosso pai nos curava com
remédio caseiro proprio nosso” — evidenciando que a pratica de cura nao € apenas
aplicagdo de plantas, mas conexdo com saberes herdados, que conciliam corpo, espirito e

tradigao.

O reconhecimento das causas das doencas entre os Magiita evidencia uma
concepgao profundamente integrada de satde, que articula natureza, espiritualidade, ética
e convivéncia social. Essa visdo amplia os horizontes da antropologia da satide, ao revelar
que os processos de adoecimento e cura ndo podem ser reduzidos a dimensao bioldgica,
mas devem ser compreendidos como fendomenos culturais, cosmoldgicos e coletivos.
Valorizar essas concepgoes significa reconhecer a importancia da medicina tradicional
Magiita, tanto como patrimonio cultural imaterial quanto como pratica contemporanea de

resisténcia e autonomia frente aos paradigmas biomédicos dominantes.

3.6 O conhecimento das plantas medicinais: onde nascem, quando devem ser
colhidas, como devem ser preparadas

O conhecimento das plantas medicinais constitui um dos fundamentos mais
profundos das praticas de cura tradicionais. Esse saber, transmitido por meio da oralidade
e da experiéncia cotidiana, integra-se de forma organica ao modo de vida e a cosmologia
do povo. Nao se trata apenas de um acimulo empirico de informacgdes sobre a flora, mas
de um sistema de conhecimento ecoldgico e espiritual, no qual cada planta ¢ reconhecida

como um ser dotado de agéncia, forca e espirito proprio.



118

Os pajés e conhecedores das plantas detém um saber minucioso sobre o habitat e
o comportamento das espécies. Sabem-se distinguir aquelas que nascem em areas de
varzea, igarapés, capoeiras ou terras firmes, compreendendo que o ambiente de origem
influencia diretamente o poder de cura de cada planta. O solo, a umidade, a luminosidade
e até a presenca de determinados animais sdo elementos que comunicam o “carater” da
planta e a energia que ela carrega. Assim, o ato de reconhecer uma planta nao se restringe
a sua aparéncia fisica, mas envolve uma leitura sensivel do territério e de suas interagcdes

vivas.

O tempo da colheita ¢ igualmente orientado por principios simbodlicos e
observagoes precisas. Determinadas plantas devem ser colhidas em horarios especificos
do dia ao amanhecer ou ao entardecer, ou em fases particulares da lua, consideradas mais
propicias a poténcia do remédio. A colheita, nesse sentido, ¢ um gesto ritual. Antes de
retirar a planta, o coletor costuma dirigir palavras, canticos ou oferendas ao espirito que
a habita, pedindo permissao e protecdo. Essa atitude expressa a ética da reciprocidade que
orienta as relagdes entre humanos e ndo humanos na cosmologia Magiita: ao tomar algo

da floresta, € preciso também devolver respeito e gratidao.

Figura 23 - Pajé - curandeiro Agustinho da Silva na sua residéncia.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)



119

Segundo curandeiro Agustinho da Silva:

"Cada planta tem seu jeito de ser usada, e o preparo ¢ tdo importante
quanto a coleta. Algumas sdo feitas em chd, fervendo folhas ou
cascas em agua limpa; outras se transformam em banhos de ervas,
para purificar o corpo € o espirito. Algumas plantas, ou partes
especiais delas, sdo misturadas com banha de sucuri ou de carneiro
para preparar pomadas e unguentos que curam feridas, dores e
doencas mais profundas. Cada receita tem seu tempo de preparo, a
quantidade certa e o modo correto de aplicar, e tudo ¢ ensinado pelo
pajé mais velho.

Enquanto se prepara, cantamos, rezamos e pedimos aos encantados
que a forca da planta entre no remédio. Nao € so ciéncia: € conexao,

cuidado e respeito. SO assim a planta realmente cura."

O preparo dos remédios segue regras igualmente precisas e ¢ marcado por uma
profunda intencionalidade simbolica. As partes utilizadas folhas, cascas, raizes, sementes
ou flores sdo escolhidas conforme a natureza da enfermidade e o tipo de desequilibrio
identificado pelo pajé. O modo de preparo pode variar entre infusdes, decocgdes, banhos,
defumacdes, emplastros ou xaropes. Cada combinacdo resulta de um conhecimento
acumulado ao longo de geracdes, testado pela experiéncia e validado pelos resultados

observados no corpo e no espirito dos pacientes.

Desse modo, o saber sobre as plantas medicinais entre os Magiita constitui um
verdadeiro sistema de conhecimento, que integra dimensdes ecoldgicas, espirituais e
sociais. E uma ciéncia da vida, enraizada na convivéncia com a floresta e na memoria dos
ancestrais, que continua a orientar as praticas de cura e a resisténcia cultural do povo.
Mesmo diante das transformagoes trazidas pelo contato com a sociedade envolvente, esse
saber permanece como fonte de identidade, autonomia e equilibrio, revelando uma

compreensdo ampliada do que significa cuidar e curar.

Desse modo, o saber sobre as plantas medicinais entre os Magiita constitui um
verdadeiro sistema de conhecimento, que integra dimensdes ecoldgicas, espirituais e
sociais. E uma ciéncia da vida, enraizada na convivéncia com a floresta ¢ na memoria dos

ancestrais, que continua a orientar as praticas de cura e a resisténcia cultural do povo.



120

Mesmo diante das transformacdes trazidas pelo contato com a sociedade envolvente, esse
saber permanece como fonte de identidade, autonomia e equilibrio, revelando uma

compreensdo ampliada do que significa cuidar e curar.

O conhecimento das plantas medicinais ocupa lugar central na cosmologia e na
pratica de cura do povo Magiita. Muito mais do que um saber empirico, ele constitui um
patrimonio cultural e espiritual que conecta o corpo humano a floresta, a memoria dos
ancestrais e as forgas invisiveis que regem a vida. Os pajés e curadores tradicionais sdo
os principais guardides desse conhecimento, mas sua transmissdao se da também pela

oralidade, pelo aprendizado na vivéncia cotidiana e pela participagao nos rituais.

O conhecimento das plantas medicinais entre os Magiita constitui um dos eixos
centrais de sua cosmologia e de suas praticas de cura. Mais do que simples recursos
terapéuticos, as plantas sao concebidas como seres dotados de agéncia, de memoria e de
forga espiritual, sendo tratadas com respeito e reveréncia em contextos de doenca, ritual
e aprendizagem. Nesse sentido, a etnobotanica Magiita ndo pode ser entendida apenas
como um acimulo empirico de informagdes sobre a flora amazonica, mas como um
sistema de saber integrado que articula corpo, espirito, comunidade e natureza (Descola,

1996, Carneiro da Cunha, 2009).

O pajé e os conhecedores tradicionais sao os principais guardides desses saberes,
dominando conhecimentos especificos sobre onde as plantas nascem, em quais ambientes
proliferam, quando devem ser colhidas e como devem ser preparadas para alcangar o
efeito desejado. Essa sabedoria ¢ transmitida oralmente, por meio da convivéncia
cotidiana, da participacdo em rituais e da observacao pratica, configurando-se como um

patrimonio coletivo de natureza intergeracional (Posey, 1987).

O uso das plantas nao se limita a sua funcdo curativa em termos fisicos. Cada
espécie vegetal carrega uma dimensdo simbolica e espiritual, que deve ser respeitada para
que o tratamento seja eficaz. Assim, o processo de cura envolve tanto o aspecto pratico
identificacdo da planta, coleta e preparo quanto a dimensao ritualistica, que estabelece a

comunicac¢do entre humanos, natureza e espiritos.

Sobre onde nascem as plantas, o primeiro aspecto do conhecimento sobre as
plantas medicinais refere-se ao lugar de origem de cada espécie. Para os Magiita, a

floresta ¢ um territorio vivo, habitado por seres visiveis e invisiveis. Cada planta nasce



121

em um espaco especifico a beira dos rios, no interior da mata densa, em clareiras abertas
pelo sol, em areas de varzea ou de terra firme. Esses locais nao sdo neutros: eles

determinam as propriedades da planta e o tipo de energia que ela carrega.

Para os Magiita, o lugar onde a planta nasce define, em grande medida, sua
eficacia medicinal e espiritual. Plantas encontradas em igarapés, varzeas, igapos ou terra
firme ndo sdo vistas como equivalentes, mesmo que pertencam a mesma espécie botanica.
A agua corrente, por exemplo, confere as plantas propriedades de limpeza e purificacao,
enquanto aquelas que nascem em terra firme, sob o sol intenso, sdo consideradas mais

“quentes” e potentes no combate a doencgas de fraqueza ou de frio.

A paisagem, portanto, ¢ um marcador fundamental no reconhecimento das
plantas, o que se alinha a concepcdo de etnoecologia discutida por Toledo e Barrera-
Bassols (2009), segundo a qual os povos indigenas organizam e transmitem saberes de
acordo com uma cartografia cultural da natureza. O pajé conhece nao apenas o nome € a
aparéncia da planta, mas também sua “morada”, isto €, o espago ecoldgico e espiritual em

que ela se insere.

No Livro das Arvores, da OGPTB,1997 p.4, no trecho que fala do “ESPIRITO

DAS ARVORES E O TRABALHO DO PAJE™:
O espirito de certas arvores ajuda o trabalho do pajé. Quando
uma pessoa fica doente, chama o pajé. E o pajé chama o
espirito das arvores para curar. O espirito chega e entra no
corpo do pajé.Aiele canta. Depois vem outro e mais outro. Se
a pessoa esta muito mal, € preciso chamar varios espiritos.
A samaumeira tem espirito.
A chuchuacha tem espirito.
O cedro tem espirito.
O acacu tem espirito.
A ucuuba tem espirito.
A seringueira tem espirito.
A magcaranduba tem espirito.

A castanha-de-paca tem espirito.



122

Ha também outros espiritos que o pajé chama: do boto-
tucuxi, do Yewae, da sereia, do Curupira.

Os velhos ensinam que ninguém deve passar debaixo da
macaranduba. Se passar, deve ser bem devagar, porque o
espirito da arvore escuta, vem atrés e faz adoecer o filho. Se
alguém cortar a toa essa arvore, seu espirito vai embora.
Certo dia, um homem andava pela mata e viu um velho pajé
olhando por muito tempo para uma samaumeira. O pajé
falava baixinho para a arvore: "Samauma, eu gosto de ti. Tu
€s uma arvore grande, alta, bonita. Através de ti eu posso
curar as pessoas. Teu espirito € guerreiro.

Quando eu preciso de comando, eu chamo teu espirito e

ganho tua for¢a. Samauma, tu deves ficar viva para sempre".

47

Figura 24 - Representac@o de pajé - curandeiro e sua paciente.

Fonte: OGPTB (1997)

O relato evidencia a profunda conexao espiritual entre os pajés Magiita e as forgas
da natureza. As arvores, dotadas de espirito e sabedoria, sdo consideradas seres vivos com
0s quais o pajé estabelece uma relagdo de respeito e reciprocidade. Cada espécie possui

um poder especifico de cura e protecdo, revelando que, para o povo Tikuna, o mundo



123

natural ndo ¢ um simples recurso, mas uma rede de seres interdependentes. Essa
cosmologia expressa uma ¢tica do cuidado e da harmonia com a floresta, onde o
conhecimento tradicional e a espiritualidade se entrelagam no exercicio da cura. Na
comunidade Vila Betania, essa pratica ainda ¢ mantida e ensinada pelos mais velhos,

reafirmando o papel do pajé como mediador entre humanos, espiritos e natureza.

De acordo com os pajés Magiita, as plantas que crescem proximas aos rios, por
exemplo, sdo associadas a purificagado e a fluidez, sendo usadas em banhos de limpeza ou
em tratamentos ligados ao sangue e a circulacdo. Ja as que nascem em areas sombreadas
e umidas sdo consideradas mais fortes espiritualmente, muitas vezes utilizadas em rituais
de protecao contra-ataques invisiveis. Assim, conhecer o local de nascimento da planta ¢
fundamental para entender suas potencialidades, seu uso correto e os cuidados necessarios

em sua manipulagdo.

Figura 25 - Pajé - curandeiro e jovem da comunidade Me'ciirane no ritual de cura e protegao.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Segundo jovem Egzer Tito Inacio, 2025:



124

“Ao chegar ao local, fui recebido pelo curandeiro, que me
orientou sobre o processo. Ele iniciou a sessao com oragdes ¢
canticos, pedindo protecdo e cura. A folha de espinhosa foi
utilizada de maneira cuidadosa, aplicada sobre nas minhas
coxas.

Durante a reza, senti calor, arrepios, alivio, paz, emocao, etc.
O curandeiro manteve um tom sereno e firme, transmitindo
confianga no processo. Além da folha, foram utilizados
incenso, defumagdo, agua, ervas, etc., se aplicavel. No
momento da reza, percebi qualquer mudanga imediata:
relaxamento.

Apos a sessdo, senti melhora nos sintomas, leveza, mudanca
no estado de espirito, etc.

O curandeiro recomendou de eu seguir algumas praticas, como
descanso, evitar certos alimentos, tomar um banho de ervas. A

experiéncia foi transformadora”.

Durante a observagdo participante, foi registrado o relato do interlocutor Egzer
Inacio, que descreveu sua experiéncia em um ritual conduzido por um curandeiro local.
O processo terapéutico iniciou-se com a recepcao do interlocutor pelo especialista ritual,
que, de forma orientadora, explicou o percurso da sessdo. A abertura do ritual deu-se por

meio de oragdes e canticos, marcados por uma dimensao simbdlica de protecdo e cura.

No decorrer da pratica, uma folha considerada "espinhosa" foi aplicada sobre as
coxas do interlocutor, acompanhada de elementos auxiliares, como incenso, defumagao,
agua e ervas. O uso desses materiais remete ao que Lévi-Strauss (1975) denomina de
“eficacia simbolica” e adiciono a pensar em "farmacopeia simbdlica", em que substancias
vegetais adquirem eficacia ndo apenas por suas propriedades fisico-quimicas, mas

também pelo enquadramento cosmologico em que sao empregadas.

Segundo o relato, durante as rezas foram percebidas sensagdes corporais variadas,
como calor, arrepios, alivio € emog¢do, bem como um estado de paz interior. Esse
momento sugere o que Victor Turner (1969) denomina de “liminaridade”, na qual o
individuo vivencia uma suspensdo das categorias ordindrias do cotidiano, entrando em

um espago ritual de potencial transformacao.



125

A atmosfera ritual, conduzida em tom sereno e firme pelo curandeiro, possibilitou
ao interlocutor confianga e entrega ao processo. A experiéncia produziu efeitos imediatos,
especialmente um estado de relaxamento, seguido por uma melhora nos sintomas, maior
leveza e alteragdo do estado de espirito. Esse fenomeno aproxima-se da anélise de Geertz
(1978), que compreende os sistemas simbolicos como "modelos de e para a realidade",
nos quais a interpretacao dos sinais e praticas rituais produz efeitos tangiveis na percepgao

do corpo e da doenga.

Por fim, o curandeiro recomendou prescrigdes complementares, como repouso,
restri¢ao alimentar e banhos de ervas, reafirmando a integragdo entre praticas rituais,
cuidados corporais e condutas éticas de vida. Essa articulacdo sugere que a eficacia
simbolica do ritual se prolonga para além da sessdo, estruturando-se como parte de um

processo continuo de cura.

Assim, a experiéncia narrada pelo interlocutor revela ndo apenas a dimensao
terapéutica, mas também a simbolica e cosmologica do ritual de cura, onde corpo, espirito

e coletividade se entrelagam em um mesmo processo.

Sobre quando devem ser colhidas, o tempo da colheita ¢ outro elemento essencial.
Os Magiita reconhecem que a eficacia da planta esta diretamente relacionada ao momento
em que ¢ retirada da natureza. Existem periodos do dia, fases da lua e estacdes do ano que

influenciam no poder curativo das espécies.

Plantas colhidas ao amanhecer, por exemplo, sdo consideradas mais puras e cheias
de energia vital, sendo utilizadas em remédios para fortalecer o corpo e o espirito. Durante
a lua cheia, muitas espécies adquirem maior poténcia, especialmente aquelas usadas em
rituais de cura espiritual. Por outro lado, em periodos de luto ou de desarmonia social,
determinadas plantas ndo devem ser coletadas, pois podem carregar consigo energias

negativas.

O tempo da colheita também € um aspecto central. Determinadas plantas devem
ser colhidas apenas em fases especificas da lua, outras em horarios do dia ou em épocas
de seca e cheia dos rios. A lua cheia, por exemplo, ¢ associada a poténcia vital, sendo
indicada para a coleta de plantas que exigem for¢a, enquanto a lua minguante ¢ preferida

para aquelas usadas em processos de limpeza ou expulsao de males.



126

Além disso, a colheita deve respeitar certas interdigdes: ndo se deve colher uma
planta em estado de raiva, tristeza ou desequilibrio, pois isso pode comprometer sua
eficacia. Essa dimensdo ritual da coleta reflete a nogao de que o corpo e o espirito do
coletor estdo intrinsecamente ligados ao poder da planta (Taussig, 1987). O pajé, nesse
contexto, orienta aprendizes e membros da comunidade a respeitarem os ciclos da

natureza e a manterem uma postura de reveréncia durante a colheita.

Além disso, a colheita envolve rituais de permissdo e agradecimento. O curador
ou pajé, antes de colher a planta, realiza oragdes, canticos e sopros para pedir autorizagdo
aos espiritos da floresta e aos donos invisiveis das plantas. Esse gesto demonstra respeito
e assegura que a planta transmitira suas propriedades de forma benéfica, evitando reacdes

adversas ou ineficacia no tratamento.

O preparo das plantas ¢ igualmente variado e minucioso. Os Magiita conhecem
técnicas de fervura, maceragdo, defumacao, banho e unguentos, que variam de acordo
com o tipo de enfermidade e a condicdo do paciente. H4 plantas que ndo devem ser
fervidas, mas apenas maceradas em agua fria; outras precisam ser misturadas a diferentes

espécies para potencializar seu efeito.

Além do aspecto técnico, o preparo envolve canticos e rezas, que ativam o espirito
da planta e a tornam eficaz no processo de cura. A palavra do pajé, nesse sentido, funciona
como catalisador, aproximando o paciente do espirito da planta. Como aponta Viveiros
de Castro (2002), a eficdcia da cura indigena ndo estd apenas na substancia, mas no

contexto relacional e cosmologico em que ela se insere.

Durante uma entrevista com um mestre pajé Magiita Isaias Tertuliano Izaque,

registrada em campo em 2025, ele explicou:

“A planta ndo € qualquer coisa que a gente pega na mata. Ela tem
dono, tem espirito. Se a gente vai colher, precisa pedir licenga,
falar com ela. Cada uma tem seu lugar certo para nascer. Tem
planta que gosta de agua, outra s6 cresce no seco. Se a gente pega
no dia errado, ou se a pessoa ndo estd com o coracdo limpo, a
planta ndo ajuda, ela se fecha. Meu pai sempre dizia: ‘quando for
colher, ndo va com raiva, va com respeito’. Porque o remédio que

cura também pode adoecer, se usado sem cuidado. E quando a



127

gente prepara, precisa cantar, porque o canto acorda o espirito da

planta. Sem isso, é s6 folha. Com isso, é remédio.”

O relato demonstra a profundidade do conhecimento tradicional Magiita sobre as
propriedades medicinais das plantas da floresta. Cada espécie vegetal possui um papel
especifico na cura, revelando uma medicina ancestral baseada na observacao da natureza
e na experiéncia transmitida entre geragdes. As cascas, raizes, Oleos e resinas sao
utilizadas de maneira cuidadosa e espiritual, associadas a rituais e tempos sagrados, como
o da lua nova, que marcam o equilibrio entre corpo e natureza. Na comunidade Vila
Betania, esse saber continua vivo entre os pajé€s, parteiras e conhecedores, que preservam
a arte da cura como patrimdnio cultural e espiritual do povo. Esse sistema de
conhecimento reafirma que a floresta ¢, a0 mesmo tempo, farmdcia, templo e professora

do modo de viver Magiita.

Esse saber do ancido evidencia que, para o pajé, o conhecimento das plantas
transcende a técnica, constituindo-se como pratica espiritual e moral. O uso medicinal ¢
indissociavel de uma ética da relacdo com a floresta, reforcando a ideia de que a cura ¢

também um ato de respeito e reciprocidade com a natureza.

Sobre como devem ser preparadas, os Magiita afirmam que se trata de um
conhecimento especializado, transmitido de geragdao em geracao e associado a praticas
rituais. As plantas podem ser usadas de diversas formas: chés, banhos, emplastros,
inalagdes, defumacdes, tinturas ou unguentos. Cada modo de preparo corresponde a uma

finalidade especifica e exige procedimentos cuidadosos.

Algumas plantas devem ser fervidas em fogo brando para liberar suas
propriedades sem perder o “espirito” que as anima; outras precisam ser maceradas a frio,
preservando sua forga vital. Certas espécies exigem combinagdo com outras plantas,
formando misturas que potencializam os efeitos e equilibram as energias. H4 também
aquelas que s6 podem ser administradas pelo pajé, pois demandam palavras sagradas ou

cantos especificos durante o preparo, garantindo sua eficacia espiritual.

O preparo ndo se limita ao aspecto técnico, mas inclui uma dimensdo ritual.
Muitas vezes, o pajé acompanha o processo com sopros de fumaca de tabaco, canticos ou

rezas, que tém a fun¢do de ativar a forga espiritual da planta. Assim, a eficacia do remédio



128

ndo depende apenas da substancia material, mas também da correta invocacdo dos

espiritos e da conexao estabelecida entre curador, paciente e natureza.

O conhecimento sobre onde nascem, quando colher e como preparar as plantas ¢
fruto de séculos de observagao e experiéncia acumulada, mas também de transmissao oral
e ritual. Segundo pajé Tertuliano Izaque, conta que: “Os jovens aprendizes acompanham
os pajés e curadores em caminhadas pela floresta, aprendendo a identificar as espécies
e a compreender sua for¢a espiritual ”. Esse processo de formacao ndo € apenas técnico,
mas também ético: o aprendiz deve desenvolver respeito pela floresta, paciéncia para

observar os sinais da natureza e humildade para aprender com os mais velhos.

Dessa forma, os saberes sobre as plantas medicinais sdo mais do que uma técnica
de cura; eles constituem um modo de vida que reafirma a identidade cultural dos Magiita,
sua ligagao com a floresta e sua resisténcia frente as pressoes externas que ameagam a

continuidade desse patrimonio.

As plantas medicinais entre os Magiita revelam uma concepg¢ao ampliada de saude
e cura, que integra aspectos ecologicos, espirituais, sociais e rituais. Saber onde nascem,
quando devem ser colhidas e como devem ser preparadas ¢ essencial para que a planta
cumpra seu papel de mediadora entre o mundo humano e o espiritual. Esse saber,
guardado e transmitido pelos pajés e curadores, constitui um patrimonio imaterial de
profundo valor, ndo apenas para o povo Magiita, mas para a humanidade como um todo,
pois expressa uma forma de conhecimento que resiste e se renova em didlogo com a

natureza.

O conhecimento das plantas medicinais entre os Magiita revela uma cosmologia
na qual natureza, sociedade e espiritualidade estdo profundamente entrelagadas. Saber
onde nascem, quando colher e como preparar as plantas ndo ¢ apenas uma questao pratica,
mas um exercicio de sensibilidade ecologica, espiritualidade e responsabilidade coletiva.
O pajé, nesse sentido, atua como mediador entre esses diferentes dominios, garantindo

que o uso das plantas ocorra de forma correta, ética e eficaz.

A atuacdo dos pajés se relaciona com o sistema de saberes que reforca a
importancia dos estudos botanicos indigenas. Merece a valorizagdo dos conhecimentos
tradicionais e nos leva a pensar em politicas de satde interculturais (Almeida, 2013).

Além disso, aponta para a necessidade de reconhecer o papel central dos pajés como



129

guardides da biodiversidade e da memoria cultural, preservando ndo apenas espécies

vegetais, mas os modos de vida que lhes dao sentido.

“As interferéncias no modo de vida tradicional, controlando e
transformando os lugares que os indigenas Magiita moravam ou
transformando a forma de moradia tiveram efeitos na vida
Magiita. Os rituais e praticas desenvolvidas pelos pajés sofreram
grande impacto, pois eram instituigdes de saberes ou
conhecimentos, de constru¢ao de autonomia, de transmissao de
conhecimento sobre costumes, modos de vida e entre outros que

eram ensinados.” (FELIPE, 2021)

3.7 Praticas de Cura: Rituais, Remédios e Cantos

Os Magiita, as praticas de cura constituem parte essencial do sistema de
conhecimentos tradicionais, vinculando-se diretamente a cosmologia, a vida comunitaria
e ao equilibrio com os seres da floresta. A arte de curar ndo se restringe ao uso de plantas
medicinais, mas envolve um conjunto integrado de rituais, rezas, cantos sagrados e
técnicas corporais que visam restaurar a saude fisica, espiritual e social do individuo.
Assim, a medicina tradicional Magiita deve ser compreendida como um sistema holistico,
no qual corpo, espirito, natureza e sociedade formam uma unidade indissociavel

(Carneiro da Cunha, 2009; Descola, 1996).

Entre os rituais mais recorrentes destacam-se o uso da fumaga do tabaco
(mapacho), considerada elemento de protecao e meio de comunicagdo com os espiritos;
os banhos de ervas, aplicados para limpar o corpo e afastar energias nocivas; as
defumacgdes e sopros, utilizados para purificar e revitalizar o doente; bem como as rezas
e oragdes entoadas pelo pajé, cuja fungdo € invocar as forgas invisiveis que auxiliam no

processo de cura (Lima, 2018; Hugh-Jones, 2019).

A fumaga do tabaco ¢ vista como ponte entre o0 mundo humano e o mundo
espiritual. Soprado pelo pajé sobre o corpo do paciente, atua como escudo contra forcas
negativas, mas também como veiculo de mensagem aos espiritos auxiliares. Ja os banhos
de ervas, preparados com folhas frescas coletadas na floresta, limpam as energias nocivas

que se acumulam no corpo e restauram o equilibrio perdido.



130

A préatica das massagens com folhas frescas também ¢ central. Elas nao se
restringem a aliviar dores fisicas, mas t€ém funcdo de harmonizar o corpo e o espirito,
reconectando o paciente com sua vitalidade original. Essa dimensdo evidencia que, para
os Magiita, a cura ndo se limita a suprimir sintomas, mas visa recompor a totalidade do

ser em relagdo com o cosmos.

Ainda de acordo com professores, no ensinam no livro das arvores,

Certo dia, um homem foram para a terra firme atras de
chuchuacha. Seu pai estava doente, muito fraco. Procurou,
procurou até que encontrou a arvore. Tirou um pouco da casca e
levou para casa. Ai preparou o remédio.

A chuchuacha serve para curar varias doengas: fraqueza, palidez
e reumatismo. A casca da carapanatba ¢ boa para quem sofre
dos rins, figado, anemia e dor no estdmago.

A casca do cedro, bem cozida, serve para dar banho nas pessoas
que sentem dores no corpo, para curar amebas e palidez. A casca
do tapereba, fervida, serve para lavar feridas e curar diarréias.

A casca queimada e transformada num p6 bem fino serve para
colocar no umbigo das criangas recém-nascidas. A casca da
acapurana cura diarréia, feridas e amebas. Também ¢ usada
pelas mulheres depois do parto e durante a menstruagao.

A casca do matamata ¢ boa para coélicas, diarréia e amebas. A
casca do muruchi também serve para diarréia.

Outra arvore importante ¢ a andiroba. De suas frutas retiramos
um Oleo que serve para tratar diarréia, tosse, dores musculares,
coceiras e feridas.

O ¢6leo da copaiba também cura varios tipos de doengas: asma,
gripe, coqueluche, febre e dor de cabeca. Serve ainda para
passar no corpo e tratar a coceira.

O leite da sucuuba serve para curar "peito aberto" O leite deve
ser tirado do tronco, do lado onde o sol se pde. Depois passa-se
no local da dor ou faz-se um emplastro, usando um pano bem

limpo.



131

O tratamento deve ser na lua nova. A resina do cicanta ¢ boa
para cheirar e assim andiroba yaneruba alivia a dor de cabeca.
Serve também para espantar a cobra-grande, Yewae.

Para picada de aranha, defuma-se o local com breu e a dor
passa. Defumam-se também as criancas para desentupir o nariz.
O cha da raiz do acai ¢ usado para disenteria, dor no estdmago e

amebas.

Sobre os remédios tradicionais € modos de preparo, os pajés e curadores Magiita
dominam diversas formas de preparo de remédios tradicionais. Os chds e infusdes sdao
comumente utilizados para males internos, como febres ou problemas digestivos. Os
xaropes, geralmente adogados com mel de abelha, tratam tosses e afec¢des respiratorias.
Os emplastros de folhas maceradas sdo aplicados diretamente sobre ferimentos ou areas
inflamadas. Os banhos medicinais auxiliam na purificagdo espiritual e corporal, enquanto
os unguentos, preparados a partir de resinas e 6leos vegetais, servem para dores

musculares ou problemas de pele (Schultes&Raffauf, 1992; Cabalzar, 2010).

Embora a ayahuasca — conhecida entre os Magiita como kamarampi ndo seja de
uso cotidiano, em certos contextos ela aparece como recurso de cura e de fortalecimento
espiritual. Seu consumo ¢ acompanhado de cantos e rezas especificas, permitindo ao pajé
“ver” a origem da enfermidade e orientar o tratamento adequado. Nesse sentido, a bebida
funciona como mediadora entre 0 mundo humano e o mundo dos espiritos, fornecendo

diagnéstico e poder de acao (Gow, 1994; Luna, 2005).

Os cantos ocupam lugar central nas praticas de cura. Mais do que simples palavras,
eles sdo entendidos como portadores de forca vital (yewae) e de sabedoria ancestral.
Entoados em lingua Magiita, podem narrar a origem das plantas medicinais, invocar os
espiritos protetores da floresta ou restaurar o equilibrio do corpo e da alma. Segundo
relatos de pajés, cada planta possui um “canto proprio” que potencializa sua eficacia,
sendo o pajé o mediador capaz de ativar esse conhecimento durante o ritual. Essa
dimensdo se articula com o que Reichel-Dolmatoff (1971) descreve entre os Desana, e
que também se aplica aos Magiita: o canto ¢ uma tecnologia espiritual, sem a qual os

remédios ndo alcangam sua plenitude de acao.

Um ritual tipico descrito por um pajé Magiita pode iniciar-se com a preparagao do

espacgo através da defumagdao com ervas e tabaco. O doente ¢ posicionado no centro,



132

enquanto o pajé sopra fumaga de mapacho sobre sua cabega e seu corpo, pedindo protegao
espiritual. Em seguida, aplicam-se banhos de ervas frescas previamente coletadas na
floresta, acompanhados de rezas que pedem a expulsdo das doengas. Durante o processo,
0 pajé entoa cantos sagrados que fortalecem a ag¢do das plantas, enquanto realiza

massagens com folhas para aliviar dores especificas.

Ao final, ¢ comum oferecer ao paciente um cha ou emplastro para continuidade
do tratamento nos dias seguintes, refor¢ando que a cura ndo ¢ apenas individual, mas
envolve também a harmonia com a comunidade e a natureza (entrevista com pajé

Gelesildo, 2025). Em uma conversa com o pajé Izael, ele explicou:

“Quando a doenga chega, ndo € s6 no corpo que ela bate. Muitas
vezes vem do espirito, da raiva, da inveja, do desrespeito com a
floresta. A primeira coisa que fago ¢ ouvir o doente e escutar
também os sonhos dele. Depois acendo o tabaco, porque a fumaga
abre caminho para falar com os donos da mata. Ai preparo as
folhas. Cada uma tem seu canto. Se eu canto errado, ela ndo cura.
Preciso falar com respeito, pedir licenga. Quando passo a folha
no corpo do doente, ndo ¢ so para tirar a dor, mas para trazer de
volta o equilibrio que ele perdeu. Meu pai me dizia: ‘a folha sem
canto € s6 folha, mas com o canto vira remédio de verdade’. Por
isso, 0 pajé ndo cura sozinho: cura com as plantas, com os

espiritos e com a palavra. ”

Esse relato evidencia que a pratica de cura ndo pode ser reduzida a procedimentos
técnicos. Trata-se de uma interagdo complexa entre corpo, espirito, comunidade, natureza

e ancestralidade, na qual o pajé atua como mediador de multiplos mundos.

As praticas de cura entre os Magiita revelam a profundidade de um sistema médico
tradicional que integra remédios, rituais e cantos em uma concepgdo de satide como
equilibrio e harmonia. Do ponto de vista antropologico, trata-se de um campo privilegiado
para compreender a relagdo entre cosmologia, praticas corporais € conhecimento

ecologico.

Ao valorizar essas praticas, ndo apenas reconhecemos a eficicia simbdlica e

terapéutica de sua medicina, mas também fortalecemos o direito dos povos indigenas de



133

manter e transmitir seus saberes ancestrais. A figura do pajé, nesse contexto, ndo ¢ apenas
a de um curador, mas a de um guardido da memoria cultural e espiritual, cuja pratica
assegura a continuidade da vida Magiita em suas multiplas dimensdes (Carneiro da

Cunha, 2009; Cabalzar, 2010).

3.8 A Experiéncia do Corpo e do Espirito

A compreensdao do corpo e do espirito entre os Magiita insere-se em uma
cosmologia ampla que transcende a visdo ocidental biomédica. Para esse povo, o corpo
ndo ¢ apenas uma entidade bioldgica, mas um espago de transito e interconexao entre
forgcas visiveis e invisiveis. O corpo fisico, perceptivel e vulnerdvel, relaciona-se
intimamente ao corpo espiritual, dimensao sutil que carrega a energia vital (yewae) e
conecta o individuo aos ancestrais, aos espiritos e a floresta. A doencga, nesse contexto,
ndo ¢ interpretada exclusivamente como disfun¢do organica, mas como manifestacao de
desequilibrio nas relagdes entre corpo fisico, corpo espiritual, comunidade e ambiente

(Langdon, 1996; Descola, 1996).

A Visdo Magiita do Corpo, de acordo com relatos de pajés, o corpo humano ¢
visto como composto por diferentes camadas: o corpo fisico (onde se manifesta a dor e a
enfermidade) e o corpo espiritual (que abriga a esséncia vital e estabelece contato com
forcas invisiveis). Quando ocorre o afastamento ou a “perda” do corpo espiritual, a pessoa
adoece, apresentando sinais como febre, tristeza profunda, fraqueza ou sonhos
perturbadores. Nesse sentido, a satide depende do equilibrio dindmico entre esses dois
niveis, sendo o pajé o mediador responsavel por restaurar a unidade quando ha

desequilibrio.

O corpo também ¢ interpretado como mapa simbolico, no qual determinados
pontos concentram energias fundamentais. A cabeca, por exemplo, ¢ vista como o centro
da forca espiritual, enquanto o peito guarda as emocgoes e a respiracao vital. O estomago
¢ associado a digestdo ndo apenas dos alimentos, mas também das experiéncias da vida,
podendo adoecer quando ha tensdes emocionais ou conflitos sociais (Lévi-Strauss, 1975;

Hugh-Jones, 2019).

Sobre os rituais de cura que acontecem na corporalidade, o pajé Magiita atua

diretamente sobre o corpo fisico para acessar e reorganizar o corpo espiritual. Essa



134

atuacdo ndo ¢ arbitraria: envolve gestos precisos, toques em pontos estratégicos € 0 uso

da fumaca, do sopro e das folhas medicinais.

O sopro de tabaco (mapacho), por exemplo, ¢ direcionado a cabega e ao peito do
paciente, pois essas regides concentram o pensamento e a forga vital. O pajé explica que
0 sopro carrega a intencdo e a palavra sagrada, servindo como veiculo de limpeza e
protecao espiritual. Ja os banhos de ervas sdo aplicados principalmente sobre a cabega e
o corpo inteiro, lavando nio apenas a pele, mas também o espirito da pessoa, retirando

cargas negativas.

Em muitos casos, o pajé utiliza massagens com folhas frescas, pressionando
pontos do corpo onde se concentram dores ou tensdes. Esses movimentos ndo apenas
estimulam a circulagdo, mas também “abrem caminhos™ para a energia vital fluir
novamente. Como relatou o pajé Izael: “quando passo a folha sobre o corpo do doente,
nao ¢ so a dor da carne que estou tocando, mas o espirito dele, que precisa sentir que nao

esta sozinho”.

3.9 Relatos de Experiéncia: O Corpo como Espaco de Cura

Segundo jovem Zeckison Sanatana diz que: “que, apds um periodo de insonia e
ansiedade, procurou o pajé¢ da aldeia. Durante o ritual, o pajé soprou fumaca de tabaco
em sua cabeca, peito e costas, explicando que nesses pontos o espirito estava “apertado”.
Apbs rezas e banhos com ervas calmantes, o jovem disse sentir “o corpo mais leve e a
mente mais tranquila”. A cura, nesse caso, ndo foi entendida apenas como auséncia de

sintomas, mas como reorganizagao do corpo espiritual em harmonia com o fisico.

O relato de Zeckison Sanatana evidencia a concep¢ao indigena de cura como um
processo integral, que vai além da dimensao fisica da doenga. O autor destaca que, no
contexto Magiita, a satde estd ligada a harmonia entre corpo e espirito, sendo o
desequilibrio espiritual a origem de muitos males. O ritual conduzido pelo pajé — com o
uso do tabaco, rezas e ervas — atua, portanto, na restauragdo dessa harmonia, permitindo
que o individuo recupere ndo apenas o bem-estar fisico, mas também o equilibrio
emocional e espiritual. Assim, a experiéncia de cura descrita por Zeckison ilustra 0 modo
como os saberes tradicionais Magiita articulam praticas simbdlicas, corporais e espirituais

em uma mesma légica de cuidado.



135

Figura 26 - Ancia Claudia Francelino

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Durante a conversa, Dona Claudia Francelino relatou, com voz serena e pausada,
uma experiéncia de cura conduzida por um pajé. Contou que sofria de fortes dores na
barriga havia muitos dias e que nenhum remédio parecia trazer alivio. Foi entdo que

procurou o pajé da comunidade, que realizou um ritual simples, mas profundo.

Ela descreveu que o pajé tocava suavemente sua barriga, repetidas vezes,
enquanto soprava rezas antigas, palavras que pareciam conversar com o vento € com 0s
espiritos. “Ele rezava baixinho, soprando o remédio com o sopro dele”, disse, lembrando
0 momento com emogao. Segundo ela, a sensacdo era de que algo “saia de dentro”, uma

dor que nao era apenas do corpo, mas também do coragao.

Depois do ritual, Dona Claudia contou ter sentido o corpo mais leve, a respira¢ao

mais tranquila. Mas o mais importante, segundo suas palavras, foi o sentimento de



136

reconciliagcdo: “Eu vi que minha dor vinha também das brigas da familia, das coisas que

a gente guarda no peito. Depois da reza, fiquei em paz, perdoei e fui perdoada.”

Para a ancia, a cura ndo se deu apenas pela a¢do fisica do pajé, mas pela harmonia
restabelecida entre corpo, espirito e comunidade. Seu relato mostra como, entre os
Magiita, a saude ¢ compreendida como equilibrio, e o ritual de cura, mais do que tratar o

corpo, devolve a pessoa ao convivio pleno com os outros € com o mundo espiritual

Entre os Magiita, o estado emocional e espiritual € parte constitutiva da satide. A
raiva, a tristeza ou o medo podem fragilizar o corpo espiritual, deixando-o vulneravel a
doencgas. Assim, durante o ritual, o pajé nao apenas trata o corpo fisico, mas também
restaura o equilibrio das emogdes por meio da palavra cantada, da presenca comunitaria

e da reconexao com os ancestrais.

Segundo Eliade (1992), o xamanismo atua sobre a imagina¢do e o espirito,
promovendo uma reconfigura¢do da experiéncia subjetiva da doenca. Isso ¢ evidente
entre os Magiita, para quem os cantos sagrados sdo capazes de acalmar a mente e
restabelecer a confianga do paciente em sua recuperagdao. Como afirmou um entrevistado:
“quando o pajé canta, o coracdo fica mais forte, a tristeza vai embora e a doenga também

*99

sar .

A observacao de Eliade (1992) dialoga diretamente com a concepcao Magiita de
cura como processo integral, em que corpo, espirito € emocao se entrelagam. O canto do
pajé ndo ¢ apenas um ato simbdlico, mas uma forga ativa que mobiliza energias invisiveis
e reconecta o individuo com o equilibrio da vida. Através da palavra sagrada, o pajé atua
como mediador entre mundos, restabelecendo a harmonia rompida pela doenga. Essa
pratica evidencia que, para os Magiita, a cura ndo se limita ao plano fisico, mas envolve
também a restauragcdo do vinculo espiritual com a natureza e com os ancestrais. Desse
modo, o canto ritual torna-se um instrumento de resisténcia cultural e de reafirmacao da

identidade coletiva.

A cura, para os Magiita, envolve sempre uma dimensao coletiva. Nao basta
restaurar o corpo fisico: ¢ necessario reequilibrar as relagdes sociais e espirituais que
sustentam a vida comunitaria. Por isso, os rituais frequentemente reunem familiares e

vizinhos, que acompanham com cantos e oragdes, reforcando a solidariedade. Essa



137

dimensao coletiva fortalece o paciente emocionalmente, criando um ambiente de apoio

que amplia a eficacia simbdlica e terapéutica da cura (Langdon, 1996; Follér, 2004).

A experiéncia do corpo e do espirito entre os Magiita ¢ marcada pela percepgao
de que a doenga ndo ¢ apenas uma questao fisica, mas um distirbio que atravessa camadas
emocionais, espirituais e sociais. O pajé, como especialista, atua nesse campo expandido,
utilizando o corpo do paciente como espago ritual onde forgas visiveis e invisiveis sao

mobilizadas em prol da cura.

A visdo Magiita do corpo revela uma concepgao holistica e integrada, na qual
fisico e espiritual ndo podem ser separados. Os relatos de pajés e membros da comunidade
evidenciam que o processo de cura ¢ vivido como experiéncia de reconciliacdo entre
corpo, espirito, emogdes e relagdes sociais. O corpo, nos rituais, € mais do que organismo:

¢ espaco de encontro entre humanos e espiritos, entre palavra e gesto, entre cura e cultura.

Essa experiéncia convida a ampliacdo do conceito de satide, integrando dimensdes
simbolicas, espirituais e emocionais muitas vezes negligenciadas pela biomedicina.
Reconhecer a profundidade desse sistema de saberes ¢ também valorizar a resisténcia
cultural dos Magiita e a continuidade de sua sabedoria ancestral frente aos desafios

contemporaneos.

As experiéncias de cura entre os Magiita revelam um universo no qual saude,
espiritualidade e comunidade estdo profundamente interligados. Os processos
terapéuticos ndo se restringem a um tratamento fisico, mas abrangem dimensdes
emocionais, espirituais e sociais que se refletem no cotidiano dos individuos e da
coletividade. Relatos de pajés e membros da comunidade evidenciam que as praticas de
cura nao apenas aliviam sintomas de doengas, mas também promovem reconexao com 0s

ancestrais, fortalecimento da identidade cultural e renovagdo da energia vital.

Segundo Langdon (1996), a cura indigena deve ser compreendida como parte de
um sistema simbolico mais amplo, no qual corpo, espirito e sociedade se articulam em
um equilibrio dindmico. Essa perspectiva encontra eco entre os Magiita, que interpretam
a doenga ndo apenas como resultado de causas bioldgicas, mas como manifestacdo de
desequilibrios espirituais, sociais ou ambientais. Assim, a cura exige a reconstituicao de

vinculos rompidos, seja com a comunidade, seja com o mundo invisivel dos espiritos.



138

A andlise de Langdon (1996) ajuda a compreender que, entre os Magiita, o
processo de cura ultrapassa os limites da medicina ocidental, situando-se em uma rede de
relagdes espirituais, sociais e ecologicas. O papel do pajé € restabelecer a harmonia entre
esses diferentes planos, atuando como mediador entre o visivel e o invisivel. A doenga,
nesse contexto, ¢ vista como um sinal de ruptura na ordem do mundo, e a cura implica
restaurar a reciprocidade entre humanos, espiritos e natureza. Essa visdo amplia a
compreensdo do que € “saude” e reforca a importdncia de valorizar os sistemas

tradicionais de conhecimento como expressoes legitimas de ciéncia e espiritualidade.

Figura 27 - Pajé - curandeiro Izael Tertuliano.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Em entrevista realizada com o pajé Izael Tertuliano (2025), ancido de 56 anos
pertencente ao cla do Sauva, foi relatada uma experiéncia significativa de cura que ilustra
a complexidade desse sistema terap€utico. Segundo o pajé, certa vez um jovem da
comunidade apresentava sintomas de fraqueza intensa, febre persistente e sonhos
perturbadores. Para Nelson Saldanha, ndo se tratava apenas de uma enfermidade fisica,
mas de uma “perda de alma”, causada pelo contato do jovem com forgas espirituais hostis

em um momento de vulnerabilidade.



139

O ritual de cura iniciou-se com a defumacdo do espaco utilizando tabaco
(mapacho) e ervas coletadas no rio. O pajé explicou que a fumaga abre os caminhos de
comunicacdo com os espiritos e protege contra influéncias negativas. Em seguida,
realizou banhos com plantas especificas para “lavar” o corpo espiritual do jovem. Durante
todo o processo, entoava cantos sagrados, cada relacionado a uma planta e a um espirito

protetor.

“Naquele momento, ndo € s6 a erva que cura, mas o canto que chama a forga dela.
Cada folha tem seu dono, e sem o canto ela ndo fala”, explicou o pajé Nelson Saldanha
(2025). Apos trés dias de rituais, o jovem apresentou melhora visivel, recuperando o
apetite e relatando que os sonhos ruins haviam cessado. Para a comunidade, esse caso
confirmou a eficicia dos saberes tradicionais, reforcando a confianga no papel do pajé

como mediador entre o visivel e o invisivel.

Muitos relatos coletados entre os Magiita destacam o impacto emocional e
espiritual das praticas de cura. Uma ancid Mercede do Carmo relatou que, em sua
juventude, sofria de dores constantes no corpo que ndo eram aliviadas pelos
medicamentos ocidentais disponiveis no posto de saude. Apds procurar o pajé da aldeia,
participou de um ritual que envolveu massagens com folhas frescas, rezas e ingestao de
um cha amargo preparado com raizes especificas. A experi€ncia, segundo ela, ndo apenas
aliviou as dores, mas trouxe uma sensag¢do de “leveza na alma” e de reconciliagdo com os

familiares, com quem mantinha conflitos.

A dimensao emocional e espiritual ¢ constantemente ressaltada nos relatos. A
doenca, para os Magiita, pode ser entendida como sinal de desequilibrio ndo apenas no
corpo, mas também nas relagdes sociais e espirituais. Assim, os rituais de cura funcionam

como momentos de restauracdo da harmonia coletiva.

O envolvimento da comunidade durante as cerimdnias refor¢a lacos de
solidariedade, j& que familiares e vizinhos participam das rezas, apoiam a coleta de ervas
e compartilham da experiéncia. De acordo com Eliade (1992), os rituais xamanicos
atualizam a cosmogonia e reforcam o pertencimento do grupo ao universo sagrado,
criando um efeito terapéutico nao apenas individual, mas social. Essa concepcao ¢ vivida
intensamente entre os Magiita, para quem a cura de uma pessoa reflete na satide da

coletividade.



140

A eficacia das praticas tradicionais ndo se mede exclusivamente em termos
biomédicos, mas na capacidade de restaurar o equilibrio integral da vida. Como enfatiza
Descola (1996), nas cosmologias indigenas amazonicas o corpo ¢ apenas uma das
dimensdes da existéncia, sendo fundamental considerar também o espirito, as relagdes
sociais e o ambiente. Nos relatos Magiita, a cura ¢ sempre descrita como um processo de
recomposi¢ao de forgas. A confianga no pajé e nos cantos sagrados, associada ao uso das
plantas, ¢ compreendida como indispensavel para que o tratamento funcione. Essa
eficacia simbolica, conforme Lévi-Strauss (1975), ndo pode ser subestimada, pois atua

sobre os sistemas de crenga que estruturam a experiéncia de adoecimento e cura.

Figura 28 - Pajé - curandeiro Raimundo, sua esposa e Roberto também pajé - curandeiro.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Segundo Magiita Raimundo Clarindo disse que;

"Mesmo com os postos de satde e remédios da cidade, nds
continuamos usando as plantas. Elas ndo sdo apenas para curar
doengas; elas carregam o espirito da floresta, protegem o corpo
e fortalecem a comunidade. Muitas vezes, levamos alguém ao
posto de satde para exame ou medicamento, mas os banhos,
chds e rezas continuam, porque cuidam do corpo e do espirito

ao mesmo tempo. Para nds, o importante ¢ manter a tradicao



141

viva e ensinar os jovens a valorizar a for¢a das plantas e dos
rituais, mesmo em um mundo que muda rapidamente. O
conhecimento antigo e a ciéncia moderna podem caminhar
juntos, mas as plantas continuam sendo nosso vinculo com a

vida, a memoria e a cura do povo Magiita."

A fala do pajé Raimundo expressa de forma profunda a coexisténcia e o didlogo
entre dois sistemas de conhecimento: o saber tradicional indigena e a medicina ocidental.
Ao afirmar que “as plantas carregam o espirito da floresta”, ele amplia a no¢do de cura
para além do corpo fisico, situando-a no ambito espiritual € comunitario. Essa visdo revela
que, entre os Magiita, o tratamento das doencas nao se limita ao uso de substancias
medicinais, mas envolve uma relacdo de reciprocidade com os seres da floresta e com os

encantados que nela habitam.

O pajé também aponta para uma postura de interculturalidade pratica nao de
oposi¢do, mas de complementaridade ao reconhecer o valor dos remédios e exames dos
postos de satde, sem abandonar as praticas tradicionais. Isso mostra uma adaptagdo
consciente diante das transformagdes sociais ¢ do contato com a biomedicina,

preservando a autonomia cultural do povo.

Por fim, ao destacar a importancia de “ensinar os jovens a valorizar a for¢a das
plantas e dos rituais”, Raimundo fala de resisténcia e continuidade. Sua fala ¢ um
chamado para que o conhecimento ancestral ndo se perca na modernidade, mas se renove
e se fortalega como um modo préprio de existir, curar e compreender o mundo um modo

enraizado na floresta, na memoria e na espiritualidade Magiita.

Em contextos contemporaneos, marcados pelo contato crescente com a medicina
ocidental, observa-se uma tendéncia a articulacao entre os dois sistemas. Contudo, os
Magiita reforcam que as praticas tradicionais permanecem insubstituiveis quando se trata
de lidar com doengas espirituais, infortinios inexplicaveis ou estados de desequilibrio
emocional. Nesse sentido, a continuidade dessas praticas assegura ndo apenas satde, mas

também a preservacao cultural e espiritual do povo.

As experiéncias de cura vividas e observadas entre os Magiita revelam a
profundidade de um sistema de conhecimento que ultrapassa a dimensao biomédica,

articulando corpo, espirito, comunidade e floresta. Os relatos de pajés e membros da



142

comunidade demonstram que os processos terapéuticos tém impacto direto ndo apenas na
saude fisica, mas também no equilibrio emocional, na coesao social e no fortalecimento

da identidade cultural.

O pajé, nesse contexto, aparece como figura central, capaz de articular saberes
ancestrais, mobilizar forgas invisiveis e transmitir confianga e esperanga aos enfermos e
seus familiares. Ao mesmo tempo, as praticas tradicionais mostram-se dinamicas,
dialogando com a medicina ocidental quando necessdrio, mas mantendo sua

especificidade na esfera espiritual.

Assim, compreender essas experiéncias exige um olhar antropologico que
reconhega a pluralidade dos sistemas de cura e valorize os saberes indigenas como
patrimoénio vivo da humanidade. A eficacia das praticas Magiita, vivida no corpo e no
espirito dos pacientes, evidencia que a medicina tradicional continua sendo um pilar
fundamental da vida comunitaria ¢ da resisténcia cultural frente as transformagoes

contemporaneas.

3.10 A Relacio com o Sistema de Satide nao Indigena entre os Magiita

Na organizagdo social Magiita, cosmologia e praticas de cura expressam uma
relacdo singular com o corpo, o espirito e a comunidade, aspectos que muitas vezes
contrastam com os principios da biomedicina praticada no sistema de satide. Nesse
contexto, compreender como os Magiita experienciam, enfrentam e conciliam o didlogo
entre os dois sistemas médicos ¢ fundamental para refletir sobre as possibilidades de

construcao de uma satde verdadeiramente intercultural.

O sistema biomédico, predominante no Brasil, parte de uma concepgao
materialista e mecanicista do corpo humano, privilegiando o diagnoéstico clinico, exames
laboratoriais e o tratamento medicamentoso. J4 a medicina tradicional Magiita
compreende o processo de adoecimento como resultado de desequilibrios que podem ser
fisicos, espirituais, sociais ou ambientais. Enquanto a biomedicina busca a causa da
doenca em patdgenos ou falhas organicas, os Magiita a interpretam como expressao de
transgressoes culturais, conflitos familiares ou ataques espirituais (Langdon, 1996; Follér,
2004). Esse contraste gera dificuldades de compreensdao mutua. Muitos profissionais de
satde ndo indigenas tendem a considerar as explicagdes e praticas dos pajés como

“crengas” ou “supersti¢des”, desvalorizando a profundidade epistemoldgica da medicina



143

tradicional. Para os Magiita, por sua vez, o modelo biomédico € visto como limitado, pois
trata apenas do corpo fisico, desconsiderando as dimensdes espiritual e comunitaria que

compdem a saude integral.

Diversos relatos de pajés e liderancas Magiita do Alto Solimdes evidenciam

tensdes no contato com os servigos de satde nao indigenas.

O pajé lzael Tertuliano destacou que, em muitas ocasides, ao acompanhar
pacientes em hospitais da regido, suas orientagdes espirituais foram ignoradas ou até

ridicularizadas por médicos e enfermeiros. Ele afirma:

“Muitas vezes ndo nos deixam rezar ou soprar o doente, dizem
que aqui ¢ lugar de remédio do branco. Mas o doente precisa dos
dois, precisa da planta e da reza, precisa da for¢a dos espiritos”

(Tertuliano, 2025).

Essa postura de desrespeito gera barreiras no acesso a saude. Pacientes Magiita
podem sentir-se constrangidos em revelar suas praticas culturais, omitindo informagdes
importantes para o processo de cura. Além disso, ha casos de internagdes hospitalares em
que os familiares nao puderam realizar banhos ou rezas tradicionais, ocasionando

sofrimento espiritual ao doente e a comunidade.

Apesar das dificuldades, muitos Magiita t€ém buscado conciliar os dois sistemas
médicos. Em situagdes de doencas graves, como infec¢des ou acidentes, os pacientes
recorrem ao hospital, mas sem abandonar os cuidados do pajé. A complementaridade se
dé na pratica: o hospital fornece medicamentos e procedimentos biomédicos, enquanto o
pajé atua na restauracao espiritual e social do paciente. Essa articulagdo configura o que
Follér (2004) chama de “intermedicalidade”, uma zona de contato na qual diferentes

sistemas médicos interagem, ainda que em condi¢des de tensao.

Um relato colhido na comunidade de Umariagu, proxima a Tabatinga, descreve o
caso de uma crianca hospitalizada por pneumonia. Enquanto recebia antibidticos no
hospital, a familia solicitou ao pajé que realizasse rituais de sopro e banhos de ervas.
Segundo a mée, a crianga melhorou mais rapido porque “o remédio do branco tirou a

doenga do corpo, e a reza do pajé fortaleceu o espirito para nao ficar fraco”. Esse exemplo



144

ilustra como a complementaridade é percebida ndo como contradi¢gdo, mas como

necessidade.

Diante desses desafios, torna-se urgente repensar as formas de didlogo entre a
biomedicina e a medicina tradicional Magiita. O Sistema Unico de Saude (SUS) possui
diretrizes voltadas para a saude indigena, mas na pratica ainda prevalece a hegemonia
biomédica e a dificuldade de reconhecer a legitimidade dos saberes tradicionais (Langdon
&Garnelo, 2004). Uma proposta central ¢ a institucionalizacdo de espagos de dialogo
intercultural, onde pajés, liderancas comunitarias e profissionais de satide possam
compartilhar experi€ncias e estabelecer protocolos que respeitem ambas as praticas. Isso
inclui a permissao para a realizagao de rezas, sopros e banhos em ambientes hospitalares,
quando solicitados pela familia, e a valorizacdo do pajé como agente de satde tradicional,

em condicdo de parceria e ndo de subordinagao.

Outra medida seria a formagao intercultural de profissionais de saide que atuam
no Alto Solimdes. Médicos, enfermeiros e agentes comunitarios precisam conhecer os
fundamentos da medicina tradicional Magiita, para compreender sua logica e evitar
atitudes de desrespeito. Como afirmam Cabalzar (2010) e Garnelo (2003), reconhecer a
importancia dos pajés e incorporar seus conhecimentos pode fortalecer a efetividade do
SUS, especialmente em contextos de dificil acesso e de prevaléncia de doencas

endémicas.

A relacdo dos Magiita com o sistema de satde ndo indigena revela tanto os
desafios do contato entre epistemologias distintas quanto as possibilidades de construg¢ao
de uma saude plural e intercultural. Os contrastes entre biomedicina e medicina
tradicional ndo devem ser vistos apenas como conflito, mas como oportunidade de
complementaridade. Os relatos dos pajés e das comunidades do Alto Solimdes
demonstram que a cura, para os Magiita, ¢ um processo integral, que depende tanto do

tratamento biomédico quanto do cuidado espiritual.

Nesse sentido, reconhecer e valorizar a medicina tradicional no ambito do SUS
nao € apenas uma questao de respeito cultural, mas de efetividade em saude publica. A
constru¢do de um dialogo intercultural requer abertura, escuta e cooperagdo, assegurando
que os povos indigenas possam usufruir de uma aten¢do em saude que respeite suas
praticas e saberes, a0 mesmo tempo em que tenham acesso aos recursos biomédicos. Para

os Magiita, saude significa equilibrio entre corpo, espirito, comunidade e floresta; para o



145

SUS, reconhecer essa visdao ¢ um passo fundamental para garantir o direito constitucional

a saude de forma plena e equitativa.

A medicina tradicional Magiita, conhecida na literatura antropolégica como
sistema de cura Tikuna, enfrenta no presente um conjunto de ameagas que colocam em
risco a continuidade de seus saberes ancestrais. Esses riscos decorrem tanto de fatores
internos, como a morte de pajés sem transmissao completa de seus conhecimentos, quanto
de pressdes externas, como a crescente influéncia da religido crista, a escola ocidental e
a globalizacdo. Ao mesmo tempo, a comunidade mobiliza estratégias de resisténcia

cultural que buscam salvaguardar sua memoria e fortalecer sua identidade.

Entre os riscos mais mencionados pelos ancidos esta a morte dos pajés sem que
seus aprendizados sejam devidamente repassados. Como os saberes ndo sao escritos, mas
transmitidos oralmente e pela experiéncia direta, cada pajé representa um arquivo vivo de
conhecimentos. Um filho de pajé Acais (2025), fala e se preocupa com perda de

conhecimentos ancestrais:

“Eu aprendi com meu pai, que também era pajé. Ele me levava
para a floresta e mostrava as plantas, os cantos e os espiritos.
Hoje, vejo poucos jovens interessados. Se eles ndo aprenderem, o

conhecimento vai embora comigo™.

Esse relato evidencia a urgéncia de criar mecanismos de transmissao
intergeracional, pois a auséncia de aprendizes compromete a continuidade do sistema de
cura. Além disso, a pressdo de igrejas cristds que deslegitimam praticas tradicionais, bem
como o curriculo escolar centrado em valores ocidentais, enfraquece o interesse da

juventude em aprender com os pajés (Carneiro da Cunha, 2009; Cavalcante, 2007).

Apesar das ameacas, os Magiita tém desenvolvido estratégias de resisténcia. A
transmissdo oral continua sendo central, com os pajés conduzindo jovens aprendizes para
a floresta, ensinando-os sobre plantas, rituais e cantos. Festas coletivas, como o ritual da
moc¢a nova, também funcionam como espacos de reafirmacgdo cultural, nos quais se
transmite ndo apenas o conhecimento pratico, mas também os valores éticos e espirituais
da comunidade (Oliveira Filho, 2004; Cabalzar, 2010). Outra estratégia relevante ¢ a
articulacdo politica em defesa do territorio. A luta pela demarcagao e preservagao de

terras tradicionais garante ndo apenas a sobrevivéncia fisica, mas também a continuidade



146

cultural. O territdrio ¢ entendido como livro vivo de memorias, no qual estdo inscritas as

histérias, as plantas medicinais e os lugares sagrados (Nimuendajt, 1925; Wright, 1999).

O registro dos conhecimentos tradicionais ¢ um tema ambivalente. Por um lado,
pesquisadores e liderangas indigenas reconhecem a importancia de documentar saberes
para evitar sua perda; por outro, ha o risco da apropriacao indevida, com exploragao
comercial de plantas medicinais e cantos sagrados sem o devido respeito ou
consentimento. Nesse sentido, liderangas Magiita enfatizam que o registro deve ser
conduzido pela propria comunidade, de acordo com protocolos culturais e éticos,
assegurando que a documentagdo nao fragilize, mas fortaleca o povo (Carneiro da Cunha,

2009).

A juventude Magiita ocupa um papel decisivo na continuidade das praticas de
cura. Embora muitos jovens estejam inseridos em contextos escolares urbanos, ha
também iniciativas de retorno ao territério e de aprendizagem direta com os pajés. Em

depoimento, uma jovem aprendiz Jackson Saldanha Nonato:

“Meu pai me diz que se eu aprender os cantos, estarei guardando
a forca do nosso povo. Quero aprender as plantas e os rituais

pajelancia. Isso € parte de mim”.

As ameacas ao conhecimento tradicional Magiita sdo reais e urgentes, mas nao
determinam sua exting¢do. A resisténcia cultural manifesta-se na transmissao oral, nas
praticas rituais e na valorizacao do territério como espaco sagrado. A juventude emerge
como protagonista nesse processo, representando a ponte entre o passado ancestral e o
futuro das comunidades. Reconhecer e proteger esses saberes, sem reduzi-los a meros
objetos de estudo ou exploracao comercial, ¢ um desafio ético para pesquisadores, agentes

de satude e politicas publicas de carater intercultural.

Ao longo do capitulo, foi possivel compreender que o ato de curar ultrapassa a
dimensao bioldgica da doenga, constituindo-se em um processo relacional que envolve o
corpo fisico, o corpo espiritual e a coletividade. O pajé, figura central nesse processo, atua
como mediador entre o0 mundo visivel e o invisivel, acionando for¢as que se manifestam
através de plantas medicinais, cantos sagrados, rezas, sopros e rituais especificos

(Reichel-Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010).



147

A profundidade espiritual dessas praticas se expressa no modo como os Magiita
compreendem a saude: ndo como auséncia de enfermidade, mas como equilibrio entre
pessoas, espiritos e natureza. O uso de banhos de ervas, emplastros, defumacgdes e chés
ndo se reduz a uma farmacologia empirica, mas estd imerso em um contexto simboélico
em que cada planta possui uma forga vital (yewae) que precisa ser ativada pelo canto e
pela palavra ritual. Desse modo, o conhecimento das plantas e dos rituais estd sempre
vinculado a narrativas cosmogodnicas, que atualizam a origem do mundo e a presenca dos

espiritos na vida cotidiana (Schultes&Raffauf, 1992; Lima, 2018).

No campo social, a cura reafirma a coesdo comunitaria, pois os rituais envolvem
ndo apenas o paciente € o pajé, mas familiares e participantes que acompanham os cantos
e rezas, reforcando lagos de solidariedade. A cura é compreendida como processo
coletivo, que devolve ao individuo sua saude e ao grupo sua harmonia. Além disso, os
rituais reafirmam valores de respeito a floresta, as plantas e aos espiritos, constituindo um
campo pedagdgico no qual os jovens aprendem, pela observagdo e participagdo, os

fundamentos da tradicao.

Do ponto de vista ecoldgico, observa-se que o saber Magiita sobre plantas
medicinais € inseparavel do manejo da floresta. O conhecimento sobre os ciclos de coleta,
os lugares sagrados onde determinadas espécies crescem € o respeito aos tempos da
natureza expressam um modo de vida sustentavel, que reconhece a floresta ndo como
recurso, mas como territorio vivo. Tal visdo contrasta com perspectivas utilitaristas e
aponta para a necessidade de valorizagdo desses saberes no debate contemporaneo sobre

biodiversidade e satide (Cabalzar, 2010; Oliveira Filho, 1988).

Em sintese, a cura tradicional Magiita ¢ parte viva da identidade desse povo. Mais
do que um conjunto de técnicas, trata-se de um modo de existir que reafirma a
interdependéncia entre humanos, espiritos e floresta. Reconhecer e valorizar tais praticas
nao ¢ apenas uma forma de preservar um patrimonio cultural, mas também de fortalecer
alternativas de cuidado que dialogam com a pluralidade de experiéncias humanas sobre
satide e bem-estar. Assim, a cura Magiita permanece como expressdo da resisténcia
cultural e espiritual de um povo que, apesar das pressoes externas, continua a afirmar sua

sabedoria ancestral como fundamento de vida.



148

4 - MEMORIA E TRAJETORIAS DE VIDA DE UM CURANDEIRO PAJE
MAGUTAGU DO ALTO RIO SOLIMOES

Os Magiita estdo em transito como visto anteriormente, na cidade de Benjamin
Constant, entre territorio e cidade, estamos presentes € contamos com nossos especialistas
de cura. Por esses diversos espagos precisamos acionar as nossas formas de cura

tradicionais que também se movimentam assim como nos.

As memorias e trajetorias de vida de um curandeiro pajé da etnia Magiita(Ticuna)
revelam esse movimento do tradicional. Essa pratica pajelanca no centro da cidade de
Benjamin Constant, no estado do Amazonas, nas dependéncias do primeiro Museu
indigena do Brasil, o Magiita. E sera a partir dessa sua inser¢ao neste novo espago que
irei trazer sua trajetoria. Como forma de curar as pessoas doentes o pajé busca através de
praticas tradicionais, usando o seu saber, suas diversas técnicas, como banhos, tratamento
de mau olhar e entres outras praticas de cura. Sendo praticas fundamentais da
sociocosmologia, acredito ser importante discutir identificar os elementos que interligam

a pajelanca ao processo formativo e a historia de vida do pajé.

Abordo a histéria de vida desse pajé, construida a partir do seu relato. Assim, trago
a experiéncia desse curandeiro pajé Ticuna que reside no centro da cidade

especificamente no municipio de Benjamin Constant no Museu Magiita.

Figura 29 - Frente do primeiro Museu indigena do Brasil, Museu Magiita.

Fonte: Josiana Januario (2025)



149

O Museu Magiita, localizado no municipio de Benjamin Constant, no estado do
Amazonas, ¢ uma institui¢do indigena criada e gerida pelo proprio povo Tikuna (Magiita),
com o objetivo de preservar, valorizar e divulgar sua historia, cultura e saberes
tradicionais. Fundado em 1991, o museu representa uma iniciativa pioneira no Brasil, por
ser o primeiro museu indigena autogerido do pais, constituindo-se como um espago de

resisténcia cultural e de reafirmacao identitaria.

Seu acervo retine objetos cerimoniais, instrumentos de uso cotidiano, artefatos de
pesca e caca, pecas de ceramica e artesanato, além de registros audiovisuais e
documentais que narram a trajetéria dos Magiita e suas lutas por territério e
reconhecimento. O espaco também promove atividades educativas, oficinas e exposigoes
que fortalecem a transmissao intergeracional dos conhecimentos tradicionais e o didlogo
intercultural. Mais do que um espago expositivo, 0 Museu Magiita configura-se como um
territorio simbodlico de memoria e ancestralidade, no qual o patriménio material e
imaterial do povo Tikuna € preservado e reinterpretado a luz das praticas contemporaneas

de resisténcia e afirmacgao étnica.

Figura 30 - Presidente do Conselho Geral da Tribo Ticuna (CGTT), Paulino Nunes.
Fonte: Josiane Otaviano (2025)



150

Trata do Sr. Paulino Manoelzinho Nunes, com 76 anos, ¢ agricultor e curandeiro
pajé. Veio da aldeia do Parana do Ribeiro, que fica proximo a Terra Sagrada Eware
rodeado de lagos com alta fartura de peixes, que pertence ao municipio de Sao Paulo de

Olivenga.

Busco analisar aqui todo o processo de trabalho praticado por ele, visando a
valorizagdo do conhecimento tradicional adquirido pelo proprio Ticuna, compreendendo
a diferenca entre as atividades dos curandeiros e feitigaria, aquilo que cura e aquilo que
provoca o adoecimento coexistem em uma linha ténue de diferenciagdo. A etnologia
indigena tem demostrado como a forca da cura também estd vinculada a uma for¢a que

pode fazer adoecer, assim, de acordo com Guimaraes (2001: 38)

“Na sociedade tapirapé, a ambivaléncia marca os xamas. Eles sao
essenciais a reprodugdo social e, a0 mesmo tempo, sdo temidos e
perigosos, isto €, parecem ter uma poténcia ameagadora para a
sociedade. Na figura do xama acontece a juncdo da figura do
inimigo e a da pessoa plena. Os tapirapé imaginam que toda morte
tem como causa a feiticaria de um deles. Assim, os xamas devem
viver em grupos familiares fortes que sejam capazes de protegé-

2

los.

Além do poder de cura, o pajé ou xama e um grade diplomata que orquestra as
relacdes com os mundos e diversos seres que os habitam, controlam forcas inimigas e
criam aliangas com as diversas criaturas da floresta para potencializar suas técnicas de

cura, conforme explica Guimaraes (2011) sobre o xamanismo Sandma/Y anomami.

No primeiro momento tive dificuldade de me aproximar do meu interlocutor,
devido ao tempo e espago, por ser um lugar de visitas por diversas pessoas que vem de
varios lugares para visitar o museu. Falar sobre o curandeiro pajé precisa de mais tempo
para conceituar o mundo da pajelanga indigena. Que segundo o interlocutor € um assunto

sério e sagrado, porque lhe dar com a vida de pessoas.

De acordo com o autor, Evans-Pritchard:
“(...) ¢ como que um jovem manifeste o seu desejo de se torna
adivinho para um membro mais velho da corporagdo em seu
distrito, e solicite que este seja seu patrono. Assim, também ao

falar do modo pelo qual os novigos sdo instruidos, tenho em



151

mente a transmissdo normal de magia de um adivinho para seu

jovem aprendiz”, (2005, Pg. 111).

Segundo o ancido pajé Sr.Paulino Manoelzinho Nunes relata para se tornar um
curandeiro pajé, ndo ¢ tarefa facil, no caso dele, ele nao desejou ser pajé, para ele chegar
onde chegou, passou por varios processos de preparagao e de purificagdo. De acordo com
ele, ndo € obrigado aprender a ser um pajé.

O Sr. Paulino Manoelzinho Nunes morava na aldeia do Paran4 do Ribeiro que
pertence ao municipio de Sdo Paulo de Olivenca, na época veio para cidade participar de
uma reunido da CGTT, do qual faz parte como membro. Ao convite do Sr. Nino
Fernandes, ele ficou para trabalhar no museu, desde, entdo ndo voltou mais para sua
aldeia.

O trabalho do Sr. Paulino, no museu, se assemelha a experiéncia Bahserikowi:
Centro de Medicina Indigena, da cidade de Manaus. De acordo com Joao Paulo Barreto,

“(com o centro de medicina indigena) Queremos simplesmente
oferecer a oportunidade para as pessoas que acreditam que a
saude perpassa por outras vias de tratamentos terem também o
direito de os acessar. Assim, o Centro de Medicina Indigena ¢
mais uma opg¢ao, um canal que possibilita ao publico uma opg¢ao
de tratamento por vias de tecnologias indigenas baseadas em
outros parametros que ndo os da medicina ocidental. A proposta
¢ ter o Centro como um espago de circuito de especialistas
indigenas de todos os povos. (...) O Centro ndo se restringe apenas
a consulta e tratamento de saude, sendo também um lugar
dinamizador e incentivador de novos centros de medicina
indigena em outras regides do Brasil. Dito de modo bastante
sucinto, a iniciativa quer contrapor a politica de dependéncia
quimica dos povos indigenas imposta pela politica de tratamento
de satde oficial, promovendo um debate sobre outras formas de

tratamento e concepgdes sobre saude. (2017: 601-602)

No Museu, me pergunto quem sao as pessoas que o procura, que tipo de remédio

caseiro oferece para para cuidar e curar as pessoas. Visando valorizar o conhecimento



152

tradicional do Ticuna, buscando compreender a atuacdo de Sr. Paulino fui em busca de

sua trajetoria de vida

4.1 A historia, quando comegou a ser curandeiro-pajé

Segundo Pajé Paulino, “no principio ndo tinha desejo de se torna um grande pajé
curandeiro e pajé”. Ele conta que teve um sonho, nesse sonho um espirito dizia que ele
tinha que fazer de acordo com o sonho. No dia seguinte, apds sonhar, ele tinha que optar
por qual tipo de pajelanca ele tinha que querer, do bem ou do mal. Entao ele tomou uma

decisdo e opto por curar as pessoas.

Certo dia, encontrou um jardim com arranjos de flores da floresta, mais bonitos,
que nunca tinha visto igual. Quando voltou para casa, ao dormir sonhou com o dono do
jardim e das flores, a flor simboliza que havia um pajé os visitando, esse pajé falou que

se ele quiser a sabedoria do pajé, entdo se tornard um dono do jardim.

Sr. Paulino, seguiu direitinho, conforme as regras do sonho e cumpriu o que
deveria fazer. pois a partir daquele momento, daquele sonho, ele ja estava comprometido.
Foi dessa forma que o ancido Paulino, se tornou um pajé que cura as pessoas. Apos ter
cumprido e ter feito o processo de purificacdo, ele ndo contou nada para ninguém nem
mesmo para sua propria esposa. € entao, ele comprou cachaca 61 e levou para junto da
floresta. No dia seguinte, ele acordou bem cedo, quando deu 6 horas da manha, saiu de
casa e chegou as duas horas da tarde no jardim da floresta. Ele foi sozinho a onde o dono
mandou para ficar uma noite inteira no meio da floresta, esse seria o seu primeiro teste,

vencer o medo.

Nessa mesma tarde, arrumou a rede para descansar e passar a noite, quando
anoiteceu, ele bebeu a cachaca 61, no meio da floresta sem ninguém por perto, estava um
silencio total, somente os cantos dos bichos da noite. Ele tomou a cachaga até chegar na
metade da garrafa. Em seguida quando estava zonzo, ele dormiu, sonhou com a moga
mais bonita, no sonho dele, essa moga estava sentado na cocha dele, tentando de tudo
para beija-lo. E o agarrava para que ele pudesse acorda, Essa mesma moga tentava manter
relacionamento mais intimo com ele, ou seja, estava tentando-o, seduzindo-o naquele
momento, mais ele ndo caiu na tentagao e ela desistiu dele, quando ela voltou, falou assim

para ele: “E verdade o que vocé quer 4 a sabedoria do meu pai”.



153

Paj¢ Paulino afirma que viveu foi apenas uma prova, se tivesse caido na tentagao,
teria falhado ao experimenta-se essa moga, fazer sexo com ela, ele nao iria se tornar pajé.
Mas, também ele nao sabia que essa moca era filha do pajé que ¢ dono da floresta. Em
seguida, apareceu o pai da menina que era o pajé da floresta, ele era alto, o verdadeiro
pajé da floresta, dono da floresta, guardido da sabedoria da floresta, que tem espirito
maligno. Ele falou para o Sr. Paulino que ele havia passado nessa prova, pois nao fez
nada com sua filha. Ele agradeceu, depois o pajé tomou uma bebida e colocou o seu dom

de sabedoria no Sr. Paulino e se despediu.

Em seguida, Sr. Paulino acordou de ressaca bem cedo e viu dentro da garrafa de
cachaca um p6 branco e tomou a bebida junto com pd. Durante cinco anos, ele fez jejum,
sem tocar em sua esposa, quando chegou no ultimo ano, de repente, ele aprendeu as
técnicas do xamanismo, de ser pajé, sem estudar com ninguém, mais sim com sua propria
sabedoria e dos ensinamentos da floresta, da preparacao do seu corpo/mente/sentidos para

saber sentir, ouvir, falar, cheirar, ver, tocar como um paj¢.

Essa historia vivida pelo pajé Sr. Paulino se assemelha a de outros pajés,
configurando um mito vivido, revelando, como explica Melatti (1963) que a propria
vivencia de situagdes cria o pajé. O mito individual que se revela na historia de vida de
um xama, quando ele passa por experiéncias que outros xamas vivenciaram acaba por se
constituir em um mito coletivo, por meio do qual se tem o relato da experiéncia

transformadora de se tornar pajé.

ApOs vivenciar essa série de eventos, as pessoas dizem que um pajé aprende a sé-
lo quando se insere em processos formativos com pai e com outros pajés ja falecidos. O
que se observa ¢ que em meio a observacdao e vivéncia de eventos centrais, 0s pajés

praticam e evoluem em suas técnicas.

O processo de curar as pessoas como pajé, segundo Sr. Paulino, faz dessa pessoa
o chefe espiritual da aldeia indigena Magiita. Atua por meio de uma mistura de elementos
dos saberes tradicionais, o curandeiro ¢ como se fosse médico e ja feiticeiro ¢ algo
diferente, para o sr. Paulino o pajé feiticeiro ¢ aquele que faz maldade para as pessoas.
Mas, o pajé feiticeiro, para ele, ndo ¢ aquele que so6 faz maldigdo para as pessoas, lanca
feiticos. Por sua vez, o curandeiro pajé e aquele que cura e procura dar o melhor, da

melhor forma possivel de curar o enfermo que sofre algum de tipo de doenga e feiticaria



154

como, por exemplo, sentimento perturbado, febre, dor de cabeca e dor corporal, no corpo

inteiro ou localizada, pode ser nas pernas, pescogo, estdmago, na costa € nos bragos.
Para pajé Paulino;

“o feiticeiro mais poderoso, que ele chama de pajé maligno no
mundo do espirito da pajelanga, s6 sabe lancar feiti¢o para vitima,
condenando-a até a morte. Existem muitos jeitos de lancar feitigo
pelo feiticeiro, a pessoa pede ao pajé para pessoas que tem raiva
ou inveja, por algum motivo de paixdes, obsessdo por alguma

pessoa, por amor extremo.

Essa pratica de contar com um pajé ou xama para langar feiticos esta por todo o

mundo amerindio. Melattei explica para os Timbira:

“0O xamai exerce dois papéis distintos: o de “curador” (vayaka),
quando usa seus poderes em beneficio social; o de “feiticeiro”
(kai), quando os aplica para causar danos e a morte.
Naturalmente, ninguém se confessa feiticeiro, visto a ameaca de
morte que paira sobre quem age como tal. De um modo geral um
individuo s6 acusa de feiticeiro a alguns daqueles xamas nao
considerados parentes seus. Portanto, talvez fosse legitimo
abordar os casos de assassinato de feiticeiros, muito frequentes
entre os crads e nas demais sociedades timbiras, como um aspecto

da rivalidade entre grupos de parentesco.” (1963: 60)

Entre os Azande, Evans-Pritchard explica sobre a figura do feiticeiro (2005: 37):

“A vinganga parece ter sido menos o resultado de um sentimento
de raiva ou 6dio que o cumprimento de um dever piedoso e uma
fonte de lucro. (...) hoje em dia, se um homem mata uma pessoa
por bruxaria, o crime ¢ de sua Unica responsabilidade, e seus

parentes ndo estdo vinculados a culpa.”



155

Por sua vez, o pajé-curandeiro € aquele que apresenta acdes ou técnicas na forma
de cura, cura os aedocimentos, alguns causados pelo feiticeiro, como por exemplo, dor
corporal por inteiro ou em qualquer parte localizada do corpo. Até por ser especialista
médico, essa dor causada pela feitigaria ocorre ou surge de forma inesperada e ndo passa,

somente o médico curandeiro consegue sana-la.

Os curandeiros atuam com um conjunto de ac¢des aprovadas socialmente, nao
provocam receio ou medo, apresentam-se com boas maneiras, dedicam-se a fazer o bem,
tratando das pessoas com dificuldades. Um bom curandeiro nunca ¢ acusado de ser

feiticeiro. Esse tipo de pajé, o curandeiro, conta como apoio de toda a aldeia.

Durante a entrevista com Sr. Paulino Manoelzinho Nunes, nos apresentou os

instrumentos que utiliza em suas praticas e rituais quando atua como pajé-curandeiro.

Esses instrumento ou elementos que permitem a pratica da preparacao ritual do
pajé curandeiro e que contém a marca do dom de sabedoria, sdo os seguintes:

- Chinitapo, ou seja, cachimbo;

- Gel chinbo, mistura com pimenta malagueta e alcool;

- Chinbo puro, um veneno;

- Ortiga, quando esta com dor em qualquer parte do corpo;

- Folhas de pido rocha, vassourinhas e ucuruca, servem para reza;

- Chinicato breu;

- Lingua de pirarucu, serve para ralar qualquer coisa de material utilizada;

- Uma tigela de colha;

- Um oleo de jacaré, serve para gripe € asma;

- Oleo de cobra sucuri ou jiboia, serve para dor de osso, tantos como pele;

- Pelos de espinho e pelos de preguiga real.

O uso de plantas, de animais e minerais sdo parte da técnica da pajelanca e
permitem uma interagao criativa na cura. Esses elementos se constituem em agentes que
sao mobilizados ou orquestrados pelo pajé. A utilizagdo desses elementos revela um
vinculo estreito e conhecimento desse saber ancestral e tradicional com o territorio onde
se vivem. Dominam uma légica do sensivel que os faz compreender o mundo e classificar
de acordo com esse conhecimento que ¢ produzido na interagao de corpos e territorio. De
acordo com Lévi-Strauss (Lévi-Strauss &Eribon, 2005), a 16gica do sensivel se dd com a

unido de dados da sensibilidade - cores, odores, sabores, ruidos, texturas — quanto com



156

qualidades primarias, ndo tributarias dos sentidos, que constituem a verdadeira realidade.
Um curandeiro ndo essa distingdo entre sensivel e outros niveis de observagdo da
realidade, mas produz sua reflexdo no plano das qualidades sensiveis com coeréncia e
logica. Por meio dessas unidades perceptuais, técnicas sdo elaboradas. Seguindo o
argumento de Lévi-Strauss, toda técnica (ceramica, tecelagem, agricultura, pesca, caca,
domesticacao de animais, producao de remédios caseiros) supde séculos de observacoes
ativas e metddicas, hipoteses ousadas e controladas, a fim de rejeita-las ou confirma-las

através de experiéncias incansavelmente repetidas:

“(...) para elaborar técnicas muitas vezes longas e complexas, que
permitem cultivar sem terra ou sem agua; para transformar graos
ou raizes toxicas em alimentos ou ainda utilizar essa toxicidade
para a caca, a guerra ou o ritual, ndo duvidemos de que foi
necessaria uma atitude de espirito verdadeiramente cientifico,
uma curiosidade assidua e sempre alerta, uma vontade de
conhecer pelo prazer de conhecer, pois apenas uma pequena
fragdo das observagdes e experiéncias (sobre as quais ¢ preciso
supor que tenham sido inspiradas antes e sobretudo pelo gosto do
saber) podia fornecer resultados praticos e imediatamente
utilizaveis.” (Lévi-Strauss, 1989: 30)
Assim, atua Sr. Paulino, fazendo cura, usando de elementos diversos, conhecendo
e compreendo e classificando os elementos que interage. Na comunidade, o um pajé faz
atendimento a qualquer hora, recebe as pessoas e até busca para serem curadas. Sr.
Paulino afirma que recebe por dia mais de 10 e 20 pessoas e, as vezes, nas comunidades,
esse niimero aumenta, chega a receber 40 e 80 pessoas juntando com dia a noite. Explica,
fazendo um alerta que, na maioria das vezes, os pajés utilizam alcool, eles enganam as

pessoas adoecidas, para ganharem mais quantia de dinheiro. Assim, tenta curar, mas na

verdade acaba fazendo a pessoa ficar doente.

Evans-Prichard afirma que entre os Azande, tanto homens quanto mulheres
podem fazer bruxaria. Cada povo apresenta suas regras sobre feiticeiros e pajés. No caso
dos Magiita, uma mulher ndo pode se tornar um paj¢, somente os homens podem praticar
a pajelanca. Entdo, ¢ importante analisas um contexto cultural para compreender a

formacao de um pajé e porque ¢ interdito a algumas pessoas.

Os pajés atuam como especialistas médico dentre de um coletivo Magiita, sana
adoecimentos, promove cura e vida plena. Para se tornar pajé, o pajé precisa partir de

relacdes éticas e construir uma estética que o fago transformar seu corpo, se tornar



157

sensivel para curar. Na pesquisa de campo, acompanhando Sr. Paulino, observei por
varios momentos as pessoas indo agradecé-lo pela cura que realizou nos adoecimentos e

por feiticarias.

4.2 Curadores e Xamas: a transmissao do conhecimento sobre plantas medicinais

Esta se¢do analisa os processos de transmissdo do conhecimento sobre plantas
medicinais entre curadores-pajés Magiita, enfatizando sua relevancia para meu povo
como forma de afirmagdo existencial e de cuidado coletivo. Teve como objetivo
compreender as formas empregados na perpetuacdo desse saber e identificar as

dificuldades que ameagam sua continuidade.

O uso de plantas medicinais remonta aos primérdios da humanidade, estando
intrinsecamente ligado as praticas de curadores e xamas em diversas culturas. Esses
especialistas desempenham um papel crucial na preservagdo e transmissao do
conhecimento fitoterapico, utilizando-o para tratar enfermidades e manter o equilibrio
espiritual das comunidades. A relevancia desse tema se destaca tendo em vista a busca
por valorizagdo dos guardides e guardids de valores ancestrais das medicinas indigenas.
O conceito de medicina indigena esta sendo fonte de debate, atualmente, na Secretaria
Especial de Satde Indigena que busca trazer uma conceituagdo para valorizar esses
conhecimentos nas comunidades indigenas. Essas praticas ancestrais podem atuar ao lado

dos tratamentos médicos convencionais, oferecendo abordagens holisticas.

A transmissdo desse conhecimento ocorre predominantemente de forma oral,
passando de geracdo em geragdo. Contudo, a globalizacdo e a modernizacdo ameagam
essa continuidade, resultando na perda de saberes tradicionais. A necessidade de
documentar e revitalizar essas praticas torna-se imperativa para garantir sua preservagao.
Iniciativas como a criagdo de enciclopédias de medicina tradicional por comunidades

indigenas exemplificam esfor¢os nesse sentido.

Hé um problema central que reside na diminui¢do do conhecimento tradicional
sobre plantas medicinais, principalmente entre os jovens, s6 os mais velhos conhecem,
agravada pela falta de registros sistematizados e pelo desinteresse das novas geragoes.
Agora com liderancas indigenas em cargos de direcdo na satde, politicas publicas que
incentivem a preservagdo e a integracdo desses saberes ao sistema de saude comecam a
ser desenhadas. Além disso, a exploragdo comercial sem o devido reconhecimento das

comunidades detentoras do conhecimento levanta questdes éticas e legais.



158

Neste capitulo pretendo trazer uma discussdo sobre a transmissdo do
conhecimento sobre plantas medicinais entre curadores e xamas, analisando as estratégias
utilizadas para a preservacao e disseminacdo desses saberes. Busco compreender os
desafios enfrentados por meu povo na manutencdo de suas praticas tradicionais e

identificar possiveis solugdes para sua valorizagdo e continuidade.

A importancia das plantas medicinais nas praticas xamanicas entre os Magiita ¢
profunda e revela a continuidade de saberes milenares transmitidos sobretudo pelos mais
velhos. No cotidiano - como se observa especialmente no ambito familiar minha - o uso
dessas plantas vai além do tratamento de doengas, constituindo um cuidado integral com
0 corpo e o espirito. Defumacdes, banhos, infusdes e rituais curativos expressam uma
concepgao de satide que ndo separa o fisico do espiritual, articulando equilibrio, harmonia
e relacdo com o mundo ndo humano. Assim, as plantas medicinais assumem um papel
fundamental ndo apenas na manutencdo da satde familiar, mas também na preservagao
da memoria coletiva, na transmissao intergeracional de conhecimentos tradicionais e na
reafirmacdo da identidade étnica Magiita, cuja existéncia esta profundamente vinculada

ao territorio, elementos da floresta e a mae natureza.

O uso de plantas medicinais em praticas xamanicas remonta a periodos ancestrais,
sendo uma das formas mais antigas de cuidado com a saude. Civilizagdes indigenas,
africanas e asiaticas registraram, ao longo dos séculos, a aplicacao de ervas em rituais de
cura e fortalecimento espiritual. Para Santoro et al. (2020), as praticas curativas
tradicionais baseiam-se em um conhecimento empirico transmitido por meio da
oralidade, tornando-se elementos fundamentais da identidade cultural de diversas
comunidades. A relagao entre ser humano e natureza, mediada pelo xamanismo, reflete
uma compreensao holistica da saude, na qual corpo, mente e espirito sdo indissociaveis.
Para os povos indigenas o mesmo movimento acontece, as plantas medicinais sdo
ancestrais e centrais para o cuidado, elas sdo alimento e remédios caseiros, que podem

ser ingeridos, comidos ou ser passado sobre o corpo.

A importancia das plantas medicinais nas praticas xamanicas se manifesta nao
apenas no campo da cura fisica, mas também no equilibrio energético dos individuos. De
acordo com Ceolin et al. (2024), a utilizacao dessas plantas transcende a esfera biologica,
envolvendo crengas e rituais que reforcam o papel dos xamas como intermedidrios entre

o mundo espiritual € o mundo material. O conhecimento sobre as propriedades das ervas,



159

adquirido ao longo de geracdes, configura-se como um saber dinamico, constantemente

atualizado por meio da observagao e da experimentagao.

Na perspectiva histérica, as primeiras evidéncias da utilizagdo de plantas
medicinais por curandeiros e xamas remontam a registros arqueologicos de mais de 5.000
anos. Segundo Feitoza; Pereira (2024), achados em sitios arqueologicos demonstram que
civilizagdes antigas ja empregavam ervas para tratar ferimentos, infec¢des e distirbios
emocionais. Esses registros evidenciam que a medicina tradicional ndo ¢ apenas um
resquicio do passado, mas um sistema de conhecimento em continua evolucao,

adaptando-se as transformacodes socioculturais.

O xamanismo, presente em diversas culturas, consolidou-se como um dos pilares
fundamentais na preservacao e difusdo do conhecimento sobre plantas medicinais.
Segundo Silva et al. (2025), os rituais xamanicos frequentemente envolvem o uso de
substancias vegetais com propriedades psicotrdpicas, como a ayahuasca e o peiote,
visando a estados alterados de consciéncia que possibilitam diagndsticos espirituais e
processos de cura. Esses rituais, longe de serem meramente simbolicos, desempenham

papel crucial no entendimento das inter-relagdes entre satide e espiritualidade.

A utilizagdo de plantas medicinais pelos xamas ndo se restringe apenas a ervas de
efeito imediato. Muitas espécies sdo administradas em preparacdes complexas, que
combinam diferentes principios ativos. De acordo com Badke et al. (2022), a composi¢do
das infusdes e extratos ¢ resultado de uma longa tradicao de experimentacdo, na qual cada
ingrediente desempenha uma funcao especifica. Essa expertise acumulada ao longo de
geragdes revela um conhecimento detalhado sobre interagdes entre substancias e suas

aplicagdes terapéuticas.

Os povos indigenas desempenham um papel fundamental na conservacdo desse
conhecimento, atuando como guardides de uma farmacopéia natural baseada em
observacgao, experimentagdo e tradicdo oral. De acordo com Silva et al. (2025), muitas
das substancias presentes em medicamentos modernos tiveram suas propriedades
descobertas por meio do uso empirico de plantas por populacdes tradicionais. Essa relacdo
entre saberes ancestrais e ciéncia contemporanea reforca a necessidade de

reconhecimento e valoriza¢ao do conhecimento indigena.

A relagdo entre xamanismo e o uso de plantas medicinais ndo ¢ apenas um reflexo

da antiguidade dessas praticas, mas uma resposta adaptativa as mudangas ambientais e



160

socioculturais. Segundo Feitoza; Pereira (2024), comunidades que mantém tradi¢des
xamanicas desenvolvem estratégias para garantir a continuidade do uso das plantas
medicinais, mesmo diante das ameacas representadas pela exploragdo comercial e pela
degradagdo ambiental. A crescente demanda por produtos naturais tem levado a
biopirataria, um dos grandes desafios enfrentados pelos povos tradicionais.

Além de seu uso curativo, as plantas medicinais possuem um carater simbolico e
ritualistico que reforga seu papel na identidade cultural das comunidades que as utilizam.
De acordo com Santoro et al. (2020), determinados vegetais sdo considerados sagrados e
usados exclusivamente em cerimonias religiosas e rituais de passagem. Esses contextos
revelam que a relagdo entre natureza e espiritualidade ¢ um dos pilares das praticas
xamanicas, tornando a fitoterapia uma ciéncia indissociavel da cultura e da tradigao.

O conhecimento sobre plantas medicinais dentro das praticas xamanicas nao se
restringe a um conjunto estatico de receitas, mas envolve um processo de constante
adaptag¢ao e inovagdao. Segundo Ceolin et al. (2024), o saber empirico dos xamas ¢
moldado pela observagdo continua da natureza, sendo atualizado de acordo com as
necessidades da comunidade. Esse aspecto dindmico demonstra a resiliéncia desse
sistema de conhecimento, que persiste ao longo do tempo mesmo diante de desafios como
a colonizagdo e a globalizagao.

A transmissdao do conhecimento sobre plantas medicinais dentro das praticas
xamanicas se da principalmente por meio da oralidade e da experiéncia pratica. Segundo
Silva et al. (2025), o aprendizado ocorre através da observagdo dos mais velhos, sendo
necessario um longo periodo de treinamento para que um aprendiz domine as técnicas de
cura. Essa forma de ensino reforca os lagos intergeracionais, garantindo que os saberes

sejam perpetuados ao longo do tempo.

O declinio da biodiversidade representa uma ameaga a continuidade do
conhecimento tradicional sobre plantas medicinais. Segundo Santoro et al. (2020), a
destruicao de ecossistemas naturais nao apenas reduz a disponibilidade de espécies
vegetais com propriedades terapéuticas, mas também compromete a base cultural das
comunidades que dependem desses recursos. O impacto ambiental causado pelo
desmatamento e pela urbanizagdo tem levado a perda irreparavel de conhecimentos que

poderiam ser aplicados tanto na medicina tradicional quanto na moderna.

A relacdo entre ciéncia e saberes tradicionais tem avanc¢ado no

sentido de uma cooperacao mutua. Pesquisas colaborativas entre



161

universidades e comunidades tradicionais tém possibilitado a
sistematizagdo do conhecimento xamanico, garantindo sua
preservacao. Esse esfor¢o coletivo reforga a necessidade de
politicas publicas que reconhegam a importancia desses saberes
para a saude e a cultura da humanidade (CEOLIN et al., 2024 p.
08).

A permanéncia das praticas xamanicas no mundo contemporaneo demonstra sua
resiliéncia e relevancia para as comunidades que as praticam. Para Badke et al. (2022), a
continuidade dessas tradi¢des ¢ um reflexo da necessidade humana de buscar equilibrio
entre corpo, mente e natureza. O xamanismo e a fitoterapia representam ndo apenas um
legado do passado, mas também um recurso valioso para a constru¢ao de um futuro mais

sustentavel e integrador.

4.3 Processos de transmissao do conhecimento tradicional

A transmissdo do conhecimento tradicional sobre plantas medicinais ocorre
majoritariamente por meio da oralidade e observagdo, sendo passada de geracdo em
geracdo dentro das comunidades que mantém essas praticas. De acordo com Ceolin et al.
(2024), essa forma de transmissdo preserva nao apenas as propriedades das plantas, mas
também os rituais, os cantos e as simbologias associadas a cada espécie. Esse modelo de
ensino baseia-se na observacao direta dos mais velhos, na experimenta¢ao e na repeti¢ao
das praticas, garantindo que os aprendizes absorvam os detalhes essenciais da fitoterapia

tradicional.

A oralidade desempenha um papel crucial na perpetuacao dos saberes ancestrais,
pois permite a adaptacdo das informagdes conforme a realidade de cada época. Segundo
Silva et al. (2025), os xamas e curandeiros, ao transmitir seus conhecimentos, ajustam
suas praticas de acordo com as mudangas ambientais, culturais e sociais. Essa
flexibilidade contribui para que a medicina tradicional continue relevante, mesmo diante

da modernizagao e das influéncias externas que impactam as comunidades.

Além da oralidade, a experiéncia pratica ¢ fundamental na formacao dos novos
conhecedores das plantas medicinais. De acordo com Badke et al. (2022), a aprendizagem
ocorre por meio de um processo de imersdo, no qual os aprendizes acompanham os

mestres em suas atividades didrias, observando a colheita, o preparo e a aplicagao das



162

ervas. Esse método permite que o conhecimento seja interiorizado de forma aprofundada,

garantindo que cada aprendiz compreenda os efeitos e os contextos de uso das plantas.

A relagdo mestre-aprendiz no contexto da transmissdo do conhecimento
tradicional ¢ marcada por uma convivéncia intensa, onde o ensinamento se d4 de maneira
gradual e personalizada. Os ancides e pajés com jovens tem um papel fundamental para
ensinar na pratica os conhecimentos e saberes. Para Feitoza; Pereira (2024), os curadores
e xamas avaliam o nivel de compreensao e dedicacdo de seus aprendizes, transmitindo
conhecimentos mais complexos a medida que percebem a maturidade necessaria para sua
assimilagdo. Esse processo assegura que o saber ndo seja apenas memorizado, mas

compreendido em sua totalidade.

As cerimdnias e rituais desempenham um papel essencial na fixagdo do
conhecimento sobre plantas medicinais. Segundo Santoro et al. (2020), muitos aprendizes
vivenciam experiéncias espirituais guiadas por mestres, nas quais recebem revelagdes
sobre o uso das plantas e sua interagdo com o corpo e a mente. Esse método de ensino
transcende a logica cientifica ocidental, pois inclui elementos subjetivos e espirituais que

reforgam a conexao entre o praticante e a natureza.

O ensino tradicional nao se limita apenas ao conhecimento sobre as plantas, mas
envolve também aspectos culturais e cosmoldgicos que estruturam a visdo de mundo das
comunidades. De acordo com Silva et al. (2025), o aprendizado da fitoterapia tradicional
inclui nogdes de respeito a natureza, ética no uso dos recursos naturais e rituais de
agradecimento as divindades. Esses valores garantem que a transmissao do conhecimento

ocorra de maneira sustentavel e harmonica com o meio ambiente.

A modernizagdo e o contato com culturas externas tém impactado a continuidade
da transmissdo dos saberes tradicionais, levando a perda progressiva desses
conhecimentos. Segundo Ceolin et al. (2024), a urbanizagao ¢ a escolarizagdo formal tém
afastado os jovens das préaticas ancestrais, reduzindo o nimero de aprendizes dispostos a
seguir os ensinamentos dos curandeiros. Esse fendmeno representa um risco para a
perpetuagdo da fitoterapia tradicional, tornando urgente a necessidade de politicas

publicas voltadas a valorizagao desse conhecimento.

O registro escrito das praticas tradicionais tem sido uma alternativa para evitar a
perda do conhecimento sobre plantas medicinais. De acordo com Badke et al. (2022),

algumas comunidades tém criado enciclopédias de medicina tradicional, documentando



163

o uso das ervas, suas propriedades e os métodos de aplicacdo. Essa estratégia permite que
o saber tradicional seja preservado mesmo em contextos de mudancas socioculturais que

dificultam sua transmissao oral.

A colaboragao entre cientistas ¢ comunidades tradicionais tem se
mostrado uma estratégia eficaz para preservar e validar o
conhecimento fitoterapico ancestral. Pesquisas etnobotanicas tém
contribuido para o reconhecimento da eficacia de diversas plantas
medicinais, estabelecendo pontes entre a medicina tradicional e a
ciéncia contemporanea. Essas iniciativas reforcam a importancia
da transmissdo do conhecimento, ao mesmo tempo que
possibilitam seu reconhecimento e aceitagdo por parte da

sociedade ocidental (FEITOZA e PEREIRA, 2024 p. 03).

Os mitos e as narrativas orais desempenham um papel fundamental na transmissao
dos saberes tradicionais sobre plantas medicinais. O “mito” mais conhecido talvez ¢ a
origem do povo Magiita, sobretudo, surgimento povo pescado. Mas para noés ¢ uma
histéria e memoria dos ancestrais sobre o nosso passado distante e presente ao tempo. De
acordo com Santoro et al. (2020), muitas comunidades utilizam histérias para ensinar
sobre os usos e os perigos de determinadas ervas, associando-as a personagens miticos
ou eventos sobrenaturais. Esse método ludico facilita a assimilacdo do conhecimento,
tornando-o acessivel desde a infancia e refor¢ando sua permanéncia na cultura local.

As redes de transmissdao do conhecimento tradicional ndo se restringem ao
ambiente familiar, envolvendo também a coletividade da comunidade. Segundo Silva et
al. (2025), muitos aprendizados ocorrem em encontros comunitarios, nos quais diferentes
geracOes compartilham experiéncias e observagdes sobre as plantas medicinais. Esse
sistema de ensino colaborativo fortalece os lacos sociais e garante que o conhecimento

seja disseminado de forma ampla e acessivel.

A pratica da transmissdo intergeracional do conhecimento tradicional sobre
plantas medicinais tem sido ameagada pela influéncia da medicina alopatica ocidental.
Esta ¢ a preocupacdo de muitas liderangas indigenas, como um dos ancido nos disse, “o
conhecimento sobre plantas tradicionais estd cada vez pouco conhecido, poucas
valorizadas entre as geracoes de jovens [...] hoje se procura menos pela cura tradicionais
e procuram mais pela medicina ocidental”, os conhecimentos deveriam dialogar e

caminhar junto pela satide das pessoas. De acordo com Ceolin et al. (2024), o crescimento



164

do acesso a medicamentos industrializados tem reduzido o interesse das novas geracdes
pelo uso de ervas, muitas vezes desconsiderando sua importancia historica e cultural. Esse
desinteresse pode comprometer a continuidade da fitoterapia tradicional, tornando

necessdaria sua revalorizacao dentro das comunidades.

A influéncia da globalizacao na transmissao dos saberes tradicionais sobre plantas
medicinais tem se manifestado tanto de forma positiva quanto negativa. Para Badke et al.
(2022), por um lado, o acesso a informagdo permitiu que praticas fitoterapicas fossem
reconhecidas globalmente; por outro, o contato excessivo com culturas externas tem
levado a substituicdo dos métodos tradicionais por praticas ocidentalizadas. Esse
paradoxo destaca a importancia de iniciativas que equilibrem o respeito as tradigdes com

a necessidade de adaptacdo as novas realidades.

A perda do conhecimento sobre plantas medicinais pode representar um impacto
significativo para a biodiversidade e a saude das comunidades tradicionais. Segundo
Feitoza; Pereira (2024), ao deixar de utilizar determinadas espécies, ha uma redugdo na
valorizacdo dos ecossistemas onde essas plantas crescem, tornando-as vulneraveis a
exploragdo predatoria. Dessa forma, a transmissao continua desses saberes ¢ essencial

ndo apenas para a preservacao cultural, mas também para a conservagdo da natureza.

A preservacao do conhecimento sobre plantas medicinais por meio da transmissao
oral e pratica representa um patrimonio imaterial de inestimavel valor para a humanidade.
Segundo Santoro et al. (2020), a continuidade dessas praticas depende do reconhecimento
e da valorizagao dos detentores desse saber, que desempenham um papel fundamental na
manuten¢do da diversidade cultural e no desenvolvimento de alternativas terapéuticas
sustentaveis. Dessa forma, garantir a continuidade da transmissdo do conhecimento
tradicional sobre plantas medicinais ndo ¢ apenas uma questdo de respeito as tradigdes,

mas tamb&ém um compromisso com a saude € 0 meio ambiente.

4.4 Integraciio da medicina tradicional ao sistema de saiide contemporaneo

A medicina tradicional, fundamentada no uso de plantas medicinais e praticas
espirituais, tem sido um recurso essencial para diversas culturas ao longo da historia.
Entretanto, sua aceitagdo no sistema de satide contemporaneo ainda enfrenta desafios
estruturais e epistemologicos. Segundo Santoro et al. (2020), a pratica das benzedeiras e
curandeiros continua sendo uma alternativa importante em comunidades onde o acesso a

medicina convencional ¢ limitado. Essa realidade evidencia a necessidade de um didlogo



165

entre o conhecimento tradicional e o saber biomédico para garantir um atendimento mais

inclusivo e acessivel a populagao.

A Organizagao Mundial da Satde (OMS) reconhece a importancia da medicina
tradicional e tem incentivado sua regulamentacdo e incorporacdo aos sistemas nacionais
de saude. De acordo com Ceolin et al. (2024), a transmissao do conhecimento sobre
plantas medicinais nas comunidades rurais € um processo consolidado, permitindo a
continuidade de praticas terapéuticas que coexistem com a medicina alopatica. Contudo,
a falta de politicas publicas voltadas para a valorizacdo dessas praticas limita sua
aceitacdo nos servicos de saude formalizados, impedindo sua expansdo de forma

institucionalizada.

A validagao cientifica dos tratamentos fitoterapicos tradicionais tem sido uma das
principais barreiras para sua integra¢do ao modelo de satude ocidental. Segundo Badke et
al. (2022), a medicina baseada em evidéncias exige estudos clinicos rigorosos para
comprovar a eficacia e a seguranga das plantas medicinais, o que nem sempre € viavel
para as comunidades que preservam esse conhecimento. Esse entrave evidencia um
conflito entre saberes ancestrais, que se fundamentam na experiéncia e na oralidade, e os

critérios cientificos que norteiam a biomedicina.

Além das dificuldades na validagdo, o preconceito contra as praticas tradicionais
representa um desafio significativo. A marginaliza¢ao dos curandeiros e benzedeiras esta
associada a um discurso eurocéntrico que desvaloriza os sistemas de saude tradicionais
em favor da biomedicina ocidental. Segundo Natel (2021), o xamanismo, por exemplo,
tem sido tratado como uma pratica mistica e folcldrica, sem reconhecimento oficial,
apesar de sua relevancia terapéutica em diversas culturas. Esse estigma compromete a
aceitacdo da medicina tradicional nos espagos académicos e hospitalares, dificultando sua

regulamentagao.

A biopirataria ¢ outro fator que compromete a integracdo da medicina tradicional
ao sistema de saide contemporaneo. De acordo com Santoro et al. (2020), empresas
farmacéuticas frequentemente utilizam conhecimentos ancestrais sobre plantas
medicinais sem o devido reconhecimento ou compensagdo para as comunidades que os
preservam. Essa apropriagdo indevida gera desigualdades econdmicas e culturais, além

de desincentivar a transmissdo desse saber. O reconhecimento legal das praticas



166

tradicionais ¢ essencial para garantir que o conhecimento ancestral seja protegido e

valorizado.

Apesar dos desafios, ha avangos no reconhecimento da fitoterapia como pratica
complementar dentro do sistema de saude. Segundo Ceolin et al. (2024), alguns paises ja
incluem plantas medicinais em suas politicas de satide publica, fornecendo medicamentos
fitoterapicos regulamentados aos pacientes. No Brasil, o Sistema Unico de Satde (SUS)
jé& oferece tratamentos baseados em fitoterapia por meio da Politica Nacional de Praticas
Integrativas e Complementares, demonstrando um esfor¢o institucional para integrar

esses conhecimentos ao atendimento convencional.

A resisténcia por parte de profissionais da saude também ¢ um fator que limita a
expansao da medicina tradicional nos servicos clinicos. Segundo Badke et al. (2022),
muitos médicos e enfermeiros desconhecem os beneficios das plantas medicinais, pois a
formagdo académica na area da satde privilegia abordagens farmacologicas
convencionais. A inclusdo de contetidos sobre fitoterapia e etnomedicina nos curriculos
universitarios poderia fomentar uma aceitacdo mais ampla dessas praticas, promovendo

um atendimento mais diversificado e culturalmente sensivel.

A relagdo entre espiritualidade e cura ¢ um elemento central na medicina
tradicional, o que a difere do modelo biomédico ocidental. De acordo com Natel (2021),
0 xamanismo e outras praticas de cura espiritual ndo se limitam ao tratamento de sintomas
fisicos, mas consideram a interagdo entre corpo, mente e espirito. Esse aspecto pode ser
dificil de integrar a sistemas hospitalares padronizados, que frequentemente tratam as

doencas de maneira fragmentada, sem considerar a totalidade do individuo.

A regulamentacdo da medicina tradicional requer um equilibrio entre a
preservacdo do conhecimento ancestral e sua adaptacdo as normativas sanitarias
modernas. Segundo Santoro et al. (2020), a criacao de certificagdes para profissionais de
fitoterapia e a padronizacdo da producdo de medicamentos a base de plantas sdo
estratégias eficazes para garantir seguranca e eficacia nos tratamentos. Essas iniciativas
podem viabilizar uma maior aceitagdo da fitoterapia nos servigos de saude sem

comprometer os saberes das comunidades tradicionais.

A colaboracdo entre pesquisadores académicos e praticantes da medicina
tradicional tem sido uma estratégia fundamental para fortalecer a integragdo dessas

abordagens. De acordo com Pereira (2024), projetos de pesquisa participativos, nos quais



167

curandeiros e cientistas trabalham em conjunto, t€ém possibilitado o reconhecimento de
praticas ancestrais sem desrespeitar seus fundamentos culturais. Essas parcerias também
promovem a troca de conhecimentos, enriquecendo tanto a ciéncia ocidental quanto as

tradi¢des populares.

A influéncia da globalizagdo tem contribuido para uma maior visibilidade das
praticas tradicionais de saude, despertando o interesse da sociedade contemporanea pela
fitoterapia. Segundo Badke et al. (2022), a busca por tratamentos naturais tem aumentado
significativamente, levando a popularizacao de chas, extratos e 0leos essenciais que antes
eram restritos as comunidades que os originaram. Esse fendmeno pode ser positivo para
a aceitacdo da medicina tradicional, mas também levanta preocupagdes sobre a

apropriacao cultural e a comercializagdo indevida desses produtos.

A integracdo da medicina tradicional ao sistema de saude exige
uma abordagem intercultural, que valorize os saberes ancestrais
sem descaracteriza-los. O respeito a cosmovisdo das
comunidades indigenas e tradicionais deve ser um principio
norteador desse processo, evitando que suas praticas sejam
reduzidas a simples produtos mercadologicos. O fortalecimento
das redes de transmissdo do conhecimento tradicional ¢ essencial
para garantir que essas praticas permaneg¢am vivas € sejam

reconhecidas em sua totalidade (GAUDENCIO, 2021 p. 04).

O reconhecimento institucional da medicina tradicional pode trazer beneficios
tanto para as comunidades detentoras desses saberes quanto para o sistema de saude como
um todo. Segundo Santoro et al. (2020), a incorporacdo de praticas fitoterapicas pode
reduzir custos com medicamentos industrializados e oferecer alternativas terapéuticas
para doencas cronicas. Além disso, a promog¢ao de um modelo de satide integrativo, que
considere diferentes formas de cura, pode contribuir para um atendimento mais

humanizado e eficaz.

A sustentabilidade da fitoterapia e sua integragdo ao sistema de satide devem ser
pautadas por principios de ética e justica social. De acordo com Ceolin et al. (2024), a
exploracdo indiscriminada de recursos naturais para a produ¢dao de medicamentos

fitoterapicos pode comprometer a biodiversidade e afetar negativamente as comunidades



168

tradicionais. Dessa forma, politicas ambientais e socioecondmicas devem ser
desenvolvidas para garantir que a valorizacdo da medicina tradicional ocorra de maneira

sustentavel e equitativa.

A pesquisa demonstrou que a oralidade e a experiéncia pratica sdo os principais
meios de aprendizado, garantindo que os conhecimentos sobre fitoterapia tradicional
sejam passados de geragao em geragdo. No entanto, verificou-se que a modernizagao, a
influéncia da biomedicina e a auséncia de politicas publicas adequadas representam
obstaculos significativos para a continuidade dessas praticas, comprometendo a riqueza

cultural e cientifica associada ao uso de plantas medicinais.

CONSIDERACOES FINAIS

Esta pesquisa buscou compreender a profundidade e a complexidade do papel
desempenhado pelos ancides pajés na comunidade Me’ciirane, do povo Magiita,
revelando como suas praticas de cuidado, benzimento e cura transcendem o campo da
saude para se constituirem como pilares de organizacdo social, espiritualidade e
identidade coletiva. Ao acompanhar suas trajetérias de vida, observou-se que o caminho
do pajé ndo ¢ apenas uma escolha individual, mas uma vocagao reconhecida e legitimada
pela comunidade, marcada por experiéncias transformadoras e pelo dominio de saberes
transmitidos entre geracdes. Nesse processo, a atuagao do pajé se mostra essencial para a
manutencdo do equilibrio entre corpo e espirito, humanos e ndo humanos, visivel e

invisivel, constituindo um elo fundamental na continuidade do modo de ser Magiita.

A investiga¢do evidenciou também que a arte da cura entre os Magiita ¢
indissociavel do uso das plantas medicinais, cujo conhecimento reflete uma relagao
profunda e respeitosa com a floresta e com o territorio. Esses saberes, guardados e
transmitidos pelos mais velhos, expressam uma ciéncia tradicional que articula aspectos

préaticos, simbolicos e cosmologicos.

As narrativas miticas sobre a origem e o uso das plantas revelam ndo apenas
técnicas de cura, mas também valores e visdes de mundo que orientam a vida coletiva e
fortalecem modo de vida. Assim, compreender essas praticas significa reconhecer a

medicina tradicional Magiita como parte integrante de um sistema de conhecimento que



169

resiste e se atualiza mesmo diante das pressdes externas e das transformacdes

contemporaneas.

Como pesquisador indigena Magiita, este trabalho representa também uma
caminhada pessoal de retorno e reafirmacgdo de pertencimento. Ao investigar a propria
cultura, ndo apenas documentei saberes e praticas que me formaram enquanto sujeito
coletivo, mas também refleti sobre a importancia de produzir conhecimento a partir de
nossas proprias perspectivas. Esse exercicio de olhar para dentro, com os pés no territorio
e a escuta atenta aos mais velhos, reforca a necessidade de que pesquisas sobre os povos
indigenas sejam conduzidas em didlogo com seus protagonistas, valorizando
epistemologias proprias e reconhecendo outras formas de ciéncia e cura que a academia

muitas vezes ignora ou subestima.

Por fim, esta dissertagdao contribui para o reconhecimento da medicina tradicional
indigena como patrimonio imaterial e expressdo viva da resisténcia cultural do povo
Magiita. Ao evidenciar a centralidade dos pajés e dos saberes ancestrais nas dinamicas
sociais e espirituais da comunidade, reafirma-se que a valorizagdo desses conhecimentos

ndo ¢ apenas uma questdo de memoria, mas de continuidade e de futuro.

Segundo Cacique Magiita Jorge Franco:

"Nossos avos diziam que cada planta € como uma pessoa: tem
espirito, tem histéria e tem seu jeito de falar com quem sabe
ouvir. Antigamente, todo menino € menina aprendia desde cedo
a reconhecer as folhas, as raizes, as cascas e a respeitar o pajé,
que sabe chamar a forga delas para curar.

Hoje, os jovens vivem entre dois mundos: o nosso, que ¢ da
floresta, e o outro, que vem das cidades. Alguns se afastam e
esquece-se de ouvir o canto da mata. Mas outros ja entenderam
que, sem o saber dos antigos, 0 nosso povo enfraquece.

Nos, caciques, junto com os pajés e as mulheres conhecedoras,
estamos chamando os jovens para participar das cerimdnias,
para andar conosco na mata, para ver como se prepara o banho
de cura, como se sopra o rapé, como se faz a reza para a febre

ou para a tristeza.



170

Porque o territdrio ndo € so terra e rio — ele ¢ farméacia viva, ¢
casa de espiritos, € escola de verdade. E se o jovem aprende isso,
ele carrega no coragdo a memoria do nosso povo. E assim,
mesmo quando o corpo envelhecer, o espirito dele serd forte

como o da samauma."

Podemos notar na fala do Cacique Jorge Franco, a continuidade dos saberes
ancestrais entre os Magiita, ressaltando a importancia da escuta, da convivéncia e do
respeito aos ensinamentos dos mais velhos. Ao afirmar que o territorio € “farmacia viva,
casa de espiritos e escola de verdade”, os ancidos reafirmam a visdo integral do mundo
indigena, na qual natureza, corpo e espirito estdo entrelacados. Esse pensamento revela
que o conhecimento tradicional ndo se separa da vida cotidiana, mas ¢ parte do proprio
modo de existir do povo. Na comunidade Vila Betania, essa mensagem tem inspirado o
trabalho coletivo de caciques, pajés e mulheres conhecedoras na formagao dos jovens,
fortalecendo a identidade Magiita e garantindo a continuidade das praticas de cura e da

relagcdo sagrada com a floresta.

E urgente que o Estado, a sociedade e a propria academia reconhegam e respeitem
essas praticas como parte fundamental da diversidade cultural e do direito a
autodetermina¢do dos povos indigenas. Mais do que um estudo sobre os Magiita, este
trabalho ¢ um testemunho de sua forga, resiliéncia e sabedoria milenar - e um convite a
constru¢do de pontes entre saberes, em que a ciéncia ocidental aprenda a caminhar ao

lado dos conhecimentos originarios, com os de Magiita.

Referéncias Bibliograficas

BADKE, Marcio Rossato et al. Saberes e praticas populares de cuidado em satiide com
0 uso de plantas medicinais. Texto & Contexto Enfermagem, v. 21, n. 2, p. 363-370,
2022. Disponivel em: https://www.scielo.br/j/tce/a/RSYSYvIrM7rsDP7dzThIVsj/.
Acesso em: 20 jan. de 2025.

BANIWA, Gersem. Educa¢ido para gestdo territorial e ambiental em terras
indigenas. Brasilia: MEC, 2019. Acesso em: 01 outubro 2025

BARRETO, Jodo Paulo. 2017. BAHSERIKOWI - Centro de Medicina Indigena da
Amazonia: concepgdes e praticas de saude indigena. AmazoOnia, Revista de
Antropologia. (Online) 9 (2): 594 - 612, 2017



171

BRASIL. Constituicao (1988). Constitui¢ao da Republica Federativa do Brasil de 1988.
Brasilia, DF: Senado Federal, 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil 03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 26
setembros. 2025.

CABALZAR, Aloisio. A fala do pajé: xamanismo tukano no noroeste amazonico. Sao
Paulo: ISA; FOIRN, 2010. Acesso em: 15 outubro 2025

CARDOSO DE OLIVEIRA, R. 1998. O trabalho do antropélogo. Brasilia/Sao Paulo:
Paralelo 15/ed. UNESP.

Censo Demogrifico de 2022 realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e
Estatistica (IBGE). Acesso em: 30 setembros. 2025.

CEOLIN, Teila et al. Plantas medicinais: transmissao do conhecimento nas familias
de agricultores de base ecolégica no Sul do RS. Revista da Escola de Enfermagem da
USP, V. 45, n. 1, p. 47-54, 2024. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/RhYtgkRWFSRDYBR62GgZhxM/. Acesso em: 20 jan.
de 2025.

CEOLIN, Teila et al. Plantas medicinais: transmissao do conhecimento nas familias
de agricultores de base ecoldgica no Sul do RS. Revista da Escola de Enfermagem da
USP, V. 45, n. 1, p- 47-54, 2024. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/RhYtgkRWFSRDYBR6gGgZhxM/. Acesso em: 20 jan.
de 2025.

CUNHA, Manuela Carneiro da (org.). Histéria dos Indios no Brasil. 3. ed. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2009. Acesso em: 10 outubro. 2025

DAMATTA, Roberto. O oficio de etndlogo, ou como ter “anthropological blues”. In:
Encontros com a Civiliza¢ao Brasileira, n. 10, 1976.

DESCOLA, Philippe. La nature domestique: symbolisme et praxis dans I’écologie des
Achuar. Paris: Editions de la Maison des Sciences de ’Homme, 1996. Acesso em: 01
Abril 2025

Evans-Pritchard, E.E.(Edward Evans), 1902 — 1973. Bruxaria, oraculos e magia entre
os Azande / E.E.Evnas-Pritchard; edicdo resumida e introducdo, Eva Gillies: tradugdo
EduardoViveiros de Castro. — Rio e Janeiro: jorjeZaharEd., 2005.

FEITOZA, Mario Cesar Aves; PEREIRA, Lazaro Robson de Araujo Brito. Plantas
medicinais no tratamento de doencas cronicas. Revista Interdisciplinar em Saude, v.
11, p. 78-92, 2024. Disponivel em:
https://interdisciplinaremsaude.com.br/Volume 32/Trabalho_06_2024.pdf. Acesso em:
20 jan. de 2025.

FELIPE, Fred da Costa. ENSINAR E TRANSMITIR A MEMORIA: VIVENCIAS E
EXPERIENCIAS DE FORMACAO SOCIAL MAGUTA NA COMUNIDADE
ME’CURANE NA TERRA INDIGENA BETANIA / Fred da Costa FELIPE; orientador
Gersem José dos Santos Luciano. -- Brasilia, 2024. Dissertacdo (Mestrado em
Antropologia) -- Universidade de Brasilia, 2024.



172

FELIPE, Iury da Costa. “AQUI NOS, MAGUTAGU, NASCEMOS E (RE)EXISTIMOS:
Aspecto historico das invasoes no Alto Rio Solimdes, Amazonia”. Dissertacao (Mestrado
em Antropologia Social) — Instituto de Ciéncias Sociais, Universidade de Brasilia, 2021
Acesso em: 01 Julho 2025

GAUDENCIO, Jéssica et al. Conhecimento tradicional Kaingang: o uso de ervas
medicinais. Odeere, v. 6, n. 2, p. 35-53, 2021.

GEERTZ, Clifford. A interpretagao das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1978. Acesso
em: 28 agosto 2025

GOW, Peter. “River People: Shamanism and History in Western Amazonia”. Journal
of the Royal Anthropological Institute, v. 29, n. 1, p. 1-17, 1994. Acesso em: 18 outubro
2025

GUIMARAES, Silvia. O sistema médico Sanuma-Yanomami e sua interagio com as
praticas biomédicas de atencdo a saide. Cadernos de Satide Publica (Online), v. 31, p.
2148-2156, 2015

GUIMARAES, Silvia. Os especialistas do sistema médico Sanumé-Yanomami: o
xXamanismo como guerra, arte ¢ cura. Tempus: Actas de Saude Coletiva, v. 5, p. 57-72,
2011.

GUIMARAES, Silvia Cosmologia Sanuma: o xami e a constitui¢io do ser. Tese de
doutorado, Departamento de Antropologia, Brasilia, 2005

GUIMARAES, Silvia. Os Guarani-Mby4 e a constituiio do ser. Dissertacio de
mestrado em Antropologia, Brasilia, UnB, 2001

HUGH-JONES, Stephen. “Shamanism and the Meaning of Rituals”. In: BASSO, Ellen;
HILL, Jonathan (orgs.). Perspectives on Indigenous Cosmologies in Amazonia.
London: Routledge, 2019. Acesso em: 28 outubro 2025

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Perfil da Terra Indigena Betania —
Me’ciirane. Sao Paulo: ISA, 2021.

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Povo Ticuna. Povos Indigenas no Brasil.
2021. Disponivel em: https://pib.socioambiental.org. Acesso em: 5 outubro. 2025.

ISA, Instituto Socioambiental. Ticuna. Disponivel em:
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo%3ATicuna. Acesso em: 01 maio 2025.
CARLOS, José. Encontro Regional de Historia Oral Sudeste _ Sul (1 . : 1995: Sao
Paulo) (Re) Introduzindo a Historia Oral no Brasil / organizagao Sabe Bom Melly.
Sao Paulo :Xama, 1996. (Série eventos).

KAMBEBA, Maircia. O lugar do saber tradicional. Manaus: UEA Edig¢des, 2018.
Acesso em: 11 setembro 2025

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama
yanomami. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2015. Acesso em: 18 outubro 2025



173

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2019. Acesso em: 20 outubro 2025

LAGROU, Els. A fluidez da forma: arte, alteridade e agéncia em uma sociedade
amazonica. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. Acesso em: 25 outubro 2025

LANGDON, Esther Jean. A cura e os modelos de atencao a saude indigena: uma
introdugdo. In: Langdon, E. J. & Garnelo, L. (orgs.) Satide dos povos indigenas:
reflexdes sobre politicas e praticas. Brasilia: MEC/UNESCO, 1996.

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,
1975. Acesso em: 28 agosto 2025

MATAREZIO FILHO, Edson Tosta. Fragmentos de uma rede imensa — o sistema de
clas e metades dos Ticuna. In: Anais da VI Reunido de Antropologia da Ciéncia e
Tecnologia. Campinas: IGE, 2016. Disponivel em:
https://ocs.ige.unicamp.br/ojs/react/article/download/2827/2689/12685. Acesso em: 01
maio 2025.

MEDEIROS, et al. Povos Ticuna na triplice fronteira: desafios para o estado e para
o direito. Revista ~ Imanimundo, Bogota, 2019. Disponivel  em:
https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/download/64789/70805/4250
40. Acesso em: 01 maio 2025.

MELATTI, Julio. 1963. O mito ¢ o xama. Revista do Museu Paulista (Nova Série, vol.
14, 1963, pp. 60-70).

MOTA, Marcio Anténio Lourenco; MATTOS, José Roberto Linhares de;
NASCIMENTO, Sandra Maria de Mattos; LORENCO MOTA, Marinete. Relacoes
interétnicas: os elementos culturais e a consolidacdo da identidade indigena Ticuna.
Revista EPPPAC, Sao Paulo, v. 19, n. 029, p. 45-58, 2019. Disponivel em:
https:// www.epppac.com.br/wp-content/uploads/2021/07/EPPPAC19-029-RELACOES-
INTERETNICAS-OS-ELEMENTOS-CULTURAIS-E-A-CONSOLIDACAO-DA-
IDENTIDADE-INDIGENA-TICUNA.pdf. Acesso em: 01 Maio 2025.

NATEL, Rejane Maria Gomes Leite. Xama: simbolo da cura espiritual, a partir de Mircea
Eliade. DIALOGOS NA UNIPAZ GOIAS 2020, p. 32, 2021.

Ngi a Tanaiitchiciinaagii: Um Manual da Escrita / Coordenacao geral Jussara Gomes
Gruber. - Benjamin Constant: Centro de Documentacdo e Pesquisa do Alto Solimdes
(Magiita); Brasilia: Ministério da Educacao, 1992. Acesso 09 setembro 2025

NIMUENDAJU, Curt. Os Indios Tucuna. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi,
1952. Acesso 09 setembro 2025

O livro das arvores / Jussara Gomes Gruber (organizadora). Benjamim Constant :
Organizacao Geral dos Professores Ticuna Bilingiies, 1997. Acesso 09 julho 2025

OLIVEIRA, Jodao Pacheco de. “O NOSSO GOVERNO”: Os Ticuna e o Regime
Tutelar . Sao Paulo: Marco Zero; [Brasilia, DF]: MCT/CNPq, 1988.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. Povos indigenas e a construcio do Estado no Brasil:
ensaios de antropologia histérica. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1998.



174

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O indio e mundo dos brancos. — 4 ed. — Campinas,
SP: Editora da UNICAMP, 1996.

PACHECO DE OLIVEIRA, Jodao. Mil pecas: cole¢coes Ticuna do Museu Nacional.
Revista JPO Antropologia, Brasilia, 2022. Disponivel em:
https://jpoantropologia.com.br/ticuna/. Acesso em: 01 maio 2025.

PEREIRA, Robson Mendonga. Saberes médicos e praticas de cura tradicionais dos

bororos: relatos de uma expedi¢ao ao sertao de Mato Grosso, 1911. Historia, Ciéncias,
Saude-Manguinhos, v. 31, p. €2024073, 2024

RAMOS, Gilquer. A participacio da familia Ticuna na comunidade escolar. Trabalho
de Conclusao de Curso (Bacharelado em Educagdao) — Universidade Federal do
Amazonas, Manaus, 2025. Disponivel em:
https://riu.ufam.edu.br/bitstream/prefix/8570/2/TCC_GilquerRamos.pdf. Acesso em: 01
maio 2025.

RED-IDD, Instituto de Desenvolvimento Regional e Direitos Humanos. O pove Ticuna
na regiao da Amazonia Brasileira: luta, resisténcia e direitos territoriais. GT-01,
2021. Disponivel em: https://red-idd.com/files/2021/2021GTO01_004.pdf. Acesso em: 01
maio 2025.

REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo. Amazonian Cosmos: The Sexual and Religious
Symbolism of the Tukano Indians. Chicago: University of Chicago Press, 1971. Acesso
em: 24 de outubro 2025.

RIBEIRO, Darcy. Os indios e a civilizacdo: a integracio das populac¢des indigenas no
Brasil moderno. 9. ed. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2019. Acesso em: 14 outubro.
2025

RICARDO, Carlos Alberto (org.). Poves Indigenas no Brasil (2001/2005). Sao Paulo:
Instituto Socioambiental, 2006.

RODRIGUES, Donizete. Identidade e etnicidade: aspectos tedricos e conceituais.
Revista Humanidades e Inovacdo, v. 8, n. 42, p. 193-201, 2021. Disponivel em:
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/5408.  Acesso
em: 27 set. 2025.

SANTORO, Flavia Rosa ct al. Entre a tradicdo e a modernidade: a relacao entre as
benzedeiras e as plantas medicinais na Ilha de Santa Catarina, Brasil.
EthnobotanyResearchandApplications, v. 20, p. 1-14, 2020. Disponivel em:
https://ethnobotanyjournal.org/index.php/era/article/download/3469/1395/31707.
Acesso em: 20 jan. de 2025.

SANTOS, José. Vozes da floresta: narrativas dos povos Tikuna. Manaus: EDUA,
2017. Acesso em: 14 outubro 2025

SEEGER, Anthony; DAMATTA, Roberto, VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A
construcao da pessoa nas sociedades indigenas brasileiras. Boletim do Museu Nacional,
n. 32, Rio de Janeiro, 1979. Acesso 11 setembro 2025



175

SILVA, Ana Gita de Oliveira. Tikuna: organizacao social e identidade. Brasilia:
FUNALI 1997.

SILVA, Artionka Capiberibe da. Rituais de passagem e construcio do corpo entre os
povos amazonicos. Sao Paulo: EDUSP, 2018. Acesso 09 julho 2025

SILVA, Graziela da Costa Lima et al. Conhecimento local e as vias de transmissao
cultural no uso de plantas medicinais no municipio de Buritirana, Maranhao.
Caderno  Pedagogico, v. 22, n. 1, p. 1-15, 2025. Disponivel em:
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/view/13280. Acesso
em: 20 jan. de 2025.

SILVA, Joao Lucas Azevedo da et al. Conhecimento local e as vias de transmissao
cultural no uso de plantas medicinais no municipio de Buritirana, Maranhio.
Caderno  Pedagogico, v. 22, n. 1, p. 1-15, 2025. Disponivel em:
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/view/13280. Acesso
em: 20 jan. de 2025.

SOUZA, Liliana Vignoli de Salvo; RUANO IBARRA, Elizabeth Del Socorro; SILVA,
Cristhian Tedfilo da. Repensando a “lideranca” no Alto Solimdes: Metamorfoses da
etnopolitica Ticuna na Amazonia brasileira e colombiana. 1. ed. [S.1.], 2016.
Disponivel em:
https://www.academia.edu/33261886/Repensando_a_lideran%C3%A7a_no_Alto_Soli
m%C3%B5es_Metamorfoses_da_etnopol%C3%ADtica_Ticuna_na Amaz%C3%B4nia
_brasileira_e_colombiana_artigo 2016_. Acesso em: 01 maio 2025.

ORO, A; STEIL, A; RICKLI, J. (ORGS.) Transnacionlizacio religiosa: fluxos e redes.
Sao Paulo: Editora TERCEIRO nome: 2012.

TURNER, Victor. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago:
Aldine, 1969. Acesso em: 28 agosto 2025

UEA, Universidade do Estado do Amazonas. Direito, poder e controle social entre os
povos Ticuna: um estudo sobre Seguranca Comunitaria Umariaci (SEGCUM) na
triplice fronteira Brasil, Colombia e Peru. Dissertacdo de Mestrado, Manaus, 2020.
Disponivel em: https://ri.uea.edu.br/handle/riuea/1782. Acesso em: 01 maio 2025.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstancia da alma selvagem e outros ensaios
de antropologia. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2002. Acesso em: 28 outubro 2025

WEISS, Gerald. Cultural ecology of the Ticuna Indians of the Amazon. Ann Arbor:
Universityof Michigan, 1972. Acesso em: 19 outubro 2025



