
 
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  UNB 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS  ICS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA  DAN 

CURSO DE MESTRADO NO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 

ANTROPOLOGIA SOCIAL  PPGAS/UnB 

 

 

 

 

ROGER DA COSTA FELIPE 

(  rü ) 

 

 

PAJÉS, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS 
MAGÜTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BRASÍLIA/DF 

2025 



 
 

ROGER DA COSTA FELIPE  

(  rü ) 

 

 

PAJÉS, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS MAGÜTA 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Antropologia Social  PPGAS, da Universidade de 
Brasília, como requisito para obtenção do título de 
Mestre em Antropologia Social. 
 
Orientadora:ProfªDrª. Sílvia Maria Ferreira Guimarães  

 

 

 

 

 
 

BANCA EXAMINADORA: 
 

_____________________________________ 
Presidente Professora Drª. Silvia Maria Ferreira Guimarães 

(Orientadora  DAN/Universidade de Brasília  UnB) 
 

_____________________________________________________ 
Professora Dra. Profa. Dra. Vanderlúcia da Silva Ponte 

(PPLSA/UFPA, examinadora externa) 
 

_____________________________________________________ 
Professor Dr. Carlos Alexandre Barboza Plínio dos Santos 

(DAN/UnB, examinador interno) 
___________________________________________ 

Prof. Mestre Iury da Costa Felipe 
(Representante da comunidade Magüta) 

 
_____________________________________________ 

Professor Dr. Prof. Dr. José Ronaldo Trindade 
(USP, examinador externo, suplente) 

 

 
 
 

 



 
 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente, com 
os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

da Costa Felipe , Roger 

dF315p PAJÉS, PLANTAS MEDICINAIS E A ARTE DA CURA ENTRE OS 

MAGÜTA / Roger da Costa Felipe ; orientador Silvia Maria 
Ferreira Guimarães. Brasília, 2025. 

176 p. 

 
Dissertação(Mestrado em Antropologia) Universidade de 

Brasília, 2025. 

 
1. Povo Magüta;. 2.  3. Pajé;. 4. Sistemas de 

cuidado e uso de plantas . I. Ferreira Guimarães, Silvia 
Maria, orient. II. Título. 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

DEDICATÓRIA 
 

Dedico este trabalho aos meus queridos amados pais: Rosalve 

Flores Felipe e Anália Melos da Costa, por serem a força e os 

incentivadores, também por me ensinarem a entender, aceitar e 

respeitar as diferenças, assim, buscar relações igualitárias na 

sociedade.  

A minha comunidade indígena Vila Betânia   pela 

inspiração e sabedoria compartilhadas. Aos meus amigos e 

professores por contribuírem com suas ideias, dedico essa 

conquista como gratidão. 



 
 

AGRADECIMENTOS

A realização desta dissertação representa a concretização de um percurso marcado por 

desafios, aprendizados e muitas mãos estendidas ao longo do caminho. 

Agradeço, em primeiro lugar, a Deus, pela vida, pela saúde e pela força que me 

sustentaram nas etapas mais difíceis desta caminhada. 

À minha família, meu alicerce e porto seguro, expresso minha mais profunda gratidão. 

Aos meus pais Rosalve Flores Felipe (Taunecü) 

que com amor e dedicação sempre acreditaram em mim e me ensinaram valores que 

levarei para toda a vida. Aos meus sete irmãos e demais familiares tios, tias e primos (as), 

pelo incentivo constante e pela compreensão nos momentos de ausência. 

À minha orientadora Profª. Sílvia Maria Ferreira Guimarães, cuja paciência, rigor 

acadêmico e sensibilidade foram fundamentais para o amadurecimento desta pesquisa. 

Sua orientação ultrapassou o campo acadêmico, tornando-se também inspiração de vida 

e de ética profissional. Aos professores do programa de pós-graduação em Antropologia 

Social, pelos ensinamentos e pelas valiosas discussões que enriqueceram este trabalho. 

Estendo meus agradecimentos ao corpo docente e aos colegas do programa de pós-

graduação, pelas contribuições, críticas construtivas e diálogos que enriqueceram este 

trabalho. À Instituição de Ciências Sociais que me acolheu, pelo espaço de formação e 

crescimento científico. 

Aos colegas e amigos do laboratório (Lageri) e (Matula), grupo de pesquisadores, durante 

longo dos dois anos, pela convivência, apoio e trocas de conhecimentos e companhias. 

Aos amigos que caminharam comigo, oferecendo apoio e incentivo nos momentos de 

maior cansaço, deixo registrado meu sincero apreço. 

Também, agradeço a todas as pessoas que, de diferentes maneiras, contribuíram direta ou 

indiretamente para a realização desta dissertação. Cada gesto de apoio, cada palavra de 

incentivo e cada demonstração de carinho foram essenciais para que eu chegasse até aqui. 

Este trabalho é resultado não apenas de um esforço individual, mas da soma de afetos, 

colaborações e inspirações que recebi ao longo do caminho. Portanto a todos que, direta 

ou indiretamente, fizeram parte desta trajetória, deixo aqui minha gratidão. 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) pela 

oportunidade e apoio financeiro para que seja possível conclusão do meu trabalho. 



 
 

RESUMO

pertencente ao povo Magüta, com ênfase em suas práticas de cuidado, benzimento e cura. 

Ao compreender essas técnicas tradicionais, busca-se evidenciar sua relevância não 

apenas como formas de tratamento espiritual e físico, mas também como expressões de 

saberes ancestrais fundamentais para a manutenção do equilíbrio social e cultural da 

comunidade. A pesquisa acompanha as trajetórias de vida dos pajés, explorando como 

ocorre o reconhecimento da vocação, o processo de formação e a atuação desses líderes 

espirituais no cotidiano coletivo. Além disso, analisa-se como o povo Magüta concebe e 

vivencia a arte da cura, valorizando seus conhecimentos tradicionais, especialmente no 

uso de plantas medicinais. São abordadas as origens dessas plantas, os saberes 

transmitidos sobre seu uso e as narrativas míticas que explicam seu surgimento e 

importância dentro dos sistemas de cuidado Magüta. O estudo contribui para o 

reconhecimento da medicina tradicional indígena como patrimônio imaterial e viva 

expressão da resistência cultural do povo Magüta. 

 

Palavras-chave: sistemas de cuidado e uso de plantas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

IRA TCHI

Nhaã puracü norü cua i Yuucügü y ane ya Me ürane, i duügü i Magüta, 

nawa i norü  inadaugü'ü, na we'üwa rü nügü narü me'êgü'üwa. Nü'ü cua'üca 

nhema cua'gü, naca i tadaugü norü megü rü tama cunadauwa ni'îü naaê rü taünewa mare 

rica ni'îü notü rü nacümagü i torü oi'gü rü noê'gü, rü na'ca na meegü'üca' tacümagü ya 

torü iane. Nhaa puracü nanawe i Yuucü tchiga, rü nhunhaãcü ya îü norü  rü norü 

puracügü nhem  güyuu i nguneüwagü. Nagu  natchiga  norütama 

 rü nhunhacü   natücumüwa tünacudau i Magüta. 

Nhaa ngugü  nanaãü nhema  maiyugüarü nameü e norü  

Magüta.  

 

Ira Tchi Oregü: Duügü i Magüta; Me cürane; Yuucü, nacüma i yigüna i daugü ürü 

nhunhacü  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT

This dissertation investigates the role of shamans in the Me'cürane indigenous 

community, belonging to the Magüta people, with emphasis on their practices of care, 

blessing and healing. By understanding these traditional techniques, we seek to highlight 

their relevance not only as forms of spiritual and physical treatment, but also as 

expressions of ancestral knowledge fundamental for the maintenance of the social and 

cultural balance of the community. The research follows the life trajectories of the 

shamans, exploring how the recognition of the vocation occurs, the process of formation 

and the performance of these spiritual leaders in the collective daily life. In addition, it is 

analyzed how the Magüta people conceive and experience the art of healing, valuing their 

traditional knowledge, especially in the use of medicinal plants. The origins of these 

plants, the knowledge transmitted about their use and the mythical narratives that explain 

their emergence and importance within Magüta care systems are addressed. The study 

contributes to the recognition of traditional indigenous medicine as intangible heritage 

and living expression of the cultural resistance of the Magüta people. 

 

Keywords: Magüta people; Me'cürane; Shaman; systems of care and use of plants. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS

 
Figura 1 - Equipe SEMED e equipe pedagógica das Escolas Zona Rural do Polo 03 ............... 23 
Figura 2 - Sinésio Isaque, liderança da comunidade Me'cürane, pertencente ao clã Matacü rü 
Menecü (clã da onça) .................................................................................................................. 26 
Figura 3 - Treinamento sobre PGTA e PNGATI ....................................................................... 28 
Figura 4  Delimitação da Terra Indígena Éware 1 entre  Tabatinga e São Paulo de Olivença, 
Amazonas. ................................................................................................................................... 34 
Figura 5 - Comunidade Me'cürane em 1987 e 2025. ................................................................. 37 
Figura 6 - Área delimitada da Terra Indígena Betânia I e II. ..................................................... 38 
Figura 7 -  ........................................... 39 
Figura 8 - As primeiras residências tradicionais em Me'cürane, agosto de 1963 ...................... 40 
Figura 9 - Pinturas tradicionais de 4 clãs, pertencente de nações de aves e plantas. ................. 41 
Figura 10 - Anciã Nailda Sales na varanda de sua residência. ................................................... 44 
Figura 11 - Ex cacique Paulo Rosindo  - Te'patücü, nação de onça. ......................................... 55 
Figura 12 - Anciã Me'amüna no ritual de defumação junto ao professor esposo dela. .............. 60 
Figura 13 - Larvas no seguinte dia após o ritual de defumação , mortos. .................................. 61 
Figura 14 - Professor Saturnino Jumbato nação de japó. ........................................................... 68 
Figura 15 - Representação de família Jenipapo, pinturas no rosto. ............................................ 76 
Figura 16 - Nação de pena - pinturas no rosto. .......................................................................... 77 
Figura 17 - Nação sem pena - pituras no rosto. .......................................................................... 77 
Figura 18 - Curral da Worecü - moça nova e seu pai. ................................................................ 84 
Figura 19 - Festa de moça nova e sua mãe. ................................................................................ 85 
Figura 20 - Moradores da comunidade Me'cürane na Maloca Tchirugune. ............................... 88 
Figura 21 - Arte e os mascarados protetores da moça nova. ...................................................... 89 
Figura 22 - O primeiro Museu da comunidade Me'cürane. ........................................................ 90 
Figura 23 - Pajé - curandeiro  Agustinho da Silva na sua residência. ...................................... 118 
Figura 24 - Representação de pajé - curandeiro e sua paciente. ............................................... 122 
Figura 25 - Pajé - curandeiro e jovem da comunidade Me'cürane no ritual de cura e proteção.
 ................................................................................................................................................... 123 
Figura 26 - Anciã Claudia Francelino ...................................................................................... 135 
Figura 27 - Pajé - curandeiro Izael Tertuliano. ........................................................................ 138 
Figura 28 - Pajé - curandeiro Raimundo, sua esposa e Roberto também pajé - curandeiro. .... 140 
Figura 29 - Frente do primeiro Museu indígena do Brasil, Museu Magüta. ............................ 148 

Figura 30 - Presidente do Conselho Geral da Tribo Ticuna (CGTT), Paulino Nunes. ............ 149 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

APIAM Articulação das Organizações e Povos Indígenas do Amazonas 

APIB ArticulaçãodosPovosIndígenasdoBrasil 

ATL AcampamentoTerraLivre 

CNPq Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

COIAB CoordenaçãodasOrganizações IndígenasdaAmazônia Brasileira  

DAN Departamento de Antropologia 

FUNAI Fundação Nacional dos Povos Indígenas  

IBGE Instituto Brasileirode Geografia e Estatística  

ICS Instituto de Ciências Sociais  

IEN Instituto Etnodesenvolvimento Ngutapa 

INC Instituto de Natureza e Cultura 

ISA Instituto Socioambiental 

OGPTB Organização Geral dos Professores de Tikuna Bilíngue 

OMS Organização Mundial da Saúde  

PGTA Plano de Gestão Territorial e Ambiental 

PNGATI  Direitos Indígenas e a Políticas Nacional de Gestão Territorial e 

Ambiental de Terra Indígenas 

SEMED Secretaria Municipal de Educação 

TCC Trabalhode ConclusãodeCurso  

TIB Terra Indigena Betânia 

UEA Universidade do Estado do Amazonas 

UFAM Universidade Federal do Amazonas 

UnB Universidade de Brasília 

WCS Brasil Sociedade para conservar a vida silvestre 



 
 

SUMÁRIO
 

TCHAUTCHIGA RÜ TEE TCHI : memorial e aproximação ao tema da 
pesquisa ......................................................................................................................... 12 
Tchamaü nawa yadaa - Instituto de Natureza e Cultura INC/UFAM .................... 15 
Porta da universidade para os indígenas do Alto Rio Solimões ............................... 16 
Mestrado em Antropologia Social na Universidade de Brasília (UNB) .................. 19 
Profissão atual ............................................................................................................... 22 
Experiência de campo e percursos da pesquisa ......................................................... 24 
INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 30 
1 -  RÜ POGÜTA .................................................................... 33 
1.1. Contex  Vila Betânia .......... 36 
1.2 Justificativa ............................................................................................................ 44 
1.3 Objetivo da pesquisa .............................................................................................. 46 
1.4 Caminhos metodológicos ........................................................................................ 46 
1.5  Importância da pesquisa ....................................................................................... 59 
2 - IDENTIDADES ÉTNICAS, TERRITÓRIO, ORGANIZAÇÃO SOCIAL E 
SABERES TRADICIONAIS ....................................................................................... 64 
2.1. A identidade étnica Magüta .................................................................................. 64 
2.2 O território e a presença Magüta no Alto Solimões ............................................ 66 
2.3 Históricos do território ........................................................................................... 66 
2.4 Organização social, nação e familiar .................................................................... 67 
2.5 Ritos, Festas e Simbolismos na Vida Social .......................................................... 76 
2.6 Organização Política e Lideranças Tradicionais ................................................. 91 
2.7 Contato Interétnico, Resistência e lutas por Direitos para o Futuro ................. 91 
3 - CONHECIMENTO E PRÁTICAS DE CURA MAGÜTA ................................. 97 
3.1 O Papel do Pajé da Comunidade .......................................................................... 97 
3.2 O Reconhecimento e a escolha do Pajé entre os Magüta .................................. 102 
3.3 Relação do Pajé com os Anciãos, os Espíritos, os Sonhos e o Mundo das 
Plantas. ........................................................................................................................ 102 
3.4 Interconexão das Dimensões e o Papel do Pajé como Guardião da Memória e 
da Sabedoria Ancestral .............................................................................................. 109 
3.5 Tipos de doença e causas segundo os Magüta .................................................... 109 
3.6 O conhecimento das plantas medicinais: onde nascem, quando devem ser 
colhidas, como devem ser preparadas ...................................................................... 117 
3.7 Práticas de Cura: Rituais, Remédios e Cantos .................................................. 124 
3.8 A Experiência do Corpo e do Espírito ................................................................ 129 
3.9 Relatos de Experiência: O Corpo como Espaço de Cura ................................. 133 
3.10 A Relação com o Sistema de Saúde não Indígena entre os Magüta ............... 141 
4 - MEMÓRIA E TRAJETÓRIAS DE VIDA DE UM CURANDEIRO PAJÉ 
MAGÜTAGÜ DO ALTO RIO SOLIMÕES ............................................................ 148 
4.1 A história, quando começou a ser curandeiro-pajé ........................................... 152 
4.2 Curadores e Xamãs: a transmissão do conhecimento sobre plantas 
medicinais.....................................................................................................................157 
4.3 Processos de transmissão do conhecimento tradicional .................................... 157 



 
 

4.4 Integração da medicina tradicional ao sistema de saúde contemporâneo ...... 161
CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 168 
Referências Bibliográficas ......................................................................................... 168 
 



12 
 

 
 

TCHAUTCHIGA RÜ TEE TCHI : memorial e aproximação ao tema da 

pesquisa 

O termo  

aquilo que constitui quem eu sou. Pertenço e sou originário do povo Tikuna - também 

conhecido como Magüta ou Pogüta. Vivemos na região do alto, médio e baixo rio 

Solimões, assim como em seus rios afluentes, como o Jacurapá e o Içá, onde nasci, cresci 

e me formei como ser indígena Magüta. É ali que resido com minha família, na 

cípio de Santo Antônio do Içá, no estado do Amazonas. 

Reafirmo meu pertencimento originário ao povo Magüta. Sou resultado da união 

como a nação sem penas; do lado matril

pássaros. O termo  é traduzido por nós, Magüta, como 'nações', sendo equivalente 

ao que a antropologia chama de clãs. Aqui usaremos o termo ao longo 

do trabalho. 

De acordo com a regra cüa

paterna. No momento em que minha madrinha cortou meu cordão umbilical, fui batizado 

com o nome o que significa que meus filhos ou filhas herdarão a 

linhagem de nações de jenipapo. Assim sendo, sou filho do professor indígena 

MagütaRosalve Flores Felipe e da agricultora e anciã Anália Melos da Costa, sendo o 

quarto de sete irmãos. Vale ressalta a importância dos meus pais na minha trajetória, meu 

pai é formado em Matemática e Física pela Universidade do Estado do Amazonas (UEA), 

e sempre nos incentivou aos estudos. Minha mãe e rainha é a minha base e orientadora de 

sempre, anciã e conhecedora de conhecimentos e saberes tradicionais.    

Meus pais me tiveram em 20 de janeiro de 1997, nascendo mais um membro da 

situada às margens do rio Içá  lago caruaru - afluente da margem direita do rio Solimões 

- localizada na Terra Indígena Betânia (TIB), no município de Santo Antônio do Içá, no 

estado do Amazonas. 

Na comunidade indígena , passei as fases iniciais, infância e parte da 

adolescência, onde pude aprender o modo de vida, costumes, tradições, língua e o 

pensamento do meu povo que estão em constante formação e em constantes 



13 
 

 
 

A Terra indígena Betânia é a nossa mãe que nos educa com o conhecimento ancestral e é 

o lugar de cura quando voltamos para casa. Nessa comunidade tive primeiro contato com 

o não indígena que se faziam presentes na região onde vivemos. 

A nossa primeira educação Magüta, veio dos nossos pais, avos, tias, vizinhos e 

familiares, transmitida através da oralidade e de observação dos mais velhos. Essa 

educação acontecia em casa, na pescaria e na roça com meus familiares. 

Conforme destaca o pesquisador e antropólogo indígena Iury Felipe em sua 

pesquisa, o processo de ensino e aprendizagem tradicional do povo Magüta ocorre de 

forma prática e integrada à vida cotidiana: 

Nesse processo de ensino e aprendizagem éramos levados nas 

roças, nas pescarias e nas caçadas. Nas roças acompanhamos e 

aprendemos sobre o processo de plantações, ou seja, o tempo de 

plantação, tempo de colheita, e quais plantas servem para 

alimentação. Aprendemos também ali processos de construção de 

pessoas, de parentes, sobre trocas, e outros ensinamentos sobre as 

linhagens e matrimônios. Em relação ao acompanhamento nas 

pescarias, geralmente acontece e começa entre os três e quatros 

anos de idade. Ali observamos e aprendemos sobre as variedades 

de peixes existentes nos lagos e nos rios, ou seja, nos ensinam as 

técnicas de pescaria, permissão da natureza para tal. Uma vez meu 

e meus tios, falam que temos de pedir da natureza - mãe d'água o 

Isso é um aprendizado muito valioso para mim, para fazer uso 

sustentável dos peixes nos territórios, como no rio Solimões. Da 

mesma forma no ensinar sobre a caçada, acompanhamos, 

observamos, aprendemos, sempre pensando no amanhã para 

garantir às futuras gerações. Esse é um breve ensinamento e 

aprendizagem da educação e formação tradicional e ancestral que 

pude ter oportunidade de viver, (FELIPE, 2021, p. 11-12). 

Entendemos que, nas aldeias, esse processo de ensino constitui a pedagogia 

própria do povo Magüta - um verdadeiro rito de aprendizagem ancestral, pelo qual todas 



14 
 

 
 

as crianças passam na transmissão de conhecimentos e saberes tradicionais. Durante a 

minha infância, iniciei esse percurso, e, a seguir, passo a relatar minha experiência com a 

educação escolar. 

Passando agora para a educação escolar, iniciei meus primeiros estudos em 2003, 

na Escola Municipal Indígena Ngewane1 - um período marcante na minha formação. Foi 

como aluno do pré-jardim que comecei minha vida escolar, indo à escola pela primeira 

vez. Ali, dei os primeiros passos na alfabetização, aprendendo a ler e escrever meu nome, 

além de conhecer o alfabeto tanto da língua portuguesa quanto da nossa língua materna, 

o Magüta. Esse início foi fundamental para a minha formação futura. Após essa etapa, 

avancei de série em série, cursando a 1ª, 2ª, 3ª e 4ª séries do ensino fundamental na mesma 

escola. 

No ano de 2008, avancei para o Ensino Fundamental II, passando a estudar na 

Escola Estadual Indígena Dom Pedro I. Foi nessa instituição que cursei da 5ª série até o 

9º ano do ensino fundamental. Essa fase representou uma continuidade importante na 

minha formação escolar, com novos conteúdos, professores indígenas, não indígenas e 

responsabilidades.  

Em 2012, iniciei o ensino médio na minha própria comunidade. Sempre tive o 

sonho de estudar na cidade, mas, até então, não tive a oportunidade de conhecer de perto 

as escolas e o ambiente escolar dos não-indígenas. Quando cheguei ao 3º ano do ensino 

médio, decidi estudar no município, na Escola Estadual Santo Antônio. Essa escolha teve 

como objetivo ampliar meus conhecimentos e compreender como são ministradas as 

aulas pelos professores não-indígenas na cidade. 

Logo no início das aulas na escola da cidade, os alunos não indígenas me olhavam 

de forma estranha, por eu ser um estudante indígena na turma. Mesmo diante desse 

estranhamento, me esforcei para me enturmar e fazer amizades. Concluí o ensino médio 

no final de 2014 e, ao longo do tempo, construí várias amizades com colegas não 

indígenas. Durante toda a minha trajetória escolar, fui incentivado pelos meus pais, tias, 

                                                           
1Ngewane, a árvore dos peixes: é uma árvore encantada que existe desde o princípio do mundo. De acordo 
com os anciões pajés, contam que o Ngewane é o pai dos peixes, e dono desta árvore é a cobra grande, o 
Yewae. Em homenagem a história da árvore encantada 
batizaram a escola como Ngewane, no sentido que a escola é um lugar sagrado e forma pessoas com a 
sabedoria ancestrais. 



15 
 

 
 

irmãos e, principalmente, pelos meus professores, que sempre reconheceram meu 

envolvimento nas atividades escolares e me encorajaram a ingressar na faculdade. 

Como mencionei anteriormente, parte da minha formação ocorreu na minha 

própria comunidade, e outra parte na cidade, por decisão minha, com o objetivo de 

aperfeiçoar o uso da língua portuguesa. Sempre estudei em escolas públicas e, mesmo 

enfrentando algumas dificuldades, segui firme no meu caminho, sem perder a esperança 

de ingressar em uma universidade pública. Desde cedo, fui motivado a continuar os 

estudos e a buscar uma formação no ensino superior. 

Tchamaü nawa yadaa - Instituto de Natureza e Cultura INC/UFAM 

 

Depois do término do ensino médio, tive interesse em buscar a fazer vestibular da 

Universidade Federal do Amazonas (UFAM). Através dos meus colegas, soube que abriu 

o processo seletivo macro verão no Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), na sede 

do município de Benjamin Constant, para o primeiro semestre de 2015. Para realizar a 

prova tive que pedir permissão dos meus pais, que me autorizaram e ajudaram a pagar 

minha passagem de ida e volta para Benjamim Constant, fiquei no hotel e conseguir 

realizar a prova do processo seletivo macro verão do INC/UFAM.  

Na minha primeira tentativa em um processo seletivo, fui aprovado no curso de 

Bacharelado em Antropologia. Fiquei muito feliz com o resultado e compartilhei a notícia 

com meus pais e irmãos, que também comemoraram essa conquista comigo. Na época, 

eu fui o terceiro dos meus irmãos a ingressar em uma universidade pública. Hoje, somos 

cinco irmãos cursando o ensino superior. Minha irmã mais velha ingressou na 

Universidade de Brasília (UnB) em 2019, e outra irmã iniciou seus estudos na mesma 

universidade em 2024. Já meu irmão mais velho entrou na UnB em 2012, por meio do 

vestibular indígena, e o segundo irmão foi aprovado na Universidade do Estado do 

Amazonas (UEA). Eu ingressei no segundo semestre de 2015 na Universidade Federal 

do Amazonas (UFAM), no campus localizado no município de Benjamin Constant, no 

estado do Amazonas. 

Devido a uma greve que ocorria na época, o início das aulas na universidade foi 

adiado. Somente em 2016, após o fim da greve, os estudos começaram de fato. Quando 

cheguei à universidade, tudo era novo para mim. Enfrentei muitas dificuldades, 

especialmente na adaptação à cidade, onde eu conhecia poucas pessoas. Logo no início, 



16 
 

 
 

tive dificuldade em acompanhar as disciplinas, pois tudo era diferente do que eu havia 

aprendido na minha comunidade e no município de onde venho. Além disso, a saudade 

da família era constante. No entanto, mesmo diante desses desafios, nunca pensei em 

desistir do curso. Sempre ergui a cabeça e segui firme, com determinação para continuar. 

Como mencionado anteriormente, logo no início tive dificuldades para me adaptar 

tanto à vida na cidade quanto ao curso em si - especialmente em acompanhar as 

disciplinas. A carga de leitura era muito intensa, algo com o qual eu não estava 

acostumado, já que, durante minha formação básica, tanto na escola indígena quanto na 

escola da cidade, não tive acesso a esse tipo de leitura. Ainda assim, o curso de 

Antropologia abriu portas importantes para que eu pudesse focar mais, conhecer melhor 

e escrever sobre as nossas próprias questões. Dentro do curso e da universidade, os temas 

discutidos frequentemente tocavam diretamente a nós, povos indígenas da região do Alto 

Rio Solimões. Isso despertou ainda mais o meu interesse pela Antropologia. 

 

Porta da universidade para os indígenas do Alto Rio Solimões 

 

Acredito que a universidade pública tem uma importância fundamental para a 

formação de estudantes indígenas. No Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), tive 

acesso a diversas oportunidades que abriram portas para meu crescimento acadêmico. 

Busquei me envolver em atividades como monitorias e, já durante a graduação, comecei 

a planejar a continuidade dos estudos por meio de um curso de mestrado. 

Após quatro anos cursando Antropologia, despertou em mim o interesse em 

participar como monitor de algumas disciplinas do curso. Nessa função, eu auxiliava os 

calouros recém-ingressos na universidade, contribuindo com seu processo de adaptação 

e aprendizado. 

Em 2019, me voluntariei como monitor da disciplina Antropologia da Arte. Nessa 

experiência, trabalhei em conjunto com meu professor orientador e pude vivenciar, pela 

primeira vez, aspectos da prática docente. O aprendizado como monitor ampliou meus 

horizontes, tanto no crescimento pessoal quanto profissional, especialmente no campo da 

docência e da pesquisa. Essa vivência proporcionou uma compreensão mais clara sobre 

a formação profissional, evidenciando que o exercício de um ofício se constrói a partir de 

um saber-fazer teórico e prático, que leva à reflexão e à tomada de decisões sobre o futuro. 



17 
 

 
 

Foi nesse processo que se fortaleceu o meu sonho de me tornar professor de Antropologia 

e contribuir, de forma significativa, na formação dos meus futuros alunos. 

Durante meus estudos no Instituto de Natureza e Cultura (INC/UFAM), aproveitei 

as oportunidades para participar de projetos de extensão, tanto dentro quanto fora da 

universidade. Uma dessas experiências foi com um professor da disciplina Antropologia 

Pericial, que promoveu práticas de campo realizadas em comunidades indígenas. Nessas 

atividades, pude observar o cotidiano coletivo dessas comunidades, aplicando técnicas de 

olhar, ouvir e escrever - como explica Roberto Cardoso de Oliveira (1998). Estávamos 

ali dando os primeiros passos como antropólogos, aprendendo a fazer relatórios e 

registros de campo. 

Foi dentro dessa disciplina que aprendi a realizar pesquisas, contando com a 

orientação atenciosa e paciente do professor. Outro componente importante na minha 

formação acadêmica foi a disciplina de Metodologia do Trabalho Científico, que nos 

ensinou como organizar os trabalhos acadêmicos, elaborar resenhas, fichamentos, 

projetos e artigos. 

Outras experiências e aprendizados importantes vieram por meio da disciplina 

Métodos e Técnicas em Antropologia Social, onde iniciei meu pré-projeto de pesquisa de 

campo para a construção da monografia, elaborando sua estrutura e definindo a temática. 

A disciplina Seminário de Pesquisa em Antropologia também contribuiu 

significativamente para minha formação. Nela, aprendi a delimitar o projeto, realizar a 

coleta de dados dentro da linha de pesquisa escolhida e ir a campo para observar de perto 

os problemas levantados. Esse processo foi essencial para a construção do trabalho 

científico, permitindo um diálogo com os autores e as teorias que fundamentam a 

pesquisa. 

No final de 2019, me inscrevi para a bolsa de monitoria. Em 2020, fui aprovado 

como monitor bolsista da disciplina Relações Interétnicas, o que representou mais uma 

oportunidade de atuação como monitor e uma experiência importante na minha formação. 

Essa vivência contribuiu significativamente para o meu crescimento, especialmente no 

contexto das aulas virtuais. Devido à pandemia de Covid-19, as atividades acadêmicas no 

ano foram realizadas por meio de plataformas digitais. As aulas síncronas seguiram as 

orientações do Instituto e dos professores, sendo conduzidas nessas plataformas. 



18 
 

 
 

Esse período de aulas virtuais durante a pandemia foi algo novo para nós, 

acadêmicos indígenas, e trouxe diversos desafios. Tivemos que retornar para nossas 

comunidades, onde muitas vezes não há sinal de telefone nem acesso à internet. Nós, 

estudantes indígenas que vivemos nas comunidades, fomos, em sua maioria, prejudicados 

por esse modelo de ensino remoto, devido à precariedade e à má qualidade da internet 

nas aldeias e comunidades. Mesmo nas áreas urbanas, enfrentamos dificuldades, pois a 

conexão disponível muitas vezes não é suficiente para acompanhar as aulas 

adequadamente. 

Trago outra experiência importante: minha participação em trabalhos, projetos e 

palestras, que contribuíram significativamente para meu crescimento pessoal e 

acadêmico. Ser um estudante indígena na universidade tem um grande valor. A cada 

semestre e em cada disciplina, adquirimos novos conhecimentos e aprendizados. Ou seja, 

sempre procurei me envolver e em participar de eventos e palestras, e, por meio dessas 

experiências, aprendi como apresentar nossos trabalhos científicos de forma mais 

adequada. Descrevo a seguir cada evento do qual participei ao longo da minha caminhada 

acadêmica e pessoal. 

Participei de um grande evento: o 1º Congresso Internacional sobre Povos 

Indígenas e Fronteiras Amazônicas: Diálogos Interdisciplinares, realizado de 14 a 16 de 

novembro de 2018, na Universidade do Estado do Amazonas (UEA), no município de 

Tabatinga, Amazonas. 

Outro evento importante foi a XII Assembleia Ordinária da COIAB  Amazônia: 

pela garantia e proteção dos nossos territórios, realizada de 27 a 29 de setembro de 2019, 

 Vila Betânia, no município de Santo Antônio do Içá, 

Amazonas. 

Participei também de um evento promovido pela comunidade acadêmica 

indígena: o 2º SECAF  Seminário de Educação do Campo na Tríplice Fronteira do Alto 

Solimões e o II Diálogos Interdisciplinares do OBECAS: Educação, Saberes Tradicionais 

e Interculturalidade, realizado de 15 a 17 de outubro de 2019. 

Além disso, participei de um evento promovido pela Organização Geral dos 

Professores de Tikuna Bilíngue (OGPTB), pelos indígenas do Alto Solimões e pelo grupo 

ÜMATÜTAE  Professores Pesquisadores e Escritores Tikuna. A oficina teve como 



19 
 

 
 

objetivo a elaboração e confecção de um livro didático da Língua Tikuna para a Educação 

Básica das escolas indígenas, com o tema: 

. O evento ocorreu de 4 a 11 de setembro de 

 Vila Betânia, em Santo Antônio do Içá, Amazonas. 

Todas essas atividades foram de extrema importância para minha formação, pois 

me proporcionaram a oportunidade de aprender novos conhecimentos e fortalecer minha 

identidade enquanto estudante indígena, além da universidade.  

Para tanto, em 2022, concluí o curso de graduação bacharelado em Antropologia, 

no Instituto de Natureza e Cultura da Universidade Federal do Amazonas (INC/UFAM). 

Mestrado em Antropologia Social na Universidade de Brasília (UNB) 

Após concluir o curso de graduação em Antropologia no INC/UFAM, eu tinha o 

sonho e o interesse de cursar o mestrado também na área da Antropologia. Sentia uma 

grande vontade de continuar meus estudos, pois, nos dias de hoje, apenas a graduação 

muitas vezes não é suficiente para concorrer a uma vaga de trabalho, me refiro aos 

trabalhos temporários. Pensando nisso, me dediquei à elaboração de uma proposta de 

estudo com o objetivo de ingressar no mestrado. 

No ano de 2022, o Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social do 

Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília (DAN/PPGAS/UnB) lançou 

o Edital nº 03/2022, voltado à seleção de candidatos/as indígenas e quilombolas para o 

primeiro período letivo do curso de mestrado em Antropologia Social do 

DAN/PPGAS/UnB. Me inscrevi para a vaga afirmativa destinada a candidatos indígenas, 

que oferecia duas vagas para o mestrado. Fui, no entanto, classificado em 1º lugar entre 

os selecionados nessa categoria. Recebi o resultado com muita alegria e, emocionado, 

compartilhei a notícia com meus pais e irmãos, que também cursaram mestrado e 

doutorado na UnB. Também comuniquei minha aprovação aos professores do Instituto 

de Natureza e Cultura da Universidade Federal do Amazonas (INC/UFAM), que ficaram 

felizes e orgulhosos pela minha conquista. Até o momento, sou o único da minha turma 

de graduação a ingressar no mestrado. 

Estar na Universidade de Brasília é uma vitória para mim e para o meu povo 

Magüta. Apesar das muitas violências e da discriminação enfrentadas pelo nosso povo, 



20 
 

 
 

continuamos ocupando a universidade com nossos conhecimentos, saberes e diferenças. 

A universidade também é nosso lugar de fala, onde podemos demarcar espaço e 

protagonizar dentro da academia. Estar na universidade nos permite ser protagonistas da 

nossa própria história, escrever sobre o nosso povo e nossos ancestrais, e atuar como 

pesquisadores comprometidos com a memória, a cultura e a luta dos povos indígenas. 

Posso afirmar, com orgulho, que os estudos e as vivências que tive tanto na 

universidade quanto nas comunidades foram fundamentais para a minha formação.  

Percebo que consegui trilhar um caminho marcado por superação e ampliação de 

conhecimentos. Posso afirmar que adquiri muitas aprendizagens significativas, que me 

motivam a continuar meus estudos na área da Antropologia, com o objetivo de aprofundar 

minhas pesquisas e, consequentemente, explorar com mais profundidade questões 

essenciais e contribuir para o avanço da área. 

Essas experiências me permitiram compreender com mais profundidade as 

realidades dos povos indígenas e não indígenas, suas formas distintas de viver, pensar e 

se relacionar com o mundo. 

Minha trajetória tem sido marcada pela superação de muitos desafios e pela 

constante ampliação de conhecimentos e saberes. Ao longo do percurso, construí 

aprendizagens significativas que fortalecem meu compromisso com a Antropologia e 

reforçam minha motivação em seguir estudando, pesquisando e contribuindo com 

questões relevantes para os povos indígenas e para o avanço da produção acadêmica na 

área. 

Após a conclusão do curso de mestrado em antropologia social, reafirmo meu 

compromisso com a educação e com a construção de conhecimentos a partir da 

perspectiva indígena. Continuar estudando é, para mim, não apenas um objetivo 

acadêmico, mas também um sonho e um dever com meu povo. Por isso, tenho o desejo 

firme de ingressar no curso de doutorado, dando continuidade à minha caminhada na 

Antropologia, aprofundando minhas pesquisas e fortalecendo ainda mais o diálogo entre 

os saberes tradicionais e o conhecimento científico. 

Tenho a convicção de que, neste momento, nossos ancestrais, meus pais, meus 

irmãos e meus professores celebram comigo essa conquista. É como se suas forças e 

ensinamentos me guiassem a cada passo. Continuarei a seguir caminhos de superação e 



21 
 

 
 

vitórias, movido pelo amor e pela responsabilidade de contribuir para o bem do meu povo 

Magüta e da minha família, que são minha inspiração e minha razão de lutar. 

Ao longo do período de mestrado, que se estendeu por aproximadamente um ano 

e meio, participei de diversos eventos voltados às questões indígenas, incluindo oficinas, 

palestras e seminários. Esses espaços de aprendizagem e debate proporcionaram uma 

compreensão mais aprofundada sobre os direitos dos povos indígenas, suas demandas e 

os desafios enfrentados em diferentes territórios do Brasil. A vivência nesses eventos 

permitiu observar diretamente as estratégias de articulação comunitária e as formas de 

resistência utilizadas por lideranças indígenas, consolidando a percepção de que o 

conhecimento acadêmico deve dialogar com as práticas sociais e políticas dessas 

comunidades. 

Além das atividades formais, envolvi-me em movimentos sociais e estudantis, 

como o ENEI (Encontro Nacional de Estudantes Indígenas) e a ATL (Associação de 

Trabalho e Liderança), bem como outros movimentos universitários voltados à defesa dos 

direitos indígenas. A participação ativa nesses espaços possibilitou compreender a 

dimensão coletiva das lutas indígenas e a importância da mobilização estudantil como 

instrumento de fortalecimento político e social. Cada encontro, debate e oficina ofereceu 

subsídios para a reflexão crítica sobre as políticas públicas, a legislação e os mecanismos 

de reconhecimento dos direitos originários, contribuindo de maneira significativa para a 

formação acadêmica. 

Essas experiências tiveram impacto direto na condução do meu trabalho 

acadêmico, permitindo estabelecer conexões entre teoria e prática. A interação com 

lideranças indígenas e com outros estudantes engajados nas causas sociais ampliou a 

compreensão sobre os processos históricos, culturais e políticos que influenciam a vida 

das comunidades indígenas. Além disso, a participação em oficinas e seminários 

propiciou a aquisição de metodologias de pesquisa mais sensíveis às especificidades 

culturais e sociais dos povos indígenas, reforçando a importância de um olhar 

interdisciplinar e respeitoso na produção do conhecimento científico. 

Outro aspecto relevante foi a oportunidade de testemunhar a força das 

manifestações e mobilizações indígenas em diferentes territórios do Brasil. Observando 

a organização e a articulação das lideranças, tornou-se evidente que a luta pelos direitos 

indígenas não se restringe a espaços formais de poder, mas se manifesta em práticas 



22 
 

 
 

cotidianas, ações coletivas e mobilizações sociais que buscam visibilidade e 

reconhecimento. Essa perspectiva enriqueceu a análise acadêmica, fornecendo elementos 

para compreender como a participação política e social influencia diretamente a 

preservação cultural, o fortalecimento identitário e a garantia de direitos para os povos 

indígenas. 

A conjugação dessas vivências acadêmicas e sociais consolidou uma compreensão 

ampla sobre a interdependência entre pesquisa, ativismo e ação comunitária. A 

experiência nos eventos e movimentos fortaleceu a consciência sobre a importância de 

aproximar a produção acadêmica das demandas reais das comunidades indígenas, 

possibilitando que a pesquisa não apenas descrevesse, mas também contribuísse para a 

valorização de suas práticas culturais, direitos e lutas. Assim, a participação em tais 

espaços foi determinante para estruturar o trabalho de forma crítica, contextualizada e 

socialmente engajada, consolidando a relevância de uma abordagem acadêmica 

comprometida com a realidade e as necessidades das populações indígenas. 

 

Profissão atual 

Desde o início de 2025, iniciei uma experiência profissional significativa ao 

assumir o cargo de Supervisor das escolas indígenas Magüta e Kokama na Secretaria 

Municipal de Educação (SEMED) do município de Santo Antônio do Iça  AM. Nesta 

função, resido na região do rio Içá junto à minha família, o que proporciona um contato 

direto e contínuo com a realidade das comunidades escolares.  

As visitas técnicas abrangem localidades como Santa Luzia, Monte das 

Oliveiras, São João, Vicente, Porto Novo I, Porto Novo II e Vila Betânia  Macürane, 

garantindo que a atuação pedagógica contemple as especificidades de cada comunidade 

ribeirinha. Esta vivência permite compreender profundamente os desafios, 

potencialidades e práticas educacionais desenvolvidas em contextos indígenas, 

oferecendo uma base concreta para análise acadêmica. 



23

Figura 1 - Equipe SEMED e equipe pedagógica das Escolas Zona Rural do Polo 03

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Minha rotina profissional é organizada em um ciclo de quinze dias na sede da

Secretaria Municipal de Educação (SEMED), voltados à gestão, planejamento e 

articulação das atividades escolares, e quinze dias dedicados a visitas técnicas às escolas 

ribeirinhas, nas quais acompanho presencialmente a execução das práticas pedagógicas. 

A supervisão inclui oito escolas regulares e dois anexos, bem como três polos da zona 

rural, abrangendo diferentes modalidades de ensino, como Ensino Fundamental, Anos 

Iniciais, Multietapa, Multisseriado e Regular. Esse contato direto com a diversidade de 

estruturas educacionais e metodologias de ensino possibilita uma compreensão prática 

dos desafios pedagógicos e organizacionais enfrentados pelas escolas indígenas, 

reforçando a necessidade de articulação entre teoria acadêmica e prática educativa local.

As atividades realizadas nas escolas incluem acompanhamento da jornada 

pedagógica, análise dos planejamentos de turmas e orientação às práticas pedagógicas 

desenvolvidas pelos professores. Mensalmente, são realizadas reuniões comunitárias com 

gestores, professores e moradores ribeirinhos para discutir o calendário escolar, horários 

das turmas e estratégias pedagógicas, promovendo a sensibilização da comunidade sobre 

o papel da escola e a importância da educação para o desenvolvimento local. Esse 

processo de mediação entre comunidade e escola oferece insights valiosos para a pesquisa 

acadêmica, pois evidenciam como a educação indígena está intrinsecamente relacionada 

à cultura, ao contexto social e à participação comunitária, aspectos centrais para estudos 

sobre políticas educacionais em territórios indígenas.



24 
 

 
 

A experiência como supervisor não se limita à gestão administrativa; ela 

influencia diretamente o trabalho acadêmico ao fornecer dados empíricos, observações 

de campo e compreensão das práticas educativas em contexto real. A interação com 

professores, gestores e alunos permite identificar estratégias pedagógicas efetivas, 

desafios na implementação de currículos e formas de articulação culturalmente sensíveis, 

que enriquecem a análise teórica desenvolvida na dissertação.  

Além disso, o contato diário com a comunidade fortalece a percepção sobre a 

importância de integrar conhecimentos tradicionais e práticas comunitárias no 

desenvolvimento de políticas e projetos educacionais, tornando a pesquisa mais 

contextualizada e socialmente relevante. 

Por fim, ocupar o cargo de supervisor representa não apenas a consolidação de 

uma trajetória profissional dedicada à educação indígena, mas também a construção de 

um diálogo constante entre prática e pesquisa acadêmica. Esta experiência contribui para 

a reflexão crítica sobre metodologias de ensino, gestão escolar e participação comunitária, 

permitindo que o trabalho acadêmico seja orientado por vivências reais, fortalecendo o 

rigor e a relevância da dissertação. Ao articular experiência prática, observação direta e 

análise acadêmica, torna-se possível compreender de forma abrangente os desafios e 

potencialidades da educação indígena. 

Experiência de campo e percursos da pesquisa 

Aqui, brevemente, farei uma reflexão sobre minha experiência e vivências de 

trabalho de campo na minha aldeia. Essa trajetória teve início ainda na adolescência, por 

meio da convivência e participação nas atividades da minha comunidade, e foi 

aprofundada durante a graduação em Antropologia, quando realizei minha pesquisa de 

conc  

Para este curso de mestrado em Antropologia Social, realizei aproximadamente 

seis meses de pesquisa de campo, entre outubro de 2024 e maio de 2025, na comunidade 

com a experiência da viagem de Brasília, no 

Distrito Federal, até a comunidade localizada no município de Santo Antônio do Içá, no 

estado do Amazonas. Nesta parte, destacarei minha trajetória e descreverei como foi o 

percurso até o local da pesquisa. 



25 
 

 
 

Para que tudo isso fosse possível, foi necessário seguir um processo cuidadoso: 

organizei minhas finanças e planejei a viagem para o final de setembro de 2024, o 

planejamento é devido ao custo de passagens aéreas e fluviais para chegar no destino. 

Quero aqui registrar e destacar que sem o apoio da bolsa do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), eu não teria condições de estudar 

nem de realizar minha pesquisa na comunidade Magüta.  

Sabemos que o custo de vida na cidade tem um preço muito alto, sobretudo na 

questão de moradia e alimentação. Em relação as passagens para o estado do Amazonas 

também absurdo de caro que é., no entanto, com o recurso, consegui adquirir uma 

passagem de ida de Brasília para Manaus (AM), cidade que fica a aproximadamente 800 

km de distância da minha cidade de origem e da aldeia onde vivem minha família e meu 

povo. 

Após chegar a Manaus, embarquei em um novo voo com destino ao município de 

Tabatinga (AM). De lá, segui viagem de barco até o município de Santo Antônio do Içá. 

Em seguida, foi necessário utilizar uma embarcação menor para chegar à comunidade 

madeira e motor de poupa ou rabeta que levam até aproximadamente três horas de 

viagem.  Desde o início dessa jornada, já é possível perceber os desafios enfrentados para 

a realização da minha pesquisa e para manter os estudos na Universidade de Brasília  

uma trajetória marcada por deslocamentos longos, difíceis e com acesso limitado. 

Após chegar à comunidade, me planejei e me organizei para solicitar ao cacique 

a autorização para realizar a pesquisa no território. Durante nossa conversa, dialogamos 

sobre a importância de preservar os conhecimentos e saberes tradicionais do nosso povo, 

reforçando o valor da pesquisa para a memória coletiva da comunidade. 

No entanto, minha chegada coincidiu com o período de campanha política 

partidária, o que dificultou o diálogo com a comunidade sobre os objetivos da pesquisa. 

Por esse motivo, foi necessário aguardar o encerramento do processo eleitoral  que 

envolvia a escolha de vereadores e do prefeito  para então dar continuidade às conversas 

e iniciar efetivamente o trabalho de campo. 

Além disso, durante minha estadia na comunidade, tive a oportunidade de 

participar das reuniões comunitárias e dos encontros promovidos pelo Instituto de 



26

Etnodesenvolvimento Ngutapa uma organização voltada para a preservação ambiental, 

o fortalecimento da cultura indígena Magüta, o empoderamento justo e sustentável, e a 

promoção da agroecologia integrada à sustentabilidade. Esses encontros ocorreram na 

maloca Tchirugüne e foram conduzidos pelas lideranças locais responsáveis.

Figura 2 - Sinésio Isaque, liderança da comunidade Me'cürane, pertencente ao clã Matacü rü Menecü (clã 
da onça)

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

Segundo Sinésio Isaque Trovão sobre o Instituto Ngutapa:

É Instituto Etnodesenvolvimento Ngutapa, o instituto foi 

organizado com objetivo de organizar assembleia extraordinária 

da coordenação organização indígenas da Amazônia brasileira 

COIAB, aqui na região do Alto Solimões e no município de Santo 

Antônio do Iça - AM. Então no ano de 2018, primeira reunião 

com as lideranças de vários povos indígenas do Brasil veio aqui 

na comunidade Vila Betânia, onde a comunidade aceitou a 

realização da reunião. No mês de junho de 2018, nos iniciamos a 

primeira limpeza do terreno Maloca Tchirugüne. Então no ano 



27 
 

 
 

seguinte 2019, no primeiro passo iniciou se com 19 pessoas o 

movimento começou a limpar terreno no segundo dia 

aumentaram com 80 pessoas para ajudar criar Tchirugüne. No ano 

de 2029 foi criado estatuto, legalmente como instituto foi 2020, 

no início do ano foi realmente reconhecido como Instituto 

Etnodesenvolvimento Ngutapa. A mola se transformou como 

instituto, hoje em dia instituto é uma organização ter referência 

aqui na região do Alto Rio Solimões, principalmente aqui na bacia 

do rio Iça. 

O depoimento de Sinésio Isaque Trovão sobre o Instituto Etnodesenvolvimento 

Ngutapa (IEN) revela um importante processo de mobilização e fortalecimento das 

organizações indígenas na região do Alto Solimões. Sua fala destaca o protagonismo das 

comunidades indígenas na criação de uma instituição voltada ao etnodesenvolvimento, à 

autonomia e à valorização dos saberes e modos de vida tradicionais. 

Percebe-se que o Ngutapa surgiu de uma iniciativa coletiva, marcada por esforço 

comunitário, união e compromisso com a construção de um espaço próprio de decisão e 

articulação política. A narrativa também mostra como o Instituto se consolidou de forma 

gradual, desde a limpeza do terreno e a construção da maloca Tchirugüne até o 

reconhecimento legal em 2020, simbolizando não apenas a criação de uma estrutura 

física, mas também a afirmação da identidade e da força dos povos indígenas do Alto Rio 

Solimões. 

Trata-se, portanto, de um exemplo significativo de resistência e de fortalecimento 

cultural, social e político, que reafirma a importância das organizações indígenas na 

defesa de seus territórios e na promoção do desenvolvimento com base em seus próprios 

valores e princípios. 

Observa-se, na imagem, a realização de uma atividade de capacitação voltada ao 

Plano de Gestão Territorial e Ambiental (PGTA) na comunidade. Esse tipo de 

treinamento é de grande relevância, pois contribui para o fortalecimento das práticas de 

gestão sustentável dos territórios indígenas, promovendo o planejamento participativo, o 

uso equilibrado dos recursos naturais e a valorização dos conhecimentos tradicionais. 



28

A iniciativa demonstra o compromisso da comunidade com a autonomia na gestão 

de seu território e com a formação de lideranças capacitadas para enfrentar os desafios 

socioambientais contemporâneos, garantindo, assim, a preservação do meio ambiente e a 

continuidade dos modos de vida tradicionais das populações indígenas.

O instituto está envolvido com os povos indígenas da região do rio Iça, no 

Amazonas, atuando em parceria com a WCS Brasil (Sociedade para conservar a vida 

silvestre). E também participa de iniciativas como a elaboração de Plano de Gestão 

Territorial e Ambiental (PGTAs) para terras indígenas como Betânia, Matintin e Alto Iça 

ações importantes para garanti o protagonismo indígena na conservação ambiental e na 

Figura 3 - Treinamento sobre PGTA e PNGATI

Fonte: Instituto Ngutopa (2025)



29 
 

 
 

gestão de território. Em novembro de 2024 a 2025, os Instituto Nguta, em parceria com 

Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB) e  

Articulação das Organizações e Povos Indígenas do Amazonas (APIAM), realizou um 

curso, oficinas e capacitação sobre Direitos Indígenas e a Políticas Nacional de Gestão 

Territorial e Ambiental de Terra Indígenas (PNGATI), voltado à formação de 

multiplicadores para fortalecer na elaboração de seus próprios PGTAs. Vale ressaltar que 

aqui na nossa comunidade tem a Maloca Tchirugünefoi criado em 2018, a maloca é um 

espaço onde acontece reuniões da comunidade tanto palestra da saúde, educação e 

preservação da cultura do povo. A propósito, maloca Tchirugün tem atuado no resgate, 

objetivando a valorização do modo de vida tradicional. O Instituto Etnodesenvolvimento 

Ngutapa, localizado na comunidade Vila Betânia 

 

Portanto, além de participar das reuniões, também me envolvi em diversas 

atividades realizadas pela comunidade e por minha família. A atividade com a minha 

família envolvia pescaria, a roça e produção de farinhas. E com a comunidade envolvia a 

participação nas reuniões ou atividade realizadas pelas escolas e lideranças. Ao longo dos 

participar ativamente de trocas de saberes, aprofundando meu entendimento sobre a 

realidade, a cultura e os modos de vida do nosso povo Magüta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 
 

INTRODUÇÃO

Entre os povos indígenas do Alto Rio Solimões, os Magüta conhecidos como o 

povo Tikuna 

saberes ancestrais que integram corpo, espírito e natureza em um mesmo sistema de 

conhecimento. A prática de cura entre os Magüta é conduzida principalmente pelos pajés, 

figuras centrais na vida comunitária, responsáveis por restabelecer o equilíbrio entre o 

mundo visível e o invisível. Sua atuação ultrapassa a dimensão biomédica, abrangendo 

aspectos espirituais, sociais e ambientais que estruturam a cosmologia indígena. 

Dentre que preservam um vasto conhecimento sobre as plantas medicinais e os 

saberes de cura que atravessam gerações. A arte da cura entre os Magüta está intimamente 

relacionada à figura do pajé, mediador entre o mundo físico e espiritual, aquele que detém 

o dom de compreender as doenças não apenas como desequilíbrios do corpo, mas também 

como rupturas nas relações sociais, espirituais e ambientais. 

De acordo com o pensamento indígena, o corpo, a natureza e o espírito estão 

entrelaçados em uma rede de reciprocidades. Como afirma Ailton Krenak (2019), o modo 

uma concepção de saúde que ultrapassa o campo biomédico e se enraíza na harmonia 

entre humanos e não humanos. Nesse sentido, a cura promovida pelos pajés Magüta não 

é apenas terapêutica, mas também cosmológica, pois restaura o equilíbrio entre o 

indivíduo e o universo que o cerca. 

A prática de cura, segundo Davi Kopenawa (2015), é um ato de escuta e diálogo 

com os espíritos da floresta, uma sabedoria que exige preparo espiritual, conhecimento 

das plantas e respeito às forças invisíveis que habitam o mundo. Assim, o pajé é 

reconhecido como guardião da memória ancestral e intérprete das vozes da floresta, 

transmitindo ensinamentos que orientam tanto a saúde física quanto o bem-estar coletivo. 

Entre os Magüta, o uso das plantas medicinais é parte essencial da vida cotidiana 

e das práticas rituais. As ervas, cascas, raízes e folhas são empregadas não apenas para 

curar doenças, mas também para fortalecer o espírito, proteger contra forças negativas e 

manter o equilíbrio entre corpo e natureza. Como destaca Gersem Baniwa (2019), o 

conhecimento tradic

acumulada na convivência com a floresta e do diálogo permanente com os seres 

espirituais. 



31 
 

 
 

Estudar os pajés, as plantas medicinais e a arte da cura entre os Magüta são 

reconhecer a profundidade de um sistema de saberes que integra espiritualidade, ecologia 

e medicina. É também reafirmar o valor das epistemologias indígenas, frequentemente 

silenciadas pela ciência ocidental, mas fundamentais para repensar as relações entre 

saúde, natureza e cultura. 

As plantas medicinais ocupam papel fundamental nesse processo de cura, sendo 

considerados seres dotados de força e sabedoria. O conhecimento sobre suas propriedades 

é transmitido oralmente de geração em geração, constituindo um patrimônio imaterial de 

grande relevância para a identidade e a resistência cultural do povo Magüta. Cada planta 

carrega um espírito e um propósito, e seu uso é orientado por cânticos, rezas e rituais 

conduzidos pelo pajé, que atua como mediador entre os humanos e os seres da floresta. 

A arte da cura, portanto, expressa uma forma complexa de compreender a saúde 

e a doença, baseada em princípios de equilíbrio, reciprocidade e respeito à natureza. 

Estudar essas práticas permite reconhecer a importância dos saberes tradicionais 

indígenas como partes essenciais da diversidade cultural e epistemológica da Amazônia. 

Este trabalho busca compreender como os pajés Magüta utilizam as plantas medicinais 

em suas práticas de cura, analisando o significado simbólico, espiritual e social dessas 

práticas no contexto contemporâneo. 

A compreensão das práticas de cura entre os Magüta, conhecidos na literatura 

antropológica como o povo Tikuna, exige um olhar que ultrapasse as fronteiras do 

pensamento ocidental sobre saúde e doença. Entre os povos indígenas da Amazônia, a 

cura não é apenas um processo biológico ou médico, mas um ato profundamente 

espiritual, cosmológico e relacional. O pajé figura central na vida ritual e terapêutica atua 

como mediador entre os mundos visível e invisível, mobilizando saberes ancestrais, 

cantos, plantas e espíritos protetores para restabelecer a harmonia da vida. Como afirma 

humano da natureza, o mundo material do espiritual. Tudo está interligado por uma teia 

 

Nos territórios Magüta, as plantas medicinais são dotadas de força e consciência. 

Elas não são vistas como simples recursos naturais, mas como seres vivos com agência 

própria, capazes de dialogar com o pajé e contribuir no processo de cura. A utilização das 

plantas envolve cantos, sopros, rezas e orientações recebidas por meio dos sonhos e das 

visões xamânicas. Segundo o líder Tikuna João Paulo Lima (apud SANTOS, 2017, p. 



32 
 

 
 

utam, entendem e respondem quando o pajé as chama. Elas são nossos 

 

A arte da cura Magüta está, portanto, fundamentada em uma cosmologia que 

concebe o mundo como um conjunto de relações entre humanos, espíritos e natureza. 

Eduardo Viveiros de Castro (2002) denomina essa lógica como perspectivismo 

ameríndio, em que todos os seres humanos, animais, plantas e espíritos  possuem 

perspectivas próprias e compartilham uma condição de pessoa. Nesse contexto, o pajé é 

o especialista em transitar entre essas perspectivas, mantendo a comunicação com os 

demais seres e garantindo o equilíbrio do cosmos. Para os Magüta, o adoecimento pode 

ser interpretado como um desequilíbrio nas relações espirituais, exigindo rituais 

específicos de reconciliação. 

arte estética e ética: estética porque envolve sons, cores, imagens e movimentos; ética 

porque refaz o vínculo entre 

Magüta, o uso das plantas medicinais está intimamente relacionado à música e à palavra 

ritual. O pajé entoa cantos que despertam a força das plantas e dos espíritos auxiliares, 

guiando o processo de cura tanto do indivíduo quanto da comunidade. Essa dimensão 

(BANIWA, 2019, p. 52). 

Ao longo da história, a medicina indígena Magüta tem resistido às imposições do 

sistema biomédico ocidental, preservando suas práticas através da oralidade e da 

transmissão intergeracional do conhecimento. As parteiras, curadores e pajés são 

reconhecidos como guardiões do saber ancestral, responsáveis por manter viva a memória 

dos antepassados e a continuidade da vida. A pesquisadora indígena Márcia Kambeba 

do convívio com o território, das histórias contadas, das experiências com as plantas e 

com 

por meio do ensino, mas pela vivência cotidiana e pela escuta do mundo natural. 

A arte da cura Magüta é também um campo de resistência cultural. Em um 

contexto histórico marcado por colonização, missões religiosas e políticas de assimilação, 

os pajés e seus saberes foram perseguidos e deslegitimados. No entanto, tais práticas 

persistem como formas de afirmação identitária e espiritual. O antropólogo Bruce Albert 

(2000, p. 210) 



33 
 

 
 

transformações do mundo, articulando práticas antigas com novas estratégias de 

de adaptação, unindo elementos tradicionais a novos entendimentos sobre saúde coletiva, 

meio ambiente e espiritualidade. 

Nesse sentido, compreender os pajés, as plantas medicinais e a arte da cura entre 

os Magüta são compreender uma epistemologia própria, um modo de pensar e de existir 

no mundo que desafia as fronteiras da ciência moderna. A saúde, para os povos indígenas, 

é um estado de harmonia entre seres, territórios e espíritos, e o papel do pajé é garantir 

que essa harmonia seja continuamente restaurada. Como ensina Davi Kopenawa 

expressa, de modo profundo, a dimensão cósmica e ética da pajelança: cuidar da vida é 

cuidar da relação entre todos os seres. 

As práticas de cura Magüta a partir da centralidade do pajé e das plantas 

medicinais como mediadores da vida. Ao abordar os fundamentos espirituais, simbólicos 

e ecológicos dessas práticas, busca-se evidenciar como o conhecimento indígena constitui 

uma forma legítima de ciência, articulando saber, experiência e espiritualidade em uma 

unidade inseparável. 

1. i Magüta rü Pogüta 

Nesse trabalho, apresentando o povo Magüta ou Pogüta, mais conhecido como 

Tikuna. Mas por que utilizamos os termos Magüta ou Pogüta? O pesquisador indígena e 

antropólogo Iury Felipe (2021), pertencente à minha comunidade de origem, explica que 

a autodenominação é Magüta. Acrescento ainda que Pogüta é uma forma de identificação 

usada em algumas outras comunidades, ou seja, a forma de autodenominação pode variar 

de acordo com cada localidade. 

quando questionados, afirmam pertencer ao povo Magüta. Por isso, estou de acordo com 

o pesquisador e, neste trabalho, utilizaremos a autodenominação Magüta. 

 

Magütagü/Magüta é a autodenominação do meu povo. Magüta 

significa povo pescado no igarapé Éware. Lugar este sagrado para 



34 
 

 
 

o povo Magüta. Somos chamados pelos brancos de Tukúna (Curt 

Nimuendajú, 1929), Ticuna (Pacheco de Oliveira, 1988) Tükúna 

(Cardoso de Oliveira, 1996 [1964), Tikuna (Gonzáles, 1995). Uso 

neste trabalho nossa autodenominação  Magüta. (FELIPE, 2021: 

p. 8) 

 

Esse reconhecimento da autodenominação Magüta, presente entre os anciãos da 

povo. De acordo com os relatos da tradição oral, transmitidos pelos mais velhos, o povo 

Magüta é originário do igarapé Éware, localizado nas nascentes do igarapé Tunetü- São 

Jerônimo , afluente da margem esquerda do Alto Rio Solimões, entre os municípios de 

Tabatinga e São Paulo de Olivença, no estado do Amazonas.  

Mapa de Localização: Fontes sugeridas para delimitação oficial: FUNAI- Coordenação 
de Geoprocessamento; IBGE  Malha Municipal Digital. 

 
Figura 4  Delimitação da Terra Indígena Éware 1 entre  Tabatinga e São Paulo de Olivença, Amazonas. 

Fonte: IBGE (2022) 

 

 Como afirma Felipe (2021): 

 

De acordo com os anciãos e anciãs, o povo Magüta é originário 

do igarapé Éware, situado nas nascentes do igarapé Tunetü  São 



35 
 

 
 

Jerônimo tributário da margem esquerda do alto rio Solimões, 

trecho localizado entre municípios de Tabatinga e São de 

Olivença, no estado do Amazonas. O povo Magüta, segundo os 

autores da tradição oral, se dividiram em clãs  duas famílias 

extensas [...]. Das memórias e histórias que os autores anciões, da 

tradição oral, contam está o fato de que nossos ancestrais viviam 

entre dois mundos, pois eram encantados. Nessa época havia 

Aicüna, que foram importantes, pois atuaram nos ensinando o 

modo de ser e viver como Magüta, traçaram preceitos éticos, 

estéticos, valores, práticas que nos fazem sermos quem somos. 

(FELIPE, 2021: p. 25)  

A partir dessas narrativas de origem e dos ensinamentos deixados pelos heróis 

culturais, compreendemos não apenas o modo de ser Magüta, mas também a importância 

da territorialidade e da língua como elementos fundamentais da identidade do povo. 

Atualmente, a população indígena Magüta vive na região da tríplice fronteira entre Brasil, 

Peru e Colômbia, com presença nos territórios do alto, médio e baixo rio Solimões, bem 

como no rio Içá, sendo o povo indígena mais numeroso na Amazônia brasileira. 

Segundo Felipe (2021), a língua Magüta é considerada isolada, ou seja, sem 

relação com nenhum outro tronco linguístico conhecido no país. O autor destaca que, de 

acordo com Nimuendajú (1977 [1929]), a única língua que apresentava alguma 

semelhança com a dos Magüta era a língua do povo indígena Yuri, já extinta no processo 

de colonização: 

Brasil, Peru e Colômbia. Estamos no alto, médio e baixo rio 

Solimões e rio Içá e somos o mais numeroso povo indígena na 

Amazônia brasileira. Segundo Nimuendajú (1977 [1929]), a 

língua dos Magüta é considerada isolada, ou seja, sem tronco 

linguístico com vinculação a nenhum outro povo indígena do 

país. Uma única língua, segundo Nimuendajú, se aproxima da 

nossa, que é a língua do povo indígena Yuri, já extinta nesse 

. (FELIPE, 2021, p. 9) 



36 
 

 
 

Segundo Marília Facó Soares, os Magüta constituem o povo indígena mais 

numeroso da Amazônia brasileira. Sua trajetória é marcada por episódios de violência, 

como a entrada de seringueiros, pescadores e madeireiros em seu território, especialmente 

na região do rio Solimões. Apesar desse histórico de invasões e conflitos, foi apenas na 

década de 1990 que obtiveram o reconhecimento oficial da maior parte de suas terras. 

Atualmente, enfrentam o desafio de manter a sustentabilidade econômica e ambiental de 

seus territórios, além de buscar relações mais equilibradas com a sociedade envolvente, 

sem abrir mão de preservar sua cultura, que é amplamente reconhecida, inclusive 

internacionalmente, por meio de suas máscaras, desenhos e pinturas (SOARES, 2020: 

S.d.). 

     Dados estimados no verbete de acordo com Soares é estimada em cerca de 

57.571 pessoas, distribuídas em 23 áreas indígenas oficialmente reconhecidas, conforme 

dados do SIASI/SESAI (2020). Tradicionalmente, ocupam a região do alto rio Solimões 

e do rio Içá, situada na tríplice fronteira entre Brasil, Peru e Colômbia. Nos países 

vizinhos, também há presença significativa do povo Magüta: no Peru, aproximadamente 

6.982 pessoas, segundo o Instituto Nacional de Estatística e Informática (INEI, 2007), e 

na Colômbia, cerca de 8.000, conforme Goulard, 2011. (SOARES, 2020: S.d). 

1.1. Contextualização histórica da Comunidade  Vila Betânia 

 

 Vila Betânia, localizada às margens do Rio 

Içá, especificamente Lago Caruaru, constitui hoje um dos mais importantes núcleos de 

ocupação Magüta no Alto Solimões. Sua formação remonta ao início da década de 1960, 

quando o missionário escocês André Holmes, representante da Associação Batista do 

Evangelismo Mundial

as repassou formalmente aos Magüta, com documentação registrada em cartório. Esse 

gesto, inscrito dentro de uma lógica missionária e colonizadora, resultou em um processo 

de reorganização espacial e política da comunidade. Em 1962, o lugar recebeu o nome de 

Vila Betânia, em referência a uma localidade bíblica associada à hospitalidade e ao 

acolhimento. 



37

Atualmente, estima-se que a comunidade abrigue cerca de 5.000 habitantes, todos 

pertencentes ao povo Magüta, de acordo com informações fornecidas pela equipe técnica 

de saúde local. Tal contingente populacional evidencia a centralidade da comunidade 

como polo de sociabilidade, circulação e práticas culturais, bem como sua relevância 

política no conjunto das terras indígenas Magüta.

Figura 5: Comunidade Me'cürane em 1987 e 2025
Fonte: Arquivo da comunidade

Figura 5 - Comunidade Me'cürane em 1987 e 2025.

Fonte: Arquivo da comunidade (2025)



38

Figura 6 - Área delimitada da Terra Indígena Betânia I e II. 

Fonte: Google Maps (2025)

A figura apresenta a Terra Indígena Betânia (TIB), dividida em dois segmentos 

principais Betânia I e Betânia II , de acordo com delimitação em linha vermelha do 

mapa. Esse recorte territorial reflete não apenas a ocupação física, mas também os 

processos de territorialização que envolvem disputas, negociações e formas próprias de 

gestão coletiva da terra. Segundo Oliveira (1988), o território Magüta apresenta grande 

diversidade de ambientes aquáticos, que desempenham papel fundamental na subsistência 

e na organização social das comunidades. Vale ressaltar que, na Terra Indígena Betânia 

(TIB), existem vários 

os quais se destaca o lago do Buiuçu. Dentro desse lago principal, encontram-se ainda 

diversos lagos menores, que são igualmente preservados e utilizados de forma sustentável 

pelos moradores locais. 



39

Na figura 7, a imagem de 

espacial do assentamento, estruturado, como é característico entre os Magüta, em torno 

dos igarapés. Essa disposição não é meramente funcional, mas traduz uma cosmologia 

que articula a água como fonte de vida, de circulação e de proteção espiritual. A 

proximidade com os igarapés funciona, assim, como uma estratégia tanto de subsistência 

quanto de re-existência (Albert & Ramos, 2002), diante das pressões externas e das 

transformações impostas pela expansão missionária, pelo Estado e por frentes 

econômicas regionais.

Embora a imagem não permita visualizar em detalhes, a comunidade encontra-se

cercada por uma diversidade de frutíferas nativas, tais como o açaí, o cupuaçu, o buriti, a 

sapota e o abiu, entre muitas outras frutas nativas. Essas espécies não apenas garantem a 

segurança alimentar, mas também integram um sistema simbólico e ritual de grande 

importância para os Magüta. O cultivo e o cuidado com essas plantas expressam uma 

relação de reciprocidade com o ambiente, fundamental para a reprodução social e cultural 

da comunidade.

Figura 7 - Organização de residências da comunidade Me cürane.

Fonte: Google Maps (2025)



40

Ao adentrar a comunidade , sou novamente como sempre e 

imediatamente impactado pela disposição das casas e pela presença marcante da natureza 

ao redor. O ar úmido dos igarapés misturando com o cheiro e terroso das folhas de buriti 

e do cupuaçu, lembrando-nos da íntima relação que os Magüta mantêm com o ambiente. 

Caminhando entre as primeiras casas construídas pelos nossos avós e avós, percebo a 

transformação arquitetônica: estruturas retangulares de madeira, telhados de palha mais 

uniformes, portas e janelas de madeira pintada. A anciã Nailda Sales me explica que essas 

mudanças refletem influências externas, resultado do contato gradual com missionários e 

agentes escolares, mas que, ainda assim, o traço Magüta permanece, na orientação das 

casas em relação aos igarapés e na presença de quintais repletos de árvores frutíferas 

nativas.

Muito antes dessas casas, as famílias Magüta habitavam as tradicionais malocas, 

casas fechadas, circulares, cobertas com folhas decanarana, que protegiam do sol, de 

mosquitos e da chuva intensa do alto Amazonas. A anciã Nailda lembra com precisão:

nossa proteção e nosso espaço de histórias. Cada maloca tinha 

espaço para fogo, para contar lendas, cantar e preparar remédios 

com as plantas dos igarapés e das vá

Figura 8 - As primeiras residências tradicionais em Me'cürane, agosto de 1963

Fonte: Arquivo da comunidade (1963)



41

Mesmo antes da fundação formal da comunidade, já existiam moradores no local. 

De acordo com a anciãNailda, os Magüta começaram a limpar o terreno, ampliar o espaço 

missionários escoceses e americanos. Esse gesto de doação, apesar de inserido em uma 

lógica colonial e missionária, foi fundamental para garantir a posse documentada e a 

A fundação da comunidade teve início com dez famílias Tikuna, pertencentes a 

diferentes linhagens, entre elas: Manguari, Mutum, Arara, Buriti, Jenipapo, Saúva, Avaí 

e Onça. Nailda aponta que, desde esses primeiros momentos, os vínculos de parentesco e 

a reciprocidade entre famílias foram essenciais para a sobrevivência e a organização 

social. Observa figura a baixo:

De acordo com o Censo IBGE 2022, A população pertencente à etnia Tikuna no 

Brasil é de 74.061 pessoas. Os Tikuna são a etnia indígena mais populosa do país. A 

maior parte dessa população está concentrada no estado do Amazonas, com 73.564 

indivíduos, vivendo majoritariamente em Terras Indígenas na região do Alto 

Solimões. Os dados do IBGE são a fonte primária e mais abrangente para estatísticas 

populacionais oficiais no Brasil, superando estimativas anteriores de outras instituições 

como o ISA para fins de precisão censitária.

Figura 9 - Pinturas tradicionais de 4 clãs, pertencente de nações de aves e plantas.

Fonte: Jussara Gruber (1992)



42 
 

 
 

Tabela 1: 

Ano População na terra indígena  Fonte   

2011 5341 CR Alto Solimões (FUNAI)  

2004 3029 Funasa  

1998 3486 CGTT  

1987 2085 FUNAI  

Fonte: Site Terras Indígenas no Brasil do Instituto Socioambiental, acesso: 26/09/2025 

Ao caminhar pelos arredores da escola comunitária, Nailda Sales recorda a 

chegada do missionário escocês André Holmes e sua iniciativa de alfabetizar e catequizar 

os Magüta. Ele começou ensinando adultos, permitindo que os primeiros habitantes 

aprendessem a escrever e ler seus próprios nomes. Essa alfabetização inicial representou 

um marco importante, pois abriu caminhos para a escolarização das crianças e jovens. 

Nailda enfatiza: 

 escrever e a ler nossos nomes foi a primeira ponte. 

Depois, as crianças e os jovens começaram a aprender, mas 

sempre com nossos costumes. Nunca esquecemos de cantar 

nossas histórias, de aprender com as plantas e com os mais 

 

A escola foi concebida não apenas para ensinar alfabetização, mas como um 

espaço de cuidado e preservação cultural. Por meio do ensino formal, buscou-se garantir 

que os conhecimentos ancestrais, a língua Magüta e as práticas tradicionais fossem 

valorizados e transmitidos às novas gerações. Nailda reforça que, embora a educação 

tivesse influências externas, os valores permaneciam centrais: a aprendizagem deveria 

dialogar com a história e a cultura local. 

Segundo relato do ex-cacique Augusto Paulo  u 

objetivo não era substituir os modos de vida Magüta, mas fortalecê-los, mesmo no 

contexto do evangelismo. Ele incentivava a manutenção dos costumes, da língua e dos 

saberes tradicionais, respeitando a autonomia cultural dos Magüta. Nailda comenta, com 

um sorriso e a voz embargada pela memória: 



43 
 

 
 

de cuidar da sua história e das suas plantas, de cantar suas canções 

e contar suas lendas.' Ele entendia que ser Tikuna era também 

preservar a memória do  

A paisagem ao redor da comunidade reforça essa conexão. Os quintais e terrenos 

cultivados exibem açaí, cupuaçu, buriti, sapota, abiu, entre outras frutas nativas. O cheiro 

doce do cupuaçu maduro mistura-se ao aroma das folhas molhadas, enquanto o som 

constante das águas dos igarapés parece marcar o ritmo da vida cotidiana. A anciã Nailda 

observa e explica que essas árvores não são apenas alimento: são memória, referência 

ancestral e instrumentos de cuidado com o corpo e o espírito. 

Durante minhas caminhadas, percebo também a presença de locais de encontro e 

socialização: os espaços para reuniões, pequenos pátios entre casas, onde as crianças 

brincam e os adultos discutem assuntos comunitários. Nailda destaca que essas interações 

são essenciais para a reprodução social, pois reforçam os laços de parentesco e de 

solidariedade. A organização do território, embora tenha recebido influências externas, 

permanece profundamente Magüta: o respeito aos igarapés, às áreas de cultivo e aos 

espaços sagrados demonstra a continuidade de saberes e práticas ancestrais. 

mesmo tempo uma história viva e uma paisagem em transformação. As casas modernas 

e as malocas históricas coexistem na memória da comunidade; a língua Magüta é ensinada 

ao lado da leitura e da escrita ocidental; o legado missionário se articula com o 

conhecimento ancestral, formando uma rede complexa de aprendizagem e resistência.  



44 
 

 
 

 

A anciã ressalta que as nossas histórias estão em tudo: 

 

escrevemos e nas histórias que contamos. A vida aqui é uma 

continuidade, sempre ligada aos nossos avós e àquilo que eles 

 

 De fato, como a nossa língua, as nossas práticas e modos de vida está conectado 

aos nossos ancestrais. Percebe-se que isso continuará nas próximas gerações. 

1.2 Justificativa  

 Como pesquisador indígena Magüta, desde a graduação, sempre fui atraído pela 

abordagem de nossa própria causa, especialmente no que se refere à saúde indígena e às 

práticas tradicionais de cura. Esse interesse nasce não apenas de uma inquietação 

acadêmica, mas de um compromisso ético e espiritual com o meu povo e com o território 

Figura 10 - Anciã Nailda Sales na varanda de sua residência. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



45 
 

 
 

que nos sustenta. A pesquisa, para mim, é também um ato de pertencimento e resistência, 

pois estudar a saúde Magüta significa reafirmar o valor dos conhecimentos herdados dos 

nossos antepassados saberes que foram por muito tempo silenciados ou desvalorizados 

pela ciência ocidental. 

A experiência de formação acadêmica me fez perceber a importância de dialogar 

entre o conhecimento tradicional e o científico, sem hierarquizá-los. A medicina dos pajés 

devem ser reconhecidos como expressões de uma ciência indígena, construída pela 

observação da natureza, pela experiência espiritual e pela memória coletiva. Como afirma 

retornar a ela, fortalecendo a i  

Assim, ao investigar a saúde Magüta, busco compreender como as práticas de 

cura revelam uma concepção ampla de bem-estar, que integra corpo, espírito, território e 

coletividade. Essa perspectiva rompe com a visão fragmentada da biomedicina e afirma 

uma epistemologia própria, baseada na reciprocidade e na interdependência entre todos 

os seres. A figura do pajé, nesse contexto, é central: ele não é apenas um curador, mas um 

guardião da vida, um mediador entre humanos, plantas e espíritos. 

Portanto, esta pesquisa não se limita a um estudo descritivo sobre o uso de 

plantas medicinais; ela é, antes de tudo, uma tentativa de valorizar e fortalecer os saberes 

Magüta, reafirmando que o conhecimento indígena é parte essencial da diversidade 

cultural e científica do Brasil. Ao narrar e refletir sobre nossa própria experiência, 

contribuo para que a voz dos povos indígenas seja ouvida e reconhecida no campo 

acadêmico. 

A idéia que defendo aqui é que nós, como indígena Magüta, sejamos 

protagonistas para escrevermos nossas próprias histórias, memórias de lutas, vivências e 

experiências dentro do território. E também para se curar e cuidar.  

De acordo com a Constituição Federal de 1988, -se aos povos 

indígenas sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos 

 (BRASIL, 1988, art. 231). 



46 
 

 
 

1.3 Objetivo da pesquisa  

Este trabalho propõe discutir e compreender a atuação dos pajés na comunidade 

ürane, com foco em suas práticas de cuidado, benzimento e cura. Essas técnicas 

tradicionais, representam não apenas formas de tratamento espiritual e físico, mas 

também importantes saberes ancestrais que sustentam o equilíbrio comunitário. Busca-se 

retratar a trajetória de vida dos pajés: como se reconhecem em sua missão, como ocorre 

o processo de formação, e de que maneira exercem sua função dentro da comunidade, 

fortalecendo os vínculos coletivos e a continuidade dos conhecimentos tradicionais. 

Objetivo geral:  

foco em suas práticas de cuidado, benzimento e cura que curam e cuidam das pessoas nas 

comunidades e que são praticadas e transmitidas para os futuros pajés. 

Objetivos específicos:  

 Retratar sobre a história de vida dos pajés;  

 Discutir como o povo Magüta concebe e vivencia a arte da cura; 

  Abordar o uso das plantas medicinais;  

Portanto, está dissertação visa discutir como o povo Magüta concebe e vivencia a 

arte da cura, reconhecendo a profundidade e a riqueza de seus saberes tradicionais, bem 

como sua importância para a preservação cultural. A pesquisa também abordará o uso das 

plantas medicinais: suas origens, as formas de conhecimento associadas ao seu uso, e as 

narrativas míticas que explicam como essas plantas surgiram e passaram a integrar os 

sistemas de cuidado do povo Magüta. 

1.4 Caminhos Metodológicos 

A pesquisa usada para o estudo é de etnográfica onde foi feita uma revisão 

bibliográfica que diz respeito ao povo Magüta bem como foram usadas narrativas dos/as 

anciãos/ãs, professores, jovens e diálogos com os pajés Magüta. 

Esta dissertação contou com o uso de ferramenta de inteligência artificial, 

exclusivamente como apoio à correção ortográfica e gramatical, sugestões de coesão 

textual e coerência textual. Nenhuma parte do conteúdo foi integralmente gerada por IA 



47 
 

 
 

sem revisão crítica e curadoria da autoria em conformidade e responsabilidade ética na 

produção acadêmica.  

A metodologia adotada nesta pesquisa inclui a revisão bibliográfica de fontes 

acadêmicas e relatos de pessoas de escolhas minhas, ou seja, realização de entrevistas 

acredito, confio no que nos dizem. A análise qualitativa dos dados permitirá identificar 

padrões e particularidades na transmissão dos saberes tradicionais, bem como os fatores 

que contribuem para sua preservação ou para o seu enfraquecimento. A escolha por uma 

abordagem qualitativa justifica-se pela profundidade e pela riqueza de detalhes que esse 

método proporciona na compreensão dos contextos culturais e das experiências vividas. 

Para a construção do corpus de dados, optou-se por uma revisão bibliográfica 

criteriosa, envolvendo fontes acadêmicas, relatos etnográficos históricos e estudos de 

caso sobre práticas de cura indígenas, com ênfase na etnia Magüta, como se encontra 

denominado na literatura antropológica. A revisão de literatura buscou compreender o 

panorama teórico das práticas xamânicas, suas variações regionais e os fatores que afetam 

a preservação ou perda do conhecimento tradicional. Além disso, a pesquisa bibliográfica 

forneceu uma base sólida para o desenvolvimento de perguntas e roteiros de entrevistas 

que guiassem a investigação de campo. 

O uso da etnografia se justifica pela compreensão de que o universo simbólico, 

espiritual e cultural dos Magüta não pode ser reduzido a dados estatísticos ou a 

observações externas descontextualizadas. Ao contrário, sua apreensão requer 

proximidade, escuta atenta e vivência compartilhada, de modo a possibilitar a construção 

de uma narrativa que respeite a voz dos próprios sujeitos que a constituem. Como 

lembram Geertz (1989), a etnografia se realiza não apenas como técnica de observação, 

mas como experiência de imersão que possibilita compreender significados a partir da 

perspectiva das comunidades. 

O estudo incorporou também entrevistas livres realizadas com curandeiros e pajés, 

para compreender a diversidade de perspectivas existentes sobre as práticas de cura e os 

saberes tradicionais. A escolha desse tipo de entrevista deve-se à sua natureza flexível, 

que permite ao pesquisador acompanhar o fluxo narrativo dos interlocutores, 

possibilitando que compartilhem experiências pessoais, relatos sobre o exercício da cura, 



48 
 

 
 

narrativas históricas e reflexões acerca do conhecimento tradicional e espiritual presente 

em suas comunidades. 

A técnica da entrevista favorece a coleta de dados ricos e contextualizados, 

oferecendo espaço para que os participantes expressem detalhes que, muitas vezes, 

escapam a perguntas totalmente estruturadas. O uso das entrevistas como técnica de coleta 

de dados, segundo Minayo (2016), favorece a expressão das experiências pessoais e 

coletivas, permitindo que emergissem não apenas descrições práticas, mas também 

narrativas míticas, memórias históricas e ensinamentos transmitidos oralmente. Ao 

contrário de questionários rígidos, as entrevistas semiestruturadas garantiram 

flexibilidade e adaptação ao ritmo da fala, respeitando o modo próprio de transmissão de 

saber dos interlocutores. 

Um aspecto metodológico de destaque foi a escuta sensível dos pajés, anciãos e 

curadores tradicionais. Mais do que fontes de informação, esses sujeitos foram 

reconhecidos como mestres de saber, detentores de conhecimentos transmitidos ao longo 

de gerações. A escuta, nesse caso, não se limitou a registrar falas, mas configurou-se 

como prática de respeito e reconhecimento da autoridade epistemológica dos 

interlocutores. Como defendem Smith (2018) e Walsh (2009), metodologias decoloniais 

requerem o abandono da lógica extrativista de coleta de dados em favor de relações 

horizontais e de aprendizagem compartilhada. Nessa perspectiva, os conhecimentos não 

ressignificados em diálogo. 

A observação participativa constituiu outra técnica central na metodologia, 

permitindo ao pesquisador acompanhar diretamente rituais, práticas de cura e reuniões 

comunitárias. Tal aproximação possibilitou a percepção de elementos não verbais e 

interações cotidianas, fundamentais para a compreensão das dimensões simbólicas e 

sociais do conhecimento xamânico. Durante a observação, o pesquisador registrou notas 

de campo detalhadas, que serviram para análise reflexiva e triangulação com os dados 

obtidos nas entrevistas. A observação participante constituiu-se como ferramenta 

essencial para compreender o cotidiano da cura. Acompanhar rituais conduzidos por 

pajés, presenciar o preparo das plantas medicinais e observar as interações coletivas em 

situações de adoecimento e recuperação foram experiências decisivas para captar a 

inserção das práticas de cura na vida comunitária. Para além de Malinowski (1978), a 

observação não se restringiu ao olhar distante do pesquisador externo, mas implicou 



49 
 

 
 

engajamento ativo, ainda que respeitando os limites éticos definidos pela comunidade. 

Participar de atividades, compartilhar momentos cotidianos e, sobretudo, reconhecer os 

espaços interditos constituíram aprendizagens fundamentais no processo de pesquisa. 

Complementarmente, a pesquisa envolveu escuta ativa de líderes indígena 

Magüta, Pajés, anciãs e anciões, bem como a participação em reuniões comunitárias. 

Essas atividades forneceram informações sobre as estratégias de preservação do 

conhecimento, desafios enfrentados pela comunidade e as transformações culturais. A 

inclusão da perspectiva coletiva, por meio da participação em reuniões e assembleias, 

permitiu integrar dimensões políticas e sociais ao estudo antropológico, enriquecendo a 

compreensão do contexto em que as práticas de cura se inserem. 

Além das técnicas mencionadas, foi incorporado o ensinamento do antropólogo 

Roberto Cardoso de Oliveira (1996), que enfatiza que o trabalho do pesquisador consiste 

entou diretamente a condução da pesquisa 

de campo, sobretudo na observação participativa, permitindo que o pesquisador se 

envolvesse de maneira reflexiva e sensível com o cotidiano da comunidade. O olhar 

atento às interações, o ouvir atento às narrativas e o registro cuidadoso das experiências 

configuraram-se como princípios norteadores da coleta de dados. 

As Entrevistas seguiram essa lógica, utilizando perguntas abertas, de modo a 

proporcionar aos participantes liberdades para compartilhar experiências, narrativas e 

perspectivas que muitas vezes extrapolavam os limites inicialmente previstos pelo roteiro. 

Essa flexibilidade revelou-se essencial para captar aspectos culturais, simbólicos e sociais 

que não seriam acessíveis por meio de perguntas fechadas ou rígidas. 

O enfoque de Cardoso de Oliveira (1996) inspirou, portanto, uma abordagem 

reflexiva e ética, na qual o pesquisador não apenas registra informações, mas também 

interpreta e contextualiza os dados à luz do conhecimento cultural da comunidade. A 

aplicação prática desse método possibilitou a obtenção de dados ricos e diversificados, 

refletindo tanto o ponto de vista individual dos entrevistados quanto às dimensões 

coletivas das práticas de cura Magüta. 

Dessa forma, a integração do ensino antropológico com técnicas de pesquisa 

qualitativa, que incluiu a minha inserção em assembleias, reuniões de professores dentre 

outras, garantiu uma coleta de dados sólida, abrangente e profundamente contextualizada, 

fortalecendo a análise e a interpretação dos processos de transmissão do conhecimento 



50 
 

 
 

tradicional. Se adequar ao campo e deixar as pessoas conduziram também os trabalhos, 

se relaciona ao que os autores Gill e Silva (2015, p. 2) explicam, há um ensinamento sobre 

como fazer o trabalho de campo, mas o pesquisador deve optar por o que mais se adequa 

a sua pesquisa e disponibilidade das pessoas e do pesquisador. 

Essa orientação evidencia que o pesquisador, ao realizar etnografia e história 

oral, deve compreender os diferentes procedimentos disponíveis e escolher aqueles mais 

adequados ao contexto do estudo, à sua disponibilidade e às especificidades da 

comunidade pesquisada. A etnografia, nesse sentido, não se restringe a uma técnica 

padronizada, mas exige flexibilidade metodológica, permitindo ao pesquisador acessar 

outras fontes bibliográficas, estabelecer relações de confiança com os interlocutores, 

mapear o campo e selecionar cuidadosamente os participantes. 

No entanto, destaca-se que, além das técnicas, o aspecto central da etnografia é 

a postura ética do pesquisador. O respeito à comunidade e aos indivíduos envolvidos, 

bem como a sensibilidade em relação à cultura, práticas e valores locais, são 

determinantes para garantir a integridade da pesquisa e a segurança do coletivo para não 

expor esse a ataques. Qualquer descuido ou postura inadequada pode comprometer tanto 

a coleta de dados quanto a própria relação de confiança necessária para o trabalho de 

campo. Além da relação ética que marca o fato da pesquisa ter que acontecer promovendo 

direitos indígenas, garantia de direitos e justiça social ao povo. 

No presente estudo, foram aplicadas perguntas provenientes dos roteiros 

elaborados a quatro interlocutores: dois integrantes ativos do museu e dois dos primeiros 

fundadores da instituição. A escolha desses participantes visou garantir uma perspectiva 

abrangente, contemplando tanto a experiência cotidiana e prática atual quanto as 

memórias históricas e fundacionais do espaço museal. Esse procedimento permitiu a 

ampliação do corpus de dados, contribuindo para uma compreensão mais rica das práticas 

culturais, simbólicas e de preservação do conhecimento na comunidade. 

O uso da história oral complementou as entrevistas, oferecendo registros 

narrativos que, muitas vezes, revelam dimensões não acessíveis por outros métodos, 

como memórias afetivas, experiências vividas e interpretações subjetivas dos eventos 

históricos. A combinação de entrevistas, observação participativa e história oral 

fortaleceram a análise antropológica, proporcionando uma visão mais completa e 

contextualizada do campo pesquisado. 



51 
 

 
 

Dessa forma, a metodologia adotada reflete uma integração entre teoria e prática 

etnográfica, alinhando-se às recomendações clássicas e contemporâneas de autores como 

Gill e Silva (2015), bem como Cardoso de Oliveira (1996). Ao aplicar essas abordagens, 

o pesquisador garantiu rigor científico, profundidade interpretativa e respeito aos 

participantes, consolidando uma pesquisa etnográfica robusta, ética e contextualizada. 

Para a coleta de dados, foram utilizados instrumentos como gravação de voz, 

caderno de campo e dispositivos móveis, garantindo registro detalhado e organizado das 

informações obtidas. As gravações permitiram documentar relatos extensos, entoações 

rituais e diálogos espontâneos, preservando nuances de entonação e expressão. O caderno 

de campo serviu para anotações analíticas, reflexões e observações contextuais, enquanto 

o celular possibilitou registros fotográficos e notas rápidas durante deslocamentos e 

interações cotidianas. 

A análise dos dados seguiu procedimentos interpretativos, buscando identificar 

padrões, singularidades e fatores que influenciam a preservação ou perda do 

conhecimento tradicional. O processo envolveu a leitura detalhada das notas de campo e 

transcrições das entrevistas, codificação temática e comparação entre diferentes 

narrativas. A triangulação entre bibliografia, entrevistas e observação participativa 

permitiu reforçar a validade e confiabilidade dos achados, garantindo que as 

interpretações fossem fundamentadas na realidade cultural estudada. 

O percurso metodológico adotado priorizou a relação ética e respeitosa com a 

comunidade. A pesquisa considerou princípios de reciprocidade, consentimento 

informado e respeito às tradições locais, reconhecendo a importância de preservar a 

integridade cultural e a confiança estabelecida com os participantes. A abordagem 

antropológica aplicada não apenas buscou compreender práticas de cura, mas também 

contribuir para o reconhecimento e valorização do conhecimento indígena, alinhando-se 

aos preceitos contemporâneos de pesquisa com comunidades tradicionais. 

Espera-se que esta pesquisa contribua para a valorização dos saberes tradicionais, 

evidenciando sua importância cultural e potencial terapêutico. Além disso, almeja-se 

fornecer subsídios para a formulação de políticas públicas que promovam a integração da 

medicina tradicional ao sistema de saúde, respeitando os direitos das comunidades 

detentoras do conhecimento. A divulgação dos resultados poderá sensibilizar a sociedade 

sobre a relevância da preservação desses saberes ancestrais. 



52 
 

 
 

Os mestres pajé, anciões e jovens interlocutores selecionados desempenham 

papel central na compreensão das práticas de cura, uso de plantas medicinais e 

preservação do conhecimento tradicional entre os Magüta. Os anciões, em particular, são 

reconhecidos como portadores históricos e culturais da memória comunitária, 

representando a ligação direta entre as gerações fundadoras da comunidade e o presente. 

Muitos desses primeiros moradores já faleceram, tornando-se, segundo a tradição local, 

encantados e guias espirituais, cuja presença simbólica e influências nas práticas 

cotidianas continuam a moldar a vida coletiva e os rituais de cura. 

Os interlocutores escolhidos incluem tanto os anciões quanto seus descendentes 

diretos, ou seja, filhos dos pioneiros que ainda preservam, de maneira oral e prática, os 

saberes transmitidos pelas gerações anteriores. Essa seleção se justifica pela necessidade 

de compreender as continuidades e transformações do conhecimento tradicional, 

observando como práticas ancestrais se adaptam ou se mantêm diante das mudanças 

socioculturais contemporâneas. Ao valorizar os relatos de vida desses indivíduos, a 

pesquisa captura não apenas informações objetivas sobre plantas medicinais e rituais, mas 

também a dimensão subjetiva e afetiva do saber, que se manifesta nas preocupações com 

a saúde, a educação e o bem-estar da comunidade. 

A escolha desses interlocutores segue princípios etnográficos clássicos, nos 

quais a proximidade relacional e o conhecimento prévio sobre os participantes são 

fundamentais para a obtenção de dados ricos e confiáveis. No caso desta pesquisa, existe 

um vínculo pessoal prévio, uma vez que o pesquisador conhece os anciões desde a 

adolescência. Tal relação facilita o acesso a relatos mais profundos, permite maior 

abertura por parte dos entrevistados e cria um ambiente de confiança, essencial para a 

coleta de informações sensíveis e culturalmente significativas. Essa familiaridade não 

compromete a objetividade, mas enriquece o entendimento das práticas sociais e 

espirituais dentro do contexto Magüta. 

Os relatos compartilhados pelos anciões abrangem aspectos variados da vida 

comunitária, incluindo narrativas de infância, experiências pessoais, memórias dos 

fundadores e ensinamentos sobre plantas medicinais e rituais de cura. Além disso, esses 

interlocutores expressam suas preocupações com a preservação da saúde e da educação, 

refletindo a interdependência entre conhecimento tradicional e bem-estar coletivo. Tal 

abordagem evidencia que o saber xamânico não se limita a um corpo de técnicas ou 



53 
 

 
 

receitas, mas integra dimensões sociais, educativas, espirituais e ecológicas, revelando a 

complexidade e a profundidade do conhecimento Magüta. 

A presença dos anciões também permite observar práticas de transmissão de 

saber intergeracional, nas quais os jovens membros da comunidade aprendem diretamente 

com os mais velhos por meio da observação, participação e diálogo. Essa interação não 

apenas garante a continuidade das tradições, mas também possibilita o surgimento de 

modificações adaptativas, incorporando elementos contemporâneos ou respondendo a 

novas demandas sociais e ambientais. A pesquisa, portanto, considera tanto o valor 

histórico quanto o dinamismo presente nas práticas culturais, refletindo uma abordagem 

antropológica que privilegia processos em movimento e contextos vivos de transmissão 

de conhecimento. 

Do ponto de vista metodológico, o trabalho com os mestres anciões exige 

postura ética, escuta sensível e registro cuidadoso das informações, alinhando-se aos 

princípios da antropologia aplicada e da etnografia contemporânea. Cada entrevista, cada 

diálogo informal e cada observação participativa foram realizados com respeito às normas 

comunitárias, buscando preservar a integridade cultural e espiritual dos interlocutores. A 

abordagem adotada permite, assim, que os relatos sejam documentados de maneira 

confiável, garantindo validez interpretativa e rigor científico, sem comprometer o vínculo 

de confiança estabelecido entre pesquisador e comunidade. 

O estudo das práticas de cura, plantas medicinais e arte da cura Magüta, a partir 

dos relatos dos mestres anciões, revela complexa relação entre conhecimento tradicional 

e sustentabilidade social e ambiental. Ao compreender as experiências de vida e o papel 

social desses interlocutores, a pesquisa evidencia que a preservação do saber indígena 

depende não apenas da transmissão técnica, mas também do respeito às práticas, valores 

e cosmovisões que sustentam essas tradições. A análise desses elementos contribui para 

a valorização e reconhecimento do patrimônio cultural da comunidade, fortalecendo sua 

identidade e autonomia frente a contextos externos. 

O trabalho com os mestres anciões permite articular perspectivas históricas, 

culturais e práticas, oferecendo uma visão holística das práticas de cura Magüta. Ao 

combinar observação participante, entrevistas e história oral, a pesquisa capta a riqueza 

do conhecimento indígena em múltiplas dimensões, fortalecendo a compreensão 



54 
 

 
 

antropológica e garantindo que o estudo não se limite a uma descrição superficial, mas 

explore profundamente a experiência cultural vivida pelos interlocutores. 

Cabe aqui alguns comentários sobre o primeiro narrador ancião selecionado, que 

é liderança, ex-cacique, vice-presidente da Instituto Ngutapa, Augusto Paulo Rosindo  

fundamentais na organização Magüta. Aos 68 anos de idade, casado e pai de seis filhos, 

homens e mulheres, o cacique Augusto Paulo ocupa posição de destaque na comunidade, 

sendo um interlocutor central para a compreensão das práticas de cura, uso de plantas 

medicinais e educação tradicional. Sua trajetória de vida proporciona um ponto de 

observação privilegiado, pois combina experiência pessoal, conhecimento ancestral e 

atuação social relevante. A partir desta entrevista foi possível aprimorar as entrevistas 

seguintes e ter o entendimento comunitário sobre os objetivos da pesquisa, o qual foi 

compartilhado pelo cacique com os demais entrevistados. 

A escolha do cacique como narrador principal atende não apenas à dimensão 

etnográfica, mas também à necessidade de respeitar os protocolos culturais e hierárquicos 

da comunidade, nos quais os anciões exercem papel mediador entre o passado e o presente 

e entre as demais pessoas. É importante salientar que todas as imagens e registros 

utilizados neste trabalho foram autorizados pelos anciões, garantindo a preservação da 

ética na pesquisa e o respeito à intimidade e às tradições dos participantes. Esse cuidado 

reforça o compromisso com o que acredito ser princípios da ética na antropologia 

contemporânea, nos quais a reciprocidade e a autorização informada constituem 

elementos centrais na coleta e divulgação de dados. 



55

Figura 11 - Ex cacique Paulo Rosindo  - Te'patücü, nação de onça. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

O Augusto Paulo Rosindo a dimensão 

relacional do saber indígena, articulando memórias da infância, experiências de 

aprendizado com pajés, vivências cotidianas e observações sobre a organização social da 

comunidade. Ao compartilhar essas experiências, o narrador fornece informações que 

transcendem o simples registro factual, permitindo compreender como os conhecimentos 

sobre plantas medicinais, rituais de cura e educação tradicional são transmitidos, 

adaptados e vividos no contexto comunitário.

Do ponto de vista metodológico, a condução da entrevista com o cacique exigiu 

postura ética, sensibilidade cultural e observação detalhada. O pesquisador manteve 

atenção constante à linguagem verbal e não verbal, aos sinais de conforto ou desconforto 

do interlocutor e à preservação do significado simbólico das práticas relatadas. A 

documentação das respostas foi realizada por meio de gravações de áudio, anotações em 

caderno de campo e registros fotográficos autorizados, permitindo posterior análise 

detalhada e triangulação com outros dados etnográficos coletados no campo.



56 
 

 
 

A experiência com o cacique Augusto Paulo também evidencia a importância do 

diálogo intergeracional na pesquisa antropológica, uma vez que o ancião compartilha 

conhecimentos transmitidos por gerações anteriores, articulando-os com observações 

sobre a vida contemporânea da comunidade. Esse processo revela a dinamicidade do 

saber tradicional, que não é estático, mas constantemente reinterpretado e 

recontextualizado, mostrando como os Magüta preservam suas práticas de cura, a 

educação de jovens e o uso sustentável das plantas medicinais. 

 

de dados da pesquisa, mas também reforçou princípios centrais da antropologia aplicada: 

respeito aos interlocutores, compreensão das práticas culturais a partir de seus próprios 

significados e valorização da memória viva dos anciões. Ao integrar essas narrativas ao 

estudo, a pesquisa consegue construir uma análise aprofundada das práticas de cura 

Magüta, articulando perspectivas históricas, sociais e espirituais, em conformidade com 

os métodos etnográficos mais rigorosos e com a sensibilidade antropológica necessária 

para trabalhar com comunidades tradicionais. 

Após essa entrevista, para iniciar o diálogo com os outros mestres anciãos, foi 

elaborado um roteiro de perguntas previamente estruturado, que serviu como guia inicial 

para as entrevistas, assegurando que os aspectos centrais da pesquisa fossem abordados 

de maneira sistemática. As perguntas iniciais foram cuidadosamente formuladas para 

capturar informações demográficas, históricas e culturais, assim como percepções sobre 

a transmissão do conhecimento e as práticas de cura. Entre os questionamentos aplicados, 

destacam-se: Qual é o seu nome completo e a que nação pertence? Qual é a sua idade 

atual? Qual é a sua profissão ou ocupação principal? Desde criança, como se 

relacionou com a natureza e com os pajés? Como os nossos antepassados promoviam 

a educação das crianças com a presença do pajé? 

A aplicação dessas perguntas permitiu estabelecer um primeiro contato 

estruturado, fornecendo ao pesquisador informações contextuais essenciais para conduzir 

o diálogo de maneira mais profunda. Uma vez iniciada a conversa, a entrevista fluiu de 

forma natural, com o ancião compartilhando narrativas de vida, memórias familiares e 

experiências práticas relacionadas à cura e à relação com o meio ambiente. Essa transição 

entre perguntas estruturadas e diálogo aberto seguiu princípios etnográficos, valorizando 

o relato espontâneo e o aprofundamento interpretativo, que são essenciais para capturar a 



57 
 

 
 

riqueza do conhecimento tradicional. Para realizar esta pesquisa conversamos com as 

seguintes pessoas: Registro dos Entrevistados e Interlocutores (Janeiro a Agosto de 2025) 



58 
 

 
 

Entrevistado(a)s Data da 
Entrevista 

Local da 
Entrevista 

Observações / Temas Principais 

Pajé Izael 
Tertulino Izaque,  
Riumundo 
Clarindo,  
Nelson Nonato, 
Almeida Isodore 
Inácio, 
 Roberto João,  
AKAI,  

 
Paulino 
Manoelzinho 
Nunes,  
Jaquison 
Saldanha   

1-30 de 
janeiro de 
2025 

Comunidade 
Vila Betânia 

Relatos sobre plantas medicinais e 
cura tradicional. 

Anciães Nailda 
Sales,  
Analia Melo da 
Costa,  
Claudia 
Francelino, 
Mercede do 
Carmo Jorge, 
Alair Jorge 

28 de 
fevereiro de 
2025 

Comunidade 
Vila Betânia 

Práticas de parteiras e uso de ervas 
para saúde das mulheres. 

Líder comunitário 
Sinésio Isaque, 
Elis Izaque, 
Augusto Paulo 
Rosindo 

25  de 
março de 
2025 

Comunidade 
Vila Betânia 

Organização do Instituto Ngutapa e 
etnodesenvolvimento. 

Professores (as) 
Saturnino Jesuino 
Jumbato, 
Rosalver Flores 
Felipe, Nazaré 
Arcanjo,Nidia 
Arcanjo, Doroteia 
Flores 

8-20 de 
abril de 
2025 

Comunidade 
Vila Betânia 

Educação intercultural e transmissão 
de saberes Magüta. 

Jovens Egser Tito 
Inacio, Zeckison 
Santana, 
Elizio,Eleutero, 
Jussara Salvador, 
Josiana Januário 

21 de maio 
de 2025 

Comunidade 
Feijoal 

Aprendizado sobre medicina 
tradicional. 

Curandeiro 
Agostinho Souza 
da Silva, Quirino 
Januario 

16 de junho 
de 2025 

Comunidade 
 

Processo de cura espiritual e rituais 
do povo Magüta. 



59 
 

 
 

Cacique Jorge 
Franco 

3 de julho 
de 2025 

Comunidade 
Betânia 

Gestão territorial e ambiental nas 
comunidades Magüta. 

Agente de saúde e 
tecnicos,  Lino 
Saturnino, Eliel 
Sanatana, Ilson 
Lima, Aldeney 
Flores 

18 de 
agosto de 
2025 

Comunidade 
Nova 
Esperança 

Saúde indígena e integração com 
políticas públicas. 

 

1.5 Importância da pesquisa  

O trabalho é de uma escrita indígena Magüta e aqui tem uma grande importância, 

quanto para mim e para academia, assim, como para sociedade como todo, a minha 

escolha foi abordar ou compreender a atuação de um pajé e suas técnicas de cuidado que 

curam e cuidam das pessoas nas comunidades e que são praticadas e transmitidas para os 

futuros pajés. Abordaremos sobre como esse tipo de conhecimento é transmitido para 

estado do Amazonas. Buscando analisar e verificar os problemas relativos à feitiçaria e a 

cura para pensar como valorizar esse conhecimento do povo Magüta. Para nossa partida, 

tenho aqui um dos motivos da escolha do tema.  

Acredito que há poucos, ou quase nenhum, registros sobre os pajés e suas técnicas 

de cuidado, que curam e acolhem as pessoas e aqui me refiro à comunidade indígena 

invisibilizados e, muitas vezes, até demonizados por seus saberes - especialmente por 

pessoas religiosas ou por aqueles que não compreendem a importância de seus 

conhecimentos. Em alguns casos, esses mestres acabam sendo pressionados a abandonar 

suas práticas tradicionais para se tornarem líderes religiosos de outras tradições. Tenho a 

intenção de, por meio das narrativas e histórias dos próprios pajés, dar visibilidade aos 

seus saberes, práticas e trajetórias, valorizando-os como guardiões da memória e da cura 

em nossos territórios. 

Antes mesmo de pensar em uma pesquisa de campo, ainda na infância, vivi 

experiências marcantes relacionadas à cura tradicional. Lembro que minha avó materna 

adoeceu e, segundo os pajés, a causa estaria relacionada à feitiçaria, motivada por inveja 

contra nossa família. Com o tempo, ela não resistiu, pois, além da questão espiritual, 



60

também enfrentava problemas de saúde física. Outro relato que guardo com atenção é o 

do meu pai, que recorreu a um pajé quando sofria com dores nos joelhos. Segundo ele, 

foi curado graças aos conhecimentos tradicionais do pajé e de anciã, transmitidos por 

meio de práticas ancestrais. Essas experiências me marcaram profundamente e fortalecem 

meu compromisso em valorizar e estudar os saberes dos pajés como parte essencial da 

cultura e da resistência dos povos indígenas. Mas vale ressaltar que além dos pajés há 

anciões e anciãs com conhecimentos de medicinas tradicionais como podemos ver 

abaixo: 

Figura 12 - Anciã Me'amüna no ritual de defumação junto ao professor esposo dela.

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025)

A anciã Me'amüna, que é a minha mãe e detentora de conhecimentos sobre 

práticas de cura, realizou um ritual de defumação com ervas e folhas no professor 

Taunecü, meu pai. Essa foi uma experiência vivida por mim. Ele estava sentindo dores 

nos joelhos. Esse preparo exige pensamentos positivos, o conhecimento das folhas certas, 

ervas e pode ser feito à noite, antes de dormir. O resultado se manifesta no dia seguinte, 



61 
 

 
 

quando surgem larvas com pelos. O próprio paciente não tem que ver esse resultado, e, 

por isso, essa doença espiritual pode retornar.  

 

 

Figura 13 - Larvas no seguinte dia após o ritual de defumação , mortos.  

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 

 

Para isso, abordaremos como esse tipo de conhecimento é transmitido a quem 

deseja se tornar um pajé curandeiro, ou apenas um curandeiro ou curandeira, na 

compreender as questões relacionadas à feitiçaria e à cura, com o objetivo de refletir sobre 

formas de valorizar esse saber tradicional do povo Magüta. 

Este trabalho é, portanto, uma declaração de afeto e compromisso com a 

memória, com a cura e com os saberes dos nossos pajés e curandeiros. Através desta 

pesquisa, espero contribuir para o fortalecimento da medicina tradicional Magüta e para 

que nossas crianças e jovens continuem a reconhecer o valor das palavras dos mais velhos, 

da floresta e dos espíritos que nos guiam. 



62 
 

 
 

Espera-se que esta pesquisa contribua para a valorização dos saberes tradicionais, 

evidenciando sua importância cultural e potencial terapêutico. Além disso, almeja-se 

fornecer subsídios para a formulação de políticas públicas que promovam a integração da 

medicina tradicional ao sistema de saúde, respeitando os direitos das comunidades 

detentoras do conhecimento. A divulgação dos resultados poderá sensibilizar a sociedade 

sobre a relevância da preservação desses saberes ancestrais. 

Escolhi esse tema porque ele faz parte da minha vida, da história do meu povo e 

das experiências que carrego comigo desde a infância. Cresci ouvindo os cantos dos pajés, 

vendo as folhas sendo colhidas com cuidado e os remédios sendo preparados com fé, 

sabedoria e respeito à natureza. Para nós, Magüta, a cura vai além do remédio: ela envolve 

o espírito, o pensamento e a força da comunidade. 

Tive a oportunidade de ver de perto o trabalho dos pajés da minha comunidade. 

Já vi pessoas doentes, que não melhoraram com os remédios da farmácia, se recuperar 

após passarem por rituais com os pajés. Em algumas situações, eu mesmo fui curado com 

o uso de plantas medicinais. Uma vez, quando ainda era criança, tive febre e dores fortes 

no corpo. Minha família levou-me até um dos pajés, que soprou tabaco, cantou, fez um 

banho com ervas e me deu um chá amargo. No outro dia, acordei bem melhor. Foi a partir 

dessas experiências que comecei a entender que a medicina tradicional não é apenas uma 

alternativa, mas uma ciência viva, enraizada em nossa ancestralidade. 

Essas vivências me marcaram profundamente. Hoje vejo que muitas dessas 

práticas estão ameaçadas pelo esquecimento, pela falta de interesse das novas gerações 

ou pela discriminação que ainda existe contra os saberes indígenas. Por isso, escolhi este 

tema como forma de valorizar, registrar e respeitar esse conhecimento que é tão 

importante para nós, Magüta. 

Mais do que uma pesquisa acadêmica, este trabalho é também um ato de escuta, 

memória e resistência. Quero aprender mais com os pajés, ouvir suas histórias, entender 

como se dá a relação entre planta e espírito, e, se possível, contribuir para que esse saber 

continue vivo entre nós. 

Desde a minha infância, convivo com saberes tradicionais da minha comunidade. 

Ouvi histórias contadas pelos mais velhos sobre as curas realizadas pelos pajés, sobre 

ouvir e sobre rituais que envolvem não apenas o 



63 
 

 
 

corpo, mas também o espírito. Esses conhecimentos, muitas vezes invisíveis para a 

ciência ocidental, fazem parte do nosso modo de existir enquanto povo Magüta. 

Com o passar dos anos, percebi que muitos desses saberes estão sendo 

esquecidos ou silenciados, principalmente pelas novas gerações, que crescem em contato 

com a cidade, com a escola formal e com o sistema de saúde ocidental. Isso despertou em 

mim um desejo de compreender mais profundamente o papel do pajé e da medicina 

tradicional entre os Magüta, não apenas como práticas de cura, mas como parte de uma 

cosmologia, de uma filosofia de vida e de uma forma de resistência cultural. 

A escolha do tema 

 surge, portanto, do meu compromisso com a valorização e preservação dos 

conhecimentos tradicionais do meu povo. Ao me aproximar desse tema, não o faço como 

alguém externo à realidade que investiga, mas como parte dela com responsabilidade, 

respeito e intenção de aprender com os mais velhos. 

Meu interesse pela pesquisa também nasce da escuta. Escutar o pajé, escutar as 

plantas, escutar a natureza e os espíritos que nos rodeiam. Escutar como parte de um 

processo de cura coletiva e individual. Quero entender como os pajés conhecem as 

doenças, como escolhem e preparam as plantas, como realizam os rituais e como 

transmitem esse conhecimento. 

Ao mesmo tempo, me preocupo com o futuro: como podemos registrar, proteger 

e transmitir esse saber sem que ele seja apropriado, desrespeitado ou mal interpretado por 

quem não faz parte da cultura Magüta? Como podemos dialogar com a escola, com a 

universidade e com o sistema de saúde para que haja mais reconhecimento das nossas 

práticas tradicionais? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

 
 

2 - IDENTIDADES ÉTNICAS, TERRITÓRIO, ORGANIZAÇÃO SOCIAL E 

SABERES TRADICIONAIS  

Neste capítulo, pretendo apresentar o meu povo, abordando aspectos 

fundamentais que ajudam a compreender quem somos e como vivemos. Serão explorados 

os seguintes subitens: a autodenominação e a identidade étnica Magüta; o território e a 

presença Magüta no Alto Solimões; a organização social, clânica e familiar do povo 

Magüta; os saberes tradicionais e a língua materna Magüta; além do contato interétnico, 

as formas de resistência e as lutas por direitos visando o futuro. Por meio desses temas, 

conheceremos melhor o povo Magüta e sua localização no estado do Amazonas, 

evidenciando a riqueza de sua cultura, seus modos próprios de organização e sua relação 

com o mundo.  

Com isso, o capítulo tem como objetivo refletir sobre a importância da identidade 

étnica, do território e dos saberes tradicionais como pilares que sustentam a existência e 

a resistência do povo Magüta. Ao analisar essas dimensões, buscamos compreender como 

esses conhecimentos são transmitidos, praticados e ressignificados dentro da 

comunidade, principalmente em um contexto de intensos desafios socioculturais e 

políticos. Este é também um convite à valorização da sabedoria ancestral, da língua e das 

práticas culturais que mantêm vivo o modo de ser Magüta-Tikuna, em diálogo constante 

com o presente e com os caminhos que apontam para o futuro. 

2.1 A identidade étnica Magüta 

Queremos dizer e reafirmar que a nossa autodenominação é Magüta, nossa 

gerações, quando ele pescou o seu povo com um caniço no igarapé chamado Éware, na 

terra sagrada de origem do povo. Geralmente, somos conhecidos como povo Tikuna. Esse 

nome nos foi atribuído por outros povos da região e não indígenas, e foi por meio desse 

nome que passamos a ser mais conhecidos na região e no Brasil.  

A maioria da população Magüta na região é falante da língua originária materna. 

A nossa língua materna é considerada isolada, sem tronco linguístico que nos relaciona 

com outras línguas indígenas na região em que vivemos atualmente, como mencionamos 

logo no início do trabalho. O nome Tikuna é muito mais conhecido regionalmente e 

nacionalmente, no entanto, como dissemos no início, utilizaremos o termo Magüta, para 

que sejamos conhecidos com a nossa autodenominação, assim, as gerações futuras 



65 
 

 
 

Mowatcha.    

A identidade étnica, nesse contexto, refere-se ao sentimento de pertencimento a 

um grupo com base em características culturais comuns, como a língua, os costumes, os 

conhecimentos tradicionais, a espiritualidade e a relação com o território. Para o povo 

Magüta, essa identidade se expressa na forma como o território é vivido, nas práticas de 

cura, na organização social baseada em nações e no uso da língua materna. Ela não é algo 

fixo ou fechado, mas se constrói continuamente, especialmente diante dos desafios 

históricos e contemporâneos enfrentados pelos povos indígenas. 

(1999). Daí a definição (instrumental) de identidade coletiva como aquela que sacrifica 

as diferenças individuais internas dentro do grupo, em benefício de uma unidade, de uma 

. Essa compreensão reforça a importância de reconhecer a identidade 

Magüta como uma construção social e cultural compartilhada, que fortalece os laços 

comunitários e garante a continuidade de saberes, práticas e lutas por direitos. Ao abordar 

esses temas, o capítulo busca refletir sobre a valorização desses modos de vida e sobre a 

identidade étnica como um pilar da resistência e da autonomia dos povos indígenas. 

As lideranças, os pajés, os anciões e os professores, por meio da interação entre 

os membros da comunidade, contribuem para a consolidação da nossa identidade étnica. 

Na comunidade, existem, por exemplo, diferentes organizações indígenas - sejam elas 

religiosas, de professores ou de lideranças - que, junto aos demais membros, participam 

de uma construção social e cultural vivenciada no dia a dia. Essas ações fortalecem os 

laços familiares e comunitários, e garantem a continuidade dos conhecimentos e saberes 

tradicionais do povo. 

Essa dinâmica mostra que a identidade étnica do povo Magüta não se sustenta 

apenas em elementos simbólicos ou históricos, mas é constantemente (re)construída nas 

práticas cotidianas da comunidade. A atuação conjunta de lideranças, pajés, anciões, 

professores e organizações locais revela a força do coletivo na preservação dos saberes 

tradicionais, no fortalecimento dos vínculos sociais e na resistência diante das 

transformações externas. Essa articulação entre gerações e saberes é essencial para manter 



66 
 

 
 

viva a memória, a espiritualidade e a cultura do povo, reafirmando seu modo próprio de 

existir no mundo. 

 

2.2 O território e a presença Magüta no Alto Solimões 

No Brasil, o povo Magüta vive nas regiões do alto, médio e baixo rio Solimões, 

bem como em outros rios afluentes, como o rio Içá, Jacurapá, entre outros, todos situados 

no estado do Amazonas. Além disso, há comunidades localizadas nas regiões de tríplice 

fronteira, especialmente na Colômbia e no Peru. 

Acreditamos que o povo Magüta está espalhado por diversos territórios desses 

países vizinhos. No Brasil, a população Magüta está presente nos municípios de Béruri, 

Tefé, Foz do Jutaí, Tonantins, Santo Antônio do Içá, Amaturá, São Paulo de Olivença, 

Benjamin Constant e Tabatinga, até em capital do estado do Amazonas. A maior parte da 

população se concentra nas comunidades desses municípios mencionadas acima. 

Atualmente, as terras indígenas oficialmente homologadas e reconhecidas pela 

FUNAI na região incluindo as comunidades de Umariaçú I e II, Belém do Solimões do 

município de (Tabatinga), Filadélfia, Feijoal de (Benjamim Constant), Vendaval, Campo 

Alegre de (São Paulo de Olivença), Nova Itália, Bom Pastor, Canimaru de (Amaturá) 

desempenham um papel central na organização social, política e cultural do povo Magüta-

Tikuna. Elas também são referências para outras aldeias menores nas regiões 

circunvizinhas. 

Além dessas, há outras comunidades e terras indígenas habitadas pelos Magüta 

em diferentes municípios do Amazonas, incluindo Béruri, Tefé, Foz do Jutaí e Tonantins. 

A presença do povo Magüta também se estende a áreas de tríplice fronteira, abrangendo 

territórios na Colômbia e no Peru, evidenciando a ampla distribuição geográfica do povo 

na região amazônica. 

De acordo com o professor indígena Magüta, Waitchicü (2024) sobre o território, 

conforme a entrevista concedida a nós: 

 

O território para Povo Magüta é mais do que um espaço físico: 

ele representa vida, espiritual, simbólica e prática da comunidade. 

Espiritualmente, é no território que habitam os espíritos 

ancestrais, os encantados e as forças da natureza que protegem e 

orientam o povo, conforme narrado nas histórias sagradas e nos 



67 
 

 
 

Simbolicamente, o território é o lugar onde se preserva a memória 

coletiva, onde os nomes dos lugares carregam significados 

históricos e culturais transmitidos pelas gerações mais velhas, 

reforçando a identidade Magüta. Na prática, o território é o espaço 

onde se desenvolvem as atividades como a pesca, a roça, a coleta 

de frutos e a fabricação de artesanato, além da educação das 

crianças, dos rituais, das festas tradicionais e das decisões 

comunitárias. Assim, o território não é apenas um local de 

moradia, sim, um elemento essencial para a continuidade da vida, 

da cultura e da luta por direitos do povo Magüta-Tikuna, 

(Professor Indígena Waitchicü, 2024). 

 
Conforme relatado pelo professor Waitchicü, entende-se que o território que 

pisamos carrega seus próprios ensinamentos ancestrais. Por isso, é de suma relevância 

cuidar, preservar e defender esse chão que sempre foi dos povos indígenas. O território 

guarda o conhecimento ancestral, ele cuida e cura. 

O povo Magüta, que vive majoritariamente na região do Alto Solimões, enfrenta 

diversos desafios para preservar seu território tradicional. A presença de madeireiros, 

pescadores e caçadores não indígenas, além do avanço de atividades ilegais como vendas 

de droga e consumo de alcoolismo, coloca em risco o modo de vida das comunidades. 

As mudanças culturais trazidas de fora, muitas vezes ligadas à política partidária 

ou ao consumo urbano, também podem impactar negativamente os conhecimentos 

tradicionais e o vínculo espiritual com a terra. 

Mesmo diante dessas dificuldades, o povo Magüta continua firme em sua 

resistência, buscando fortalecer suas organizações indígenas, formar jovens e lutar pela 

valorização do seu território como espaço de vida, cura, memória e continuidade cultural 

do seu povo. 

2.3 Históricos do território  

A compreensão do território do povo Magüta exige uma abordagem que articule 

história, memória social e cosmologia. Para os Magüta, o território não é apenas espaço 

geográfico, mas um espaço sagrado e vivo, onde se entrelaçam natureza, ancestralidade e 

cultura. A narrativa da origem do território é, portanto, inseparável da cosmologia e da 



68 
 

 
 

história oral da comunidade, transmitida por pajés e anciãos, que assumem o papel de 

mediadores entre passado, presente e futuro (Nimuendajú, 1925; Oliveira Filho, 2004). 

 

 

 

Segundo relatos tradicionais do Alto Rio Solimões, território Magüta foi feito pelo 

Yewae, espírito ancestral criador da floresta e dos rios. Um ancião morador da 

comunidade professor Saturnino Jesuíno Jumbato, clã de japó, descreve em entrevista 

(2025) 

No início, o mundo era escuro só água e árvore sumaumeira 

cobria céu, e os homens ainda não sabiam viver aqui. Yoí ensinou 

onde plantar, como pescar, onde acender o fogo sem ofender os 

espíritos da floresta. Ele mostrou os rios e as margens que seriam 

nossas casas. Cada lagoa, cada curva do Solimões tem história, 

tem espírito. 

Figura 14 - Professor Saturnino Jumbato nação de japó. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



69 
 

 
 

Nesse relato mítico, o território emerge como um espaço delineado por forças 

espirituais e relações simbólicas, onde cada rio, ilha e igarapé carrega significados e 

memórias ancestrais. Essa concepção difere radicalmente da ideia ocidental de território 

como extensão física delimitada por fronteiras. Assim, para os Magüta, o território é 

vivido e constantemente reafirmado por práticas rituais, colheita de plantas e atividades 

comunitárias (Reichel-Dolmatoff, 1971; Hugh-Jones, 2019). 

De acordo com o ancião e ex-cacique Augusto Paulo Rosindo, do clã de Onça; 

No começo, antes do mundo ser como é, o grande ser Yoi, junto 

com seu irmão Ipi, caminhava pelas águas e pela terra. Eles 

abriram caminhos, criaram os rios, ensinaram aos primeiros 

Tikuna como plantar, pescar e caçar. Dizem os mais velhos que 

nosso território nasceu no encontro das águas escuras e claras, 

onde o rio Solimões se alarga como ventre de mãe. Foi ali que 

Yoi desenhou com o seu bastão os limites do espaço onde os 

Magüta viveriam. Ele disse: 

terão peixe, terão caça, terão árvores que curam e cantos que 

protegem. Mas lembrem-se: a terra não é só de vocês, é também 

dos espíritos e das plantas. Se cuidarem dela, ela cuidará de 

vocês. Assim, os Tikuna se espalharam entre os igarapés, as ilhas 

e as matas do grande rio. O território não foi dado por papel, mas 

pela palavra dos ancestrais, pelo traço de Yoi e pela memória dos 

pajés. Por isso dizemos: nosso território é vivo, é memória, é 

canto, é o corpo da gente. 

Outro ancião professor Saturnino Jesuino Jumbato, clã  de Japó: 

Antigamente, quando o mundo ainda era novo e a floresta não 

tinha dono, os espíritos maiores olharam para o grande rio. Eles 

disseram que ali seria a morada de um povo forte, que aprenderia 

a viver com a água e com a mata. Do tronco da árvore sagrada 

nasceu a primeira mulher Tikuna, que andou sozinha até 

encontrar o lugar onde três rios se abraçam: o Solimões, o Japurá 

e o Içá. Ali, ela plantou suas primeiras sementes e chamou seus 

filhos para espalharem-se pela terra.Cada clã recebeu uma parte 



70 
 

 
 

da floresta: uns ficaram perto das várzeas, para pescar e remar; 

outros subiram para as terras firmes, para caçar e colher. Mas 

todos permaneceram unidos pelo fio invisível do rio. O território 

não foi tomado à força, mas recebido como herança dos espíritos 

da água e da mata. Por isso, até hoje, quando um Tikuna pesca, 

caça ou abre sua roça, ele primeiro pede licença, porque sabe que 

está vivendo no presente a dádiva que os ancestrais conquistaram 

no início dos tempos. 

A discussão sobre a origem do território do povo Magüta envolve tanto narrativas 

míticas transmitidas pela tradição oral quanto a cartografia contemporânea e os 

reconhecimentos institucionais. Situados majoritariamente na região do Alto Solimões, 

que abrange áreas do Brasil, Peru e Colômbia, os Magüta constituem hoje a etnia indígena 

mais numerosa do Brasil, com 74.061 pessoas autodeclaradas de etnia Tikuna segundo o 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) no Censo 2022. 

Do ponto de vista da tradição oral, os Magüta narram que os primeiros ancestrais 

surgiram da árvore de vida, localizada às margens do rio Solimões. Essa árvore, 

considerada sagrada, deu origem aos clãs, cada um associado a animais, plantas e forças 

da natureza. O Profº.Saturnino Jesuino Jumbato, em relato recolhido no Alto Solimões 

(2025), afirma: 

Nós viemos de uma pessoa chamado Ngutapa, que nasceram os 

dois irmãos Yo´i e Ipi que são Deuses do nosso povo. Foi Yo´i que 

pescou povo Magüta  no igarapé  do Eware, depois que povo foram 

pescado, Yo´i pensou colocar os clãs, cada um com sua marca, e 

ordenou sua irmã Mowatcha e Aicüna, isso é para regularizar o 

casamento entres os povo Magüta/ Tikuna,  é dividido em dois fase 

com pena e sem pena. 

A versão mítica se articula com elementos históricos registrados por viajantes e 

etnólogos. Nesse sentido, por exemplo, Curt Nimuendajú, em seus registros do início do 

século XX, descreveu os Magüta como habitantes tradicionais das margens do rio 

Solimões, com forte mobilidade territorial e práticas de subsistência ligadas à pesca, 

agricultura e coleta (Nimuendajú, 1952). Estudos posteriores, como os de Oliveira Filho 

(1988), reforçam a centralidade do território fluvial para a identidade e sobrevivência dos 



71 
 

 
 

Magüta. Do ponto de vista histórico, a colonização representou profunda transformação. 

A partir do século XVII, as frentes missionárias e os regatões passaram a ocupar 

intensamente a região, introduzindo novas dinâmicas de exploração e impondo pressões 

sobre os Magüta. Ainda assim, como observa Oliveira Filho (1988), os Magüta 

desenvolveram estratégias de resistência territorial, deslocando aldeias e recriando 

espaços de habitação de acordo com as mudanças impostas. 

Um aspecto importante da territorialidade Magüta é a ligação entre território físico 

e território espiritual. Para os pajés, o espaço da floresta, dos rios e das lagoas é habitado 

por seres invisíveis que garantem a vitalidade do mundo. Quando esses espaços são 

desrespeitados  seja por desmatamento, pesca predatória ou invasão  os espíritos podem 

retirar sua proteção, resultando em doenças e desequilíbrios. Assim, o território não é 

apenas espaço de subsistência, mas dimensão fundamental do bem viver. 

Relatos de campo no Rio Iça na comunidade Macürane, segundo Profº Saturnino 

(2025) indicam que comunidades Magüta ainda associam lugares específicos, como 

árvores antigas, pedras e igarapés, a pontos de origem e memória ancestral. Jovens 

aprendizes de pajé relatam que, ao visitar tais locais, realizam rituais de respeito, 

demonstrando que a territorialidade é vivida e atualizada no presente, e não apenas 

lembrada como herança do passado. 

A literatura antropológica recente também destaca o papel político da 

territorialidade. Segundo Cabalzar (2010), a luta pela demarcação das terras Magüta deve 

er a 

questão de terra, mas de vida, memória e espiritualidade. 

No contexto atual, a pressão sobre os territórios indígenas da Amazônia 

permanece intensa. A expansão da pesca comercial, do garimpo e do narcotráfico na 

tríplice fronteira impacta diretamente os Magüta. No entanto, sua resistência também se 

fortalece por meio de organizações comunitárias, associações indígenas e projetos 

culturais que buscam registrar e revitalizar tradições orais, incluindo mitos de origem 

territorial. 

A origem do território Magüta deve ser compreendida em três camadas 

interdependentes: (1) a cosmológica, que narra o surgimento dos clãs a partir da árvore 

de vida; (2) a histórica, que registra os processos de contato, pressão colonial e resistência; 



72 
 

 
 

e (3) a política, que articula a luta contemporânea pela terra com a continuidade da 

tradição.  

Segunda afirmação da  anciã  Mercede do Carmo 

há nosso povo. É nela que estão nossos ancestrais, nossas plantas e nossos espíritos e nela 

que sobrevivemos  

2.4 Organização social, nação e familiar 

garapé Éware não tinham nomes e 

caldo especial para cada pessoa descobrisse seu nome e seu clã. Através desse processo 

de transmissão cada pessoa forma sua família. Desde então, Magüta se organizou em 

nações, formando duas grandes famílias. Entre esses dois clãs uma parte são de aves com 

penas outras de plantas sem penas.  

De acordo com Cardoso de Oliveira (1996), os Magüta estão organizados em 

grupos clânicos, patrilineares, identificados uns com aves, outros com plantas. Ou seja, 

ele identifica como metade planta e ave. Para Pacheco de Oliveira (1988), o critério de 

distintividade é outro, os informantes distinguindo de um lado as nações de pena e da 

outra, nações sem pena. E aqui, nós vamos seguir com autor e com o que os anciões 

 

A estrutura familiar do povo Magüta configura-se como uma engrenagem central 

em sua organização social, com base na ancestralidade e nos vínculos comunitários. A 

família extensa, composta por diversas gerações convivendo em um mesmo espaço, 

mantém laços de solidariedade e reciprocidade que sustentam a coletividade. O sistema 

de parentesco organiza não apenas as relações afetivas, mas também os deveres e papéis 

sociais. Segundo Matarezio Filho (2016), o sistema de clãs e metades desempenha um 

papel essencial na definição dos vínculos matrimoniais e das obrigações cerimoniais, 

moldando a vivência cotidiana. 

Segundo professores Rosalve Flores e Saturnino Jumbato, esses afirmam que:   

una pertence a uma nação, nacüã, que em 

português também pode se chamar clã. Alguns animais e algumas 



73 
 

 
 

árvores dão nome a essas nações. Assim as pessoas sabem com 

quem devem e com quem não devem se casar. Só pode se casarem 

as pessoas que é a nação de penas diria orga maguari, mutum, 

arara, japó ou galinha. Os filhos herdam a nação do pai. Desde o 

princípio foi assim. A história conta que antigamente o povo de 

Yo'i estava todo misturado. Ninguém tinha nome e ninguém 

podia se casar. Então Yo'i preparou um caldo de jacarerana e deu 

um pouco para cada pessoa. Provando do caldo, a pessoa 

descobria a sua nação. Depois disso, as pessoas começaram a se 

casar. A nação de onça-pintada também pode se chamar tchi'wa, 

seringarana. A nação de onça-vermelha, nge'ma, está relacionada 

com uma árvore do mesmo nome . 

O relato dos professores Magüta revela de maneira profunda a estrutura simbólica 

que organiza a vida social e espiritual do povo Magüta. A narrativa sobre as nações 

(nacüã) expressas não apenas um sistema de parentesco e casamento, mas também uma 

cosmologia que articula seres humanos, animais e plantas em uma mesma rede de 

pertencimento. 

Ao afirmar que cada pessoa pertence a uma nação cujo nome é dado por um 

animal ou uma árvore, isso evidencia que, para os Magüta, a identidade não é apenas 

biológica, mas relacional e cosmológica. Pertencer a uma nação significa partilhar uma 

origem comum, uma força vital e um conjunto de obrigações sociais e espirituais. O 

sistema de exogamia  que orienta com quem se pode ou não casar  assegura o 

equilíbrio entre os diferentes grupos e a continuidade da vida, evitando tanto o isolamento 

quanto a mistura desordenada das forças vitais. 

O mito de  é centr

distribuí-

do anonimato à identidade, do estado indiferenciado à organização social. A bebida ritual 

é, portanto, o veículo de transformação: por meio dela, cada pessoa reconhece sua origem 

e seu lugar na coletividade. 

A associação entre cada nação e determinados seres como a onça-pintada 

- arara reforça a ideia de que a vida 



74 
 

 
 

humana é inseparável da floresta e de seus habitantes. Cada clã carrega em si 

características, poderes e responsabilidades herdadas de seu ser de origem. Esse vínculo 

entre pessoas, animais e árvores revela uma concepção de parentesco ampliado, na qual 

o mundo natural e o mundo humano se interpenetram. 

Assim, o relato dos professores não é apenas uma explicação sobre as regras de 

casamento, mas uma verdadeira cosmologia social, que traduz a visão de mundo Magüta. 

Ele mostra como o mito atua como fundamento da organização coletiva, da ética e da 

a importância do equilíbrio, da diferença e da interdependência como princípios de 

convivência de valores que continuam a orientar a vida do povo Magüta até os dias atuais. 

 

a mulher de Yo'i, mas ficou gestante de Ipi. 

Yo'i não gostou disso e resolveu castigar o irmão. Assim que a 

criança nasceu, Yo'i mandou Ipi buscar jenipapo, e, para pintar 

o menino. Quando Ipi subiu na árvore, ela começou a crescer, 

crescer, quase alcançando o céu. Ipi sofreu muito, mas por fim 

conseguiu apanhar uma fruta. Desceu da árvore transformado 

em tucandeira, trazendo o jenipapo na boca. Yo'i mandou Ipi 

ralar a fruta sem parar. Ele ralou, ralou, ralou, até que ralou seu 

próprio corpo.Tetchi arü Ngu'i pegou o sumo do jenipapo e 

pintou o filho. Depois jogou a borra no igarapé Eware. A borra 

do jenipapo desceu pela água e foi parar num lugar com muito 

ouro. Depois tornou a subir, já transformada em peixinhos, 

numa grande piracema. Quando a piracema passou, Yo'i fez um 

caniço e foi pescar, usando caroço de tucuma maduro.Mas os 

peixes, quando caiam na terra, viravam animais: queixada, anta, 

veado, caititu e muitos outros. Aí Yo'i usou isca de macaxeira, 

e com essa isca os peixinhos se transformavam em gente. Yo'i 

aproveitou e pescou muita gente. Mas seu irmão não estava 

entre essas pessoas. Yo'i, então, entregou o caniço para Tetchi 

arü Ngu'i e ela conseguiu fisgar um peixinho que tinha uma 



75 
 

 
 

mancha de ouro na testa. Era o Ipi. Ipi saltou em terra, pegou o 

caniço e pescou os peruanos e outros povos. Esse pessoal foi 

embora com Ipi para o lado onde o sol se põe. Da gente pescada 

por Yo'i descendem os Ticuna e também outros povos que 

rumaram para o lado onde o sol nasce, inclusive os brancos e os 

negros. 

O jenipapo é muito importante na nossa cultura. A pintura com 

jenipapo protege a vida das pessoas contra doenças e outros 

males. Quando uma criança nasce, seu corpo é pintado. 

Quando ela fica um pouco maior, seu corpo é novamente 

pintado durante a festa. A menina, quando fica moça, também 

recebe uma pintura com jenipapo na sua festa de iniciação. 

Nessa mesma festa, todos os participantes pintam o rosto com 

jenipapo: crianças, jovens, adultos e velhos. Essa pintura do 

rosto serve para mostrar a nação de cada pessoa  

O mito de  revela a profundidade com que o povo Magüta compreende 

a relação entre a vida humana, os seres da natureza e os elementos espirituais. A narrativa 

mostra que o jenipapo, muito mais do que uma planta, é um símbolo de transformação, 

criação e proteção. 

ato de ralar o jenipapo e pintar o corpo simboliza o processo de passagem, de dor e 

é Eware e dela 

nascem peixes, animais e, por fim, pessoas, o mito reafirma a interconexão entre o mundo 

aquático, terrestre e humano. 

O texto também explica a origem dos diferentes povos indígenas, peruanos, 

brancos e negros, situando a humanidade como descendente de um mesmo ato criador. 

Desse modo, o mito Magüta não apenas narra a criação dos seres, mas também propõe 

uma visão inclusiva e relacional da existência, em que todos compartilham uma mesma 

origem espiritual. 

Por fim, o jenipapo adquire um papel ritual e identitário essencial. Sua pintura 

marca momentos de transição nascimento, iniciação, celebrações e expressa a perten a a 



76 
 

 
 

uma nação (nacüã). Assim, o corpo pintado torna-se um espaço sagrado de identidade e 

proteção, onde mito, natureza e vida cotidiana se entrelaçam.  

 
Figura 15 - Representação de família Jenipapo, pinturas no rosto. 

 Fonte: Livro das árvores (1997) 



77 
 

 
 

Sobre a organização social, nação e familiar, há os clãs com pena: Manguari, 

Mutum, Arara, Galinha, Japó. E os clãs sem pena: Buriti, Jenipapo, Saúva, Avaí, Onça. 

Observe figuras abaixo: 

 

 

Figura 16 - Nação de pena - pinturas no rosto. 

Fonte: João Gaspar (2025) 

Figura 17 - Nação sem pena - pituras no rosto. 

Fonte: João Gaspar (2025) 



78 
 

 
 

Os Magüta estruturam sua sociedade com base em um sistema de clãs 

exogâmicos, que divide a comunidade em metades complementares. Cada indivíduo 

pertence ao clã do pai, o que revela uma estrutura patrilinear dominante, e deve contrair 

matrimônio com alguém de clã distinto. Essa lógica sustenta um equilíbrio social e 

promove alianças entre grupos, perpetuando a coesão cultural. De acordo com o site do 

Instituto Socioambiental-ISA (2025), destaca-se que a manutenção dessa regra de 

exogamia garante não apenas a continuidade da linhagem, mas também a renovação 

simbólica da coletividade. 

Dentro das habitações tradicionais, nota-se uma convivência que valoriza os 

anciãos e estabelece hierarquias conforme a idade e a experiência. Os mais velhos 

possuem autoridade simbólica e transmitem oralmente os saberes ancestrais, mantendo 

viva a memória coletiva. Para RED-IDD (2021), essa convivência intergeracional reforça 

os mecanismos de aprendizagem comunitária e a preservação das tradições, em um 

processo contínuo de formação identitária. 

A educação das crianças ocorre no seio familiar, onde valores como respeito, 

solidariedade e pertencimento são ensinados desde cedo por meio da participação nas 

atividades diárias. O envolvimento dos mais jovens nas práticas de pesca, agricultura e 

rituais comunitários consolidam o sentido de responsabilidade coletiva. Conforme Ramos 

(2025), a família não se limita ao espaço doméstico, mas se estende à comunidade como 

um todo, promovendo uma educação integral e culturalmente situada. 

O parentesco Magüta não se restringe ao vínculo biológico, mas incorpora laços 

de afinidade e convivência. Indivíduos podem ser incorporados à família por meio de 

compadrio ou convivência prolongada, o que amplia as redes de solidariedade. Mota et 

al. (2019) afirmam que essas relações ampliadas possibilitam uma rede de apoio 

fundamental para a sobrevivência em contextos de vulnerabilidade, fortalecendo os 

vínculos comunitários e a resistência cultural. 

As cerimônias de passagem, como a Festa da Moça Nova, também expressam o 

papel da família na construção da identidade social. Nessas ocasiões, a participação 

coletiva reforça os laços de parentesco e consagra a inserção do indivíduo na vida adulta. 

De acordo com Pacheco de Oliveira (2022), esses ritos revelam a importância do 

pertencimento ao clã e do cumprimento das etapas tradicionais como garantia da 

harmonia social. 



79 
 

 
 

Na organização dos casamentos, observa-se uma articulação entre 

a vontade individual e os interesses coletivos, mediada pelos mais 

velhos. As uniões visam não apenas à formação de novas famílias, 

mas à consolidação de alianças interclânicas que fortalecem a 

coesão do grupo. O casamento, nesse contexto, é uma prática 

política e social, cuja dimensão vai além da união de dois 

indivíduos (SOUZA, RUANO, IBARRA e SILVA, 2016 p.03). 

 
 

A divisão por gênero do trabalho também está presente na estrutura familiar 

Magüta. As mulheres são responsáveis por grande parte das atividades agrícolas, além de 

contribuírem na coleta e no cuidado com os filhos, enquanto os homens se dedicam à 

caça, à pesca e à construção. Medeiros et al. (2019) observam que, embora existam 

distinções entre as funções, essas tarefas são interdependentes e fundamentais para a 

manutenção da vida coletiva. 

O sistema de parentesco estabelece normas claras de convivência, evitando 

conflitos e delimitando espaços de autoridade e submissão. As sanções sociais são 

aplicadas a partir de um código moral transmitido pelos mais velhos, e a transgressão das 

regras pode resultar em repreensões ou afastamentos simbólicos. Para UEÁ (2020), esse 

controle social comunitário é eficaz na mediação de conflitos e assegura a continuidade 

das normas tradicionais sem necessidade de instâncias formais de punição. 

A espiritualidade também se vincula à estrutura familiar, pois os ancestrais são 

considerados presentes na vida cotidiana e reverenciados por meio de práticas rituais. O 

contato com os espíritos ocorre, muitas vezes, sob a mediação de membros da família que 

assumem funções xamânicas ou religiosas. Durão e Lucas (2023) ressaltam que a 

comunicação com os ancestrais consolida o pertencimento à linhagem e reforça o elo 

entre o mundo visível e o invisível. 

Mesmo diante das influências externas, como a escolarização formal e os 

programas sociais do Estado, a família Ticuna continua sendo o núcleo formador das 

subjetividades e práticas culturais. Embora haja adaptações, como a incorporação de 

novos valores, os fundamentos do parentesco tradicional resistem e se transformam. 

Segundo o site do Instituto Sociocambiental-ISA (2025), essa capacidade de adaptação 

garante a sobrevivência dos modos de vida tradicionais em contextos de crescente pressão 

externa. 



80 
 

 
 

A análise da estrutura familiar Magüta revela um sistema complexo, articulado 

em redes simbólicas e práticas que sustentam a identidade e a coesão social. Cada 

elemento do nascimento aos ritos de passagem, das alianças matrimoniais à divisão do 

trabalho está entrelaçado a uma lógica ancestral que busca preservar o equilíbrio 

comunitário. Essas dinâmicas são essenciais para valorizar as cosmologias indígenas e 

reconhecer a legitimidade de suas formas de existência. 

2.5 Ritos, Festas e Simbolismos na Vida Social 

Os ritos e festas desempenham papel fundamental na manutenção da coesão social 

do povo Magüta. Essas expressões culturais não são eventos isolados, mas elementos 

estruturantes da vida comunitária, em que se articulam símbolos, tradições e experiências 

coletivas. A Festa da Moça Nova é um dos ritos mais emblemáticos, marcando a transição 

da infância para a vida adulta das meninas. Esse evento envolve toda a aldeia e está repleto 

de significados que reforçam a identidade coletiva e os vínculos intergeracionais. Para 

Pacheco de Oliveira (2022), a força simbólica dessas cerimônias está em sua capacidade 

de integrar o passado e o presente, mantendo vivas as raízes ancestrais. 

Durante a realização dos rituais, os corpos são pintados com grafismos 

específicos, confeccionam-se máscaras e adornos que representam seres mitológicos e 

ancestrais. O uso das pinturas corporais não se restringe à estética, pois cada traço 

comunica uma narrativa ancestral, uma memória viva do povo. Segundo Mota et al. 

(2019), os grafismos funcionam como linguagem visual, transmitindo ensinamentos, 

funções sociais e relações espirituais, reafirmando continuamente a identidade cultural 

Magüta. 

Os cânticos entoados nas cerimônias ritualísticas têm papel central na transmissão 

de saberes. São melodias ancestrais que contam histórias cosmogônicas, evocam 

entidades protetoras e orientam o comportamento coletivo. O canto, muitas vezes 

acompanhado por instrumentos tradicionais, conecta os participantes a dimensões 

sagradas. RED-IDD (2021) observa que esses elementos performáticos não apenas 

reforçam o pertencimento, mas atualizam as cosmologias indígenas diante dos desafios 

contemporâneos. 

A construção simbólica do mundo Ticuna passa por uma complexa relação com a 

natureza, que aparece como elemento sagrado nos ritos. Animais, rios, árvores e 

fenômenos naturais são personificados em mitos e representações simbólicas, integrando 



81 
 

 
 

o sistema de crenças. Para Ramos (2025), os ritos são momentos em que se estreita a 

relação entre o humano e o não humano, reafirmando a visão holística do mundo que rege 

a vida Ticuna. 

A festa da moça nova, em especial, simboliza o renascimento da 

jovem como mulher socialmente reconhecida, capaz de contribuir 

com a continuidade da comunidade. O isolamento ritual da 

menina, seguido pela reintegração pública, carrega a ideia de 

transformação e iniciação. Essa cerimônia reforça papéis sociais 

e princípios de coletividade, fortalecendo os laços de 

solidariedade e respeito às tradições (MEDEIROS et al., 2019 

p.04). 

 
 

Os ritos Ticuna são organizados de maneira coletiva, exigindo a participação de 

diferentes membros da comunidade na sua preparação e realização. Desde o preparo de 

alimentos cerimoniais até a confecção de artefatos rituais, todos os envolvidos exercem 

funções que refletem sua posição social. Matarezio Filho (2016) afirma que esses eventos 

são oportunidades de reafirmação dos papéis comunitários, de expressão das hierarquias 

simbólicas e de socialização dos jovens com os mais velhos. 

Os ritos de passagem, como nascimentos, casamentos e funerais, seguem códigos 

próprios e revelam uma lógica ritualística profundamente conectada com o ciclo da vida 

e da morte. Em cada um desses momentos, a coletividade se reúne para honrar a transição 

de fases da existência, numa dinâmica em que o individual e o coletivo se fundem. Esses 

momentos reforçam os compromissos éticos e espirituais assumidos por cada membro da 

comunidade. 

A festa da moça como um ritual que atua na construção do corpo e da pessoa da 

mulher, acaba por ser uma fonte de promoção da saúde e de cuidado. A Festa da Moça 

Nova, entre o povo Magüta (Tikuna), constitui-se como um dos rituais mais significativos 

na formação da pessoa feminina e na reprodução dos valores coletivos. Trata-se de um 

ritual de passagem que marca a transição da infância para a vida adulta, mas que vai muito 

além de um simples evento cerimonial: é um processo formativo e espiritual, no qual o 

corpo da mulher é reconstruído segundo os saberes tradicionais e a cosmologia Magüta. 



82 
 

 
 

Durante o ritual, o corpo feminino é preparado, cuidado e transformado. A moça, 

após a primeira menstruação, é conduzida ao isolamento ritual ( ), um espaço 

reservado dentro da casa familiar, separado por esteiras de palha e coberto por tecidos 

coloridos. Nesse período, ela é instruída a permanecer em silêncio, a ingerir alimentos 

leves e a ouvir os conselhos das mulheres mais velhas. Como observa DaMatta (1976), o 

isolamento em rituais de passagem serve à reorganização simbólica do corpo, marcando 

o intervalo entre dois estados sociais. 

As pinturas corporais com jenipapo marcam a fase seguinte da cerimônia. As 

anciãs misturam o sumo escuro do fruto com carvão e o aplicam sobre a pele da moça 

com delicadeza. Os desenhos, de tons azul-escuros e pretos, seguem padrões que indicam 

a nação (nacüã) e os vínculos familiares. O aroma do jenipapo fresco espalha-se pelo ar, 

 e o espírito, fecha o caminho das 

 

O ambiente é preenchido pelos sons dos maracás e pelos cantos sagrados, 

conhecidos como   melodias que narram as origens míticas dos Magüta e 

invocam os seres protetores. Os homens tocam flautas e percussões, enquanto as mulheres 

entoam cantos de saudação à nova fase da jovem. Segundo as palavras de um dos pajés 

 

Durante o clímax da celebração, realiza-se a dança circular, em que parentes e 

visitantes giram em torno da jovem, movendo-se lentamente em sentido horário, como se 

recriassem o movimento do sol. O chão é coberto por folhas de bananeira e flores, e o 

perfume das ervas medicinais  breu, cipó-titica, carapanaúba  purifica o espaço. A moça, 

agora já pintada e adornada com colares de sementes e penas, emerge do isolamento e é 

apresentada à comunidade. 

Cada gesto possui um sentido pedagógico e terapêutico, reafirmando a ligação 

entre corpo, espiritualidade e coletividade. Como observa Langdon (1996), nos sistemas 

indígenas de cura, a saúde é entendida como um processo dinâmico de equilíbrio entre 

corpo, espírito e sociedade, constantemente produzido e renovado. 

Assim, a Festa da Moça Nova é uma prática de cuidado integral. As mulheres mais 

velhas transmitem ensinamentos sobre alimentação, comportamento, convivência e 



83 
 

 
 

sexualidade saberes que expressam uma pedagogia tradicional, centrada na reciprocidade 

e no respeito à vida. Conforme Seeger, DaMatta e Viveiros de Castro (1979), trata-se de 

cosmológica e comunitária. 

A observação participante permitiu constatar que a festa não apenas celebra a 

maturidade biológica, mas renova a vitalidade espiritual da aldeia. O ritual é também uma 

forma de cura coletiva, pois harmoniza relações e reforça a coesão do grupo. Como 

argumenta Silva (2018), os rituais de passagem entre os povos amazônicos constituem 

momentos de reafirmação identitária e de recomposição simbólica das forças vitais. 

A compreensão desse ritual foi aprofundada a partir das narrativas de pajés e 

anciãs como Dona Cláudia Francelino, que enfatizou o poder do jenipapo e das rezas no 

equilíbrio do corpo e da alma. As entrevistas foram realizadas em contexto comunitário, 

com registro de falas, observação direta e participação em momentos preparatórios da 

festa. A metodologia adotada privilegiou a escuta das lideranças femininas e dos mestres 

de saber, respeitando as formas locais de transmissão de conhecimento. 

Durante as observações etnográficas, destacou-se a estética do ritual: o contraste 

entre o preto-azulado do jenipapo e o vermelho do urucum, as luzes tênues do entardecer 

refletindo nas redes e esteiras, o murmúrio dos cânticos acompanhados pelos maracás e 

o perfume das folhas queimadas em defumação. Esses elementos compõem uma 

ambiência sensorial de cura e transformação, onde o corpo da moça torna-se símbolo da 

continuidade da vida e da sabedoria ancestral dos Magüta. 



84 
 

 
 

 

 

Figura 18 - Curral da Worecü - moça nova e seu pai.  

Fonte: Livro Ngiã Tanaütchigagü/um manual escrito (1992) 



85 
 

 
 

 

No livro das Árvores, elaborados pelos professores/as Magüta da Organização 

Geral dos Professores Tikuna Bilíngue (OGPTB, 1997 p. 84-87), os autores nos explicam 

sobre a Festa da Moça - Nova: 

Quando uma menina fica moça, deve permanecer isolada, 

nomosquiteiro, em contato apenas com a mãe ou a tia. Enquanto 

a família prepara as bebidas e os moqueados, a moça aprende a 

fazer fios de tucum e a tecer bolsas. Depois de uns meses, quando 

já está tudo pronto, a festa pode começar. E uma festa sagrada, 

que Yo'i criou e deixou no mundo para o povo Ticuna nunca 

esquecer suas tradições. A cerimônia dura três dias e é muito 

Figura 19 - Festa de moça nova e sua mãe. 

Fonte: IEN (2025) 



86 
 

 
 

bonita. Tem danças e cantos.Tem o som das flautas. Tem a 

apresentação das máscaras. Tem caiçuma e pajauaru. Tem muita 

alegria. 

Os braços do buriti servem para construir o turi: lugar onde a 

moça fica isolada durante a festa. O turi é pintado com tintas 

tiradas das plantas, principalmente da açafroa, pacova, pau-brasil, 

urucu, pupunha e bure. O buriti também é usado para 

confeccionar a esteira onde a moça fica sentada enquanto as 

mulheres cortam ou arrancam, pouco a pouco, 

os seus cabelos. 

O taperebá é muito importante na festa. Suas folhas servem para 

abanar a moça depois da pintura com jenipapo. Assim todos os 

males afastam-se de seu corpo. Dentro do turi, a moça segura-se 

num tronco fino de taperebá. Ela deve ficar acordada a noite toda 

para ouvir a aricana. 

Depois que a moça sai do turi, ela corre pelo terreiro. e atira um 

tição no tronco do taperebá para ter vida longa, muita sorte e 

muita fartura de peixe. Os avaís são amarrados numa vara de 

taperebá para fazer o chocalho, aru. Durante toda a festa, esse 

chocalho acompanha os cantos e as danças. O casco do tracajá, 

tori, também é preso no taperebá. A aricana, to'cü, é feita do 

tronco da paxiubinha. 

À noite, a aricana fica num cercado construído com as folhas do 

buriti ou do caranã. No mesmo cercado fica a aricana pequena, 

iburi, que acompanha o to'cü. Existem dois tipos de iburi: um 

deles fabricamos com o tronco da embaúba; o outro, com a casca 

de uma árvore chamada duru. Tapere bayomeru, avai aru e 

paxiubinha yura. Nessa mesma festa, as crianças são pintadas e 

têm seus cabelos cortados. Quando o sol começa a nascer, os 

parentes passam o sumo do jenipapo no corpo da moça e das 

crianças. Antes de colocar os enfeites, o corpo da moça e das 

crianças é pintado com uma mistura de urucu e leite da árvore do 

tururi-vermelho. Sobre essa pintura são colocadas penugens 

brancas de pássaros. A armação do cocar, o manto e os enfeites 



87 
 

 
 

dos braços da moça e das crianças são preparados com entrecasca 

branca, tirada de uma árvore especial: naitchi. Essa entrecasca 

usamos somente na festa. tururi-vermelho . As máscaras são 

fabricadas com a entrecasca de várias árvores. Algumas fornecem 

o tururi branco, outras o tururi vermelho ou marrom. Na 

decoração das máscaras também usamos tintas naturais de 

diversas plantas. Algumas máscaras têm a cabeça ou a face 

esculpida em balseira. Outras têm a cabeça trançada em arumã, 

depois coberta com tururi. E outras ainda têm sobre o tururi uma 

pintura com breu, como a cabeça da máscara O'ma. 

Na festa há muitas danças, que trazem alegria e aumentam a 

superfície da terra. Na dança com os tamborins, os homens 

carregam um bastão, du'pa, feito de balseira, enfeitado com 

figuras de animais. No bastão prendem o tamborim, tu'tu, feito 

com o tronco escavado de certas árvores, como urucurana, 

caneleira, cedro, embaúba e balseira. Nessa dança, os 

participantes usam um manto de folhas novas de buriti ou levam 

sobre o ombro folhas de uma outra palmeira que se chama para. 

Na dança com os tucuns, feita para as crianças, as pessoas 

colocam as fibras sobre os ombros. Na "dança do tracajá", 

também dedicada às crianças, usamos vários instrumentos: o 

chocalho de avaí, o tamborim, o tambor de casco de tracajá e dois 

tipos de flautas, cõiri e tchecu. Essas flautas são fabricadas com 

uma taboca que se chama cõiri. 



88 
 

 
 

Esse importante ritual de passagem continua sendo praticado até os dias atuais na 

comunidade Vila Betânia, especialmente na maloca Tchirugüne. A realização da Festa da 

Moça Nova mantém viva a tradição e reafirma os laços culturais e espirituais do povo 

Magüta com seus antepassados.  

 

Trata-se de um momento sagrado que simboliza a transição da menina para a vida 

adulta, fortalecendo os ensinamentos transmitidos pelos mais velhos e garantindo a 

continuidade dos conhecimentos tradicionais, dos cantos, das danças e das técnicas de 

confecção de instrumentos e artefatos. A permanência dessa prática demonstra a 

resistência cultural dos Tikuna diante das transformações impostas pelo contato com o 

mundo não indígena. 

 

Figura 20 - Moradores da comunidade Me'cürane na Maloca Tchirugune. 

Fonte: IEN (2025) 



89

Os mascarados da Festa da Moça Nova ocupam um papel central na dimensão 

simbólica e espiritual do ritual Tikuna. Suas máscaras representam seres míticos e 

ancestrais que retornam ao mundo dos humanos para abençoar e proteger a jovem 

iniciada. Cada máscara possui uma forma, cor e significado próprios, revelando o 

profundo conhecimento cosmológico do povo Magüta. Na comunidade Vila Betânia, 

especialmente na maloca Tchirugüne, essa tradição é mantida com respeito e dedicação, 

reafirmando a importância dos mascarados como guardiões da memória coletiva e 

mediadores entre o mundo visível e o invisível. A presença deles durante a cerimônia 

expressa a continuidade dos saberes tradicionais e a força espiritual que sustenta a 

identidade cultural dos Tikuna.

Figura 21 - Arte e os mascarados protetores da moça nova.

Fonte: Livro Ngiã Tanaütchigagü/um manual escrita (1992)



90 
 

 
 

 

O Primeiro Museu da Comunidade Vila Betânia surge como um espaço de 

valorização e salvaguarda do patrimônio cultural Magüta. Localizado na maloca 

Tchirugüne, o museu pretende ser um centro de estudo, pesquisa e transmissão de saberes 

tradicionais, reunindo objetos sagrados, máscaras, instrumentos musicais e registros da 

Festa da Moça Nova. Mais do que um acervo material, o museu representa um lugar de 

memória viva, onde o conhecimento dos ancestrais é preservado e compartilhado com as 

novas gerações. Sua criação reafirma o compromisso da comunidade em fortalecer a 

identidade Tikuna e promover o diálogo entre os saberes indígenas e o mundo acadêmico. 

As festas também funcionam como espaços de diálogo entre os Magüta e os povos 

vizinhos, ou com representantes externos, quando se abrem para visitas e trocas 

simbólicas. Em alguns casos, tornam-se instrumentos de afirmação política e 

reivindicação de direitos, por meio da exposição da cultura tradicional. Conforme Durão 

e Lucas (2023), essa dimensão política das festas revela a capacidade do povo Magüta de 

articular tradição e resistência na luta por reconhecimento. 

O simbolismo presente nas festas não se limita ao momento do evento, mas se 

prolonga no tempo por meio da memória oral e das narrativas compartilhadas. As 

histórias dos rituais passados são contadas repetidamente às novas gerações, garantindo 

que os significados sejam preservados. De acordo com o site do Instituto 

Socioambiental/ISA (2025), essa oralidade ritualística assegura a continuidade das 

práticas e sua constante ressignificação diante das transformações sociais. 

Figura 22 - O primeiro Museu da comunidade Me'cürane.  

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



91 
 

 
 

As festas vinculadas ao calendário agrícola também expressam a íntima relação 

entre os Ticuna e os ciclos naturais. As colheitas, as chuvas e os períodos de seca são 

celebrados ou lamentados com ritos específicos, que buscam equilibrar a convivência 

entre o humano e o ambiente. Para Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016), tais práticas 

revelam uma ecologia espiritual complexa, onde o mundo natural é respeitado como 

agente ativo da vida comunitária. 

Ao longo do tempo, as festas sofreram influências externas, sobretudo com a 

presença de instituições religiosas e políticas. Algumas práticas foram incorporadas, 

outras adaptadas, sem que isso eliminasse os fundamentos simbólicos originais. Mota et 

al. (2019) destacam que essa capacidade de ressignificar práticas e símbolos é uma 

estratégia de resistência cultural, permitindo à comunidade manter sua coesão sem perder 

sua identidade. 

Os ritos e festas Magüta não são apenas manifestações culturais, mas verdadeiros 

pilares de sua organização social e espiritual. Cada canto, gesto, pintura e dança integra 

um sistema complexo de significados que estrutura a vida coletiva. Conforme o site do 

Instituto Socioambiental/ISA (2025), compreender essas expressões simbólicas é 

essencial para valorizar a diversidade indígena e reconhecer a profundidade dos saberes 

ancestrais presentes no cotidiano dos povos originários. 

 

2.6 Organização Política e Lideranças Tradicionais 

A organização política do povo Magüta é estruturada com base em princípios 

tradicionais de liderança comunitária, onde o cacique desempenha papel central na 

mediação de conflitos e no direcionamento das decisões coletivas. A liderança não se 

impõe por força ou imposição hierárquica, mas é reconhecida pela sabedoria, experiência 

e comprometimento com o bem-estar coletivo. De acordo com Souza, Ruano Ibarra e 

Silva (2016), o exercício da liderança entre os Ticuna está enraizado em valores ancestrais 

e na capacidade de ouvir e unir diferentes vozes dentro da aldeia. 

O cargo de cacique é frequentemente ocupado por alguém com profundo 

conhecimento da cultura, das tradições e da história do grupo. Sua legitimidade se 

estabelece pela confiança mútua, alimentada por anos de dedicação à comunidade. A 

função vai além da autoridade administrativa, envolvendo também dimensões espirituais 

e simbólicas. Segundo a Universidade do Estado do Amazonas (2020), o cacique atua 



92 
 

 
 

como elo entre os saberes ancestrais e as demandas atuais, articulando a tradição com a 

realidade contemporânea. 

A liderança feminina também tem espaço significativo dentro da organização 

política Magüta, especialmente em contextos de educação, saúde e mobilização social. 

Mulheres que se destacam por sua atuação comunitária tornam-se referências e ocupam 

funções estratégicas, mesmo sem títulos formais. Mota et al. (2019) observam que essa 

participação ativa evidencia a flexibilidade das estruturas de poder tradicional, que se 

moldam às transformações sociais e reconhecem múltiplas formas de liderança. 

O processo de escolha dos líderes ocorre, em muitos casos, por consenso, evitando 

disputas e favorecendo a coesão. Os anciãos, respeitados por sua sabedoria, têm voz 

decisiva nas indicações, valorizando trajetórias de comprometimento e equilíbrio. 

Pacheco de Oliveira (2022) afirma que a liderança tradicional é menos institucionalizada 

e mais vivida na prática cotidiana, pautada por escuta, exemplo e acolhimento. 

O cacique e outras lideranças compartilham responsabilidades com conselhos 

locais, formados por representantes das famílias ou clãs, que discutem assuntos relevantes 

e tomam decisões de maneira colegiada. Essa dinâmica participativa permite a circulação 

de opiniões e reforça o sentimento de pertencimento. Conforme o Instituto 

Socioambiental (2025), essa estrutura descentralizada sustenta o exercício da democracia 

comunitária, fundada na escuta e no consenso. 

As Guardas Indígenas, criadas para promover a segurança e o cuidado territorial, 

representam um importante instrumento político e organizacional entre os Magüta. São 

compostas por jovens que atuam na vigilância das terras e na mediação de conflitos 

internos e externos, fortalecendo a autonomia da comunidade. Durão e Lucas (2023) 

destacam que essas guardas não apenas exercem o controle social, mas também formam 

novos líderes comprometidos com a proteção cultural e ambiental. 

Os rituais também refletem a organização política, pois as lideranças coordenam 

eventos cerimoniais, tomam a frente nos discursos e garantem a harmonia dos processos 

simbólicos. Cada gesto público de um líder reforça sua posição e responsabilidade diante 

do grupo. Para RED-IDD (2021), os momentos rituais são também espaços de afirmação 

política e construção da autoridade tradicional. 



93 
 

 
 

A política Maguta não está separada das demais esferas da vida social, trocas, 

sistemas produtivos e alimentares, espiritualidade, território e cultura se entrelaçam nas 

práticas de liderança. O papel do cacique não se limita ao campo administrativo, mas 

inclui a mediação com instituições externas e o enfrentamento de ameaças aos direitos do 

povo. Medeiros et al. (2019) ressaltam que essa sobreposição de funções exige dos líderes 

Ticuna uma constante negociação entre tradições e exigências do Estado. 

 

O contato com organizações não indígenas e órgãos públicos 

gerou a necessidade de adaptação da estrutura política Ticuna, 

criando figuras como representantes comunitários e 

coordenadores de projetos, que transitam entre os mundos. Essas 

novas lideranças nem sempre substituem as tradicionais, mas 

dialogam com elas, buscando legitimação mútua. Essa articulação 

revela a capacidade de reinvenção do povo Ticuna frente às 

complexidades do presente (RAMOS, 2025 p.03). 

 

Ainda que a figura do cacique seja central, outras lideranças exercem influência 

por meio do conhecimento tradicional, do domínio da medicina ancestral ou do ensino da 

língua e dos mitos. Esses líderes espirituais e culturais são respeitados e consultados em 

momentos críticos. Matarezio Filho (2016) afirma que a autoridade nesses contextos não 

se impõe, mas se constrói lentamente, por meio da confiança e da trajetória de vida do 

indivíduo. 

A presença do Estado e das instituições religiosas alterou, em parte, a dinâmica 

política nas comunidades, gerando disputas internas e redefinições de papéis. Contudo, a 

organização tradicional ainda se mostra resiliente e adaptável. De acordo com ISA (2025), 

muitos líderes Magüta conseguem integrar os sistemas políticos externos sem abandonar 

as bases éticas e culturais de sua liderança, fortalecendo a autonomia local. 

Para tanto, as lideranças tradicionais permanecem como pilares da organização 

social Magüta, mesmo diante das pressões externas. A continuidade de suas práticas, sua 

capacidade de articulação e sua ligação com os valores coletivos garantem a persistência 

de formas próprias de governança. Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016) declaram que 

compreender essas lideranças exige reconhecer que o poder, para os Magüta, está menos 

em dominar e mais em servir à comunidade com sabedoria e equilíbrio. 



94 
 

 
 

2.7 Contato Interétnico, Resistência e lutas por Direitos para o Futuro

As mudanças socioculturais vivenciadas pelo povo Magüta refletem um processo 

contínuo de interação com grupos externos, influenciado por políticas estatais, presença 

missionária e avanços tecnológicos. O contato com a sociedade envolvente provocou 

alterações significativas em suas formas de organização social, econômica e simbólica, 

embora muitos elementos tradicionais ainda resistam. Para RED-IDD (2021), a 

capacidade de adaptação dos Magüta se revela como uma das principais estratégias de 

manutenção identitária diante das transformações impostas. 

A introdução de escolas bilíngues nas aldeias representa uma dessas mudanças, 

promovendo o ensino da língua portuguesa ao lado da língua materna. Essa prática, apesar 

de bem-intencionada, alterou as dinâmicas de transmissão de saberes, transferindo parte 

da autoridade dos anciãos para professores formalmente formados. Segundo Ramos 

(2025), a participação da família na escola se tornou essencial para garantir que o processo 

educativo respeite os valores culturais e evite a ruptura com as tradições. 

As relações interétnicas também trouxeram novas formas de organização política 

e acesso a direitos sociais. A presença de instituições governamentais gerou expectativas 

e dependências, ao mesmo tempo em que ampliou as possibilidades de reivindicação. 

Mota et al. (2019) destacam que, nesse processo, a consolidação da identidade indígena 

se deu por meio da afirmação simbólica de elementos culturais, articulada à inserção 

estratégica em espaços institucionais. 

A economia tradicional baseada na agricultura, pesca e coleta tem passado por 

adaptações diante da introdução do comércio, da monetarização e do consumo de bens 

industrializados. Essas mudanças interferem no cotidiano, modificam os hábitos 

alimentares e alteram as prioridades comunitárias. Para Medeiros et al. (2019), a 

integração parcial ao sistema capitalista não extingue os modos de vida indígenas, mas 

tensiona suas bases e desafia os mecanismos de equilíbrio social.  

A crescente urbanização de algumas aldeias, especialmente nas áreas próximas às 

fronteiras, tem levado ao surgimento de estruturas físicas mais complexas, à circulação 

de veículos e à introdução de novas tecnologias de comunicação. Esses elementos 

transformam o ambiente cultural e afetam as práticas tradicionais. Conforme a 

Universidade do Estado do Amazonas (2020), os espaços urbanos indígenas se tornam 



95 
 

 
 

arenas de conflito entre modernidade e ancestralidade, exigindo a redefinição de normas 

internas. 

O contato interétnico também possibilitou o fortalecimento das 

lideranças indígenas por meio de alianças políticas e parcerias 

com organizações não governamentais. As Guardas Indígenas, 

por exemplo, surgem como resposta comunitária à necessidade de 

segurança e proteção territorial, inserindo os jovens em papéis de 

protagonismo. Essas iniciativas consolidam formas próprias de 

controle social e de resistência ao avanço das fronteiras ilegais 

(DURÃO e LUCAS, 2023 p.06). 

 

O impacto das missões religiosas entre os Magüta produziu consequências 

duradouras nas práticas espirituais e nos rituais tradicionais. Em muitos casos, houve 

sincretismo, mas também confrontos e substituições simbólicas. Pacheco de Oliveira 

(2022) observa que o apagamento de certos ritos não se deu de forma passiva, mas gerou 

movimentos internos de resgate e ressignificação da religiosidade ancestral, sobretudo 

entre os mais velhos. 

A língua Magüta, apesar da forte pressão do português, permanece viva graças a 

ações coletivas de valorização e ensino. Em reuniões comunitárias, festas e cerimônias, 

sua utilização reafirma a identidade do grupo e garante a transmissão de saberes 

intergeracionais. O Instituto Socioambiental (2025) afirma que a língua constitui um dos 

principais pilares da resistência cultural, sendo constantemente atualizada para responder 

aos desafios contemporâneos. 

Mudanças nos papéis de gênero também se tornam visíveis nas comunidades, com 

maior participação das mulheres em cargos de liderança e representação política. Essa 

transformação reflete tanto influências externas quanto reivindicações internas por 

igualdade. Souza, Ruano Ibarra e Silva (2016) destacam que o protagonismo feminino 

emerge como uma resposta às novas demandas socioculturais, sem necessariamente 

romper com os fundamentos tradicionais da organização familiar. 

A juventude Magüta enfrenta o desafio de conciliar os valores ancestrais com os 

estímulos vindos do mundo exterior, como redes sociais, moda e consumo. Muitos jovens 

migram temporariamente para centros urbanos em busca de estudo ou trabalho, 

retornando com novas visões. Matarezio Filho (2016) declara que esse movimento 



96 
 

 
 

provoca reconfigurações nas relações sociais e na forma como a juventude se posiciona 

diante da cultura de origem. 

As festas tradicionais também passam por adaptações, com a introdução de 

elementos modernos, como equipamentos de som e vestimentas compradas em lojas. 

Essas mudanças, no entanto, não significam abandono da tradição, mas mostram uma 

convivência possível entre o antigo e o novo. ISA (2025) reforça que a cultura Magüta é 

dinâmica, absorvendo influências sem abrir mão de suas referências essenciais. 

Apesar das transformações, os Magüta mantêm uma postura ativa na defesa de 

seus direitos e na preservação de seu modo de vida. A convivência com outros povos, o 

diálogo com instituições e a participação em políticas públicas demonstram sua 

capacidade de articulação e resiliência. Para RED-IDD (2021), as mudanças 

socioculturais e o contato interétnico não são ameaças definitivas, mas contextos que 

exigem resistência criativa e reinvenção contínua da identidade Magüta. Os Magüta 

sofreram vários ataques etnocidas que buscam por fim a sua cultura e ciência indígena ao 

lado de ações genocidas, vivemos um evento marcante: 

(AM), é reconhecido como o primeiro caso julgado como 

genocídio no Brasil. O conflito resultou de disputas por terra e 

recursos naturais entre indígenas Tikuna e não indígenas, 

marcando profundamente a história recente dos povos do Alto 

Solimões. A memória desse episódio revela a persistência da 

violência estrutural contra os povos originários e a luta constante 

pela defesa de seus territórios. Nesse contexto, a organização dos 

professores indígenas desempenha papel fundamental na 

preservação da memória coletiva, na formação política e na 

resistência das comunidades, contribuindo para o fortalecimento 

(ISA, 2021; RIBEIRO, 2019; CUNHA, 2009) 

 



97 
 

 
 

3 - CONHECIMENTO E PRÁTICAS DE CURA MAGÜTA

O presente capítulo tem como objetivo apresentar e analisar as práticas de cura 

desenvolvidas pelos Magüta, destacando seus significados, fundamentos e a importância 

que exercem na vida social, espiritual e cultural desse povo indígena. As práticas de cura 

Magüta não se limitam a procedimentos terapêuticos voltados exclusivamente para o 

corpo físico, mas abrangem dimensões espirituais, cosmológicas e coletivas, expressando 

uma concepção de saúde profundamente integrada à natureza, às relações comunitárias e 

ao equilíbrio com o mundo dos seres visíveis e invisíveis. 

A compreensão dessas práticas revela um universo de conhecimentos transmitidos 

por gerações, nos quais se articulam o uso de plantas medicinais, os rituais conduzidos 

pelos pajés, as narrativas míticas e a interação com entidades espirituais da floresta e das 

águas. Segundo Cabalzar (2010), a cura indígena amazônica não pode ser entendida 

apenas como tratamento de enfermidades, mas como parte de um sistema de vida em que 

corpo, espírito e ambiente se encontram em constante diálogo. Assim, cada prática 

terapêutica é também um gesto de manutenção da vida e de reafirmação da memória 

coletiva e da identidade cultural Magüta. 

Nesse contexto, os pajés desempenham papel central, sendo reconhecidos como 

guardiões do conhecimento sagrado. São eles que estabelecem a ponte entre os humanos 

e os seres espirituais, mediando o acesso às forças vitais necessárias para restabelecer a 

saúde. Lima (2018) destaca que, nas cosmologias amazônicas, a doença frequentemente 

é compreendida como resultado de desequilíbrios nas relações entre pessoas, espíritos e 

natureza. A cura, portanto, requer mais do que um procedimento técnico: envolve rezas, 

cantos, defumações, banhos e outros rituais que buscam restabelecer a harmonia cósmica. 

Além do conhecimento prático sobre os usos das plantas  que incluem chás, 

emplastros, banhos, xaropes e unguentos (Schultes&Raffauf, 1992)  os Magüta atribuem 

grande valor à dimensão imaterial do processo de cura. Os cantos sagrados, entoados 

pelos pajés, carregam força vital e sabedoria ancestral, funcionando como veículos que 

potencializam a eficácia das plantas e conectam o paciente às energias protetoras da 

floresta (Reichel-Dolmatoff, 1971). Esse aspecto evidencia que, para os Magüta, curar 

não é apenas eliminar sintomas, mas reestabelecer a harmonia entre corpo, espírito, 

comunidade e ambiente. 



98 
 

 
 

Ao analisar essas práticas, percebe-se que elas também constituem um 

contraponto importante ao modelo biomédico ocidental, centrado na dimensão biológica 

da doença. Enquanto a biomedicina privilegia diagnósticos técnicos e intervenções 

objetivas, os saberes Magüta enfatizam a interdependência entre aspectos físicos, 

espirituais e sociais. Como ressalta Langdon (2004), essa diferença evidencia a 

diversidade das concepções de saúde, ao mesmo tempo em que convida a refletir sobre a 

importância do diálogo intercultural nas políticas de saúde indígena. No caso de um 

subgrupo Yanomami, há uma complementaridade na ação de um médico não-indígena e 

um xamã: 

Observa-se, portanto, no sistema médico Sanuma (subgrupo 

Yanomami), a complementaridade de atuação entre a ação dos 

médicos e a dos xamãs. Por exemplo, um procedimento realizado 

em um hospital da cidade de Boa Vista pode deixar sequelas em 

um indígena que passou por instrumentos e por mãos que lhe são 

estranhas. Nesse caso, um xamã deve retirar o sangue retido no 

interior dessa pessoa, por este ser considerado marcas da agressão 

do médico. (Guimarães, 2015: 2155) 

Assim, o entendimento sobre como os Magüta concebem e vivenciam a arte da 

cura, reconhecendo a riqueza de seus saberes tradicionais e a relevância que possuem para 

a preservação cultural está interligado com interações com os serviços de saúde. Ao 

mesmo tempo, contribui para os debates contemporâneos acerca da interculturalidade e 

da saúde indígena, demonstrando que os modos de cuidar e curar não são universais, mas 

culturalmente situados, refletindo cosmovisões próprias que merecem ser valorizadas e 

respeitadas. 

Por meio desta pesquisa foi possível observar que o foco nas práticas de cura 

Magüta se justifica porque elas ultrapassam a dimensão estritamente medicinal, 

configurando-se como expressões espirituais, culturais e políticas que sustentam a vida 

social desse povo. A cura, nesse contexto, não se limita ao tratamento de enfermidades 

do corpo físico, mas envolve a restauração do equilíbrio entre o indivíduo, a coletividade 

e as forças espirituais que regem o cosmos. Tal perspectiva é coerente com a visão 

amazônica mais ampla, segundo a qual a saúde é entendida como resultado de relações 

equilibradas entre humanos, espíritos e natureza ( Descola, 1996). 



99 
 

 
 

Cada ritual de cura, cada uso de planta medicinal e cada palavra entoada pelo pajé 

se insere em uma rede mais ampla de significados que reafirma a visão de mundo Magüta. 

Como observam Reichel-Dolmatoff (1971) e Guimarães (2011), os sistemas de cura 

indígenas não podem ser vistos apenas como técnicas terapêuticas, mas como partes 

constitutivas de cosmologias que explicam a origem das doenças, a interação com os seres 

invisíveis e os modos de garantir a continuidade da vida. No caso Magüta, a prática da 

cura articula saberes ancestrais que ultrapassam a dimensão funcional da medicina, 

reafirmando princípios de ordem social, espiritual e cultural. 

Do ponto de vista socio-cosmológico, as práticas de cura constituem formas 

privilegiadas de transmissão de conhecimento ancestral, fortalecendo vínculos entre 

gerações e reafirmando a identidade étnica frente às transformações sociais e às pressões 

externas. Langdon (2004) enfatiza que a cura, em muitos povos amazônicos, é também 

um espaço pedagógico, no qual os jovens aprendem sobre plantas, narrativas míticas e 

valores coletivos. Assim, os rituais de cura Magüta são igualmente momentos de 

reafirmação da memória e de atualização da tradição diante dos desafios contemporâneos. 

No campo espiritual, essas práticas reafirmam a conexão vital entre seres 

humanos, natureza e espíritos, evidenciando que a saúde é compreendida como resultado 

do equilíbrio cósmico e da harmonia coletiva. O pajé, nesse sentido, atua como mediador, 

articulando dimensões materiais e imateriais para restabelecer a vida. Como apontam 

Hugh-Jones (2019) e Gow (1994), a eficácia da cura está menos ligada à ação isolada de 

substâncias medicinais e mais ao conjunto ritual que mobiliza forças invisíveis e 

coletivas. 

Já no aspecto político, a valorização das práticas de cura funciona como estratégia 

de resistência e de afirmação cultural. Em um cenário histórico de imposição da 

biomedicina e de tentativas coloniais de deslegitimação dos saberes indígenas, a prática 

da cura reafirma a autonomia dos Magüta e o direito de manterem suas próprias 

concepções de saúde. Essa dimensão política é ressaltada por Langdon &Garnelo (2004), 

ao apontarem que os sistemas de saúde indígenas não são apenas alternativas terapêuticas, 

mas também espaços de afirmação identitária e de luta por reconhecimento. 

Portanto, abordar as práticas de cura como objeto central deste estudo não 

significa apenas analisar técnicas de tratamento, mas reconhecer um campo complexo de 

saberes e práticas que articulam dimensões fundamentais da existência Magüta. Tal 



100 
 

 
 

enfoque contribui não apenas para a valorização dos conhecimentos indígenas, mas 

também para o debate contemporâneo sobre saúde intercultural e sobre o direito dos 

povos originários de preservar e praticar suas formas próprias de cuidado, espiritualidade 

e organização social. Ao destacar as práticas de cura Magüta, este trabalho também 

propõe uma reflexão crítica sobre a pluralidade de concepções de saúde e sobre a 

necessidade de diálogo entre diferentes sistemas de conhecimento. 

3.1 O Papel do Pajé da Comunidade 

Entre os Magüta, o pajé ocupa uma posição de extrema relevância social, cultural 

e espiritual. Sua figura transcende a de um simples curador, abrangendo múltiplas 

dimensões que articulam o cuidado com a saúde, a mediação entre mundos visível e 

invisível, o aconselhamento comunitário e a preservação dos conhecimentos tradicionais. 

Compreender o papel do pajé, portanto, é fundamental para reconhecer a centralidade das 

práticas de cura na vida Magüta e a forma como a liderança espiritual se conecta ao 

equilíbrio coletivo e à continuidade cultural (Reichel-Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010). 

Do ponto de vista da saúde, o pajé é reconhecido como curador, sendo responsável 

por diagnosticar e tratar enfermidades que afetam membros da comunidade. Sua prática 

não se limita à administração de remédios à base de plantas, mas envolve o conhecimento 

profundo das forças espirituais e das relações que ligam o corpo humano ao cosmos. O 

processo de cura conduzido pelo pajé pode incluir cantos, rezas, invocações, uso 

ritualizado de ervas medicinais, defumações e outras práticas voltadas ao 

restabelecimento da harmonia perdida. A doença, nesse contexto, não é compreendida 

apenas como desequilíbrio físico, mas como resultado de tensões espirituais, desarmonia 

social ou transgressões de normas cosmológicas. Assim, o pajé atua como aquele capaz 

de localizar as causas invisíveis da enfermidade e promover a reintegração do indivíduo 

à coletividade e ao equilíbrio espiritual (Hugh-Jones, 2019; Gow, 1994). 

Além de sua função terapêutica, o pajé exerce papel central como conselheiro da 

comunidade. Sua palavra é ouvida e valorizada em momentos de decisão coletiva, 

conflitos internos e situações de crise. Como conhecedor das tradições e guardião da 

memória ancestral, orienta a comunidade a partir de princípios que envolvem não apenas 

a sobrevivência física, mas também a preservação da cultura e o respeito às forças da 

natureza. Esse papel de conselheiro coloca o pajé como mediador entre diferentes 



101 
 

 
 

gerações, transmitindo ensinamentos aos jovens e orientando os adultos na condução de 

suas vidas em harmonia com a tradição Magüta (Langdon, 2004; Lima, 2018). 

Outra dimensão fundamental é sua atuação como mediador espiritual. O pajé é 

capaz de dialogar com o mundo invisível, estabelecendo contato com os espíritos da 

floresta, das águas e dos ancestrais. Essa mediação não se restringe a um ato ritual, mas 

configura um serviço vital para a manutenção da ordem cósmica. Por meio de sonhos, 

visões e rituais, o pajé interpreta sinais, transmite mensagens dos espíritos e garante que 

a comunidade se mantenha em equilíbrio com as forças que regem a vida. Em muitos 

casos, sua intervenção espiritual é considerada indispensável para a proteção coletiva 

contra doenças, desastres ou ataques espirituais externos (Reichel-Dolmatoff, 1971; 

Cabalzar, 2010). Algo semelhante acontece entre o povo Yanomami: 

O sistema médico Sanumá baseia-se na ação dos xamãs 

(sapulitöpö)  pessoas com capacidades sensoriais singulares , 

os quais atuam no encontro de diversos espaços e temporalidades. 

No universo xamanístico, prevalecem as trocas de substâncias e 

conhecimento entre variadas entidades ontológicas, inimigos, 

mortos e criaturas da floresta, que afetam tudo e todos como se 

esse mundo sustentasse todo o cosmos. A ação xamânica é 

primordialmente defensiva, de contra-ataque às agressões que as 

pessoas ou o cosmos sofrem. (Guimarães, 2015: 2153) 

O conhecimento do mundo invisível constitui, assim, uma das dimensões mais 

complexas do papel do pajé. Ele domina narrativas míticas, conhece a origem das 

doenças, os caminhos dos espíritos e os segredos das plantas medicinais, sendo 

reconhecido como guardião da sabedoria ancestral. Esse conhecimento não é apenas 

intelectual, mas adquirido por meio de processos de iniciação rigorosos, que envolvem 

longos períodos de aprendizado com outros pajés, rituais de consagração e vivência de 

estados ampliados de consciência alcançados por meio de rezas, cantos e, em alguns 

casos, do uso ritual de plantas de poder. Essa iniciação confere ao pajé autoridade 

espiritual legitimada pela comunidade, que o reconhece como aquele capaz de transitar 

entre diferentes dimensões da realidade (Gow, 1994; Luna, 2005). 

No âmbito político e social, o pajé representa também uma figura de resistência 

cultural. Sua atuação reafirma a autonomia e a singularidade dos Magüta, preservando 



102 
 

 
 

práticas historicamente desvalorizadas ou combatidas pelo sistema colonial e pelas 

instituições ocidentais de saúde e religião. Ao manter vivas as práticas de cura e a 

cosmologia Magüta, o pajé desempenha papel estratégico na valorização dos saberes 

indígenas e na defesa do direito de seu povo a praticar formas próprias de espiritualidade 

e cuidado (Langdon & Garnelo, 2004 e Guimarães, 2015). 

Em síntese, o papel do pajé na comunidade Magüta é multifacetado e de enorme 

relevância. Ele é simultaneamente curador do corpo e do espírito, conselheiro nos 

assuntos da vida comunitária, mediador entre humanos e seres invisíveis, guardião dos 

conhecimentos ancestrais e símbolo de resistência cultural. Sua presença assegura a 

continuidade das tradições e a coesão da comunidade, reafirmando a centralidade das 

práticas de cura como expressão não apenas de saúde, mas de identidade, espiritualidade 

e política indígena. Reconhecer a importância do pajé é, portanto, reconhecer a 

complexidade da vida Magüta e o valor inestimável de seus saberes na construção de um 

mundo plural e intercultural. 

3.2 O Reconhecimento e a escolha do Pajé entre os Magüta 

A figura do pajé na comunidade Magüta não se constitui de maneira arbitrária ou 

por decisão formal de autoridade externa. O reconhecimento de um indivíduo como pajé 

decorre de um processo complexo que integra sinais espirituais, habilidades adquiridas, 

experiências de vida e a percepção comunitária. Trata-se de um fenômeno profundamente 

enraizado na cultura, na cosmologia e nas práticas de cuidado tradicionais, no qual 

convergem dimensões espirituais, sociais e pedagógicas. Compreender o processo de 

escolha do pajé é, portanto, fundamental para apreender a lógica de transmissão de 

conhecimento e de legitimidade dentro dessa sociedade indígena (Reichel-Dolmatoff, 

1971; Cabalzar, 2010). 

Há sinais espirituais e chamados pessoais, assim, para os Magüta, a vocação para 

se tornar pajé geralmente se manifesta por meio de sinais espirituais que indicam a 

predestinação do indivíduo. Estes sinais podem se apresentar em sonhos, visões, 

experiências místicas ou eventos extraordinários desde a infância. O chamado espiritual 

é interpretado pela própria comunidade e, frequentemente, por pajés mais experientes. 

Experiências de doenças inexplicáveis, alterações de consciência ou percepções de 

comunicação com os espíritos são compreendidas como indícios de sensibilidade especial 

ao mundo invisível (Luna, 2005; Gow, 1994). 



103 
 

 
 

Essa concepção demonstra que a vocação do pajé não é adquirida exclusivamente 

por aprendizado técnico ou estudo formal, mas nasce de uma afinidade espiritual com os 

seres do cosmos e da natureza. A predestinação do pajé não constitui apenas um dom 

pessoal, mas uma responsabilidade coletiva, pois o futuro curador será chamado a manter 

o equilíbrio espiritual da comunidade e a mediar a relação entre humanos e espíritos 

(Hugh-Jones, 2019; Reichel-Dolmatoff, 1971). 

Após essa sinalização, a pessoa deve passar por um processo de formação e 

iniciação. O reconhecimento como pajé envolve também um longo período de formação 

guiada por pajés mais velhos ou anciãos. Essa iniciação compreende o aprendizado sobre 

plantas medicinais, rituais de cura, cantos e rezas tradicionais, bem como a compreensão 

da cosmologia Magüta. O conhecimento é transmitido oralmente, por meio de práticas 

vivenciais e acompanhamento direto em cerimônias e rituais de cura. O aprendiz observa, 

participa e, gradualmente, assume responsabilidades sob a supervisão do mestre, até 

atingir a proficiência necessária para exercer plenamente a função (Langdon, 2004; 

Cabalzar, 2010). 

Durante a iniciação, o aprendiz enfrenta desafios que envolvem tanto resistência 

física quanto disciplina espiritual. São impostas tarefas que testam sua capacidade de 

interpretar sinais do mundo invisível, manter concentração durante os rituais e 

compreender a linguagem simbólica dos espíritos e da floresta. Valores como paciência, 

humildade e respeito às tradições são constantemente reforçados, pois o conhecimento do 

pajé não se limita a técnicas de cura, mas inclui princípios éticos e morais essenciais à 

convivência comunitária e à manutenção da ordem cósmica (Viveiros de Castro, 2002). 

Kopenawa e Albert (2005) enfatiza essas habilidades de um bom xamã, o qual deve ser 

generoso e habilidoso nas relações entre as comunidades, além das relações com o mundo 

da floresta. 

Além do chamado espiritual e da formação ritualística, o reconhecimento de um 

pajé depende da aceitação da comunidade. A legitimidade do pajé é construída 

socialmente: ele deve demonstrar competência, confiabilidade e compromisso com o 

bem-estar coletivo. Os membros da comunidade observam se o indivíduo é capaz de 

realizar curas eficazes, intermediar conflitos, orientar os mais jovens e manter a tradição 

viva. Essa avaliação comunitária garante que o título de pajé não seja apenas uma honra 

individual, mas uma responsabilidade social (Reichel-Dolmatoff, 1971; Gow, 1994). 



104 
 

 
 

Entre os Yanomami, ocorre esse reconhecimento que é construído ao longo da história de 

vida: 

A experiência de ser xamã, de viver e interagir a partir dessa 

corporalidade especial que detém sentidos extra-sensoriais, deve, 

necessariamente, incluir determinados momentos ou experiências 

que todos os grandes xamãs, obrigatoriamente, viveram, vivem, 

ou viverão. Alguns xamãs sobressaem na vida dos sanumás, 

foram ou são especiais. A trajetória de um desses grandes xamãs 

poderia ser de qualquer outro xamã também poderoso. 

(Guimarães, 2005: 275) 

O processo de reconhecimento comunitário também é acompanhado de 

cerimônias específicas, nas quais o futuro pajé é apresentado formalmente à coletividade. 

Tais ritos consolidam a autoridade espiritual do indivíduo, tornando público seu papel e 

sua responsabilidade diante de todos os membros da comunidade. A visibilidade do 

processo reforça a dimensão coletiva da função do pajé, lembrando que sua atuação não 

é um ato isolado, mas parte integrante da vida social e espiritual dos Magüta (Cabalzar, 

2010; Langdon &Garnelo, 2004).A escolha e o reconhecimento do pajé entre os Magüta 

constituem um processo articulado entre vocação espiritual, aprendizagem ritualística e 

legitimação comunitária. A função do pajé é assim enraizada na cosmologia, na ética e 

na política social do grupo, refletindo a interdependência entre indivíduo, comunidade e 

cosmos, característica central da vida Magüta e de seus saberes de cura. 

Segundo Profa. Rosalve Flores -Waitchicü: 

A floresta é nossa escola, as plantas são nossos livros, e os 

encantados nossos professores. Nunca se esqueçam de 

aprender. Nosso saber não é só para escrever em papel. Ele 

vem dos encantados, e precisa ser respeitado. Se registrar, tem 

que ser com a nossa voz e do nosso jeito, para que não seja 

roubado ou mal usado. Queremos que os jovens aprendam 

dentro da comunidade, com os pajés e anciãos, mas também é 

bom que a escola e os livros falem da importância da nossa 

medicina, para não acabar. Se a escola esquecer nossa cultura, 

ela não serve para nós. Mas se ela ouvir os pajés e os mais 



105 
 

 
 

velhos, vai ajudar nossos filhos a serem fortes nos dois 

mundos. 

a experiência 

sensível, na convivência com o território e na relação espiritual com os seres não 

humanos. Nesse sentido, o saber não é separado da vida, mas emerge da interação 

contínua entre humanos, natureza e espiritualidades, configurando o que a antropologia 

denomina de cosmopolítica indígena uma forma de conhecimento que reconhece a 

agência de múltiplos seres na constituição do mundo (Viveiros de Castro, 2002; Descola, 

2005). 

itica 

o processo de tradução e apropriação do conhecimento indígena pelos instrumentos da 

escrita e pela lógica ocidental de registro, que frequentemente descontextualiza e esvazia 

o sentido espiritual e coletivo desses saberes. A exigência de que o registro seja feito 

autoria e autodeterminação 

cultural, no qual o povo reivindica o direito de narrar e preservar sua própria memória, 

evitando a expropriação intelectual e simbólica. 

Além disso, a fala propõe uma articulação entre dois regimes de saber: o 

para uma educação intercultural, que não nega o conhecimento científico, mas o coloca 

em diálogo com os saberes ancestrais, fortalecendo as identidades indígenas e permitindo 

uma escuta sensível e respeitosa, pode se tornar um espaço de mediação e continuidade 

cultural, e não de apagamento e substituição de saberes. 

Na comunidade Mecürane, a escolas tem um papel importante não apenas no 

preservação da cultura. Muitos 

professores são indígenas e procuram incluir nas aulas o conhecimento dos pajés e dos 

mais velhos. 

Em algumas aldeias, os alunos aprendem sobre os nomes das plantas medicinais 

em língua Tikuna e em português; histórias sobre como os encantados ensinaram os 



106 
 

 
 

primeiros pajés a usar as ervas; o valor do respeito à floresta e ao território, mostrando 

que a cura depende da natureza viva. 

Muitas vezes, a escola organiza rodas de conversa, caminhada na mata e oficinas, 

nas quais os pajés e anciãos são convidados a ensinar diretamente. Assim, a escola se 

torna também um lugar de encontro entre o conhecimento tradicional e o conhecimento. 

Assim, a escola se transforma em um espaço de encontro entre tradição e educação. 

Assim, o saber tradicional não fica separado do aprendizado escolar, mas caminha 

junto com ele, formando jovens capazes de viver nos dois mundos o indígena e o não 

indígena. 

3.3 Relação do Pajé com os Anciãos, os Espíritos, os Sonhos e o Mundo das Plantas 

O reconhecimento e a escolha do pajé entre os Magüta constituem processos 

complexos, multidimensionais e profundamente enraizados na cultura, na cosmologia e 

nas práticas de cura tradicionais. Um aspecto central desse processo envolve a relação 

com os anciãos e pajés experientes, que atuam como mentores e avaliadores, confirmando 

a capacidade do aprendiz de assumir funções de liderança espiritual. A aprovação dos 

mais experientes não é meramente simbólica; representa a transmissão legítima do 

conhecimento ancestral, assegurando que a continuidade da tradição não seja 

interrompida (Reichel-Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010). 

O diálogo constante entre pajés experientes e iniciantes permite a adaptação do 

aprendizado às particularidades de cada indivíduo, respeitando suas habilidades, 

sensibilidade e estilo de comunicação com o mundo invisível. Tal flexibilidade evidencia 

que o processo de escolha do pajé não é mecânico, mas profundamente relacional e 

culturalmente situado (Hugh-Jones, 2019; Langdon, 2004; Kopenawa & Albert, 2005). 

Quando perguntamos aos pajés e mais velhos se gostariam que o saber fosse 

registrado ou protegido, muitos destacam que esse conhecimento não é apenas uma 

técnica de cura, mas parte da espiritualidade e da identidade Magüta. Por isso, há um 

cuidado grande em como e com quem compartilhar. 

Outro ancião acrescentou:  



107 
 

 
 

"Esse saber tem que ser protegido, porque se as empresas 

pegarem nossas plantas e usarem sem permissão, não sobra nada 

para nós. O registro deve servir para defender nosso direito, não 

para vender. O conhecimento tem dono: é o povo Magüta, é a 

floresta, são os encantados." 

Assim, há um desejo de que o conhecimento seja ensinado aos jovens da comunidade, 

para garantir a continuidade. Também que seja registrado de forma respeitosa, em 

gravações ou na escola, sempre com a participação dos pajés e lideranças e protegido 

juridicamente, para evitar apropriação indevida por empresas ou instituições externas. 

Todos concordam que alguns desses conhecimentos Magüta deve ser mantido em segredo 

em algumas partes, pois certos cantos, rituais e remédios só podem ser transmitidos dentro 

do círculo espiritual. Assim, os Magüta desejam que o saber seja preservado, respeitado 

e protegido, mas sem perder sua essência espiritual. 

O reconhecimento como pajé está intrinsecamente ligado a um compromisso 

ético, político com os seres da floresta, com os coletivos. O pajé não atua apenas como 

curador, mas como guardião da harmonia comunitária e da tradição espiritual. Deve agir 

com justiça, respeitando os códigos culturais, os seres da floresta e a integridade da 

coletividade. O chamado espiritual vem acompanhado de responsabilidades que não 

podem ser negligenciadas. O pajé reconhecido deve demonstrar autocontrole, sabedoria, 

generosidade e capacidade contínua de aprendizado, pois sua atuação influencia 

diretamente o bem-estar físico, emocional e espiritual da comunidade (Viveiros de 

Castro, 2002; Gow, 1994; Kopenawa & Albert, 2005; Guimarães, 2011). 

A figura do pajé é central não apenas como curador, mas como mediador entre 

mundos - o mundo humano e as dimensões espirituais. Os espíritos ocupam papel 

fundamental na cosmologia Magüta, sendo compreendidos como forças que influenciam 

diretamente a saúde, o comportamento e o destino dos indivíduos. O pajé estabelece 

comunicação com esses seres por meio de cantos, rezas, rituais e invocações, solicitando 

orientação, proteção ou intervenção diante de doenças e crises coletivas (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Luna, 2005). 

Essa comunicação exige sensibilidade, treinamento e conhecimento simbólico 

profundo. O pajé interpreta sinais sutis da natureza sons da floresta, comportamento 

animal, movimentos das águas, fenômenos climáticos relacionando-os à presença de 



108 
 

 
 

espíritos específicos. Dessa forma, garante que a comunidade mantenha harmonia com o 

mundo espiritual, prevenindo desequilíbrios que poderiam manifestar-se como guerras, 

feitiços, adoecimentos físicos, emocionais, sensitivos ou conflitos sociais (Hugh-Jones, 

2019). 

Outra dimensão essencial do trabalho do pajé é a interpretação dos sonhos, 

considerados canais privilegiados de comunicação entre os mundos visível e invisível. 

Para os Magüta, os sonhos revelam mensagens dos espíritos, advertências sobre eventos 

futuros, orientações sobre práticas de cura e insights sobre problemas que afetam a 

comunidade. O pajé decodifica essas mensagens com base em experiência, sensibilidade 

e conhecimento simbólico, orientando ações para restaurar o equilíbrio ou prevenir 

desequilíbrios (Langdon, 2004; Cabalzar, 2010). 

A interpretação dos sonhos requer atenção detalhada às imagens, sons, 

sentimentos e contextos vivenciados. Cada elemento simbólico possui significado 

específico, e a capacidade do pajé de conectar essas simbologias à vida cotidiana da 

comunidade é fundamental para a eficácia de suas práticas de cura e aconselhamento 

(Viveiros de Castro, 2002). 

O mundo das plantas constitui outro eixo central da atuação do pajé. Entre os 

Magüta, o pajé detém saberes sobre propriedades medicinais, rituais e simbólicas das 

plantas da floresta. Esse conhecimento não se limita ao preparo de remédios, mas inclui 

compreensão dos ciclos naturais, manejo da floresta, combinações energéticas das ervas 

e o momento adequado para colheita e aplicação (Luna, 2005; Gow, 1994). 

As plantas atuam também como intermediárias entre humanos e espíritos. Muitas 

espécies possuem significados simbólicos e são utilizadas em rituais para invocar 

proteção, purificação ou conexão espiritual. O pajé emprega essas plantas em diferentes 

contextos: defumações, banhos rituais, infusões medicinais ou preparações cerimoniais. 

Cada ação é guiada por tradições transmitidas oralmente e pela experiência prática, 

garantindo que o uso das plantas seja eficaz e respeitoso com a natureza (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010). 

A atuação do pajé integra dimensões espirituais, sociais e ecológicas, 

consolidando-se como mediador entre humanos, espíritos e a natureza. Seu 

reconhecimento e legitimidade dependem da combinação de vocação espiritual, formação 



109 
 

 
 

ritualística, avaliação comunitária, orientação dos anciãos e compromisso ético. Essa 

interdependência evidencia a forma singular com que os Magüta estruturam sua 

organização social, espiritualidade e preservação cultural, destacando a relevância de suas 

práticas de cura como expressão integral de vida e identidade. 

3.4 Interconexão das Dimensões e o Papel do Pajé como Guardião da Memória e 
da Sabedoria Ancestral 

A atuação do pajé entre os Magüta articula múltiplas dimensões:   espiritual, 

social, ecológica e cultural. Essas não devem ser compreendidas isoladamente. A relação 

com os espíritos, os sonhos e o mundo das plantas formam uma rede de conhecimento e 

prática que sustenta a saúde, a espiritualidade e a harmonia social da comunidade. Os 

espíritos orientam o uso das plantas, os sonhos indicam sinais de desequilíbrios e as 

plantas servem como instrumentos de comunicação e cura. Essa interconexão evidencia 

uma cosmologia na qual a vida é concebida como um sistema integrado, em que o 

equilíbrio depende do respeito e da sensibilidade às múltiplas forças invisíveis (Reichel-

Dolmatoff, 1971; Gow, 1994). 

O pajé Magüta atua como mediador e guardião dessa rede complexa, garantindo 

que a comunidade mantenha contato constante com o mundo espiritual, interprete os 

sinais provenientes dos sonhos e utilize os recursos da floresta de forma consciente e 

ritualizada. Tal atuação ressalta a profundidade e a riqueza do saber tradicional Magüta, 

evidenciando o pajé não apenas como curador, mas como elo entre o visível e o invisível, 

entre a natureza e a sociedade, e entre a tradição e o presente (Luna, 2005; Hugh-Jones, 

2019). 

Pajé acaba por atuar como guardião da memória comunitária.Além de sua função 

terapêutica e espiritual, o pajé desempenha papel central como guardião da memória e da 

sabedoria ancestral. Essa responsabilidade envolve a preservação, transmissão e 

aplicação dos conhecimentos acumulados por gerações, constituindo-se como elo 

fundamental entre passado, presente e futuro da comunidade (Cabalzar, 2010; Langdon, 

2004). 

O pajé assegura que os saberes tradicionais, histórias, mitos e rituais permaneçam 

vivos, não apenas por meio de registros formais, mas através da oralidade, dos cantos, 

das narrativas, das cerimônias e das práticas cotidianas de cura. Por meio dessa ação, 



110 
 

 
 

fortalece os vínculos sociais, promove o senso de pertencimento e garante que a 

identidade cultural seja valorizada. Além disso, registra e interpreta experiências 

coletivas, como eventos de cura, conflitos e desafios ambientais, transformando essas 

vivências em ensinamentos que orientam decisões futuras (Reichel-Dolmatoff, 1971; 

Viveiros de Castro, 2002). 

A sabedoria ancestral é transmitida pelo pajé de forma cuidadosa e estratégica, 

considerando a maturidade, a sensibilidade e a responsabilidade dos aprendizes. A 

transmissão ocorre através de iniciações, acompanhamento em rituais, ensinamentos 

sobre o uso de plantas medicinais e orientação espiritual em contextos de doença, conflito 

ou celebração. O pajé equilibra ensino, exemplo e vivência, garantindo que a sabedoria 

seja preservada de maneira ética, eficaz e encarnada no cotidiano da comunidade (Luna, 

2005; Gow, 1994). 

O pajé atua também como protetor das práticas culturais e espirituais do povo 

Magüta, assegurando que rituais de cura, festividades e tradições sejam realizados 

segundo os padrões transmitidos pelos ancestrais. Essa função é crucial frente às pressões 

externas, como o contato com a sociedade não indígena, a influência da medicina 

ocidental e transformações sociais que ameaçam a continuidade das tradições (Cabalzar, 

2010; Hugh-Jones, 2019). 

A relação do pajé com as gerações mais jovens garante a continuidade do 

conhecimento e a coesão social. Atuando como mentor e educador, ele transmite valores 

éticos, espirituais e práticos, consolidando-se como referência ética, cultural e espiritual 

dentro da comunidade. Essa dimensão intergeracional evidencia que a cura, para os 

Magüta, transcende a saúde física, constituindo-se em compromisso profundo com a 

preservação cultural, espiritual e social (Langdon, 2004; Viveiros de Castro, 2002). 

O pajé Magüta representa a ponte viva entre o passado e o presente, assegurando 

que os saberes ancestrais permaneçam integrados à vida contemporânea da comunidade. 

Sua atuação evidencia que o conhecimento tradicional é simultaneamente prática 

terapêutica, educação moral, mediação espiritual e preservação cultural, sendo essencial 

para a manutenção da identidade, da memória e da coesão social dos Magüta. 



111 
 

 
 

3.5 Tipos de doença e causas segundo os Magüta

A compreensão das doenças entre os Magüta (Tikuna) não se limita à análise de 

sintomas corporais, mas se fundamenta em uma visão holística, que articula dimensões 

físicas, espirituais, sociais e ambientais. A saúde, para esse povo, é como um bem viver, 

como explica o autor indígena André Baniwa (2020) entendida como expressão do 

equilíbrio entre o indivíduo, a coletividade, a natureza e os seres invisíveis que habitam 

o cosmos. Nesse contexto, o adoecimento é mais do que a manifestação de um problema 

fisiológico: ele constitui sinal de desarmonia que pode estar relacionada à ruptura de 

vínculos sociais, à transgressão de normas espirituais ou à interferência de forças externas 

(Langdon, 2004; Reichel-Dolmatoff, 1971). 

Assim, compreender as doenças entre os Magüta implica reconhecer que as 

categorias diagnósticas não seguem os padrões biomédicos ocidentais, mas emergem de 

uma cosmologia que integra corpo, espírito e comunidade. O pajé, enquanto mediador 

privilegiado, desempenha papel central na identificação das causas e na condução dos 

tratamentos, mobilizando não apenas plantas e remédios naturais, mas também rituais, 

cantos e práticas de reconciliação coletiva. 

Os adoecimentos são classificados como naturais (ou físicos) e espirituais. Em 

alguns casos, também se reconhece a existência de doenças sociais, entendidas como 

resultantes de conflitos internos à comunidade ou da quebra de normas coletivas. Essa 

classificação, no entanto, é flexível, pois os diferentes tipos de doenças frequentemente 

se entrelaçam, revelando a interdependência entre corpo, espírito e sociedade (Gow, 

1994; Hugh-Jones, 2019). 

As doenças naturais correspondem aquelas cujos efeitos se manifestam 

diretamente no corpo, como febres, dores, ferimentos, infecções e problemas digestivos. 

Apesar de sua manifestação física, essas enfermidades raramente são interpretadas de 

forma isolada. Para os Magüta, mesmo um sintoma visível pode ser expressão de 

desequilíbrios espirituais ou sociais que precisam ser tratados em paralelo ao corpo. 

O tratamento das doenças naturais envolve o uso de plantas medicinais, banhos 

terapêuticos, emplastros e infusões. O pajé é o responsável por selecionar a planta 

adequada, levando em consideração não apenas o efeito fisiológico, mas também o 

momento do corte, a posição da lua, as forças da floresta e a ritualização do preparo. O 



112 
 

 
 

conhecimento sobre as propriedades curativas das plantas é transmitido oralmente, muitas 

vezes em contextos de aprendizagem intergeracional. Segundo pajé,  

esfriam o corpo. Mas não basta a planta. Tem que pedir licença 

ao dono da floresta, senão o remédio não faz efeito. O que cura 

não é só a folha, m

Tertuliano, registro de campo, 2025). 

Esse relato evidencia que a eficácia da cura física depende da dimensão espiritual, 

confirmando a inseparabilidade entre corpo e cosmos na medicina tradicional Magüta. 

As doenças espirituais são aquelas atribuídas à ação de entidades invisíveis  

espíritos da floresta, das águas, dos ancestrais ou mesmo forças negativas enviadas por 

pessoas invejosas. Tais enfermidades podem se manifestar através de pesadelos, medo 

intenso, desorientação, inapetência ou mesmo dores persistentes que não cedem aos 

tratamentos físicos. 

O diagnóstico dessas doenças exige a sensibilidade do pajé, que interpreta sinais 

da natureza, sonhos ou comportamentos do paciente. Rituais de defumação, cantos e rezas 

são utilizados para restaurar o equilíbrio e apaziguar os espíritos. Muitas vezes, o pajé 

atua também como mediador social, identificando tensões ou conflitos que deram origem 

ao desequilíbrio espiritual. 

que está triste 

ou zangado. Quando a pessoa sonha muito com bicho ruim ou 

acorda com medo, sei que precisa de canto para acalmar o 

espírito. Nessa hora, eu fumo o tabaco e chamo os ancestrais para 

ajudar  stro 

de campo, 2025). 

Esse tipo de conhecimento reforça que a doença espiritual se articula a uma 

dimensão ética e social, já que muitas vezes está associada ao desrespeito às regras 

coletivas ou à negligência de vínculos comunitários. Embora menos formalizadas, os 

Magüta reconhecem também doenças de origem social. São desequilíbrios que emergem 

de conflitos interpessoais, ciúmes, rivalidades ou da quebra de normas comunitárias. A 



113 
 

 
 

doença, nesse caso, expressa o impacto da desarmonia coletiva sobre o corpo e o espírito 

individual. 

O pajé atua como conselheiro e mediador, promovendo rituais de reconciliação e 

purificação que buscam restaurar a paz social. Essa dimensão demonstra que, para os 

Magüta, a saúde não é apenas uma condição individual, mas um reflexo direto da 

harmonia comunitária. 

A distinção entre sintomas físicos e espirituais é essencial para compreender a 

lógica diagnóstica Magüta, embora na prática essas dimensões estejam profundamente 

entrelaçadas. Assim, os sintomas físicos envolvem: febre, dores, infecções, cansaço 

extremo, problemas digestivos. São perceptíveis ao corpo e reconhecíveis pela 

comunidade. Por sua vez, os sintomas espirituais envolvem: pesadelos recorrentes, medo 

inexplicável, desânimo, irritabilidade, perda de apetite ou afastamento da vida 

comunitária. São interpretados pelo pajé como sinais da interferência de forças invisíveis. 

A interdependência entre essas manifestações revela que raramente uma doença é 

apenas física ou apenas espiritual. Uma febre pode ser sintoma de intoxicação alimentar, 

mas também sinal de desrespeito a um espírito da floresta. Um sonho perturbador pode 

indicar a ação de forças invisíveis, mas também se refletir em mal-estar físico prolongado. 

As causas das doenças, segundo os Magüta, são múltiplas e inter-relacionadas.  As 

espirituais surgem do desequilíbrio com espíritos da floresta, rios ou ancestrais; violação 

de normas cosmológicas; inveja ou feitiçaria. Os naturais envolvem contato com plantas 

ou animais venenosos; ingestão de alimentos inadequados; mudanças climáticas; falta de 

respeito às forças da natureza. E as sociais surgem de conflitos comunitários, desrespeito 

às regras de convivência, ciúmes e rivalidades. Essa compreensão reafirma que a doença 

é resultado de uma rede de relações e que o tratamento precisa mobilizar dimensões 

múltiplas ritual, espiritual, física e social. 

O pajé atua no diagnóstico e na cura desenvolvendo determinadas atividades, 

assim, ele interpreta os sinais, identifica as causas e conduz as práticas necessárias para 

restaurar a harmonia. Seu trabalho envolve: observação física (análise dos sintomas 

visíveis e do comportamento do paciente); leitura espiritual: interpretação de sonhos, 

sinais da natureza e percepções invisíveis; mediação social: escuta de conflitos, 



114 
 

 
 

aconselhamento e reconciliação comunitária; aplicação terapêutica: uso ritualizado de 

plantas medicinais, defumações, banhos, cantos e rezas. 

mas também ouvir o que a floresta fala. Às vezes o vento, o canto 

de um pássaro ou o silêncio da noite me mostram a causa. Sem o 

campo, 2025). 

 

Esse conhecimento evidencia que o diagnóstico e a cura não são práticas técnicas 

isoladas, mas processos que envolvem sensibilidade, escuta e comunicação com múltiplas 

dimensões do cosmos. A concepção de doenças entre os Magüta revela um sistema 

complexo, no qual corpo, espírito e sociedade estão interligados. A distinção entre 

doenças naturais e espirituais, bem como a identificação de causas sociais, expressa uma 

visão integrada da saúde, em que o desequilíbrio em qualquer dimensão repercute em 

todas as outras. 

Nesse contexto, o pajé ocupa posição central como curador, educador, mediador 

e guardião da tradição. Sua atuação evidencia que a medicina tradicional Magüta não é 

apenas terapêutica, mas também ética e cultural, reafirmando a identidade do povo e sua 

relação intrínseca com a floresta, os espíritos e a coletividade. 

Compreender os tipos de doenças, suas causas e sintomas na perspectiva Magüta 

significa reconhecer a riqueza dos saberes ancestrais e sua contribuição para o debate 

intercultural sobre saúde e cuidado. Frente à hegemonia do modelo biomédico ocidental, 

o conhecimento Magüta evidencia que a saúde é, antes de tudo, equilíbrio com a natureza, 

com os espíritos e com a comunidade. 

A concepção de saúde e doença entre os Magüta se diferencia radicalmente do 

paradigma biomédico ocidental, que tende a restringir a enfermidade à esfera orgânica. 

Para os Magüta, o processo de adoecimento não pode ser compreendido isoladamente do 

corpo coletivo, da natureza e do mundo espiritual. Assim, a doença é interpretada como 

manifestação de desequilíbrios múltiplos, nos quais se entrelaçam dimensões físicas, 

espirituais, sociais e ambientais. Essa perspectiva holística reforça o papel do pajé como 

mediador entre mundos e garante que a cura seja compreendida como restauração do 

equilíbrio cósmico, e não apenas eliminação de sintomas (Langdon 2004; Albert 1992). 



115 
 

 
 

Dentre as principais causas de adoecimentos, entre os Magüta, podem ser 

agrupadas em quatro eixos principais, que interagem continuamente: desequilíbrio com a 

natureza; quebra de tabus; ataques espirituais; e conflitos familiares ou comunitários. 

Assim: 

I. Desequilíbrio com a Natureza. A relação dos Magüta com a floresta, os rios e os 

seres não humanos são de caráter interdependente. Qualquer desrespeito às regras 

de uso e convivência com o ambiente pode provocar doenças. O corte inadequado 

de árvores, a coleta descuidada de plantas medicinais, a caça em períodos 

proibidos ou a exploração excessiva de recursos são entendidos como 

transgressões que rompem o equilíbrio vital, atraindo consequências físicas e 

espirituais para a comunidade. A floresta, nesse sentido, não é apenas um espaço 

físico, mas uma entidade viva dotada de agência, que reage ao comportamento 

humano (Viveiros de Castro 2002). O pajé orienta práticas sustentáveis e media 

as relações com os espíritos da floresta, assegurando que o cuidado ambiental 

corresponda também a cuidado com a saúde coletiva. 

II. Os tabus constituem códigos morais e espirituais fundamentais, que regulam a 

convivência social e a relação com o cosmos. Entre os Magüta, sua violação é 

causa recorrente de enfermidades. Comer certos alimentos em contextos 

inadequados, violar restrições rituais ou transgredir normas de respeito 

comunitário pode desencadear sintomas físicos e espirituais. O adoecimento, 

nesse caso, atua como alerta ou punição, sinalizando a necessidade de reparação. 

O pajé tem a função de identificar a transgressão e restaurar a ordem, por meio de 

rituais de purificação, rezas e aconselhamentos que reintegram o indivíduo ao 

coletivo (Langdon &Garnelo 2004). 

III. Os ataques espirituais configuram uma das explicações mais sensíveis para os 

Magüta. Eles podem ser provocados por espíritos da floresta, ancestrais 

descontentes ou ainda por forças negativas enviadas por rivais. Esses ataques se 

manifestam tanto em sintomas corporais  como febre, fraqueza e dores 

persistentes  quanto em sinais espirituais, como pesadelos, angústia, medo ou 

sensação de perseguição invisível. O diagnóstico do pajé é essencial, pois apenas 

ele possui os meios rituais para identificar a origem do ataque e neutralizá-lo, por 

meio de defumações, cantos, oferendas ou uso ritualizado de plantas de poder 

(Perrone-Moisés 2011). 



116 
 

 
 

IV. Conflitos Familiares ou Comunitários. A dimensão social ocupa lugar central na 

compreensão da saúde Magüta. Rivalidades, ciúmes, desentendimentos conjugais 

ou disputas comunitárias são reconhecidos como causas de enfermidades. A 

doença pode surgir como manifestação simbólica das tensões coletivas, indicando 

a necessidade de reconciliação. Nesse contexto, o pajé atua como mediador, 

escutando relatos, identificando as origens do conflito e conduzindo rituais de cura 

coletiva. A cura, portanto, não é apenas individual, mas comunitária, pois visa 

restaurar a harmonia social e assegurar a coesão do grupo. 

 Diante desse cenário, os pajés realizam o reconhecimento da origem da 

enfermidade pelo Pajé. O diagnóstico tradicional Magüta difere da lógica biomédica de 

exames e análises laboratoriais. O pajé é responsável por decifrar a origem da doença em 

múltiplas dimensões, articulando técnicas que envolvem observação, escuta, 

interpretação simbólica e comunicação com os espíritos. Observação e escuta, o primeiro 

passo é a escuta atenta do paciente e da comunidade. O pajé observa os sintomas físicos 

como febre, cansaço ou dores, mas também analisa mudanças comportamentais, 

desânimo, isolamento ou sinais de perturbação emocional. Esse diagnóstico inicial é 

completado por conversas, nas quais o paciente relata experiências, hábitos alimentares, 

contatos recentes com a floresta e relações sociais. 

A interpretação de sonhos e visões desempenham papel fundamental na 

identificação das causas invisíveis de adoecimentos. Muitas vezes, são os próprios 

pacientes que relatam sonhos recorrentes, interpretados pelo pajé como sinais enviados 

pelos espíritos. Certos elementos oníricos, como rios, florestas escuras ou animais 

específicos, podem indicar descontentamento de entidades espirituais ou quebra de 

normas cosmológicas. A interpretação dos sonhos é um recurso que transcende o 

indivíduo e conecta a experiência subjetiva ao campo coletivo e espiritual. 

O pajé também recorre à observação de sinais no ambiente. Mudanças súbitas no 

comportamento de animais, fenômenos climáticos inesperados ou sinais incomuns na 

floresta podem revelar desequilíbrios relacionados à doença do paciente. Essa leitura 

simbólica integra o diagnóstico, confirmando a visão de que saúde e natureza são 

inseparáveis. 

Consulta aos espíritos em muitos casos, a confirmação da causa da doença exige 

a comunicação direta com os espíritos. O pajé, através de rituais, cantos e defumações, 

estabelece contato com entidades invisíveis para investigar a origem do mal. Esse diálogo 



117 
 

 
 

espiritual não apenas esclarece a causa, mas também orienta o caminho terapêutico, 

indicando quais plantas devem ser utilizadas, quais oferendas devem ser feitas e quais 

cânticos devem ser entoados. 

Há em muitos casos, uma interconexão de causas, pois, entre os Magüta, 

raramente a doença é atribuída a uma causa única. Geralmente, múltiplos fatores se inter-

relacionam: uma febre pode resultar simultaneamente de contato com alimento impróprio 

(quebra de tabu), ressentimento de um espírito e conflito comunitário. Essa concepção 

evidencia a dimensão sistêmica do pensamento Magüta, no qual saúde é compreendida 

como equilíbrio dinâmico entre corpo, espírito, sociedade e ambiente. 

O pajé é, portanto, mais do que um curador de corpos: é intérprete da cosmologia, 

mediador social e guardião da saúde coletiva. Sua função ultrapassa o campo terapêutico, 

abrangendo a ética, a espiritualidade e a organização social. Como relatou o pajé 

Gelesildo, clã Jenipapo, em entrevista: 

  evidenciando que a prática de cura não é apenas 

aplicação de plantas, mas conexão com saberes herdados, que conciliam corpo, espírito e 

tradição. 

O reconhecimento das causas das doenças entre os Magüta evidencia uma 

concepção profundamente integrada de saúde, que articula natureza, espiritualidade, ética 

e convivência social. Essa visão amplia os horizontes da antropologia da saúde, ao revelar 

que os processos de adoecimento e cura não podem ser reduzidos à dimensão biológica, 

mas devem ser compreendidos como fenômenos culturais, cosmológicos e coletivos. 

Valorizar essas concepções significa reconhecer a importância da medicina tradicional 

Magüta, tanto como patrimônio cultural imaterial quanto como prática contemporânea de 

resistência e autonomia frente aos paradigmas biomédicos dominantes.  

3.6 O conhecimento das plantas medicinais: onde nascem, quando devem ser 
colhidas, como devem ser preparadas 

O conhecimento das plantas medicinais constitui um dos fundamentos mais 

profundos das práticas de cura tradicionais. Esse saber, transmitido por meio da oralidade 

e da experiência cotidiana, integra-se de forma orgânica ao modo de vida e à cosmologia 

do povo. Não se trata apenas de um acúmulo empírico de informações sobre a flora, mas 

de um sistema de conhecimento ecológico e espiritual, no qual cada planta é reconhecida 

como um ser dotado de agência, força e espírito próprio. 



118 
 

 
 

Os pajés e conhecedores das plantas detêm um saber minucioso sobre o habitat e 

o comportamento das espécies. Sabem-se distinguir aquelas que nascem em áreas de 

várzea, igarapés, capoeiras ou terras firmes, compreendendo que o ambiente de origem 

influencia diretamente o poder de cura de cada planta. O solo, a umidade, a luminosidade 

planta e a energia que ela carrega. Assim, o ato de reconhecer uma planta não se restringe 

à sua aparência física, mas envolve uma leitura sensível do território e de suas interações 

vivas.   

O tempo da colheita é igualmente orientado por princípios simbólicos e 

observações precisas. Determinadas plantas devem ser colhidas em horários específicos 

do dia ao amanhecer ou ao entardecer, ou em fases particulares da lua, consideradas mais 

propícias à potência do remédio. A colheita, nesse sentido, é um gesto ritual. Antes de 

retirar a planta, o coletor costuma dirigir palavras, cânticos ou oferendas ao espírito que 

a habita, pedindo permissão e proteção. Essa atitude expressa a ética da reciprocidade que 

orienta as relações entre humanos e não humanos na cosmologia Magüta: ao tomar algo 

da floresta, é preciso também devolver respeito e gratidão. 

 

Figura 23 - Pajé - curandeiro  Agustinho da Silva na sua residência. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



119 
 

 
 

Segundo curandeiro Agustinho da Silva:

 "Cada planta tem seu jeito de ser usada, e o preparo é tão importante 

quanto a coleta. Algumas são feitas em chá, fervendo folhas ou 

cascas em água limpa; outras se transformam em banhos de ervas, 

para purificar o corpo e o espírito. Algumas plantas, ou partes 

especiais delas, são misturadas com banha de sucuri ou de carneiro 

para preparar pomadas e unguentos que curam feridas, dores e 

doenças mais profundas. Cada receita tem seu tempo de preparo, a 

quantidade certa e o modo correto de aplicar, e tudo é ensinado pelo 

pajé mais velho. 

Enquanto se prepara, cantamos, rezamos e pedimos aos encantados 

que a força da planta entre no remédio. Não é só ciência: é conexão, 

cuidado e respeito. Só assim a planta realmente cura." 

 

O preparo dos remédios segue regras igualmente precisas e é marcado por uma 

profunda intencionalidade simbólica. As partes utilizadas folhas, cascas, raízes, sementes 

ou flores são escolhidas conforme a natureza da enfermidade e o tipo de desequilíbrio 

identificado pelo pajé. O modo de preparo pode variar entre infusões, decocções, banhos, 

defumações, emplastros ou xaropes. Cada combinação resulta de um conhecimento 

acumulado ao longo de gerações, testado pela experiência e validado pelos resultados 

observados no corpo e no espírito dos pacientes. 

Desse modo, o saber sobre as plantas medicinais entre os Magüta constitui um 

verdadeiro sistema de conhecimento, que integra dimensões ecológicas, espirituais e 

sociais. É uma ciência da vida, enraizada na convivência com a floresta e na memória dos 

ancestrais, que continua a orientar as práticas de cura e a resistência cultural do povo. 

Mesmo diante das transformações trazidas pelo contato com a sociedade envolvente, esse 

saber permanece como fonte de identidade, autonomia e equilíbrio, revelando uma 

compreensão ampliada do que significa cuidar e curar. 

Desse modo, o saber sobre as plantas medicinais entre os Magüta constitui um 

verdadeiro sistema de conhecimento, que integra dimensões ecológicas, espirituais e 

sociais. É uma ciência da vida, enraizada na convivência com a floresta e na memória dos 

ancestrais, que continua a orientar as práticas de cura e a resistência cultural do povo. 



120 
 

 
 

Mesmo diante das transformações trazidas pelo contato com a sociedade envolvente, esse 

saber permanece como fonte de identidade, autonomia e equilíbrio, revelando uma 

compreensão ampliada do que significa cuidar e curar. 

O conhecimento das plantas medicinais ocupa lugar central na cosmologia e na 

prática de cura do povo Magüta. Muito mais do que um saber empírico, ele constitui um 

patrimônio cultural e espiritual que conecta o corpo humano à floresta, à memória dos 

ancestrais e às forças invisíveis que regem a vida. Os pajés e curadores tradicionais são 

os principais guardiões desse conhecimento, mas sua transmissão se dá também pela 

oralidade, pelo aprendizado na vivência cotidiana e pela participação nos rituais. 

O conhecimento das plantas medicinais entre os Magüta constitui um dos eixos 

centrais de sua cosmologia e de suas práticas de cura. Mais do que simples recursos 

terapêuticos, as plantas são concebidas como seres dotados de agência, de memória e de 

força espiritual, sendo tratadas com respeito e reverência em contextos de doença, ritual 

e aprendizagem. Nesse sentido, a etnobotânica Magüta não pode ser entendida apenas 

como um acúmulo empírico de informações sobre a flora amazônica, mas como um 

sistema de saber integrado que articula corpo, espírito, comunidade e natureza (Descola, 

1996; Carneiro da Cunha, 2009).  

O pajé e os conhecedores tradicionais são os principais guardiões desses saberes, 

dominando conhecimentos específicos sobre onde as plantas nascem, em quais ambientes 

proliferam, quando devem ser colhidas e como devem ser preparadas para alcançar o 

efeito desejado. Essa sabedoria é transmitida oralmente, por meio da convivência 

cotidiana, da participação em rituais e da observação prática, configurando-se como um 

patrimônio coletivo de natureza intergeracional (Posey, 1987). 

O uso das plantas não se limita à sua função curativa em termos físicos. Cada 

espécie vegetal carrega uma dimensão simbólica e espiritual, que deve ser respeitada para 

que o tratamento seja eficaz. Assim, o processo de cura envolve tanto o aspecto prático 

identificação da planta, coleta e preparo quanto a dimensão ritualística, que estabelece a 

comunicação entre humanos, natureza e espíritos. 

Sobre onde nascem as plantas, o primeiro aspecto do conhecimento sobre as 

plantas medicinais refere-se ao lugar de origem de cada espécie. Para os Magüta, a 

floresta é um território vivo, habitado por seres visíveis e invisíveis. Cada planta nasce 



121 
 

 
 

em um espaço específico à beira dos rios, no interior da mata densa, em clareiras abertas 

pelo sol, em áreas de várzea ou de terra firme. Esses locais não são neutros: eles 

determinam as propriedades da planta e o tipo de energia que ela carrega. 

Para os Magüta, o lugar onde a planta nasce define, em grande medida, sua 

eficácia medicinal e espiritual. Plantas encontradas em igarapés, várzeas, igapós ou terra 

firme não são vistas como equivalentes, mesmo que pertençam à mesma espécie botânica. 

A água corrente, por exemplo, confere às plantas propriedades de limpeza e purificação, 

enquanto aquelas que nascem em terra firme, sob o sol intenso, são consideradas mais 

 ou de frio. 

A paisagem, portanto, é um marcador fundamental no reconhecimento das 

plantas, o que se alinha à concepção de etnoecologia discutida por Toledo e Barrera-

Bassols (2009), segundo a qual os povos indígenas organizam e transmitem saberes de 

acordo com uma cartografia cultural da natureza. O pajé conhece não apenas o nome e a 

que ela se insere. 

 

No Livro das Árvores, da OGPTB,1997 p.4, PÍRITO 
 

O espírito de certas árvores ajuda o trabalho do pajé. Quando 

uma pessoa fica doente, chama o pajé. E o pajé chama o 

espírito das árvores para curar. O espírito chega e entra no 

corpo do pajé.Aíele canta. Depois vem outro e mais outro. Se 

a pessoa está muito mal, é preciso chamar vários espíritos. 

A samaumeira tem espírito. 

A chuchuacha tem espírito. 

O cedro tem espírito. 

O açacu tem espírito. 

A ucuuba tem espírito. 

A seringueira tem espírito. 

A maçaranduba tem espírito. 

A castanha-de-paca tem espírito. 



122 
 

 
 

Há também outros espíritos que o pajé chama: do boto-

tucuxi, do Yewae, da sereia, do Curupira. 

Os velhos ensinam que ninguém deve passar debaixo da 

maçaranduba. Se passar, deve ser bem devagar, porque o 

espírito da árvore escuta, vem atrás e faz adoecer o filho. Se 

alguém cortar à toa essa árvore, seu espírito vai embora. 

Certo dia, um homem andava pela mata e viu um velho pajé 

olhando por muito tempo para uma samaumeira. O pajé 

falava baixinho para a árvore: "Samaúma, eu gosto de ti. Tu 

és uma árvore grande, alta, bonita. Através de ti eu posso 

curar as pessoas. Teu espírito é guerreiro. 

Quando eu preciso de comando, eu chamo teu espírito e 

ganho tua força. Samaúma, tu deves ficar viva para sempre". 

 
Figura 24 - Representação de pajé - curandeiro e sua paciente.  

Fonte: OGPTB (1997) 

 

O relato evidencia a profunda conexão espiritual entre os pajés Magüta e as forças 

da natureza. As árvores, dotadas de espírito e sabedoria, são consideradas seres vivos com 

os quais o pajé estabelece uma relação de respeito e reciprocidade. Cada espécie possui 

um poder específico de cura e proteção, revelando que, para o povo Tikuna, o mundo 



123 
 

 
 

natural não é um simples recurso, mas uma rede de seres interdependentes. Essa 

cosmologia expressa uma ética do cuidado e da harmonia com a floresta, onde o 

conhecimento tradicional e a espiritualidade se entrelaçam no exercício da cura. Na 

comunidade Vila Betânia, essa prática ainda é mantida e ensinada pelos mais velhos, 

reafirmando o papel do pajé como mediador entre humanos, espíritos e natureza. 

De acordo com os pajés Magüta, as plantas que crescem próximas aos rios, por 

exemplo, são associadas à purificação e à fluidez, sendo usadas em banhos de limpeza ou 

em tratamentos ligados ao sangue e à circulação. Já as que nascem em áreas sombreadas 

e úmidas são consideradas mais fortes espiritualmente, muitas vezes utilizadas em rituais 

de proteção contra-ataques invisíveis. Assim, conhecer o local de nascimento da planta é 

fundamental para entender suas potencialidades, seu uso correto e os cuidados necessários 

em sua manipulação. 

 

 

 

Segundo jovem Egzer Tito Inácio, 2025: 

 

Figura 25 - Pajé - curandeiro e jovem da comunidade Me'cürane no ritual de cura e proteção. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



124 
 

 
 

Ao chegar ao local, fui recebido pelo curandeiro, que me 

orientou sobre o processo. Ele iniciou a sessão com orações e 

cânticos, pedindo proteção e cura. A folha de espinhosa foi 

utilizada de maneira cuidadosa, aplicada sobre nas minhas 

coxas. 

Durante a reza, senti calor, arrepios, alívio, paz, emoção, etc. 

O curandeiro manteve um tom sereno e firme, transmitindo 

confiança no processo. Além da folha, foram utilizados 

incenso, defumação, água, ervas, etc., se aplicável. No 

momento da reza, percebi qualquer mudança imediata: 

relaxamento. 

Após a sessão, senti melhora nos sintomas, leveza, mudança 

no estado de espírito, etc. 

O curandeiro recomendou de eu seguir algumas práticas, como 

descanso, evitar certos alimentos, tomar um banho de ervas. A 

 

Durante a observação participante, foi registrado o relato do interlocutor Egzer 

Inácio, que descreveu sua experiência em um ritual conduzido por um curandeiro local. 

O processo terapêutico iniciou-se com a recepção do interlocutor pelo especialista ritual, 

que, de forma orientadora, explicou o percurso da sessão. A abertura do ritual deu-se por 

meio de orações e cânticos, marcados por uma dimensão simbólica de proteção e cura. 

No decorrer da prática, uma folha considerada "espinhosa" foi aplicada sobre as 

coxas do interlocutor, acompanhada de elementos auxiliares, como incenso, defumação, 

água e ervas. O uso desses materiais remete ao que Lévi-Strauss (1975) denomina de 

a pensar em "farmacopeia simbólica", em que substâncias 

vegetais adquirem eficácia não apenas por suas propriedades físico-químicas, mas 

também pelo enquadramento cosmológico em que são empregadas. 

Segundo o relato, durante as rezas foram percebidas sensações corporais variadas, 

como calor, arrepios, alívio e emoção, bem como um estado de paz interior. Esse 

indivíduo vivencia uma suspensão das categorias ordinárias do cotidiano, entrando em 

um espaço ritual de potencial transformação. 



125 
 

 
 

A atmosfera ritual, conduzida em tom sereno e firme pelo curandeiro, possibilitou 

ao interlocutor confiança e entrega ao processo. A experiência produziu efeitos imediatos, 

especialmente um estado de relaxamento, seguido por uma melhora nos sintomas, maior 

leveza e alteração do estado de espírito. Esse fenômeno aproxima-se da análise de Geertz 

(1978), que compreende os sistemas simbólicos como "modelos de e para a realidade", 

nos quais a interpretação dos sinais e práticas rituais produz efeitos tangíveis na percepção 

do corpo e da doença. 

Por fim, o curandeiro recomendou prescrições complementares, como repouso, 

restrição alimentar e banhos de ervas, reafirmando a integração entre práticas rituais, 

cuidados corporais e condutas éticas de vida. Essa articulação sugere que a eficácia 

simbólica do ritual se prolonga para além da sessão, estruturando-se como parte de um 

processo contínuo de cura. 

Assim, a experiência narrada pelo interlocutor revela não apenas a dimensão 

terapêutica, mas também a simbólica e cosmológica do ritual de cura, onde corpo, espírito 

e coletividade se entrelaçam em um mesmo processo. 

Sobre quando devem ser colhidas, o tempo da colheita é outro elemento essencial. 

Os Magüta reconhecem que a eficácia da planta está diretamente relacionada ao momento 

em que é retirada da natureza. Existem períodos do dia, fases da lua e estações do ano que 

influenciam no poder curativo das espécies. 

Plantas colhidas ao amanhecer, por exemplo, são consideradas mais puras e cheias 

de energia vital, sendo utilizadas em remédios para fortalecer o corpo e o espírito. Durante 

a lua cheia, muitas espécies adquirem maior potência, especialmente aquelas usadas em 

rituais de cura espiritual. Por outro lado, em períodos de luto ou de desarmonia social, 

determinadas plantas não devem ser coletadas, pois podem carregar consigo energias 

negativas. 

O tempo da colheita também é um aspecto central. Determinadas plantas devem 

ser colhidas apenas em fases específicas da lua, outras em horários do dia ou em épocas 

de seca e cheia dos rios. A lua cheia, por exemplo, é associada à potência vital, sendo 

indicada para a coleta de plantas que exigem força, enquanto a lua minguante é preferida 

para aquelas usadas em processos de limpeza ou expulsão de males. 



126 
 

 
 

Além disso, a colheita deve respeitar certas interdições: não se deve colher uma 

planta em estado de raiva, tristeza ou desequilíbrio, pois isso pode comprometer sua 

eficácia. Essa dimensão ritual da coleta reflete a noção de que o corpo e o espírito do 

coletor estão intrinsecamente ligados ao poder da planta (Taussig, 1987). O pajé, nesse 

contexto, orienta aprendizes e membros da comunidade a respeitarem os ciclos da 

natureza e a manterem uma postura de reverência durante a colheita. 

Além disso, a colheita envolve rituais de permissão e agradecimento. O curador 

ou pajé, antes de colher a planta, realiza orações, cânticos e sopros para pedir autorização 

aos espíritos da floresta e aos donos invisíveis das plantas. Esse gesto demonstra respeito 

e assegura que a planta transmitirá suas propriedades de forma benéfica, evitando reações 

adversas ou ineficácia no tratamento. 

O preparo das plantas é igualmente variado e minucioso. Os Magüta conhecem 

técnicas de fervura, maceração, defumação, banho e unguentos, que variam de acordo 

com o tipo de enfermidade e a condição do paciente. Há plantas que não devem ser 

fervidas, mas apenas maceradas em água fria; outras precisam ser misturadas a diferentes 

espécies para potencializar seu efeito. 

Além do aspecto técnico, o preparo envolve cânticos e rezas, que ativam o espírito 

da planta e a tornam eficaz no processo de cura. A palavra do pajé, nesse sentido, funciona 

como catalisador, aproximando o paciente do espírito da planta. Como aponta Viveiros 

de Castro (2002), a eficácia da cura indígena não está apenas na substância, mas no 

contexto relacional e cosmológico em que ela se insere. 

Durante uma entrevista com um mestre pajé Magüta Isaias Tertuliano Izaque, 

registrada em campo em 2025, ele explicou: 

dono, tem espírito. Se a gente vai colher, precisa pedir licença, 

falar com ela. Cada uma tem seu lugar certo para nascer. Tem 

planta que gosta de água, outra só cresce no seco. Se a gente pega 

no dia errado, ou se a pessoa não está com o coração limpo, a 

cura também pode adoecer, se usado sem cuidado. E quando a 



127 
 

 
 

gente prepara, precisa cantar, porque o canto acorda o espírito da 

 

O relato demonstra a profundidade do conhecimento tradicional Magüta sobre as 

propriedades medicinais das plantas da floresta. Cada espécie vegetal possui um papel 

específico na cura, revelando uma medicina ancestral baseada na observação da natureza 

e na experiência transmitida entre gerações. As cascas, raízes, óleos e resinas são 

utilizadas de maneira cuidadosa e espiritual, associadas a rituais e tempos sagrados, como 

o da lua nova, que marcam o equilíbrio entre corpo e natureza. Na comunidade Vila 

Betânia, esse saber continua vivo entre os pajés, parteiras e conhecedores, que preservam 

a arte da cura como patrimônio cultural e espiritual do povo. Esse sistema de 

conhecimento reafirma que a floresta é, ao mesmo tempo, farmácia, templo e professora 

do modo de viver Magüta. 

Esse saber do ancião evidencia que, para o pajé, o conhecimento das plantas 

transcende a técnica, constituindo-se como prática espiritual e moral. O uso medicinal é 

indissociável de uma ética da relação com a floresta, reforçando a ideia de que a cura é 

também um ato de respeito e reciprocidade com a natureza. 

Sobre como devem ser preparadas, os Magüta afirmam que se trata de um 

conhecimento especializado, transmitido de geração em geração e associado a práticas 

rituais. As plantas podem ser usadas de diversas formas: chás, banhos, emplastros, 

inalações, defumações, tinturas ou unguentos. Cada modo de preparo corresponde a uma 

finalidade específica e exige procedimentos cuidadosos. 

Algumas plantas devem ser fervidas em fogo brando para liberar suas 

preservando sua força vital. Certas espécies exigem combinação com outras plantas, 

formando misturas que potencializam os efeitos e equilibram as energias. Há também 

aquelas que só podem ser administradas pelo pajé, pois demandam palavras sagradas ou 

cantos específicos durante o preparo, garantindo sua eficácia espiritual. 

O preparo não se limita ao aspecto técnico, mas inclui uma dimensão ritual. 

Muitas vezes, o pajé acompanha o processo com sopros de fumaça de tabaco, cânticos ou 

rezas, que têm a função de ativar a força espiritual da planta. Assim, a eficácia do remédio 



128 
 

 
 

não depende apenas da substância material, mas também da correta invocação dos 

espíritos e da conexão estabelecida entre curador, paciente e natureza. 

O conhecimento sobre onde nascem, quando colher e como preparar as plantas é 

fruto de séculos de observação e experiência acumulada, mas também de transmissão oral 

Os jovens aprendizes acompanham 

os pajés e curadores em caminhadas pela floresta, aprendendo a identificar as espécies 

. Esse processo de formação não é apenas técnico, 

mas também ético: o aprendiz deve desenvolver respeito pela floresta, paciência para 

observar os sinais da natureza e humildade para aprender com os mais velhos. 

Dessa forma, os saberes sobre as plantas medicinais são mais do que uma técnica 

de cura; eles constituem um modo de vida que reafirma a identidade cultural dos Magüta, 

sua ligação com a floresta e sua resistência frente às pressões externas que ameaçam a 

continuidade desse patrimônio. 

As plantas medicinais entre os Magüta revelam uma concepção ampliada de saúde 

e cura, que integra aspectos ecológicos, espirituais, sociais e rituais. Saber onde nascem, 

quando devem ser colhidas e como devem ser preparadas é essencial para que a planta 

cumpra seu papel de mediadora entre o mundo humano e o espiritual. Esse saber, 

guardado e transmitido pelos pajés e curadores, constitui um patrimônio imaterial de 

profundo valor, não apenas para o povo Magüta, mas para a humanidade como um todo, 

pois expressa uma forma de conhecimento que resiste e se renova em diálogo com a 

natureza. 

O conhecimento das plantas medicinais entre os Magüta revela uma cosmologia 

na qual natureza, sociedade e espiritualidade estão profundamente entrelaçadas. Saber 

onde nascem, quando colher e como preparar as plantas não é apenas uma questão prática, 

mas um exercício de sensibilidade ecológica, espiritualidade e responsabilidade coletiva. 

O pajé, nesse sentido, atua como mediador entre esses diferentes domínios, garantindo 

que o uso das plantas ocorra de forma correta, ética e eficaz. 

A atuação dos pajés se relaciona com o sistema de saberes que reforça a 

importância dos estudos botânicos indígenas. Merece a valorização dos conhecimentos 

tradicionais e nos leva a pensar em políticas de saúde interculturais (Almeida, 2013). 

Além disso, aponta para a necessidade de reconhecer o papel central dos pajés como 



129 
 

 
 

guardiões da biodiversidade e da memória cultural, preservando não apenas espécies 

vegetais, mas os modos de vida que lhes dão sentido. 

 

transformando os lugares que os indígenas Magüta moravam ou 

transformando a forma de moradia tiveram efeitos na vida 

Magüta. Os rituais e práticas desenvolvidas pelos pajés sofreram 

grande impacto, pois eram instituições de saberes ou 

conhecimentos, de construção de autonomia, de transmissão de 

conhecimento sobre costumes, modos de vida e entre outros que 

  

3.7 Práticas de Cura: Rituais, Remédios e Cantos 

Os Magüta, as práticas de cura constituem parte essencial do sistema de 

conhecimentos tradicionais, vinculando-se diretamente à cosmologia, à vida comunitária 

e ao equilíbrio com os seres da floresta. A arte de curar não se restringe ao uso de plantas 

medicinais, mas envolve um conjunto integrado de rituais, rezas, cantos sagrados e 

técnicas corporais que visam restaurar a saúde física, espiritual e social do indivíduo. 

Assim, a medicina tradicional Magüta deve ser compreendida como um sistema holístico, 

no qual corpo, espírito, natureza e sociedade formam uma unidade indissociável 

(Carneiro da Cunha, 2009; Descola, 1996). 

Entre os rituais mais recorrentes destacam-se o uso da fumaça do tabaco 

(mapacho), considerada elemento de proteção e meio de comunicação com os espíritos; 

os banhos de ervas, aplicados para limpar o corpo e afastar energias nocivas; as 

defumações e sopros, utilizados para purificar e revitalizar o doente; bem como as rezas 

e orações entoadas pelo pajé, cuja função é invocar as forças invisíveis que auxiliam no 

processo de cura (Lima, 2018; Hugh-Jones, 2019). 

A fumaça do tabaco é vista como ponte entre o mundo humano e o mundo 

espiritual. Soprado pelo pajé sobre o corpo do paciente, atua como escudo contra forças 

negativas, mas também como veículo de mensagem aos espíritos auxiliares. Já os banhos 

de ervas, preparados com folhas frescas coletadas na floresta, limpam as energias nocivas 

que se acumulam no corpo e restauram o equilíbrio perdido. 



130 
 

 
 

A prática das massagens com folhas frescas também é central. Elas não se 

restringem a aliviar dores físicas, mas têm função de harmonizar o corpo e o espírito, 

reconectando o paciente com sua vitalidade original. Essa dimensão evidencia que, para 

os Magüta, a cura não se limita a suprimir sintomas, mas visa recompor a totalidade do 

ser em relação com o cosmos. 

 Ainda de acordo com professores, no ensinam no livro das árvores,  

Certo dia, um homem foram para a terra firme atrás de 

chuchuacha. Seu pai estava doente, muito fraco. Procurou, 

procurou até que encontrou a árvore. Tirou um pouco da casca e 

levou para casa. Aí preparou o remédio. 

A chuchuacha serve para curar várias doenças: fraqueza, palidez 

e reumatismo. A casca da carapanaúba é boa para quem sofre 

dos rins, fígado, anemia e dor no estômago. 

A casca do cedro, bem cozida, serve para dar banho nas pessoas 

que sentem dores no corpo, para curar amebas e palidez. A casca 

do taperebá, fervida, serve para lavar feridas e curar diarréias. 

A casca queimada e transformada num pó bem fino serve para 

colocar no umbigo das crianças recém-nascidas. A casca da 

acapurana cura diarréia, feridas e amebas. Também é usada 

pelas mulheres depois do parto e durante a menstruação. 

A casca do matamatá é boa para cólicas, diarréia e amebas. A 

casca do muruchi também serve para diarréia. 

Outra árvore importante é a andiroba. De suas frutas retiramos 

um óleo que serve para tratar diarréia, tosse, dores musculares, 

coceiras e feridas. 

O óleo da copaíba também cura vários tipos de doenças: asma, 

gripe, coqueluche, febre e dor de cabeça. Serve ainda para 

passar no corpo e tratar a coceira. 

O leite da sucuuba serve para curar "peito aberto" O leite deve 

ser tirado do tronco, do lado onde o sol se põe. Depois passa-se 

no local da dor ou faz-se um emplastro, usando um pano bem 

limpo. 



131 
 

 
 

O tratamento deve ser na lua nova. A resina do cicantã é boa 

para cheirar e assim andiroba yaneruba alivia a dor de cabeça. 

Serve também para espantar a cobra-grande, Yewae. 

Para picada de aranha, defuma-se o local com breu e a dor 

passa. Defumam-se também as crianças para desentupir o nariz. 

O chá da raiz do açaí é usado para disenteria, dor no estômago e 

amebas. 

Sobre os remédios tradicionais e modos de preparo, os pajés e curadores Magüta 

dominam diversas formas de preparo de remédios tradicionais. Os chás e infusões são 

comumente utilizados para males internos, como febres ou problemas digestivos. Os 

xaropes, geralmente adoçados com mel de abelha, tratam tosses e afecções respiratórias. 

Os emplastros de folhas maceradas são aplicados diretamente sobre ferimentos ou áreas 

inflamadas. Os banhos medicinais auxiliam na purificação espiritual e corporal, enquanto 

os unguentos, preparados a partir de resinas e óleos vegetais, servem para dores 

musculares ou problemas de pele (Schultes&Raffauf, 1992; Cabalzar, 2010). 

Embora a ayahuasca  conhecida entre os Magüta como kamarampi não seja de 

uso cotidiano, em certos contextos ela aparece como recurso de cura e de fortalecimento 

espiritual. Seu consumo é acompanhado de cantos e rezas específicas, permitindo ao pajé 

funciona como mediadora entre o mundo humano e o mundo dos espíritos, fornecendo 

diagnóstico e poder de ação (Gow, 1994; Luna, 2005). 

Os cantos ocupam lugar central nas práticas de cura. Mais do que simples palavras, 

eles são entendidos como portadores de força vital (yewae) e de sabedoria ancestral. 

Entoados em língua Magüta, podem narrar a origem das plantas medicinais, invocar os 

espíritos protetores da floresta ou restaurar o equilíbrio do corpo e da alma. Segundo 

sendo o pajé o mediador capaz de ativar esse conhecimento durante o ritual. Essa 

dimensão se articula com o que Reichel-Dolmatoff (1971) descreve entre os Desana, e 

que também se aplica aos Magüta: o canto é uma tecnologia espiritual, sem a qual os 

remédios não alcançam sua plenitude de ação. 

Um ritual típico descrito por um pajé Magüta pode iniciar-se com a preparação do 

espaço através da defumação com ervas e tabaco. O doente é posicionado no centro, 



132 
 

 
 

enquanto o pajé sopra fumaça de mapacho sobre sua cabeça e seu corpo, pedindo proteção 

espiritual. Em seguida, aplicam-se banhos de ervas frescas previamente coletadas na 

floresta, acompanhados de rezas que pedem a expulsão das doenças. Durante o processo, 

o pajé entoa cantos sagrados que fortalecem a ação das plantas, enquanto realiza 

massagens com folhas para aliviar dores específicas. 

Ao final, é comum oferecer ao paciente um chá ou emplastro para continuidade 

do tratamento nos dias seguintes, reforçando que a cura não é apenas individual, mas 

envolve também a harmonia com a comunidade e a natureza (entrevista com pajé 

Gelesildo, 2025). Em uma conversa com o pajé Izael, ele explicou: 

vezes vem do espírito, da raiva, da inveja, do desrespeito com a 

floresta. A primeira coisa que faço é ouvir o doente e escutar 

também os sonhos dele. Depois acendo o tabaco, porque a fumaça 

abre caminho para falar com os donos da mata. Aí preparo as 

folhas. Cada uma tem seu canto. Se eu canto errado, ela não cura. 

Preciso falar com respeito, pedir licença. Quando passo a folha 

no corpo do doente, não é só para tirar a dor, mas para trazer de 

isso, o pajé não cura sozinho: cura com as plantas, com os 

espíritos e com a palavra.  

Esse relato evidencia que a prática de cura não pode ser reduzida a procedimentos 

técnicos. Trata-se de uma interação complexa entre corpo, espírito, comunidade, natureza 

e ancestralidade, na qual o pajé atua como mediador de múltiplos mundos. 

As práticas de cura entre os Magüta revelam a profundidade de um sistema médico 

tradicional que integra remédios, rituais e cantos em uma concepção de saúde como 

equilíbrio e harmonia. Do ponto de vista antropológico, trata-se de um campo privilegiado 

para compreender a relação entre cosmologia, práticas corporais e conhecimento 

ecológico. 

Ao valorizar essas práticas, não apenas reconhecemos a eficácia simbólica e 

terapêutica de sua medicina, mas também fortalecemos o direito dos povos indígenas de 



133 
 

 
 

manter e transmitir seus saberes ancestrais. A figura do pajé, nesse contexto, não é apenas 

a de um curador, mas a de um guardião da memória cultural e espiritual, cuja prática 

assegura a continuidade da vida Magüta em suas múltiplas dimensões (Carneiro da 

Cunha, 2009; Cabalzar, 2010). 

3.8 A Experiência do Corpo e do Espírito 

A compreensão do corpo e do espírito entre os Magüta insere-se em uma 

cosmologia ampla que transcende a visão ocidental biomédica. Para esse povo, o corpo 

não é apenas uma entidade biológica, mas um espaço de trânsito e interconexão entre 

forças visíveis e invisíveis. O corpo físico, perceptível e vulnerável, relaciona-se 

intimamente ao corpo espiritual, dimensão sutil que carrega a energia vital (yewae) e 

conecta o indivíduo aos ancestrais, aos espíritos e à floresta. A doença, nesse contexto, 

não é interpretada exclusivamente como disfunção orgânica, mas como manifestação de 

desequilíbrio nas relações entre corpo físico, corpo espiritual, comunidade e ambiente 

(Langdon, 1996; Descola, 1996). 

A Visão Magüta do Corpo, de acordo com relatos de pajés, o corpo humano é 

visto como composto por diferentes camadas: o corpo físico (onde se manifesta a dor e a 

enfermidade) e o corpo espiritual (que abriga a essência vital e estabelece contato com 

forças invisívei

adoece, apresentando sinais como febre, tristeza profunda, fraqueza ou sonhos 

perturbadores. Nesse sentido, a saúde depende do equilíbrio dinâmico entre esses dois 

níveis, sendo o pajé o mediador responsável por restaurar a unidade quando há 

desequilíbrio. 

O corpo também é interpretado como mapa simbólico, no qual determinados 

pontos concentram energias fundamentais. A cabeça, por exemplo, é vista como o centro 

da força espiritual, enquanto o peito guarda as emoções e a respiração vital. O estômago 

é associado à digestão não apenas dos alimentos, mas também das experiências da vida, 

podendo adoecer quando há tensões emocionais ou conflitos sociais (Lévi-Strauss, 1975; 

Hugh-Jones, 2019). 

Sobre os rituais de cura que acontecem na corporalidade, o pajé Magüta atua 

diretamente sobre o corpo físico para acessar e reorganizar o corpo espiritual. Essa 



134 
 

 
 

atuação não é arbitrária: envolve gestos precisos, toques em pontos estratégicos e o uso 

da fumaça, do sopro e das folhas medicinais. 

O sopro de tabaco (mapacho), por exemplo, é direcionado à cabeça e ao peito do 

paciente, pois essas regiões concentram o pensamento e a força vital. O pajé explica que 

o sopro carrega a intenção e a palavra sagrada, servindo como veículo de limpeza e 

proteção espiritual. Já os banhos de ervas são aplicados principalmente sobre a cabeça e 

o corpo inteiro, lavando não apenas a pele, mas também o espírito da pessoa, retirando 

cargas negativas. 

Em muitos casos, o pajé utiliza massagens com folhas frescas, pressionando 

pontos do corpo onde se concentram dores ou tensões. Esses movimentos não apenas 

passo a folha sobre o corpo do doente, 

não é só a dor da carne que estou tocando, mas o espírito dele, que precisa sentir que não 

 

3.9 Relatos de Experiência: O Corpo como Espaço de Cura 

período de insônia e 

ansiedade, procurou o pajé da aldeia. Durante o ritual, o pajé soprou fumaça de tabaco 

Após rezas e banhos com ervas calmantes, o jovem disse sen

sintomas, mas como reorganização do corpo espiritual em harmonia com o físico. 

O relato de Zeckison Sanatana evidencia a concepção indígena de cura como um 

processo integral, que vai além da dimensão física da doença. O autor destaca que, no 

contexto Magüta, a saúde está ligada à harmonia entre corpo e espírito, sendo o 

desequilíbrio espiritual a origem de muitos males. O ritual conduzido pelo pajé  com o 

uso do tabaco, rezas e ervas  atua, portanto, na restauração dessa harmonia, permitindo 

que o indivíduo recupere não apenas o bem-estar físico, mas também o equilíbrio 

emocional e espiritual. Assim, a experiência de cura descrita por Zeckison ilustra o modo 

como os saberes tradicionais Magüta articulam práticas simbólicas, corporais e espirituais 

em uma mesma lógica de cuidado. 



135 
 

 
 

 

Durante a conversa, Dona Cláudia Francelino relatou, com voz serena e pausada, 

uma experiência de cura conduzida por um pajé. Contou que sofria de fortes dores na 

barriga havia muitos dias e que nenhum remédio parecia trazer alívio. Foi então que 

procurou o pajé da comunidade, que realizou um ritual simples, mas profundo. 

Ela descreveu que o pajé tocava suavemente sua barriga, repetidas vezes, 

enquanto soprava rezas antigas, palavras que pareciam conversar com o vento e com os 

o momento com emoção. Segundo ela, a sensação era de qu

dor que não era apenas do corpo, mas também do coração. 

Depois do ritual, Dona Cláudia contou ter sentido o corpo mais leve, a respiração 

mais tranquila. Mas o mais importante, segundo suas palavras, foi o sentimento de 

Figura 26 - Anciã Claudia Francelino 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



136 
 

 
 

reconciliação:

 

Para a anciã, a cura não se deu apenas pela ação física do pajé, mas pela harmonia 

restabelecida entre corpo, espírito e comunidade. Seu relato mostra como, entre os 

Magüta, a saúde é compreendida como equilíbrio, e o ritual de cura, mais do que tratar o 

corpo, devolve a pessoa ao convívio pleno com os outros e com o mundo espiritual 

Entre os Magüta, o estado emocional e espiritual é parte constitutiva da saúde. A 

raiva, a tristeza ou o medo podem fragilizar o corpo espiritual, deixando-o vulnerável a 

doenças. Assim, durante o ritual, o pajé não apenas trata o corpo físico, mas também 

restaura o equilíbrio das emoções por meio da palavra cantada, da presença comunitária 

e da reconexão com os ancestrais. 

Segundo Eliade (1992), o xamanismo atua sobre a imaginação e o espírito, 

promovendo uma reconfiguração da experiência subjetiva da doença. Isso é evidente 

entre os Magüta, para quem os cantos sagrados são capazes de acalmar a mente e 

restabelecer a confiança do paciente em sua recuperação. Como afirmou um entrevistado: 

bém 

 

A observação de Eliade (1992) dialoga diretamente com a concepção Magüta de 

cura como processo integral, em que corpo, espírito e emoção se entrelaçam. O canto do 

pajé não é apenas um ato simbólico, mas uma força ativa que mobiliza energias invisíveis 

e reconecta o indivíduo com o equilíbrio da vida. Através da palavra sagrada, o pajé atua 

como mediador entre mundos, restabelecendo a harmonia rompida pela doença. Essa 

prática evidencia que, para os Magüta, a cura não se limita ao plano físico, mas envolve 

também a restauração do vínculo espiritual com a natureza e com os ancestrais. Desse 

modo, o canto ritual torna-se um instrumento de resistência cultural e de reafirmação da 

identidade coletiva. 

A cura, para os Magüta, envolve sempre uma dimensão coletiva. Não basta 

restaurar o corpo físico: é necessário reequilibrar as relações sociais e espirituais que 

sustentam a vida comunitária. Por isso, os rituais frequentemente reúnem familiares e 

vizinhos, que acompanham com cantos e orações, reforçando a solidariedade. Essa 



137 
 

 
 

dimensão coletiva fortalece o paciente emocionalmente, criando um ambiente de apoio 

que amplia a eficácia simbólica e terapêutica da cura (Langdon, 1996; Follér, 2004). 

A experiência do corpo e do espírito entre os Magüta é marcada pela percepção 

de que a doença não é apenas uma questão física, mas um distúrbio que atravessa camadas 

emocionais, espirituais e sociais. O pajé, como especialista, atua nesse campo expandido, 

utilizando o corpo do paciente como espaço ritual onde forças visíveis e invisíveis são 

mobilizadas em prol da cura. 

A visão Magüta do corpo revela uma concepção holística e integrada, na qual 

físico e espiritual não podem ser separados. Os relatos de pajés e membros da comunidade 

evidenciam que o processo de cura é vivido como experiência de reconciliação entre 

corpo, espírito, emoções e relações sociais. O corpo, nos rituais, é mais do que organismo: 

é espaço de encontro entre humanos e espíritos, entre palavra e gesto, entre cura e cultura. 

Essa experiência convida à ampliação do conceito de saúde, integrando dimensões 

simbólicas, espirituais e emocionais muitas vezes negligenciadas pela biomedicina. 

Reconhecer a profundidade desse sistema de saberes é também valorizar a resistência 

cultural dos Magüta e a continuidade de sua sabedoria ancestral frente aos desafios 

contemporâneos. 

As experiências de cura entre os Magüta revelam um universo no qual saúde, 

espiritualidade e comunidade estão profundamente interligados. Os processos 

terapêuticos não se restringem a um tratamento físico, mas abrangem dimensões 

emocionais, espirituais e sociais que se refletem no cotidiano dos indivíduos e da 

coletividade. Relatos de pajés e membros da comunidade evidenciam que as práticas de 

cura não apenas aliviam sintomas de doenças, mas também promovem reconexão com os 

ancestrais, fortalecimento da identidade cultural e renovação da energia vital. 

Segundo Langdon (1996), a cura indígena deve ser compreendida como parte de 

um sistema simbólico mais amplo, no qual corpo, espírito e sociedade se articulam em 

um equilíbrio dinâmico. Essa perspectiva encontra eco entre os Magüta, que interpretam 

a doença não apenas como resultado de causas biológicas, mas como manifestação de 

desequilíbrios espirituais, sociais ou ambientais. Assim, a cura exige a reconstituição de 

vínculos rompidos, seja com a comunidade, seja com o mundo invisível dos espíritos. 



138 
 

 
 

A análise de Langdon (1996) ajuda a compreender que, entre os Magüta, o 

processo de cura ultrapassa os limites da medicina ocidental, situando-se em uma rede de 

relações espirituais, sociais e ecológicas. O papel do pajé é restabelecer a harmonia entre 

esses diferentes planos, atuando como mediador entre o visível e o invisível. A doença, 

nesse contexto, é vista como um sinal de ruptura na ordem do mundo, e a cura implica 

restaurar a reciprocidade entre humanos, espíritos e natureza. Essa visão amplia a 

tradicionais de conhecimento como expressões legítimas de ciência e espiritualidade. 

 

Em entrevista realizada com o pajé Izael Tertuliano (2025), ancião de 56 anos 

pertencente ao clã do Sauva, foi relatada uma experiência significativa de cura que ilustra 

a complexidade desse sistema terapêutico. Segundo o pajé, certa vez um jovem da 

comunidade apresentava sintomas de fraqueza intensa, febre persistente e sonhos 

perturbadores. Para Nelson Saldanha, não se tratava apenas de uma enfermidade física, 

 

em um momento de vulnerabilidade. 

Figura 27 - Pajé - curandeiro Izael Tertuliano. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



139 
 

 
 

O ritual de cura iniciou-se com a defumação do espaço utilizando tabaco 

(mapacho) e ervas coletadas no rio. O pajé explicou que a fumaça abre os caminhos de 

comunicação com os espíritos e protege contra influências negativas. Em seguida, 

todo o processo, entoava cantos sagrados, cada relacionado a uma planta e a um espírito 

protetor. 

anto que chama a força dela. 

 Nelson Saldanha 

(2025). Após três dias de rituais, o jovem apresentou melhora visível, recuperando o 

apetite e relatando que os sonhos ruins haviam cessado. Para a comunidade, esse caso 

confirmou a eficácia dos saberes tradicionais, reforçando a confiança no papel do pajé 

como mediador entre o visível e o invisível. 

Muitos relatos coletados entre os Magüta destacam o impacto emocional e 

espiritual das práticas de cura. Uma anciã Mercede do Carmo relatou que, em sua 

juventude, sofria de dores constantes no corpo que não eram aliviadas pelos 

medicamentos ocidentais disponíveis no posto de saúde. Após procurar o pajé da aldeia, 

participou de um ritual que envolveu massagens com folhas frescas, rezas e ingestão de 

um chá amargo preparado com raízes específicas. A experiência, segundo ela, não apenas 

familiares, com quem mantinha conflitos.  

A dimensão emocional e espiritual é constantemente ressaltada nos relatos. A 

doença, para os Magüta, pode ser entendida como sinal de desequilíbrio não apenas no 

corpo, mas também nas relações sociais e espirituais. Assim, os rituais de cura funcionam 

como momentos de restauração da harmonia coletiva. 

O envolvimento da comunidade durante as cerimônias reforça laços de 

solidariedade, já que familiares e vizinhos participam das rezas, apoiam a coleta de ervas 

e compartilham da experiência. De acordo com Eliade (1992), os rituais xamânicos 

atualizam a cosmogonia e reforçam o pertencimento do grupo ao universo sagrado, 

criando um efeito terapêutico não apenas individual, mas social. Essa concepção é vivida 

intensamente entre os Magüta, para quem a cura de uma pessoa reflete na saúde da 

coletividade. 



140 
 

 
 

A eficácia das práticas tradicionais não se mede exclusivamente em termos 

biomédicos, mas na capacidade de restaurar o equilíbrio integral da vida. Como enfatiza 

Descola (1996), nas cosmologias indígenas amazônicas o corpo é apenas uma das 

dimensões da existência, sendo fundamental considerar também o espírito, as relações 

sociais e o ambiente. Nos relatos Magüta, a cura é sempre descrita como um processo de 

recomposição de forças. A confiança no pajé e nos cantos sagrados, associada ao uso das 

plantas, é compreendida como indispensável para que o tratamento funcione. Essa 

eficácia simbólica, conforme Lévi-Strauss (1975), não pode ser subestimada, pois atua 

sobre os sistemas de crença que estruturam a experiência de adoecimento e cura. 

 

Segundo Magüta Raimundo Clarindo disse que; 

"Mesmo com os postos de saúde e remédios da cidade, nós 

continuamos usando as plantas. Elas não são apenas para curar 

doenças; elas carregam o espírito da floresta, protegem o corpo 

e fortalecem a comunidade. Muitas vezes, levamos alguém ao 

posto de saúde para exame ou medicamento, mas os banhos, 

chás e rezas continuam, porque cuidam do corpo e do espírito 

ao mesmo tempo. Para nós, o importante é manter a tradição 

Figura 28 - Pajé - curandeiro Raimundo, sua esposa e Roberto também pajé - curandeiro. 

Fonte: Arquivo pessoal do autor (2025) 



141 
 

 
 

viva e ensinar os jovens a valorizar a força das plantas e dos 

rituais, mesmo em um mundo que muda rapidamente. O 

conhecimento antigo e a ciência moderna podem caminhar 

juntos, mas as plantas continuam sendo nosso vínculo com a 

vida, a memória e a cura do povo Magüta." 

A fala do pajé Raimundo expressa de forma profunda a coexistência e o diálogo 

entre dois sistemas de conhecimento: o saber tradicional indígena e a medicina ocidental. 

para além do corpo físico, situando-a no âmbito espiritual e comunitário. Essa visão revela 

que, entre os Magüta, o tratamento das doenças não se limita ao uso de substâncias 

medicinais, mas envolve uma relação de reciprocidade com os seres da floresta e com os 

encantados que nela habitam. 

O pajé também aponta para uma postura de interculturalidade prática não de 

oposição, mas de complementaridade ao reconhecer o valor dos remédios e exames dos 

postos de saúde, sem abandonar as práticas tradicionais. Isso mostra uma adaptação 

consciente diante das transformações sociais e do contato com a biomedicina, 

preservando a autonomia cultural do povo. 

e resistência e continuidade. Sua fala é um 

chamado para que o conhecimento ancestral não se perca na modernidade, mas se renove 

e se fortaleça como um modo próprio de existir, curar e compreender o mundo um modo 

enraizado na floresta, na memória e na espiritualidade Magüta. 

Em contextos contemporâneos, marcados pelo contato crescente com a medicina 

ocidental, observa-se uma tendência à articulação entre os dois sistemas. Contudo, os 

Magüta reforçam que as práticas tradicionais permanecem insubstituíveis quando se trata 

de lidar com doenças espirituais, infortúnios inexplicáveis ou estados de desequilíbrio 

emocional. Nesse sentido, a continuidade dessas práticas assegura não apenas saúde, mas 

também a preservação cultural e espiritual do povo. 

As experiências de cura vividas e observadas entre os Magüta revelam a 

profundidade de um sistema de conhecimento que ultrapassa a dimensão biomédica, 

articulando corpo, espírito, comunidade e floresta. Os relatos de pajés e membros da 



142 
 

 
 

comunidade demonstram que os processos terapêuticos têm impacto direto não apenas na 

saúde física, mas também no equilíbrio emocional, na coesão social e no fortalecimento 

da identidade cultural. 

O pajé, nesse contexto, aparece como figura central, capaz de articular saberes 

ancestrais, mobilizar forças invisíveis e transmitir confiança e esperança aos enfermos e 

seus familiares. Ao mesmo tempo, as práticas tradicionais mostram-se dinâmicas, 

dialogando com a medicina ocidental quando necessário, mas mantendo sua 

especificidade na esfera espiritual. 

Assim, compreender essas experiências exige um olhar antropológico que 

reconheça a pluralidade dos sistemas de cura e valorize os saberes indígenas como 

patrimônio vivo da humanidade. A eficácia das práticas Magüta, vivida no corpo e no 

espírito dos pacientes, evidencia que a medicina tradicional continua sendo um pilar 

fundamental da vida comunitária e da resistência cultural frente às transformações 

contemporâneas. 

3.10 A Relação com o Sistema de Saúde não Indígena entre os Magüta 

Na organização social Magüta, cosmologia e práticas de cura expressam uma 

relação singular com o corpo, o espírito e a comunidade, aspectos que muitas vezes 

contrastam com os princípios da biomedicina praticada no sistema de saúde. Nesse 

contexto, compreender como os Magüta experienciam, enfrentam e conciliam o diálogo 

entre os dois sistemas médicos é fundamental para refletir sobre as possibilidades de 

construção de uma saúde verdadeiramente intercultural. 

O sistema biomédico, predominante no Brasil, parte de uma concepção 

materialista e mecanicista do corpo humano, privilegiando o diagnóstico clínico, exames 

laboratoriais e o tratamento medicamentoso. Já a medicina tradicional Magüta 

compreende o processo de adoecimento como resultado de desequilíbrios que podem ser 

físicos, espirituais, sociais ou ambientais. Enquanto a biomedicina busca a causa da 

doença em patógenos ou falhas orgânicas, os Magüta a interpretam como expressão de 

transgressões culturais, conflitos familiares ou ataques espirituais (Langdon, 1996; Follér, 

2004). Esse contraste gera dificuldades de compreensão mútua. Muitos profissionais de 

saúde não indígenas tendem a considerar as explicações e práticas dos pajés como 

a 



143 
 

 
 

tradicional. Para os Magüta, por sua vez, o modelo biomédico é visto como limitado, pois 

trata apenas do corpo físico, desconsiderando as dimensões espiritual e comunitária que 

compõem a saúde integral. 

Diversos relatos de pajés e lideranças Magüta do Alto Solimões evidenciam 

tensões no contato com os serviços de saúde não indígenas.  

O pajé Izael Tertuliano destacou que, em muitas ocasiões, ao acompanhar 

pacientes em hospitais da região, suas orientações espirituais foram ignoradas ou até 

ridicularizadas por médicos e enfermeiros. Ele afirma:  

que aqui é lugar de remédio do branco. Mas o doente precisa dos 

dois, precisa da planta e da reza, precisa da força dos espírito  

(Tertuliano, 2025).  

Essa postura de desrespeito gera barreiras no acesso à saúde. Pacientes Magüta 

podem sentir-se constrangidos em revelar suas práticas culturais, omitindo informações 

importantes para o processo de cura. Além disso, há casos de internações hospitalares em 

que os familiares não puderam realizar banhos ou rezas tradicionais, ocasionando 

sofrimento espiritual ao doente e à comunidade. 

Apesar das dificuldades, muitos Magüta têm buscado conciliar os dois sistemas 

médicos. Em situações de doenças graves, como infecções ou acidentes, os pacientes 

recorrem ao hospital, mas sem abandonar os cuidados do pajé. A complementaridade se 

dá na prática: o hospital fornece medicamentos e procedimentos biomédicos, enquanto o 

pajé atua na restauração espiritual e social do paciente. Essa articulação configura o que 

sistemas médicos interagem, ainda que em condições de tensão. 

Um relato colhido na comunidade de Umariaçu, próxima a Tabatinga, descreve o 

caso de uma criança hospitalizada por pneumonia. Enquanto recebia antibióticos no 

hospital, a família solicitou ao pajé que realizasse rituais de sopro e banhos de ervas. 

rou a 



144 
 

 
 

ilustra como a complementaridade é percebida não como contradição, mas como 

necessidade. 

Diante desses desafios, torna-se urgente repensar as formas de diálogo entre a 

biomedicina e a medicina tradicional Magüta. O Sistema Único de Saúde (SUS) possui 

diretrizes voltadas para a saúde indígena, mas na prática ainda prevalece a hegemonia 

biomédica e a dificuldade de reconhecer a legitimidade dos saberes tradicionais (Langdon 

&Garnelo, 2004). Uma proposta central é a institucionalização de espaços de diálogo 

intercultural, onde pajés, lideranças comunitárias e profissionais de saúde possam 

compartilhar experiências e estabelecer protocolos que respeitem ambas as práticas. Isso 

inclui a permissão para a realização de rezas, sopros e banhos em ambientes hospitalares, 

quando solicitados pela família, e a valorização do pajé como agente de saúde tradicional, 

em condição de parceria e não de subordinação. 

Outra medida seria a formação intercultural de profissionais de saúde que atuam 

no Alto Solimões. Médicos, enfermeiros e agentes comunitários precisam conhecer os 

fundamentos da medicina tradicional Magüta, para compreender sua lógica e evitar 

atitudes de desrespeito. Como afirmam Cabalzar (2010) e Garnelo (2003), reconhecer a 

importância dos pajés e incorporar seus conhecimentos pode fortalecer a efetividade do 

SUS, especialmente em contextos de difícil acesso e de prevalência de doenças 

endêmicas. 

A relação dos Magüta com o sistema de saúde não indígena revela tanto os 

desafios do contato entre epistemologias distintas quanto as possibilidades de construção 

de uma saúde plural e intercultural. Os contrastes entre biomedicina e medicina 

tradicional não devem ser vistos apenas como conflito, mas como oportunidade de 

complementaridade. Os relatos dos pajés e das comunidades do Alto Solimões 

demonstram que a cura, para os Magüta, é um processo integral, que depende tanto do 

tratamento biomédico quanto do cuidado espiritual. 

Nesse sentido, reconhecer e valorizar a medicina tradicional no âmbito do SUS 

não é apenas uma questão de respeito cultural, mas de efetividade em saúde pública. A 

construção de um diálogo intercultural requer abertura, escuta e cooperação, assegurando 

que os povos indígenas possam usufruir de uma atenção em saúde que respeite suas 

práticas e saberes, ao mesmo tempo em que tenham acesso aos recursos biomédicos. Para 

os Magüta, saúde significa equilíbrio entre corpo, espírito, comunidade e floresta; para o 



145 
 

 
 

SUS, reconhecer essa visão é um passo fundamental para garantir o direito constitucional 

à saúde de forma plena e equitativa. 

A medicina tradicional Magüta, conhecida na literatura antropológica como 

sistema de cura Tikuna, enfrenta no presente um conjunto de ameaças que colocam em 

risco a continuidade de seus saberes ancestrais. Esses riscos decorrem tanto de fatores 

internos, como a morte de pajés sem transmissão completa de seus conhecimentos, quanto 

de pressões externas, como a crescente influência da religião cristã, a escola ocidental e 

a globalização. Ao mesmo tempo, a comunidade mobiliza estratégias de resistência 

cultural que buscam salvaguardar sua memória e fortalecer sua identidade. 

Entre os riscos mais mencionados pelos anciãos está a morte dos pajés sem que 

seus aprendizados sejam devidamente repassados. Como os saberes não são escritos, mas 

transmitidos oralmente e pela experiência direta, cada pajé representa um arquivo vivo de 

conhecimentos. Um filho de pajé Acais  (2025), fala e se preocupa com perda de 

conhecimentos ancestrais:  

para a floresta e mostrava as plantas, os cantos e os espíritos. 

Hoje, vejo poucos jovens interessados. Se eles não aprenderem, o 

conhecimento vai embora comig  

Esse relato evidencia a urgência de criar mecanismos de transmissão 

intergeracional, pois a ausência de aprendizes compromete a continuidade do sistema de 

cura. Além disso, a pressão de igrejas cristãs que deslegitimam práticas tradicionais, bem 

como o currículo escolar centrado em valores ocidentais, enfraquece o interesse da 

juventude em aprender com os pajés (Carneiro da Cunha, 2009; Cavalcante, 2007). 

Apesar das ameaças, os Magüta têm desenvolvido estratégias de resistência. A 

transmissão oral continua sendo central, com os pajés conduzindo jovens aprendizes para 

a floresta, ensinando-os sobre plantas, rituais e cantos. Festas coletivas, como o ritual da 

moça nova, também funcionam como espaços de reafirmação cultural, nos quais se 

transmite não apenas o conhecimento prático, mas também os valores éticos e espirituais 

da comunidade (Oliveira Filho, 2004; Cabalzar, 2010). Outra estratégia relevante é a 

articulação política em defesa do território. A luta pela demarcação e preservação de 

terras tradicionais garante não apenas a sobrevivência física, mas também a continuidade 



146 
 

 
 

cultural. O território é entendido como livro vivo de memórias, no qual estão inscritas as 

histórias, as plantas medicinais e os lugares sagrados (Nimuendajú, 1925; Wright, 1999). 

O registro dos conhecimentos tradicionais é um tema ambivalente. Por um lado, 

pesquisadores e lideranças indígenas reconhecem a importância de documentar saberes 

para evitar sua perda; por outro, há o risco da apropriação indevida, com exploração 

comercial de plantas medicinais e cantos sagrados sem o devido respeito ou 

consentimento. Nesse sentido, lideranças Magüta enfatizam que o registro deve ser 

conduzido pela própria comunidade, de acordo com protocolos culturais e éticos, 

assegurando que a documentação não fragilize, mas fortaleça o povo (Carneiro da Cunha, 

2009). 

A juventude Magüta ocupa um papel decisivo na continuidade das práticas de 

cura. Embora muitos jovens estejam inseridos em contextos escolares urbanos, há 

também iniciativas de retorno ao território e de aprendizagem direta com os pajés. Em 

depoimento, uma jovem aprendiz Jackson Saldanha Nonato:  

a força do nosso povo.  Quero aprender as plantas e os rituais 

pajelancia. Isso é part  

As ameaças ao conhecimento tradicional Magüta são reais e urgentes, mas não 

determinam sua extinção. A resistência cultural manifesta-se na transmissão oral, nas 

práticas rituais e na valorização do território como espaço sagrado. A juventude emerge 

como protagonista nesse processo, representando a ponte entre o passado ancestral e o 

futuro das comunidades. Reconhecer e proteger esses saberes, sem reduzi-los a meros 

objetos de estudo ou exploração comercial, é um desafio ético para pesquisadores, agentes 

de saúde e políticas públicas de caráter intercultural. 

Ao longo do capítulo, foi possível compreender que o ato de curar ultrapassa a 

dimensão biológica da doença, constituindo-se em um processo relacional que envolve o 

corpo físico, o corpo espiritual e a coletividade. O pajé, figura central nesse processo, atua 

como mediador entre o mundo visível e o invisível, acionando forças que se manifestam 

através de plantas medicinais, cantos sagrados, rezas, sopros e rituais específicos 

(Reichel-Dolmatoff, 1971; Cabalzar, 2010). 



147 
 

 
 

A profundidade espiritual dessas práticas se expressa no modo como os Magüta 

compreendem a saúde: não como ausência de enfermidade, mas como equilíbrio entre 

pessoas, espíritos e natureza. O uso de banhos de ervas, emplastros, defumações e chás 

não se reduz a uma farmacologia empírica, mas está imerso em um contexto simbólico 

em que cada planta possui uma força vital (yewae) que precisa ser ativada pelo canto e 

pela palavra ritual. Desse modo, o conhecimento das plantas e dos rituais está sempre 

vinculado a narrativas cosmogônicas, que atualizam a origem do mundo e a presença dos 

espíritos na vida cotidiana (Schultes&Raffauf, 1992; Lima, 2018). 

No campo social, a cura reafirma a coesão comunitária, pois os rituais envolvem 

não apenas o paciente e o pajé, mas familiares e participantes que acompanham os cantos 

e rezas, reforçando laços de solidariedade. A cura é compreendida como processo 

coletivo, que devolve ao indivíduo sua saúde e ao grupo sua harmonia. Além disso, os 

rituais reafirmam valores de respeito à floresta, às plantas e aos espíritos, constituindo um 

campo pedagógico no qual os jovens aprendem, pela observação e participação, os 

fundamentos da tradição. 

Do ponto de vista ecológico, observa-se que o saber Magüta sobre plantas 

medicinais é inseparável do manejo da floresta. O conhecimento sobre os ciclos de coleta, 

os lugares sagrados onde determinadas espécies crescem e o respeito aos tempos da 

natureza expressam um modo de vida sustentável, que reconhece a floresta não como 

recurso, mas como território vivo. Tal visão contrasta com perspectivas utilitaristas e 

aponta para a necessidade de valorização desses saberes no debate contemporâneo sobre 

biodiversidade e saúde (Cabalzar, 2010; Oliveira Filho, 1988). 

Em síntese, a cura tradicional Magüta é parte viva da identidade desse povo. Mais 

do que um conjunto de técnicas, trata-se de um modo de existir que reafirma a 

interdependência entre humanos, espíritos e floresta. Reconhecer e valorizar tais práticas 

não é apenas uma forma de preservar um patrimônio cultural, mas também de fortalecer 

alternativas de cuidado que dialogam com a pluralidade de experiências humanas sobre 

saúde e bem-estar. Assim, a cura Magüta permanece como expressão da resistência 

cultural e espiritual de um povo que, apesar das pressões externas, continua a afirmar sua 

sabedoria ancestral como fundamento de vida. 

 

 



148 
 

 
 

4 - MEMÓRIA E TRAJETÓRIAS DE VIDA DE UM CURANDEIRO PAJÉ 

MAGÜTAGÜ DO ALTO RIO SOLIMÕES 

Os Magüta estão em trânsito como visto anteriormente, na cidade de Benjamin 

Constant, entre território e cidade, estamos presentes e contamos com nossos especialistas 

de cura. Por esses diversos espaços precisamos acionar as nossas formas de cura 

tradicionais que também se movimentam assim como nós.  

As memórias e trajetórias de vida de um curandeiro pajé da etnia Magüta Ticuna  

revelam esse movimento do tradicional. Essa prática pajelança no centro da cidade de 

Benjamin Constant, no estado do Amazonas, nas dependências do primeiro Museu 

indígena do Brasil, o Magüta. E será a partir dessa sua inserção neste novo espaço que 

irei trazer sua trajetória. Como forma de curar as pessoas doentes o pajé busca através de 

práticas tradicionais, usando o seu saber, suas diversas técnicas, como banhos, tratamento 

de mau olhar e entres outras práticas de cura. Sendo práticas fundamentais da 

sociocosmologia, acredito ser importante discutir identificar os elementos que interligam 

a pajelança ao processo formativo e a história de vida do pajé.  

Abordo a história de vida desse pajé, construída a partir do seu relato. Assim, trago 

a experiência desse curandeiro pajé Ticuna que reside no centro da cidade 

especificamente no município de Benjamin Constant no Museu Magüta.  

 

Figura 29 - Frente do primeiro Museu indígena do Brasil, Museu Magüta. 

Fonte: Josiana Januário (2025) 



149 
 

 
 

O Museu Magüta, localizado no município de Benjamin Constant, no estado do

Amazonas, é uma instituição indígena criada e gerida pelo próprio povo Tikuna (Magüta), 

com o objetivo de preservar, valorizar e divulgar sua história, cultura e saberes 

tradicionais. Fundado em 1991, o museu representa uma iniciativa pioneira no Brasil, por 

ser o primeiro museu indígena autogerido do país, constituindo-se como um espaço de 

resistência cultural e de reafirmação identitária. 

Seu acervo reúne objetos cerimoniais, instrumentos de uso cotidiano, artefatos de 

pesca e caça, peças de cerâmica e artesanato, além de registros audiovisuais e 

documentais que narram a trajetória dos Magüta e suas lutas por território e 

reconhecimento. O espaço também promove atividades educativas, oficinas e exposições 

que fortalecem a transmissão intergeracional dos conhecimentos tradicionais e o diálogo 

intercultural. Mais do que um espaço expositivo, o Museu Magüta configura-se como um 

território simbólico de memória e ancestralidade, no qual o patrimônio material e 

imaterial do povo Tikuna é preservado e reinterpretado à luz das práticas contemporâneas 

de resistência e afirmação étnica. 

 

Figura 30 - Presidente do Conselho Geral da Tribo Ticuna (CGTT), Paulino Nunes. 

Fonte: Josiane Otaviano (2025) 



150 
 

 
 

Trata do Sr. Paulino Manoelzinho Nunes, com 76 anos, é agricultor e curandeiro 

pajé. Veio da aldeia do Paraná do Ribeiro, que fica próximo à Terra Sagrada Eware 

rodeado de lagos com alta fartura de peixes, que pertence ao município de São Paulo de 

Olivença.   

 Busco analisar aqui todo o processo de trabalho praticado por ele, visando a 

valorização do conhecimento tradicional adquirido pelo próprio Ticuna, compreendendo 

a diferença entre as atividades dos curandeiros e feitiçaria, aquilo que cura e aquilo que 

provoca o adoecimento coexistem em uma linha tênue de diferenciação. A etnologia 

indígena tem demostrado como a força da cura também está vinculada a uma força que 

pode fazer adoecer, assim, de acordo com Guimarães (2001: 38) 

essenciais à reprodução social e, ao mesmo tempo, são temidos e 

perigosos, isto é, parecem ter uma potência ameaçadora para a 

sociedade. Na figura do xamã acontece a junção da figura do 

inimigo e a da pessoa plena. Os tapirapé imaginam que toda morte 

tem como causa a feitiçaria de um deles. Assim, os xamãs devem 

viver em grupos familiares fortes que sejam capazes de protegê-

 

 Além do poder de cura, o pajé ou xamã e um grade diplomata que orquestra as 

relações com os mundos e diversos seres que os habitam, controlam forças inimigas e 

criam alianças com as diversas criaturas da floresta para potencializar suas técnicas de 

cura, conforme explica Guimarães (2011) sobre o xamanismo Sanöma/Yanomami.  

No primeiro momento tive dificuldade de me aproximar do meu interlocutor, 

devido ao tempo e espaço, por ser um lugar de visitas por diversas pessoas que vem de 

vários lugares para visitar o museu. Falar sobre o curandeiro pajé precisa de mais tempo 

para conceituar o mundo da pajelança indígena. Que segundo o interlocutor é um assunto 

sério e sagrado, porque lhe dar com a vida de pessoas.  

De acordo com o autor, Evans-Pritchard: 

 manifeste o seu desejo de se torna 

adivinho para um membro mais velho da corporação em seu 

distrito, e solicite que este seja seu patrono. Assim, também ao 

falar do modo pelo qual os noviços são instruídos, tenho em 



151 
 

 
 

mente a transmissão normal de magia de um adivinho para seu 

 

 

Segundo o ancião pajé  Sr.Paulino Manoelzinho Nunes relata para se tornar um 

curandeiro pajé, não é tarefa fácil, no caso dele, ele não desejou ser pajé, para ele chegar 

onde chegou, passou por vários processos de preparação e de purificação. De acordo com 

ele, não é obrigado aprender a ser um pajé. 

O Sr. Paulino Manoelzinho Nunes morava na aldeia do Paraná do Ribeiro que 

pertence ao município de São Paulo de Olivença, na época veio para cidade participar de 

uma reunião da CGTT, do qual faz parte como membro. Ao convite do Sr. Nino 

Fernandes, ele ficou para trabalhar no museu, desde, então não voltou mais para sua 

aldeia.  

O trabalho do Sr. Paulino, no museu, se assemelha a experiência Bahserikowi: 

Centro de Medicina Indígena, da cidade de Manaus. De acordo com João Paulo Barreto,  

oferecer a oportunidade para as pessoas que acreditam que a 

saúde perpassa por outras vias de tratamentos terem também o 

direito de os acessar. Assim, o Centro de Medicina Indígena é 

mais uma opção, um canal que possibilita ao público uma opção 

de tratamento por vias de tecnologias indígenas baseadas em 

outros parâmetros que não os da medicina ocidental. A proposta 

é ter o Centro como um espaço de circuito de especialistas 

indígenas de todos os povos. (...) O Centro não se restringe apenas 

à consulta e tratamento de saúde, sendo também um lugar 

dinamizador e incentivador de novos centros de medicina 

indígena em outras regiões do Brasil. Dito de modo bastante 

sucinto, a iniciativa quer contrapor a política de dependência 

química dos povos indígenas imposta pela política de tratamento 

de saúde oficial, promovendo um debate sobre outras formas de 

tratamento e concepções sobre saúde. (2017: 601-602) 

 

No Museu, me pergunto quem são as pessoas que o procura, que tipo de remédio 

caseiro oferece para para cuidar e curar as pessoas. Visando valorizar o conhecimento 



152 
 

 
 

tradicional do Ticuna, buscando compreender a atuação de Sr. Paulino fui em busca de 

sua trajetória de vida 

4.1 A história, quando começou a ser curandeiro-pajé 

e ele 

tinha que fazer de acordo com o sonho. No dia seguinte, após sonhar, ele tinha que optar 

por qual tipo de pajelança ele tinha que querer, do bem ou do mal. Então ele tomou uma 

decisão e opto por curar as pessoas.  

Certo dia, encontrou um jardim com arranjos de flores da floresta, mais bonitos, 

que nunca tinha visto igual. Quando voltou para casa, ao dormir sonhou com o dono do 

jardim e das flores, a flor simboliza que havia um pajé os visitando, esse pajé falou que 

se ele quiser a sabedoria do pajé, então se tornará um dono do jardim.  

Sr. Paulino, seguiu direitinho, conforme as regras do sonho e cumpriu o que 

deveria fazer. pois a partir daquele momento, daquele sonho, ele já estava comprometido. 

Foi dessa forma que o ancião Paulino, se tornou um pajé que cura as pessoas. Após ter 

cumprido e ter feito o processo de purificação, ele não contou nada para ninguém nem 

mesmo para sua própria esposa. e então, ele comprou cachaça 61 e levou para junto da 

floresta. No dia seguinte, ele acordou bem cedo, quando deu 6 horas da manhã, saiu de 

casa e chegou às duas horas da tarde no jardim da floresta. Ele foi sozinho a onde o dono 

mandou para ficar uma noite inteira no meio da floresta, esse seria o seu primeiro teste, 

vencer o medo. 

 Nessa mesma tarde, arrumou a rede para descansar e passar a noite, quando 

anoiteceu, ele bebeu a cachaça 61, no meio da floresta sem ninguém por perto, estava um 

silencio total, somente os cantos dos bichos da noite. Ele tomou a cachaça até chegar na 

metade da garrafa. Em seguida quando estava zonzo, ele dormiu, sonhou com a moça 

mais bonita, no sonho dele, essa moça estava sentado na cocha dele, tentando de tudo 

para beijá-lo. E o agarrava para que ele pudesse acorda, Essa mesma moça tentava manter 

relacionamento mais íntimo com ele, ou seja, estava tentando-o, seduzindo-o naquele 

momento, mais ele não caiu na tentação e ela desistiu dele, quando ela voltou, falou assim 

 



153 
 

 
 

Pajé Paulino afirma que viveu foi apenas uma prova, se tivesse caído na tentação, 

teria falhado ao experimenta-se essa moça, fazer sexo com ela, ele não iria se tornar pajé. 

Mas, também ele não sabia que essa moça era filha do pajé que é dono da floresta. Em 

seguida, apareceu o pai da menina que era o pajé da floresta, ele era alto, o verdadeiro 

pajé da floresta, dono da floresta, guardião da sabedoria da floresta, que tem espírito 

maligno. Ele falou para o Sr. Paulino que ele havia passado nessa prova, pois não fez 

nada com sua filha. Ele agradeceu, depois o pajé tomou uma bebida e colocou o seu dom 

de sabedoria no Sr. Paulino e se despediu.  

Em seguida, Sr. Paulino acordou de ressaca bem cedo e viu dentro da garrafa de 

cachaça um pó branco e tomou a bebida junto com pó. Durante cinco anos, ele fez jejum, 

sem tocar em sua esposa, quando chegou no último ano, de repente, ele aprendeu as 

técnicas do xamanismo, de ser pajé, sem estudar com ninguém, mais sim com sua própria 

sabedoria e dos ensinamentos da floresta, da preparação do seu corpo/mente/sentidos para 

saber sentir, ouvir, falar, cheirar, ver, tocar como um pajé.  

Essa história vivida pelo pajé Sr. Paulino se assemelha a de outros pajés, 

configurando um mito vivido, revelando, como explica Melatti (1963) que a própria 

vivencia de situações cria o pajé. O mito individual que se revela na história de vida de 

um xamã, quando ele passa por experiências que outros xamãs vivenciaram acaba por se 

constituir em um mito coletivo, por meio do qual se tem o relato da experiência 

transformadora de se tornar pajé.  

Após vivenciar essa série de eventos, as pessoas dizem que um pajé aprende a sê-

lo quando  se insere em processos formativos com pai e com outros pajés já  falecidos. O 

que se observa é que em meio a observação e vivência de eventos centrais, os pajés  

praticam e evoluem em suas técnicas. 

 O processo de curar as pessoas como pajé, segundo Sr. Paulino, faz dessa pessoa 

o chefe espiritual da aldeia indígena Magüta.  Atua por meio de uma mistura de elementos 

dos saberes tradicionais, o curandeiro é como se fosse médico e já feiticeiro é algo 

diferente, para o sr. Paulino o pajé feiticeiro é aquele que faz maldade para as pessoas. 

Mas, o pajé feiticeiro, para ele, não é aquele que só faz maldição para as pessoas, lança 

feitiços. Por sua vez, o curandeiro pajé e aquele que cura e procura dar o melhor, da 

melhor forma possível de curar o enfermo que sofre algum de tipo de doença e feitiçaria 



154 
 

 
 

como, por exemplo, sentimento perturbado, febre, dor de cabeça e dor corporal, no corpo 

inteiro ou localizada, pode ser nas pernas, pescoço, estômago, na costa e nos braços.  

Para pajé Paulino; 

 

mundo do espírito da pajelança, só sabe lançar feitiço para vitima, 

condenando-a até a morte. Existem muitos jeitos de lançar feitiço 

pelo feiticeiro, a pessoa pede ao pajé para pessoas que tem raiva 

ou inveja, por algum motivo de paixões, obsessão por alguma  

pessoa, por amor extremo.  

Essa prática de contar com um pajé ou xamã para lançar feitiços está por todo o 

mundo ameríndio. Melattei explica para os Timbira:  

vayaka), 

(kai), quando os aplica para causar danos e a morte. 

Naturalmente, ninguém se confessa feiticeiro, visto a ameaça de 

morte que paira sobre quem age como tal. De um modo geral um 

indivíduo só acusa de feiticeiro a alguns daqueles xamãs não 

considerados parentes seus. Portanto, talvez fosse legítimo 

abordar os casos de assassinato de feiticeiros, muito frequentes 

entre os craôs e nas demais sociedades timbiras, como um aspecto 

 

 

Entre os Azande, Evans-Pritchard explica sobre a figura do feiticeiro (2005: 37): 

 o resultado de um sentimento 

de raiva ou ódio que o cumprimento de um dever piedoso e uma 

fonte de lucro. (...) hoje em dia, se um homem mata uma pessoa 

por bruxaria, o crime é de sua única responsabilidade, e seus 

 

 



155 
 

 
 

Por sua vez, o pajé-curandeiro é aquele que apresenta ações ou técnicas na forma 

de cura, cura os aedocimentos, alguns causados pelo feiticeiro, como por exemplo, dor 

corporal por inteiro ou em qualquer parte localizada do corpo. Até por ser especialista 

médico, essa dor causada pela feitiçaria ocorre ou surge de forma inesperada e não passa, 

somente o médico curandeiro consegue saná-la.  

Os curandeiros atuam com um conjunto de ações aprovadas socialmente, não 

provocam receio ou medo, apresentam-se com  boas maneiras, dedicam-se a fazer o bem, 

tratando das pessoas com dificuldades. Um bom curandeiro nunca é acusado de ser 

feiticeiro. Esse tipo de pajé, o curandeiro, conta como apoio de toda a aldeia. 

Durante a entrevista com Sr. Paulino Manoelzinho Nunes, nos apresentou os 

instrumentos que utiliza em suas práticas e rituais quando atua como pajé-curandeiro.  

 Esses instrumento ou elementos que permitem a prática da preparação ritual do 

pajé curandeiro e que contém a marca do dom de sabedoria, são os seguintes: 

- Chinitapo, ou seja, cachimbo; 

- Gel chinbo,  mistura com pimenta malagueta e álcool; 

- Chinbo puro, um veneno; 

- Ortiga, quando está com dor em qualquer parte do corpo; 

- Folhas de pião rocha, vassourinhas e ucuruca, servem para reza; 

- Chinicato breu; 

- Língua de pirarucu, serve para ralar qualquer coisa de material utilizada; 

- Uma tigela de colha; 

- Um óleo de jacaré, serve para gripe e asma; 

- Óleo de cobra sucuri ou jiboia, serve para dor de osso, tantos como pele; 

- Pelos de espinho e pelos de preguiça real.   

 

O uso de plantas, de animais e minerais são parte da técnica da pajelança e 

permitem uma interação criativa na cura. Esses elementos se constituem em agentes que 

são mobilizados ou orquestrados pelo pajé.  A utilização desses elementos revela um 

vínculo estreito e conhecimento desse saber ancestral e tradicional com o território onde 

se vivem. Dominam uma lógica do sensível que os faz compreender o mundo e classificar 

de acordo com esse conhecimento que é produzido na interação de corpos e território. De 

acordo com Lévi-Strauss (Lévi-Strauss &Eribon, 2005), a lógica do sensível se dá com a 

união de dados da sensibilidade - cores, odores, sabores, ruídos, texturas  quanto com 



156 
 

 
 

qualidades primárias, não tributárias dos sentidos, que constituem a verdadeira realidade. 

Um curandeiro não essa distinção entre sensível e outros níveis de observação da 

realidade, mas produz sua reflexão no plano das qualidades sensíveis com coerência e 

lógica. Por meio dessas unidades perceptuais, técnicas são elaboradas. Seguindo o 

argumento de Lévi-Strauss, toda técnica (cerâmica, tecelagem, agricultura, pesca, caça, 

domesticação de animais, produção de remédios caseiros) supõe séculos de observações 

ativas e metódicas, hipóteses ousadas e controladas, a fim de rejeitá-las ou confirmá-las 

através de experiências incansavelmente repetidas: 

permitem cultivar sem terra ou sem água; para transformar grãos 
ou raízes tóxicas em alimentos ou ainda utilizar essa toxicidade 
para a caça, a guerra ou o ritual, não duvidemos de que foi 
necessária uma atitude de espírito verdadeiramente científico, 
uma curiosidade assídua e sempre alerta, uma vontade de 
conhecer pelo prazer de conhecer, pois apenas uma pequena 
fração das observações e experiências (sobre as quais é preciso 
supor que tenham sido inspiradas antes e sobretudo pelo gosto do 
saber) podia fornecer resultados práticos e imediatamente 

-Strauss, 1989: 30) 

Assim, atua Sr. Paulino, fazendo cura, usando de elementos diversos, conhecendo 

e compreendo e classificando os elementos que interage. Na comunidade, o um pajé faz 

atendimento a qualquer hora, recebe as pessoas e até busca para serem curadas. Sr. 

Paulino afirma que recebe por dia mais de 10 e 20 pessoas e, às vezes, nas comunidades, 

esse número aumenta, chega a receber 40 e 80 pessoas juntando com dia a noite. Explica, 

fazendo um alerta que, na maioria das vezes, os pajés utilizam álcool, eles enganam as 

pessoas adoecidas, para ganharem mais quantia de dinheiro. Assim, tenta curar, mas na 

verdade acaba fazendo a pessoa ficar doente. 

Evans-Prichard afirma que entre os Azande, tanto homens quanto mulheres 

podem fazer bruxaria. Cada povo apresenta suas regras sobre feiticeiros e pajés. No caso 

dos Magüta, uma mulher não pode se tornar um pajé, somente os homens podem praticar 

a pajelança. Então, é importante analisas um contexto cultural para compreender a 

formação de um pajé e porque é interdito a algumas pessoas. 

 Os pajés atuam como especialistas médico dentre de um coletivo Magüta, sana 

adoecimentos, promove cura e vida plena. Para se tornar pajé, o pajé precisa partir de 

relações éticas e construir uma estética que o faço transformar seu corpo, se tornar 



157 
 

 
 

sensível para curar. Na pesquisa de campo, acompanhando Sr. Paulino, observei por 

vários momentos as pessoas indo agradecê-lo pela cura que realizou nos adoecimentos e 

por feitiçarias.  

4.2 Curadores e Xamãs: a transmissão do conhecimento sobre plantas medicinais 

Esta seção analisa os processos de transmissão do conhecimento sobre plantas 

medicinais entre curadores-pajés Magüta, enfatizando sua relevância para meu povo 

como forma de afirmação existencial e de cuidado coletivo. Teve como objetivo 

compreender as formas empregados na perpetuação desse saber e identificar as 

dificuldades que ameaçam sua continuidade. 

O uso de plantas medicinais remonta aos primórdios da humanidade, estando 

intrinsecamente ligado às práticas de curadores e xamãs em diversas culturas. Esses 

especialistas desempenham um papel crucial na preservação e transmissão do 

conhecimento fitoterápico, utilizando-o para tratar enfermidades e manter o equilíbrio 

espiritual das comunidades. A relevância desse tema se destaca tendo em vista a busca 

por valorização dos guardiões e guardiãs de valores ancestrais das medicinas indígenas. 

O conceito de medicina indígena está sendo fonte de debate, atualmente, na Secretaria 

Especial de Saúde Indígena que busca trazer uma conceituação para valorizar esses 

conhecimentos nas comunidades indígenas. Essas práticas ancestrais podem atuar ao lado 

dos tratamentos médicos convencionais, oferecendo abordagens holísticas. 

A transmissão desse conhecimento ocorre predominantemente de forma oral, 

passando de geração em geração. Contudo, a globalização e a modernização ameaçam 

essa continuidade, resultando na perda de saberes tradicionais. A necessidade de 

documentar e revitalizar essas práticas torna-se imperativa para garantir sua preservação. 

Iniciativas como a criação de enciclopédias de medicina tradicional por comunidades 

indígenas exemplificam esforços nesse sentido.  

Há um problema central que reside na diminuição do conhecimento tradicional 

sobre plantas medicinais, principalmente entre os jovens, só os mais velhos conhecem, 

agravada pela falta de registros sistematizados e pelo desinteresse das novas gerações. 

Agora com lideranças indígenas em cargos de direção na saúde,  políticas públicas que 

incentivem a preservação e a integração desses saberes ao sistema de saúde começam a 

ser desenhadas. Além disso, a exploração comercial sem o devido reconhecimento das 

comunidades detentoras do conhecimento levanta questões éticas e legais. 



158 
 

 
 

Neste capítulo pretendo trazer uma discussão sobre a transmissão do 

conhecimento sobre plantas medicinais entre curadores e xamãs, analisando as estratégias 

utilizadas para a preservação e disseminação desses saberes. Busco compreender os 

desafios enfrentados por meu povo na manutenção de suas práticas tradicionais e 

identificar possíveis soluções para sua valorização e continuidade. 

A importância das plantas medicinais nas práticas xamânicas entre os Magüta é 

profunda e revela a continuidade de saberes milenares transmitidos sobretudo pelos mais 

velhos. No cotidiano - como se observa especialmente no âmbito familiar minha - o uso 

dessas plantas vai além do tratamento de doenças, constituindo um cuidado integral com 

o corpo e o espírito. Defumações, banhos, infusões e rituais curativos expressam uma 

concepção de saúde que não separa o físico do espiritual, articulando equilíbrio, harmonia 

e relação com o mundo não humano. Assim, as plantas medicinais assumem um papel 

fundamental não apenas na manutenção da saúde familiar, mas também na preservação 

da memória coletiva, na transmissão intergeracional de conhecimentos tradicionais e na 

reafirmação da identidade étnica Magüta, cuja existência está profundamente vinculada 

ao território, elementos da floresta e a mãe natureza. 

O uso de plantas medicinais em práticas xamânicas remonta a períodos ancestrais, 

sendo uma das formas mais antigas de cuidado com a saúde. Civilizações indígenas, 

africanas e asiáticas registraram, ao longo dos séculos, a aplicação de ervas em rituais de 

cura e fortalecimento espiritual. Para Santoro et al. (2020), as práticas curativas 

tradicionais baseiam-se em um conhecimento empírico transmitido por meio da 

oralidade, tornando-se elementos fundamentais da identidade cultural de diversas 

comunidades. A relação entre ser humano e natureza, mediada pelo xamanismo, reflete 

uma compreensão holística da saúde, na qual corpo, mente e espírito são indissociáveis. 

Para os povos indígenas o mesmo movimento acontece, as plantas medicinais são 

ancestrais e centrais para o cuidado, elas são alimento e remédios caseiros, que podem 

ser ingeridos, comidos ou ser passado sobre o corpo. 

A importância das plantas medicinais nas práticas xamânicas se manifesta não 

apenas no campo da cura física, mas também no equilíbrio energético dos indivíduos. De 

acordo com Ceolin et al. (2024), a utilização dessas plantas transcende a esfera biológica, 

envolvendo crenças e rituais que reforçam o papel dos xamãs como intermediários entre 

o mundo espiritual e o mundo material. O conhecimento sobre as propriedades das ervas, 



159 
 

 
 

adquirido ao longo de gerações, configura-se como um saber dinâmico, constantemente 

atualizado por meio da observação e da experimentação. 

Na perspectiva histórica, as primeiras evidências da utilização de plantas 

medicinais por curandeiros e xamãs remontam a registros arqueológicos de mais de 5.000 

anos. Segundo Feitoza; Pereira (2024), achados em sítios arqueológicos demonstram que 

civilizações antigas já empregavam ervas para tratar ferimentos, infecções e distúrbios 

emocionais. Esses registros evidenciam que a medicina tradicional não é apenas um 

resquício do passado, mas um sistema de conhecimento em contínua evolução, 

adaptando-se às transformações socioculturais. 

O xamanismo, presente em diversas culturas, consolidou-se como um dos pilares 

fundamentais na preservação e difusão do conhecimento sobre plantas medicinais. 

Segundo Silva et al. (2025), os rituais xamânicos frequentemente envolvem o uso de 

substâncias vegetais com propriedades psicotrópicas, como a ayahuasca e o peiote, 

visando a estados alterados de consciência que possibilitam diagnósticos espirituais e 

processos de cura. Esses rituais, longe de serem meramente simbólicos, desempenham 

papel crucial no entendimento das inter-relações entre saúde e espiritualidade. 

A utilização de plantas medicinais pelos xamãs não se restringe apenas a ervas de 

efeito imediato. Muitas espécies são administradas em preparações complexas, que 

combinam diferentes princípios ativos. De acordo com Badke et al. (2022), a composição 

das infusões e extratos é resultado de uma longa tradição de experimentação, na qual cada 

ingrediente desempenha uma função específica. Essa expertise acumulada ao longo de 

gerações revela um conhecimento detalhado sobre interações entre substâncias e suas 

aplicações terapêuticas. 

Os povos indígenas desempenham um papel fundamental na conservação desse 

conhecimento, atuando como guardiões de uma farmacopéia natural baseada em 

observação, experimentação e tradição oral. De acordo com Silva et al. (2025), muitas 

das substâncias presentes em medicamentos modernos tiveram suas propriedades 

descobertas por meio do uso empírico de plantas por populações tradicionais. Essa relação 

entre saberes ancestrais e ciência contemporânea reforça a necessidade de 

reconhecimento e valorização do conhecimento indígena. 

A relação entre xamanismo e o uso de plantas medicinais não é apenas um reflexo 

da antiguidade dessas práticas, mas uma resposta adaptativa às mudanças ambientais e 



160 
 

 
 

socioculturais. Segundo Feitoza; Pereira (2024), comunidades que mantêm tradições 

xamânicas desenvolvem estratégias para garantir a continuidade do uso das plantas 

medicinais, mesmo diante das ameaças representadas pela exploração comercial e pela 

degradação ambiental. A crescente demanda por produtos naturais tem levado à 

biopirataria, um dos grandes desafios enfrentados pelos povos tradicionais. 

Além de seu uso curativo, as plantas medicinais possuem um caráter simbólico e 

ritualístico que reforça seu papel na identidade cultural das comunidades que as utilizam. 

De acordo com Santoro et al. (2020), determinados vegetais são considerados sagrados e 

usados exclusivamente em cerimônias religiosas e rituais de passagem. Esses contextos 

revelam que a relação entre natureza e espiritualidade é um dos pilares das práticas 

xamânicas, tornando a fitoterapia uma ciência indissociável da cultura e da tradição. 

O conhecimento sobre plantas medicinais dentro das práticas xamânicas não se 

restringe a um conjunto estático de receitas, mas envolve um processo de constante 

adaptação e inovação. Segundo Ceolin et al. (2024), o saber empírico dos xamãs é 

moldado pela observação contínua da natureza, sendo atualizado de acordo com as 

necessidades da comunidade. Esse aspecto dinâmico demonstra a resiliência desse 

sistema de conhecimento, que persiste ao longo do tempo mesmo diante de desafios como 

a colonização e a globalização. 

A transmissão do conhecimento sobre plantas medicinais dentro das práticas 

xamânicas se dá principalmente por meio da oralidade e da experiência prática. Segundo 

Silva et al. (2025), o aprendizado ocorre através da observação dos mais velhos, sendo 

necessário um longo período de treinamento para que um aprendiz domine as técnicas de 

cura. Essa forma de ensino reforça os laços intergeracionais, garantindo que os saberes 

sejam perpetuados ao longo do tempo. 

O declínio da biodiversidade representa uma ameaça à continuidade do 

conhecimento tradicional sobre plantas medicinais. Segundo Santoro et al. (2020), a 

destruição de ecossistemas naturais não apenas reduz a disponibilidade de espécies 

vegetais com propriedades terapêuticas, mas também compromete a base cultural das 

comunidades que dependem desses recursos. O impacto ambiental causado pelo 

desmatamento e pela urbanização tem levado à perda irreparável de conhecimentos que 

poderiam ser aplicados tanto na medicina tradicional quanto na moderna. 

A relação entre ciência e saberes tradicionais tem avançado no 

sentido de uma cooperação mútua. Pesquisas colaborativas entre 



161 
 

 
 

universidades e comunidades tradicionais têm possibilitado a 

sistematização do conhecimento xamânico, garantindo sua 

preservação. Esse esforço coletivo reforça a necessidade de 

políticas públicas que reconheçam a importância desses saberes 

para a saúde e a cultura da humanidade (CEOLIN et al., 2024 p. 

08). 

 
A permanência das práticas xamânicas no mundo contemporâneo demonstra sua 

resiliência e relevância para as comunidades que as praticam. Para Badke et al. (2022), a 

continuidade dessas tradições é um reflexo da necessidade humana de buscar equilíbrio 

entre corpo, mente e natureza. O xamanismo e a fitoterapia representam não apenas um 

legado do passado, mas também um recurso valioso para a construção de um futuro mais 

sustentável e integrador. 

4.3 Processos de transmissão do conhecimento tradicional 

A transmissão do conhecimento tradicional sobre plantas medicinais ocorre 

majoritariamente por meio da oralidade e observação, sendo passada de geração em 

geração dentro das comunidades que mantêm essas práticas. De acordo com Ceolin et al. 

(2024), essa forma de transmissão preserva não apenas as propriedades das plantas, mas 

também os rituais, os cantos e as simbologias associadas a cada espécie. Esse modelo de 

ensino baseia-se na observação direta dos mais velhos, na experimentação e na repetição 

das práticas, garantindo que os aprendizes absorvam os detalhes essenciais da fitoterapia 

tradicional. 

A oralidade desempenha um papel crucial na perpetuação dos saberes ancestrais, 

pois permite a adaptação das informações conforme a realidade de cada época. Segundo 

Silva et al. (2025), os xamãs e curandeiros, ao transmitir seus conhecimentos, ajustam 

suas práticas de acordo com as mudanças ambientais, culturais e sociais. Essa 

flexibilidade contribui para que a medicina tradicional continue relevante, mesmo diante 

da modernização e das influências externas que impactam as comunidades. 

Além da oralidade, a experiência prática é fundamental na formação dos novos 

conhecedores das plantas medicinais. De acordo com Badke et al. (2022), a aprendizagem 

ocorre por meio de um processo de imersão, no qual os aprendizes acompanham os 

mestres em suas atividades diárias, observando a colheita, o preparo e a aplicação das 



162 
 

 
 

ervas. Esse método permite que o conhecimento seja interiorizado de forma aprofundada, 

garantindo que cada aprendiz compreenda os efeitos e os contextos de uso das plantas. 

A relação mestre-aprendiz no contexto da transmissão do conhecimento 

tradicional é marcada por uma convivência intensa, onde o ensinamento se dá de maneira 

gradual e personalizada. Os anciões e pajés com jovens tem um papel fundamental para 

ensinar na prática os conhecimentos e saberes. Para Feitoza; Pereira (2024), os curadores 

e xamãs avaliam o nível de compreensão e dedicação de seus aprendizes, transmitindo 

conhecimentos mais complexos à medida que percebem a maturidade necessária para sua 

assimilação. Esse processo assegura que o saber não seja apenas memorizado, mas 

compreendido em sua totalidade. 

As cerimônias e rituais desempenham um papel essencial na fixação do 

conhecimento sobre plantas medicinais. Segundo Santoro et al. (2020), muitos aprendizes 

vivenciam experiências espirituais guiadas por mestres, nas quais recebem revelações 

sobre o uso das plantas e sua interação com o corpo e a mente. Esse método de ensino 

transcende a lógica científica ocidental, pois inclui elementos subjetivos e espirituais que 

reforçam a conexão entre o praticante e a natureza. 

O ensino tradicional não se limita apenas ao conhecimento sobre as plantas, mas 

envolve também aspectos culturais e cosmológicos que estruturam a visão de mundo das 

comunidades. De acordo com Silva et al. (2025), o aprendizado da fitoterapia tradicional 

inclui noções de respeito à natureza, ética no uso dos recursos naturais e rituais de 

agradecimento às divindades. Esses valores garantem que a transmissão do conhecimento 

ocorra de maneira sustentável e harmônica com o meio ambiente. 

A modernização e o contato com culturas externas têm impactado a continuidade 

da transmissão dos saberes tradicionais, levando à perda progressiva desses 

conhecimentos. Segundo Ceolin et al. (2024), a urbanização e a escolarização formal têm 

afastado os jovens das práticas ancestrais, reduzindo o número de aprendizes dispostos a 

seguir os ensinamentos dos curandeiros. Esse fenômeno representa um risco para a 

perpetuação da fitoterapia tradicional, tornando urgente a necessidade de políticas 

públicas voltadas à valorização desse conhecimento. 

O registro escrito das práticas tradicionais tem sido uma alternativa para evitar a 

perda do conhecimento sobre plantas medicinais. De acordo com Badke et al. (2022), 

algumas comunidades têm criado enciclopédias de medicina tradicional, documentando 



163 
 

 
 

o uso das ervas, suas propriedades e os métodos de aplicação. Essa estratégia permite que 

o saber tradicional seja preservado mesmo em contextos de mudanças socioculturais que 

dificultam sua transmissão oral. 

A colaboração entre cientistas e comunidades tradicionais tem se 

mostrado uma estratégia eficaz para preservar e validar o 

conhecimento fitoterápico ancestral. Pesquisas etnobotânicas têm 

contribuído para o reconhecimento da eficácia de diversas plantas 

medicinais, estabelecendo pontes entre a medicina tradicional e a 

ciência contemporânea. Essas iniciativas reforçam a importância 

da transmissão do conhecimento, ao mesmo tempo que 

possibilitam seu reconhecimento e aceitação por parte da 

sociedade ocidental (FEITOZA e PEREIRA, 2024 p. 03). 

 

Os mitos e as narrativas orais desempenham um papel fundamental na transmissão 

origem do povo Magüta, sobretudo, surgimento povo pescado. Mas para nós é uma 

história e memória dos ancestrais sobre o nosso passado distante e presente ao tempo. De 

acordo com Santoro et al. (2020), muitas comunidades utilizam histórias para ensinar 

sobre os usos e os perigos de determinadas ervas, associando-as a personagens míticos 

ou eventos sobrenaturais. Esse método lúdico facilita a assimilação do conhecimento, 

tornando-o acessível desde a infância e reforçando sua permanência na cultura local. 

As redes de transmissão do conhecimento tradicional não se restringem ao 

ambiente familiar, envolvendo também a coletividade da comunidade. Segundo Silva et 

al. (2025), muitos aprendizados ocorrem em encontros comunitários, nos quais diferentes 

gerações compartilham experiências e observações sobre as plantas medicinais. Esse 

sistema de ensino colaborativo fortalece os laços sociais e garante que o conhecimento 

seja disseminado de forma ampla e acessível. 

A prática da transmissão intergeracional do conhecimento tradicional sobre 

plantas medicinais tem sido ameaçada pela influência da medicina alopática ocidental. 

conhecimento sobre plantas tradicionais está cada vez pouco conhecido, poucas 

valorizadas entre as gerações de jovens [...] hoje se procura menos pela cura tradicionais 

caminhar junto pela saúde das pessoas. De acordo com Ceolin et al. (2024), o crescimento 



164 
 

 
 

do acesso a medicamentos industrializados tem reduzido o interesse das novas gerações 

pelo uso de ervas, muitas vezes desconsiderando sua importância histórica e cultural. Esse 

desinteresse pode comprometer a continuidade da fitoterapia tradicional, tornando 

necessária sua revalorização dentro das comunidades.  

A influência da globalização na transmissão dos saberes tradicionais sobre plantas 

medicinais tem se manifestado tanto de forma positiva quanto negativa. Para Badke et al. 

(2022), por um lado, o acesso à informação permitiu que práticas fitoterápicas fossem 

reconhecidas globalmente; por outro, o contato excessivo com culturas externas tem 

levado à substituição dos métodos tradicionais por práticas ocidentalizadas. Esse 

paradoxo destaca a importância de iniciativas que equilibrem o respeito às tradições com 

a necessidade de adaptação às novas realidades. 

A perda do conhecimento sobre plantas medicinais pode representar um impacto 

significativo para a biodiversidade e a saúde das comunidades tradicionais. Segundo 

Feitoza; Pereira (2024), ao deixar de utilizar determinadas espécies, há uma redução na 

valorização dos ecossistemas onde essas plantas crescem, tornando-as vulneráveis à 

exploração predatória. Dessa forma, a transmissão contínua desses saberes é essencial 

não apenas para a preservação cultural, mas também para a conservação da natureza. 

A preservação do conhecimento sobre plantas medicinais por meio da transmissão 

oral e prática representa um patrimônio imaterial de inestimável valor para a humanidade. 

Segundo Santoro et al. (2020), a continuidade dessas práticas depende do reconhecimento 

e da valorização dos detentores desse saber, que desempenham um papel fundamental na 

manutenção da diversidade cultural e no desenvolvimento de alternativas terapêuticas 

sustentáveis. Dessa forma, garantir a continuidade da transmissão do conhecimento 

tradicional sobre plantas medicinais não é apenas uma questão de respeito às tradições, 

mas também um compromisso com a saúde e o meio ambiente. 

4.4 Integração da medicina tradicional ao sistema de saúde contemporâneo 

A medicina tradicional, fundamentada no uso de plantas medicinais e práticas 

espirituais, tem sido um recurso essencial para diversas culturas ao longo da história. 

Entretanto, sua aceitação no sistema de saúde contemporâneo ainda enfrenta desafios 

estruturais e epistemológicos. Segundo Santoro et al. (2020), a prática das benzedeiras e 

curandeiros continua sendo uma alternativa importante em comunidades onde o acesso à 

medicina convencional é limitado. Essa realidade evidencia a necessidade de um diálogo 



165 
 

 
 

entre o conhecimento tradicional e o saber biomédico para garantir um atendimento mais 

inclusivo e acessível à população. 

A Organização Mundial da Saúde (OMS) reconhece a importância da medicina 

tradicional e tem incentivado sua regulamentação e incorporação aos sistemas nacionais 

de saúde. De acordo com Ceolin et al. (2024), a transmissão do conhecimento sobre 

plantas medicinais nas comunidades rurais é um processo consolidado, permitindo a 

continuidade de práticas terapêuticas que coexistem com a medicina alopática. Contudo, 

a falta de políticas públicas voltadas para a valorização dessas práticas limita sua 

aceitação nos serviços de saúde formalizados, impedindo sua expansão de forma 

institucionalizada. 

A validação científica dos tratamentos fitoterápicos tradicionais tem sido uma das 

principais barreiras para sua integração ao modelo de saúde ocidental. Segundo Badke et 

al. (2022), a medicina baseada em evidências exige estudos clínicos rigorosos para 

comprovar a eficácia e a segurança das plantas medicinais, o que nem sempre é viável 

para as comunidades que preservam esse conhecimento. Esse entrave evidencia um 

conflito entre saberes ancestrais, que se fundamentam na experiência e na oralidade, e os 

critérios científicos que norteiam a biomedicina. 

Além das dificuldades na validação, o preconceito contra as práticas tradicionais 

representa um desafio significativo. A marginalização dos curandeiros e benzedeiras está 

associada a um discurso eurocêntrico que desvaloriza os sistemas de saúde tradicionais 

em favor da biomedicina ocidental. Segundo Natel (2021), o xamanismo, por exemplo, 

tem sido tratado como uma prática mística e folclórica, sem reconhecimento oficial, 

apesar de sua relevância terapêutica em diversas culturas. Esse estigma compromete a 

aceitação da medicina tradicional nos espaços acadêmicos e hospitalares, dificultando sua 

regulamentação. 

A biopirataria é outro fator que compromete a integração da medicina tradicional 

ao sistema de saúde contemporâneo. De acordo com Santoro et al. (2020), empresas 

farmacêuticas frequentemente utilizam conhecimentos ancestrais sobre plantas 

medicinais sem o devido reconhecimento ou compensação para as comunidades que os 

preservam. Essa apropriação indevida gera desigualdades econômicas e culturais, além 

de desincentivar a transmissão desse saber. O reconhecimento legal das práticas 



166 
 

 
 

tradicionais é essencial para garantir que o conhecimento ancestral seja protegido e 

valorizado. 

Apesar dos desafios, há avanços no reconhecimento da fitoterapia como prática 

complementar dentro do sistema de saúde. Segundo Ceolin et al. (2024), alguns países já 

incluem plantas medicinais em suas políticas de saúde pública, fornecendo medicamentos 

fitoterápicos regulamentados aos pacientes. No Brasil, o Sistema Único de Saúde (SUS) 

já oferece tratamentos baseados em fitoterapia por meio da Política Nacional de Práticas 

Integrativas e Complementares, demonstrando um esforço institucional para integrar 

esses conhecimentos ao atendimento convencional. 

A resistência por parte de profissionais da saúde também é um fator que limita a 

expansão da medicina tradicional nos serviços clínicos. Segundo Badke et al. (2022), 

muitos médicos e enfermeiros desconhecem os benefícios das plantas medicinais, pois a 

formação acadêmica na área da saúde privilegia abordagens farmacológicas 

convencionais. A inclusão de conteúdos sobre fitoterapia e etnomedicina nos currículos 

universitários poderia fomentar uma aceitação mais ampla dessas práticas, promovendo 

um atendimento mais diversificado e culturalmente sensível. 

A relação entre espiritualidade e cura é um elemento central na medicina 

tradicional, o que a difere do modelo biomédico ocidental. De acordo com Natel (2021), 

o xamanismo e outras práticas de cura espiritual não se limitam ao tratamento de sintomas 

físicos, mas consideram a interação entre corpo, mente e espírito. Esse aspecto pode ser 

difícil de integrar a sistemas hospitalares padronizados, que frequentemente tratam as 

doenças de maneira fragmentada, sem considerar a totalidade do indivíduo. 

A regulamentação da medicina tradicional requer um equilíbrio entre a 

preservação do conhecimento ancestral e sua adaptação às normativas sanitárias 

modernas. Segundo Santoro et al. (2020), a criação de certificações para profissionais de 

fitoterapia e a padronização da produção de medicamentos à base de plantas são 

estratégias eficazes para garantir segurança e eficácia nos tratamentos. Essas iniciativas 

podem viabilizar uma maior aceitação da fitoterapia nos serviços de saúde sem 

comprometer os saberes das comunidades tradicionais. 

A colaboração entre pesquisadores acadêmicos e praticantes da medicina 

tradicional tem sido uma estratégia fundamental para fortalecer a integração dessas 

abordagens. De acordo com Pereira (2024), projetos de pesquisa participativos, nos quais 



167 
 

 
 

curandeiros e cientistas trabalham em conjunto, têm possibilitado o reconhecimento de 

práticas ancestrais sem desrespeitar seus fundamentos culturais. Essas parcerias também 

promovem a troca de conhecimentos, enriquecendo tanto a ciência ocidental quanto as 

tradições populares. 

A influência da globalização tem contribuído para uma maior visibilidade das 

práticas tradicionais de saúde, despertando o interesse da sociedade contemporânea pela 

fitoterapia. Segundo Badke et al. (2022), a busca por tratamentos naturais tem aumentado 

significativamente, levando à popularização de chás, extratos e óleos essenciais que antes 

eram restritos às comunidades que os originaram. Esse fenômeno pode ser positivo para 

a aceitação da medicina tradicional, mas também levanta preocupações sobre a 

apropriação cultural e a comercialização indevida desses produtos. 

A integração da medicina tradicional ao sistema de saúde exige 

uma abordagem intercultural, que valorize os saberes ancestrais 

sem descaracterizá-los. O respeito à cosmovisão das 

comunidades indígenas e tradicionais deve ser um princípio 

norteador desse processo, evitando que suas práticas sejam 

reduzidas a simples produtos mercadológicos. O fortalecimento 

das redes de transmissão do conhecimento tradicional é essencial 

para garantir que essas práticas permaneçam vivas e sejam 

reconhecidas em sua totalidade (GAUDÊNCIO, 2021 p. 04). 

 

O reconhecimento institucional da medicina tradicional pode trazer benefícios 

tanto para as comunidades detentoras desses saberes quanto para o sistema de saúde como 

um todo. Segundo Santoro et al. (2020), a incorporação de práticas fitoterápicas pode 

reduzir custos com medicamentos industrializados e oferecer alternativas terapêuticas 

para doenças crônicas. Além disso, a promoção de um modelo de saúde integrativo, que 

considere diferentes formas de cura, pode contribuir para um atendimento mais 

humanizado e eficaz. 

A sustentabilidade da fitoterapia e sua integração ao sistema de saúde devem ser 

pautadas por princípios de ética e justiça social. De acordo com Ceolin et al. (2024), a 

exploração indiscriminada de recursos naturais para a produção de medicamentos 

fitoterápicos pode comprometer a biodiversidade e afetar negativamente as comunidades 



168 
 

 
 

tradicionais. Dessa forma, políticas ambientais e socioeconômicas devem ser 

desenvolvidas para garantir que a valorização da medicina tradicional ocorra de maneira 

sustentável e equitativa. 

A pesquisa demonstrou que a oralidade e a experiência prática são os principais 

meios de aprendizado, garantindo que os conhecimentos sobre fitoterapia tradicional 

sejam passados de geração em geração. No entanto, verificou-se que a modernização, a 

influência da biomedicina e a ausência de políticas públicas adequadas representam 

obstáculos significativos para a continuidade dessas práticas, comprometendo a riqueza 

cultural e científica associada ao uso de plantas medicinais. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Esta pesquisa buscou compreender a profundidade e a complexidade do papel 

desempenhado pelos anciões 

revelando como suas práticas de cuidado, benzimento e cura transcendem o campo da 

saúde para se constituírem como pilares de organização social, espiritualidade e 

identidade coletiva. Ao acompanhar suas trajetórias de vida, observou-se que o caminho 

do pajé não é apenas uma escolha individual, mas uma vocação reconhecida e legitimada 

pela comunidade, marcada por experiências transformadoras e pelo domínio de saberes 

transmitidos entre gerações. Nesse processo, a atuação do pajé se mostra essencial para a 

manutenção do equilíbrio entre corpo e espírito, humanos e não humanos, visível e 

invisível, constituindo um elo fundamental na continuidade do modo de ser Magüta. 

A investigação evidenciou também que a arte da cura entre os Magüta é 

indissociável do uso das plantas medicinais, cujo conhecimento reflete uma relação 

profunda e respeitosa com a floresta e com o território. Esses saberes, guardados e 

transmitidos pelos mais velhos, expressam uma ciência tradicional que articula aspectos 

práticos, simbólicos e cosmológicos.  

As narrativas míticas sobre a origem e o uso das plantas revelam não apenas 

técnicas de cura, mas também valores e visões de mundo que orientam a vida coletiva e 

fortalecem modo de vida. Assim, compreender essas práticas significa reconhecer a 

medicina tradicional Magüta como parte integrante de um sistema de conhecimento que 



169 
 

 
 

resiste e se atualiza mesmo diante das pressões externas e das transformações 

contemporâneas. 

Como pesquisador indígena Magüta, este trabalho representa também uma 

caminhada pessoal de retorno e reafirmação de pertencimento. Ao investigar a própria 

cultura, não apenas documentei saberes e práticas que me formaram enquanto sujeito 

coletivo, mas também refleti sobre a importância de produzir conhecimento a partir de 

nossas próprias perspectivas. Esse exercício de olhar para dentro, com os pés no território 

e a escuta atenta aos mais velhos, reforça a necessidade de que pesquisas sobre os povos 

indígenas sejam conduzidas em diálogo com seus protagonistas, valorizando 

epistemologias próprias e reconhecendo outras formas de ciência e cura que a academia 

muitas vezes ignora ou subestima. 

Por fim, esta dissertação contribui para o reconhecimento da medicina tradicional 

indígena como patrimônio imaterial e expressão viva da resistência cultural do povo 

Magüta. Ao evidenciar a centralidade dos pajés e dos saberes ancestrais nas dinâmicas 

sociais e espirituais da comunidade, reafirma-se que a valorização desses conhecimentos 

não é apenas uma questão de memória, mas de continuidade e de futuro. 

Segundo Cacique Magüta Jorge Franco: 

"Nossos avós diziam que cada planta é como uma pessoa: tem 

espírito, tem história e tem seu jeito de falar com quem sabe 

ouvir. Antigamente, todo menino e menina aprendia desde cedo 

a reconhecer as folhas, as raízes, as cascas  e a respeitar o pajé, 

que sabe chamar a força delas para curar. 

Hoje, os jovens vivem entre dois mundos: o nosso, que é da 

floresta, e o outro, que vem das cidades. Alguns se afastam e 

esquece-se de ouvir o canto da mata. Mas outros já entenderam 

que, sem o saber dos antigos, o nosso povo enfraquece. 

Nós, caciques, junto com os pajés e as mulheres conhecedoras, 

estamos chamando os jovens para participar das cerimônias, 

para andar conosco na mata, para ver como se prepara o banho 

de cura, como se sopra o rapé, como se faz a reza para a febre 

ou para a tristeza. 



170 
 

 
 

Porque o território não é só terra e rio ele é farmácia viva, é 

casa de espíritos, é escola de verdade. E se o jovem aprende isso, 

ele carrega no coração a memória do nosso povo. E assim, 

mesmo quando o corpo envelhecer, o espírito dele será forte 

como o da samaúma." 

 Podemos notar na fala do Cacique Jorge Franco, a continuidade dos saberes 

ancestrais entre os Magüta, ressaltando a importância da escuta, da convivência e do 

indígena, na qual natureza, corpo e espírito estão entrelaçados. Esse pensamento revela 

que o conhecimento tradicional não se separa da vida cotidiana, mas é parte do próprio 

modo de existir do povo. Na comunidade Vila Betânia, essa mensagem tem inspirado o 

trabalho coletivo de caciques, pajés e mulheres conhecedoras na formação dos jovens, 

fortalecendo a identidade Magüta e garantindo a continuidade das práticas de cura e da 

relação sagrada com a floresta. 

É urgente que o Estado, a sociedade e a própria academia reconheçam e respeitem 

essas práticas como parte fundamental da diversidade cultural e do direito à 

autodeterminação dos povos indígenas. Mais do que um estudo sobre os Magüta, este 

trabalho é um testemunho de sua força, resiliência e sabedoria milenar - e um convite à 

construção de pontes entre saberes, em que a ciência ocidental aprenda a caminhar ao 

lado dos conhecimentos originários, com os de Magüta. 

Referências Bibliográficas 

 

BADKE, Marcio Rossato et al. Saberes e práticas populares de cuidado em saúde com 
o uso de plantas medicinais. Texto & Contexto Enfermagem, v. 21, n. 2, p. 363-370, 
2022. Disponível em: https://www.scielo.br/j/tce/a/RSYSYv9rM7rsDP7dzThJVsj/. 
Acesso em: 20 jan. de 2025. 
 
BANIWA, Gersem. Educação para gestão territorial e ambiental em terras 
indígenas. Brasília: MEC, 2019. Acesso em: 01 outubro 2025 
 
BARRETO, João Paulo. 2017. BAHSERIKOWI - Centro de Medicina Indígena da 
Amazônia: concepções e práticas de saúde indígena. Amazônia, Revista de 
Antropologia. (Online) 9 (2): 594 - 612, 2017 
 



171 
 

 
 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Senado Federal, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 26 
setembros. 2025. 
 
CABALZAR, Aloisio. A fala do pajé: xamanismo tukano no noroeste amazônico. São 
Paulo: ISA; FOIRN, 2010. Acesso em: 15 outubro 2025 
 
CARDOSO DE OLIVEIRA, R. 1998. O trabalho do antropólogo. Brasília/São Paulo: 
Paralelo 15/ed. UNESP.  
 
Censo Demográfico de 2022 realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística (IBGE). Acesso em: 30 setembros. 2025. 
 
CEOLIN, Teila et al. Plantas medicinais: transmissão do conhecimento nas famílias 
de agricultores de base ecológica no Sul do RS. Revista da Escola de Enfermagem da 
USP, v. 45, n. 1, p. 47-54, 2024. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/RhYtqkRwFSRDYBR6gGqZhxM/. Acesso em: 20 jan. 
de 2025. 
CEOLIN, Teila et al. Plantas medicinais: transmissão do conhecimento nas famílias 
de agricultores de base ecológica no Sul do RS. Revista da Escola de Enfermagem da 
USP, v. 45, n. 1, p. 47-54, 2024. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/RhYtqkRwFSRDYBR6gGqZhxM/. Acesso em: 20 jan. 
de 2025. 
 
CUNHA, Manuela Carneiro da (org.). História dos Índios no Brasil. 3. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. Acesso em: 10 outubro. 2025 
 
DAMATTA, Roberto. . In: 
Encontros com a Civilização Brasileira, n. 10, 1976. 
 
DESCOLA, Philippe. ie des 
Achuar Acesso em: 01 
Abril 2025 
 
Evans-Pritchard, E.E.(Edward Evans), 1902  1973. Bruxaria, oráculos e magia entre 
os Azande / E.E.Evnas-Pritchard; edição resumida e introdução, Eva Gillies: tradução 
EduardoViveiros de Castro.  Rio e Janeiro: jorjeZaharEd., 2005. 
 
FEITOZA, Mario Cesar Aves; PEREIRA, Lázaro Robson de Araújo Brito. Plantas 
medicinais no tratamento de doenças crônicas. Revista Interdisciplinar em Saúde, v. 
11, p. 78-92, 2024. Disponível em: 
https://interdisciplinaremsaude.com.br/Volume_32/Trabalho_06_2024.pdf. Acesso em: 
20 jan. de 2025. 
 
FELIPE, Fred da Costa. ENSINAR E TRANSMITIR A MEMÓRIA: VIVÊNCIAS E 
EXPERIÊNCIAS DE FORMAÇÃO SOCIAL MAGÜTA NA COMUNIDADE 

Gersem José dos Santos Luciano. -- Brasília, 2024. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) -- Universidade de Brasília, 2024. 
 



172 
 

 
 

FELIPE, Iury da Costa. 
. Dissertação (Mestrado 

em Antropologia Social)  Instituto de Ciências Sociais, Universidade de Brasília, 2021  
Acesso em: 01 Julho 2025 
 
GAUDÊNCIO, Jéssica et al. Conhecimento tradicional Kaingang: o uso de ervas 
medicinais. Odeere, v. 6, n. 2, p. 35-53, 2021. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1978. Acesso 
em: 28 agosto 2025 
 
GOW River People: Shamanism and History in Western Amazonia Journal 
of the Royal Anthropological Institute, v. 29, n. 1, p. 1 17, 1994. Acesso em: 18 outubro 
2025 
 
GUIMARÃES, Sílvia. O sistema médico Sanumá-Yanomami e sua interação com as 
práticas biomédicas de atenção à saúde. Cadernos de Saúde Pública (Online), v. 31, p. 
2148-2156, 2015 
 
GUIMARÃES, Sílvia. Os especialistas do sistema médico Sanumá-Yanomami: o 
xamanismo como guerra, arte e cura. Tempus: Actas de Saúde Coletiva, v. 5, p. 57-72, 
2011. 
 
GUIMARÃES, Sílvia Cosmologia Sanumá: o xamã e a constituição do ser. Tese de 
doutorado, Departamento de Antropologia, Brasília, 2005 
 
GUIMARÃES, Sílvia. Os Guarani-Mbyá e a constituição do ser. Dissertação de 
mestrado em Antropologia, Brasília, UnB, 2001 
 
HUGH-JONES, Stephen. 
HILL, Jonathan (orgs.). Perspectives on Indigenous Cosmologies in Amazonia. 
London: Routledge, 2019. Acesso em: 28 outubro 2025 
 
INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Perfil da Terra Indígena Betânia  

. São Paulo: ISA, 2021. 
 
INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Povo Ticuna. Povos Indígenas no Brasil. 
2021. Disponível em: https://pib.socioambiental.org. Acesso em: 5 outubro. 2025. 
ISA, Instituto Socioambiental. Ticuna. Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo%3ATicuna. Acesso em: 01 maio 2025.  
CARLOS, José. Encontro Regional de Historia Oral Sudeste _ Sul (1 . : 1995: São 
Paulo) (Re) Introduzindo a História Oral no Brasil  / organização Sabe Bom Melly. _ 
São Paulo :Xamâ, 1996. _ (Série eventos). 
 
KAMBEBA, Márcia. O lugar do saber tradicional. Manaus: UEA Edições, 2018. 
Acesso em: 11 setembro 2025 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. Acesso em: 18 outubro 2025 
 



173 
 

 
 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. Acesso em: 20 outubro 2025 
 
LAGROU, Els. A fluidez da forma: arte, alteridade e agência em uma sociedade 
amazônica. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. Acesso em: 25 outubro 2025 
 
LANGDON, Esther Jean. A cura e os modelos de atenção à saúde indígena: uma 
introdução. In: Langdon, E. J. & Garnelo, L. (orgs.) Saúde dos povos indígenas: 
reflexões sobre políticas e práticas. Brasília: MEC/UNESCO, 1996. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1975. Acesso em: 28 agosto 2025 
 
MATAREZIO FILHO, Edson Tosta. Fragmentos de uma rede imensa  o sistema de 
clãs e metades dos Ticuna. In: Anais da VI Reunião de Antropologia da Ciência e 
Tecnologia. Campinas: IGE, 2016. Disponível em: 
https://ocs.ige.unicamp.br/ojs/react/article/download/2827/2689/12685. Acesso em: 01 
maio 2025. 
 
MEDEIROS, et al. Povos Ticuna na tríplice fronteira: desafios para o estado e para 
o direito. Revista Imanimundo, Bogotá, 2019. Disponível em: 
https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/download/64789/70805/4250
40. Acesso em: 01 maio 2025. 
 
MELATTI, Julio. 1963. O mito e o xamã. Revista do Museu Paulista (Nova Série, vol. 
14, 1963, pp. 60-70). 
 
MOTA, Márcio Antônio Lourenço; MATTOS, José Roberto Linhares de; 
NASCIMENTO, Sandra Maria de Mattos; LORENÇO MOTA, Marinete. Relações 
interétnicas: os elementos culturais e a consolidação da identidade indígena Ticuna. 
Revista EPPPAC, São Paulo, v. 19, n. 029, p. 45-58, 2019. Disponível em: 
https://www.epppac.com.br/wp-content/uploads/2021/07/EPPPAC19-029-RELACOES-
INTERETNICAS-OS-ELEMENTOS-CULTURAIS-E-A-CONSOLIDACAO-DA-
IDENTIDADE-INDIGENA-TICUNA.pdf. Acesso em: 01 Maio 2025.  
 
NATEL, Rejane Maria Gomes Leite. Xamã: símbolo da cura espiritual, a partir de Mircea 
Eliade. DIÁLOGOS NA UNIPAZ GOIÁS 2020, p. 32, 2021. 
Ngi ã Tanaütchicünaagü: Um Manual da Escrita / Coordenação geral Jussara Gomes 
Gruber. - Benjamin Constant: Centro de Documentação e Pesquisa do Alto Solimões 
(Magüta); Brasília: Ministério da Educação, 1992. Acesso 09 setembro 2025 
 
NIMUENDAJU, Curt. Os Índios Tucuna. Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, 
1952. Acesso 09 setembro 2025 
O livro das árvores / Jussara Gomes Gruber (organizadora). Benjamim Constant : 
Organização Geral dos Professores Ticuna Bilíngües, 1997. Acesso 09 julho 2025 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. 
Tutelar . São Paulo: Marco Zero; [Brasília, DF]: MCT/CNPq, 1988. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. Povos indígenas e a construção do Estado no Brasil: 
ensaios de antropologia histórica. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1998. 



174 
 

 
 

 
OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O Índio e mundo dos brancos.  4 ed.  Campinas, 
SP: Editora da UNICAMP, 1996. 
 
PACHECO DE OLIVEIRA, João. Mil peças: coleções Ticuna do Museu Nacional. 
Revista JPO Antropologia, Brasília, 2022. Disponível em: 
https://jpoantropologia.com.br/ticuna/. Acesso em: 01 maio 2025. 
PEREIRA, Robson Mendonça. Saberes médicos e práticas de cura tradicionais dos 
bororos: relatos de uma expedição ao sertão de Mato Grosso, 1911. História, Ciências, 
Saúde-Manguinhos, v. 31, p. e2024073, 2024 
 
RAMOS, Gilquer. A participação da família Ticuna na comunidade escolar. Trabalho 
de Conclusão de Curso (Bacharelado em Educação)  Universidade Federal do 
Amazonas, Manaus, 2025. Disponível em: 
https://riu.ufam.edu.br/bitstream/prefix/8570/2/TCC_GilquerRamos.pdf. Acesso em: 01 
maio 2025.  
 
RED-IDD, Instituto de Desenvolvimento Regional e Direitos Humanos. O povo Ticuna 
na região da Amazônia Brasileira: luta, resistência e direitos territoriais. GT-01, 
2021. Disponível em: https://red-idd.com/files/2021/2021GT01_004.pdf. Acesso em: 01 
maio 2025. 
 
REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo. Amazonian Cosmos: The Sexual and Religious 
Symbolism of the Tukano Indians. Chicago: University of Chicago Press, 1971. Acesso 
em: 24 de outubro 2025. 
 
RIBEIRO, Darcy. Os índios e a civilização: a integração das populações indígenas no 
Brasil moderno. 9. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. Acesso em: 14 outubro. 
2025 
 
RICARDO, Carlos Alberto (org.). Povos Indígenas no Brasil (2001/2005). São Paulo: 
Instituto Socioambiental, 2006. 
 
RODRIGUES, Donizete. Identidade e etnicidade: aspectos teóricos e conceituais. 
Revista Humanidades e Inovação, v. 8, n. 42, p. 193-201, 2021. Disponível em: 
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/5408.  Acesso 
em: 27 set. 2025. 
 
SANTORO, Flávia Rosa et al. Entre a tradição e a modernidade: a relação entre as 
benzedeiras e as plantas medicinais na Ilha de Santa Catarina, Brasil. 
EthnobotanyResearchandApplications, v. 20, p. 1-14, 2020. Disponível em: 
https://ethnobotanyjournal.org/index.php/era/article/download/3469/1395/31707. 
Acesso em: 20 jan. de 2025. 
 
SANTOS, José. Vozes da floresta: narrativas dos povos Tikuna. Manaus: EDUA, 
2017. Acesso em: 14 outubro 2025 
 
SEEGER, Anthony; DAMATTA, Roberto; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A 
construção da pessoa nas sociedades indígenas brasileiras. Boletim do Museu Nacional, 
n. 32, Rio de Janeiro, 1979. Acesso 11 setembro 2025 
 



175 
 

 
 

SILVA, Ana Gita de Oliveira. Tikuna: organização social e identidade. Brasília: 
FUNAI, 1997. 
 
SILVA, Artionka Capiberibe da. Rituais de passagem e construção do corpo entre os 
povos amazônicos. São Paulo: EDUSP, 2018. Acesso 09 julho  2025 
 
SILVA, Graziela da Costa Lima et al. Conhecimento local e as vias de transmissão 
cultural no uso de plantas medicinais no município de Buritirana, Maranhão. 
Caderno Pedagógico, v. 22, n. 1, p. 1-15, 2025. Disponível em: 
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/view/13280. Acesso 
em: 20 jan. de 2025. 
 
SILVA, João Lucas Azevedo da et al. Conhecimento local e as vias de transmissão 
cultural no uso de plantas medicinais no município de Buritirana, Maranhão. 
Caderno Pedagógico, v. 22, n. 1, p. 1-15, 2025. Disponível em: 
https://ojs.studiespublicacoes.com.br/ojs/index.php/cadped/article/view/13280. Acesso 
em: 20 jan. de 2025. 
 
SOUZA, Liliana Vignoli de Salvo; RUANO IBARRA, Elizabeth Del Socorro; SILVA, 
Cristhian Teófilo da. 
etnopolítica Ticuna na Amazônia brasileira e colombiana. 1. ed. [S.l.], 2016. 
Disponível em: 
https://www.academia.edu/33261886/Repensando_a_lideran%C3%A7a_no_Alto_Soli
m%C3%B5es_Metamorfoses_da_etnopol%C3%ADtica_Ticuna_na_Amaz%C3%B4nia
_brasileira_e_colombiana_artigo_2016_. Acesso em: 01 maio 2025.  
 
ORO, A; STEIL, A; RICKLI, J. (ORGS.) Transnacionlização religiosa: fluxos e redes. 
São Paulo: Editora TERCEIRO nome: 2012.  
 
TURNER, Victor. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: 
Aldine, 1969. Acesso em: 28 agosto 2025 
 
UEÁ, Universidade do Estado do Amazonas. Direito, poder e controle social entre os 
povos Ticuna: um estudo sobre Segurança Comunitária Umariaçú (SEGCUM) na 
tríplice fronteira Brasil, Colômbia e Peru. Dissertação de Mestrado, Manaus, 2020. 
Disponível em: https://ri.uea.edu.br/handle/riuea/1782. Acesso em: 01 maio 2025. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios 
de antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002. Acesso em: 28 outubro 2025 
 
WEISS, Gerald. Cultural ecology of the Ticuna Indians of the Amazon. Ann Arbor: 
Universityof Michigan, 1972. Acesso em: 19 outubro 2025 
 


