
 

 
 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA  

CENTRO DE ESTUDOS AVANÇADOS MULTIDISCIPLINARES  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO, SOCIEDADE E 

COOPERAÇÃO INTERNACIONAL 

 
 
 
 

 

 

Vozes e imagens de mulheres em luta por terra e território: da expropriação à  

re-existência, rastros de experiências 

 (Brasil, 1987 - 2021)  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ALESSANDRA D’AQUI VELLOSO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

BRASÍLIA 

2025 

  



 
ALESSANDRA D’AQUI VELLOSO 

 
 
 
 
 
 
 
 

Vozes e imagens de mulheres em luta por terra e território: da expropriação à  

re-existência, rastros de experiências 

 (Brasil, 1987 - 2021)  

  

  
 
 
 

Tese apresentada como requisito parcial 
para a obtenção do Título de Doutora pelo 
Programa de Pós-graduação em 
Desenvolvimento, Sociedade e 
Cooperação Internacional.  
 

 
 
Linha de Pesquisa: Desenvolvimento, 
Cultura e Cooperação 
 

Orientador: Prof. Dr. José Walter Nunes 
 
 
 
 

 

 

 

BRASÍLÍA  

2025  



ALESSANDRA D’AQUI VELLOSO 
 
 
 
 
 

Vozes e imagens de mulheres em luta por terra e território: da expropriação à 
re-existência, rastros de experiências. 

(Brasil, 1987 - 2021) 
 
 
 
 

 
Tese apresentada como requisito parcial 
para a obtenção do Título de Doutora pelo 
Programa de Pós-graduação em 
Desenvolvimento, Sociedade e 
Cooperação Internacional.  
 
Linha de Pesquisa: Desenvolvimento, 
Cultura e Cooperação 
 
Orientador: Prof. Dr. José Walter Nunes 
 

 
Data da aprovação: 

 
 

 
Prof. Dr José WalterNunes (Orientador) 

Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília 
CEAM/PPGDSCI/UnB   

 

___________________________________________________ 

Profª Dra. Alcilene Cavalcante de Oliveira  
Faculdade de História da Universidade Federal de Goiás/UFG 

 

_________________________________________________ 

Profª Dra. Michela Katiuscia Calaça  
Deptº de Mediação e Conflitos Agrários do Ministério de Desenvolvimento Agrário e 

Agricultura Familiar/MDA 
 

__________________________________________________ 

Profª Dra. Ana Maria Nogales 
Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília 

CEAM/PPGDSCI/UnB  



 
__________________________________________________ 

Profª Dra. Leides Barroso Azevedo Moura 
Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares da Universidade de Brasília 

CEAM/PPGDSCI/UnB  - Suplente 
 

  



AGRADECIMENTOS 

 

 Foi com os pés no chão, firmes, livres e com o corpo presente e feliz que iniciei 

essa tese. Inspirada pelas mulheres que lutam por seus territórios, sendo os seus corpos o 

primeiro instrumento para se lutar e (re)ocupar. Eu segui seus rastros. O caminho que 

trilhei se revelou muitas vezes triste, duro e solitário, mas eu segui. Rememorei minhas 

experiências pessoais e coletivas, me fortaleci e atravessei. Essa travessia foi sempre 

amparada por muitas pessoas e jamais poderei agradecer a todas que de diferentes 

maneiras me inspiraram. 

 À Leonice Flores, Doroteia dos Santos Rosa, Roseli Nunes (in memorian) e 

Beatriz Nascimento (in memorian), as narradoras dessa pesquisa que generosamente 

compartilharam suas experiências e conhecimentos, minha eterna gratidão, sou uma 

pessoa melhor após nosso encontro. 

 Agradeço ao profº Dr. José Walter Nunes que com o “sorriso em riste” aceitou 

orientar essa pesquisa, entendeu meus momentos de silêncio, mas também me lembrou 

que precisava seguir minha jornada. Sua generosidade e cuidado evidenciam sua grandeza 

humana. Suas aulas sobre oralidade, imagem e memória me inspiraram a arriscar 

tessituras e mergulhar profundo, guiada pelos seus pensamentos em diálogo com Walter 

Benjamin. 

 Meus agradecimentos à Universidade de Brasília (UnB), pelo seu caráter público, 

gratuito e socialmente referenciado que permitiram que eu realizasse toda minha 

formação no ensino superior: licenciatura, especializações, mestrado e doutorado. 

 Agradeço a toda equipe do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento, 

Sociedade e Cooperação Técnica da Universidade de Brasília (PPGDSCI/UnB) pela 

oportunidade de viver uma experiência formativa multi e interdisciplinar e de perspectiva 

libertadora. Sou grata às professoras, aos professores e técnicos-administrativos do 

PPGDSCI. Nessa jornada acadêmica, encontrei Ângela, Cida e Sabrina, parceiras que 

levarei em meu coração. 

 Meus sinceros agradecimentos à Cristina Britto, historiadora que me acompanhou 

nessa travessia com um olhar atento e sensível no processo de revisão e cujas 

contribuições foram fundamentais para a pesquisa. 

 Agradeço às contribuições do professor doutor Marcos Silva (in memorian) e da 

professora doutora Edileuza Penha de Souza que participaram da banca do exame de 



qualificação. Sou grata às professoras doutoras Alcilene Cavalcante, Michela Calaça, Ana 

Maria Nogales e Leides Moura pelo esforço dedicado à avaliação do meu trabalho. 

 Destaco que foi fundamental para os anos iniciais da pesquisa o apoio institucional 

da Universidade de Brasília pela concessão do afastamento de minhas atividades 

profissionais, direito conquistado pela luta de nossa categoria de trabalhadoras/es 

técnicos-administrativos em educação. 

 Sou grata às companheiras e aos companheiros da Secretaria de Direitos Humanos 

da UnB; da Ouvidoria, do Departamento de Mediação e Conciliação de Conflitos 

Agrários e da Secretaria de Territórios e Sistemas Produtivos Quilombolas e Tradicionais 

do Ministério do Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar. 

 Agradeço ao meu filho Raul Velloso Andrade, cujos olhos atravessam minha 

existência e inspiram a minha jornada. Seu sorriso é o meu presente, a minha terra e traz 

a certeza de que “a vida presta”. Obrigada pela preciosa oportunidade de ser sua mãe! 

 Minha eterna gratidão a minha mãe, Rosane D’Aqui, pela vida, pelo seu amor e 

pelos ensinamentos sobre a coragem de viver. Estendo os agradecimentos ao meu irmão 

Luiz Felipe D’Aqui Velloso e aos meus sobrinhos Luiz Eduardo Caseiro Velloso, Isabela 

Caseiro Velloso e Giovana Caseiro Velloso. Com muitas saudades, agradeço ao meu pai 

Luiz Paulo de Souza Velloso (in memorian) e ao meu irmão Paulo Henrique D’Aqui 

Velloso (in memorian), sinto vocês comigo. 

 Agradeço, agradeço e sigo resistindo e re-existindo com os pés na terra que é o 

fundamento e inspiração de minha existência e invenção. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



RESUMO 

 

O presente estudo buscou analisar como se processam os deslocamentos identitários de 

mulheres inseridas em contextos de luta por terra e por território quando seus corpos 

individuais e coletivos, reconhecidos como corpos-territórios, são historicamente 

interpelados por estereótipos sociais opressores. Tais deslocamentos identitários foram 

analisados sob a ótica das epistemologias feministas afro-latino-americanas (Gonzalez, 

2018) enquanto gestos ou atos performativos subversivos (Nascimento, 2018; Butler, 

2018). A proposta foi identificar e analisar essas expressões por meio do estudo da 

narrativa de/sobre quatro personagens: duas mulheres participantes do Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) e duas mulheres negras conectadas à memória 

dos quilombos. As fontes adotadas para a pesquisa foram os filmes documentários Terra 

para Rose (Tetê Moraes, 1987) e Orí (Raquel Gerber, 1989) - produzidos no período de 

transição democrática brasileiro - e duas narrativas orais e fotografias produzidas e de 

acervos pessoais das narradoras, resultantes de meu trabalho de campo fundado na 

metodologia advinda da História Oral.  O encontro com as narradoras e suas trajetórias 

de vida revelou a centralidade da terra como expressão material da autonomia de mulheres 

camponesas e quilombolas e o território como espaço de resistências e re-existências, 

elaboradas historicamente desde a consciência individual e coletiva dessas mulheres e 

suas relações sociais de gênero, raça e classe. As bases teórico-metodológicas da pesquisa 

apoiam-se na perspectiva feminista afro-latino-americana (Gonzalez, 2018), nos 

conceitos de história, história oral e memória elaborados por Walter Benjamin (2012), 

Pollack (1989), Halbwachs (1990), Bosi (1994), Le Goff (2003) e Ferreira (2000 e 2018). 

A leitura fílmica se apoiou nas abordagens de Xavier (2005); Napolitano (2008); Penafria 

(2009); Nunes (2005; 2014); Almeida (2020); Oliveira (2009); Cavalcante (2020). 

 

Palavra-chave: Feminismo Afro-latino-Americano; Terra-território; Corpo-território; 
Epistemologias Feministas; Memória-História. 

 

 

 

  



ABSTRACT 

 

The present study aimed to analyze how the identity displacements of women engaged in 

struggles for land and territory take place when their individual and collective bodies, 

recognized as body-territories, are historically interpellated by oppressive social 

stereotypes. These identity displacements were examined from the perspective of Afro–

Latin American feminist epistemologies (Gonzalez, 2018), understood as subversive 

performative acts or gestures (Nascimento, 2018; Butler, 2018). The purpose was to 

identify and analyze such expressions through the study of the narrative of/about four 

figures: two women participants in the Landless Workers’ Movement (MST) and two 

black women connected to the memory of the quilombos. The sources adopted for the 

research were the documentary films Land for Rose (Tetê Moraes, 1987) and Orí (Raquel 

Gerber, 1989) – both produced during the period of Brazilian democratic transition – as 

well as two oral narratives and photographs, produced by and from the personal archives 

of the narrators, resulting from my fieldwork grounded in the methodology of Oral 

History. The encounter with the narrators and their life trajectories revealed the centrality 

of land as the material expression of the autonomy of peasant and quilombola women, 

and of territory as a space of resistances and re-existences, historically elaborated from 

the individual and collective consciousness of these women and their social relations of 

gender, race, and class. The theoretical and methodological foundations of the research 

are grounded in the Afro–Latin American feminist perspective (Gonzalez, 2018), and in 

the concepts of history, oral history and memory elaborated by Walter Benjamin (2012), 

Pollack (1989), Halbwachs (1990), Bosi (1994), Le Goff (2003), and Ferreira (2000, 

2018). The filmic reading was supported by the approaches of Xavier (2005), Napolitano 

(2008), Penafria (2009), Nunes (2005, 2014), Almeida (2020), Oliveira (2009), and 

Cavalcante (2020). 

 

Keywords: Afro–Latin American Feminism; Land-territory; Body-territory; Feminist 

Epistemologies; Memory-History. 

 

  



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Imagens 1 a 6 - Imagens elaboradas durante o trabalho de campo realizado no I Marcha 
das Mulheres Indígenas/VI Marcha das Margaridas (agosto de 2019) e no I Encontro das 
Mulheres do MST (março de 2020)  
Imagem 7 - Marcha das Mulheres do MST (Brasília, março de 2020) 
Imagem 8 – Cartazes feministas na Marcha das Mulheres do MST (Brasília, março de 
2020) 
Imagem 9 - I Marcha das Mulheres Indígenas (Brasília, agosto de 2019) 
Imagem 10 – Representantes dos povos originários latino-americanos na I Marcha das 
Mulheres Indígenas (Brasília, agosto de 2019) 
Imagem 11 – “Respeitem Meu Corpo!” Faixa carregada na 1ª Marcha das Mulheres 
Indígenas (Brasília, Agosto de 2019) 
Imagem 12-Fotografia de Tetê Moraes no Búzios Cine Festival (Búzios, novembro de 2017) 
Imagem 13- Fotografia Beatriz Nascimento e Raquel Gerber em Brasília (1988) 
Imagem 14 -  Mulheres em Marcha  
Imagem 15 - Cena em primeiríssimo plano de Rose cantando o hino brasileiro  
Imagem 16 - Cotidiano da ocupação da Fazenda Annoni revela a subversão das 
identidades fixas e estereótipos sociais de gênero  
Imagem 17 - Acampados trabalham na cozinha  
Imagem 18 - Rose com o filho nos braços  
Imagem 19 – Representantes políticos no Parlamento  
Imagem 20- Romaria da Terra Prometida sendo acolhida pela população de Porto 
Alegre  
Imagem 21 - Corpos deitados em protesto  
Imagem 22 – Integrantes da Marcha transformam as pias em banheiras para o banho das 
crianças acampadas da Assembleia Legislativa  
Imagem 23 – Close dos pés de uma liderança camponesa  
Imagem 24 - Luci e Serli  
Imagem 25 – Desabafo da trabalhadora rural  
Imagem 26 – Posse de José Sarney  
Imagem 27 – Perfil do Comandante da Brigada Militar 
Imagem 28 – Corpos, Enxadas, Foices e Violões em punho  
Imagem 29 – Criança Sem-Terra na linha de frente das lutas pela terra  
Imagem 30 – Rose caminha com os filhos em busca de um mundo melhor  
Imagem 31 - Leonice Flores (de lenço) caminha ao lado do estandarte de Rose 
Imagem 32 - Oficina do I Encontro Nacional das Mulheres do MST  
Imagem 33- Leonice Flores em Marcha ao lado da filha (Brasília, março de 2020) 
Imagem 34 - Abertura do Filme Orí 
Imagem 35- Mapa Mundi invertido  
Imagem 36– O Atlântico visto pela fresta de uma muralha 
Imagem 37– Exu e a comunicação entre os mundos espiritual e físico 
Imagens 38– Universidade de São Paulo  
Imagem 39 – Beatriz Nascimento em sua Primeira Comunhão 
Imagem 40 – Menina Senegalesa 
Imagem 41 – Fotografia 3x4 que consta na Carteira de Identidade de Beatriz 
Imagem 42 – Beatriz Nascimento de turbante 
Imagem 43 – Filho de santo incorporado 
Imagem 44 –Baile Black: a dança como forma de transe 



Imagem 45 – Táta Wndembeacy desfila na Escola de Samba Vai Vai 
Imagem 46 – Tologi dança no Baile Black 
Imagem 47 – Beatriz fala na Quinzena do Negro na USP 
Imagem 48 –Mulheres negras dialogam no III Congresso de Cultura Negra das Américas 
Imagem 49 – Filha de santo toma a benção das águas 
Imagem 50 –Mulher negra desfila na Ala das baianas 
Imagem 51 – O Sorriso das Jovens Africanas 
Imagem 52 –Sacerdotisa Mãe Hilda 
Imagem 53 - Doroteia dos Santos Rosa no Engenho II, Comunidade Quilombola Kalunga 
Imagem 54 - Doroteia mostra suas recordações 
Imagem 55 - Fotografias na parede da sala da casa de Doroteia 
Imagem 56 - Doroteia com seus alunos 
Imagem 57 - Doroteia e seus familiares 
 
  



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO .......................................................................................................................................... 5 
CAPÍTULO 1 ............................................................................................................................................ 18 
Tecendo narrativas, (des)caminhos e (des)encontros com os personagens da pesquisa ......................... 18 

1.1- Chacoalhar as memórias e remexer os sentidos: o reconhecimento do meu corpo como território
 ................................................................................................................................................................ 25 
1.2- A construção de uma pesquisa parcial, situada e comprometida: corpos, imagens e memórias ... 37 

CAPÍTULO 2 ............................................................................................................................................ 41 
Feminismos e Epistemologias feministas Afro-Latino-Americanas ..................................................... 41 

2.1- No rastro das experiências: a contribuição dos estudos de gênero ................................................ 42 
2.2- Estudos críticos feministas desde o Sul, uma perspectiva de outras mulheres ............................... 50 
2.3 - A Experiência Brasileira ................................................................................................................ 53 
2.4 - Alguns apontamentos sobre questão agrária e os atravessamentos de gênero e raça................... 60 
2.5- Corpo– território: da expropriação à resistência ........................................................................... 69 
2.6- Para Além da Decolonialidade: a Amefricanidade e Transatlanticidade como Proposta Teórica 
Localizada .............................................................................................................................................. 72 
2.7- Expressões feministas afro-latino-americanas: o corpo-território como chave para análise de atos 
performativos subversivos e gestos ........................................................................................................ 78 

CAPÍTULO 3 ............................................................................................................................................ 84 
A leitura das narrativas fílmicas e orais ................................................................................................. 84 

3.1- A leitura fílmica............................................................................................................................... 86 
3.2- A leitura dos relatos orais ............................................................................................................... 89 
3.3- Tecendo a pesquisa: o encontro entre vozes e imagens .................................................................. 91 
3.4- Gênero, raça, terra e o cinema documentário produzido por mulheres na retomada democrática93 
3.5- Mulheres em cena: o que elas vêem, o que elas criam? ................................................................ 102 

3.5.1 - O processo de escolha das narrativas femininas analisadas (2020 e 2021) ......................... 107 
3.5.2- Aspectos das trajetórias das cineastas: Tetê Moraes e Raquel Gerber ................................. 110 
3.5.3 - Terra para Rose e Orí: expressões epistemológicas feministas ............................................ 114 
3.5.4  -Tecendo sentidos: a estrutura fílmica como expressão epistemológica feminista afro-latino-
americana ......................................................................................................................................... 116 

CAPÍTULO 4 .......................................................................................................................................... 120 
No rastro das experiências: expressões, gestos e atos performativos subversivos ................................. 120 

4.4- Um mergulho em Terra para Rose ............................................................................................... 120 
4.4.1 - A promessa ............................................................................................................................ 120 
4.4.2 - A Pressão .............................................................................................................................. 126 
4.4.3 -A Espera ................................................................................................................................. 134 
4.4.4 - O Confronto .......................................................................................................................... 141 

4.2- Orí e a reinvenção corpórea da liberdade ...................................................................................... 152 
4.2.1 – Transmigração ..................................................................................................................... 154 
4.2.2 –Quilombola e Intelectual: a construção da identidade de Beatriz Nascimento ..................... 159 
4.2.3 – O Transe e a dança como experiência da memória e da liberdade...................................... 166 
4.2.4 – O Quilombo ocupa a Universidade ...................................................................................... 171 
4.2.5 – O quilombo como território do corpo: Mitologia e celebração à serviço da liberdade ....... 175 



4.2.6 - Passados presentes: Beatriz Nascimento (1989 ) e Doroteia dos Santos Rosa (2021) ......... 178 
CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................................. 188 
REFERÊNCIAS ..................................................................................................................................... 192 

 
 

 



5 
 

INTRODUÇÃO 
 

A memória são conteúdos de um continente, da sua vida, da sua 
história e do seu passado. Como se o corpo fosse o documento. 
 
Beatriz Nascimento, Orí, 1989. 

 

 

Os primeiros sinais que me levaram ao desenvolvimento dessa pesquisa se deram 

a partir de um processo de escuta de histórias de mulheres, experiência que atravessa 

minha trajetória pessoal, profissional e acadêmica. 

São mulheres que admiro porque suas existências possuem em comum formas 

diversas de lutas por reconhecimento e por direitos, experiências que pude conhecer em 

diferentes contextos de minha trajetória: em casa, na rua, no trabalho, nas lutas sociais, 

nas atividades de pesquisa1. As vozes presentes e passadas dessas mulheres se misturam 

à minha voz pois percebi que lutamos historicamente, de diferentes formas e contextos, 

por igualdade e justiça. 

Aos poucos entendi como nos tornamos “escutadeiras” de nossas companheiras: 

amigas, mães, tias, primas, irmãs, parceiras de trabalho, companheiras de vida e de 

luta..... Essa experiência se dava, muitas vezes, para conseguir encontrar nas vozes dessas 

mulheres a escuta de mim mesma. 

Ao longo da vida, em geral nós mulheres somos ensinadas, por um lado, a ouvir 

e, por outro lado, a pouco falarmos, especialmente sobre nossas dores. Mas, como diz a 

personagem Mafalda, criada pelo cartunista argentino Quino: “Para onde vão nossos 

silêncios quando deixamos de dizer o que sentimos?”2. Assim, a partir desta pergunta, 

surgiram as seguintes questões: para onde foram os silenciamentos sobre o que nós 

mulheres pensamos sobre o mundo? O que fizemos e fazemos com os silenciamentos 

                                                           
1 Ao longo da vida, as histórias narradas por minha mãe, avó, tias, primas, amigas sempre me despertaram 
profundo interesse e me sentia, de alguma forma, conectada com elas.  Entre os anos de 2016 e 2023 
trabalhei na diretoria da Diversidade da Universidade de Brasília, na Coordenação de Direito das Mulheres. 
Nesse período integrei uma equipe multidisciplinar no acolhimento de mulheres (estudantes de graduação 
e de pós-graduação, trabalhadoras docentes, técnicas-administrativas e de serviços gerais) em situação de 
violência doméstica, familiar e nas relações acadêmicas. Experiência relevante também foi atuar como 
coordenadora de mulheres no Sindicato das Trabalhadoras e Trabalhadores da Universidade de Brasília, 
onde acolhi denúncias de assédios moral e sexual de trabalhadoras, além de atuar de forma individual e 
coletiva tensionando as relações institucionais e políticas sindicais, marcadamente masculino e, naquele 
contexto bastante machista. Já, em minha dissertação de mestrado analisei as experiências de homens e de 
mulheres quilombolas em sua luta pela terra e titulação de seus territórios. 
2 Fala de Mafalda para professora exposta em uma tirinha de Quino. Disponível em: 
https://professorestransformadores.wordpress.com/2016/11/23/21-11-2016-tecendo-sentidos-rodas-de-
conversa-sobre-pratica-docente-em-situacoes-de-deslocamento-ultimo-encontro/. Acesso em: 10 jan. 
2025. 



6 
 

impositivos? Como subjetivamos esta condição social e histórica? Como a transgredimos 

historicamente? Estas questões motivaram-me na construção desta pesquisa e motivam 

minha existência como mulher, entre tantas possibilidades de viver essa experiência. 

 

Recorte do Objeto: mulheres e a luta pela terra e por território  

 

Cheguei e me apavorei, com toda aquela polícia na rua. (...) Eu 
disse, eu entro aí de qualquer jeito. Entrei e fui cantar lá com as 
mulheres e fazer barreira com as duas crianças na frente (...) eu 
vou só com meus filhos e com a mão abanando e eu fui com 
muita coragem e fé em Deus. E eu grávida, nos últimos dias 
para ter o neném (...)  
 
Roseli Nunes, Terra para Rose, 1987. 

 

 

O interesse em estudar a questão da luta pela terra no Brasil a partir da trajetória 

de vida de mulheres surgiu a partir da confluência entre a pesquisa desenvolvida no 

mestrado em geografia sobre a trajetória de luta pela terra construída pela Comunidade 

Quilombola do Engenho 2, no território Kalunga, município de Cavalgante/GO, 

concluída no ano de 2007, e a experiência de escuta de mulheres em situação de violência 

de gênero no contexto da Universidade de Brasília, trabalho desenvolvido entre os anos 

de 2013 e 2021. Com o ingresso no programa de doutorado, no ano de 2018, motivado 

também pelo entrecruzamento dessas vivências, busquei participar de espaços políticos 

onde mulheres em luta pela terra se reuniam para reivindicarem do Estado 

reconhecimento e igualdade de direitos, além da construção de estratégias de luta sociais: 

a 1ª Marcha das Mulheres Indígenas e a Marcha das Margaridas, ambas ocorridas no ano 

de 2019, e o 1º Encontro Nacional das Mulheres do Movimento dos Trabalhadores Sem 

Terra (MST), realizado no ano de 2020.  

Nesse movimento de aprimoramento do tema da pesquisa, verifiquei que havia 

poucos estudos sobre a contribuição das mulheres do campo, das florestas e das águas 

na luta por territórios, muito embora elas sempre estivessem presentes e ativas, conforme 

lembra Beatriz Nascimento ao destacar a necessidade de reconhecimento e “reforço do 

papel do gênero feminino, grosso modo, ausente e anônimo na historiografia, como 

grupo social extremamente atuante em sociedades tradicionais agrárias” (Nascimento, 

2018, p. 411). 



7 
 

Diante do exposto, o objetivo geral dessa pesquisa é analisar, como mulheres de 

diferentes grupos sociais constroem estratégias de luta social e política pela terra e por 

território e nesse processo constroem e reconstroem suas identidades. 

Para isso foram definidos os seguintes objetivos específicos: analisar como se 

processam os deslocamentos identitários das mulheres inseridas em contextos de luta por 

terra e por território desde seus corpos individuais e coletivos, reconhecidos como 

corpos-territórios; identificar e analisar expressões epistemológicas feministas afro-

latino-americanas, reconhecendo o protagonismo das mulheres nessa luta social e 

histórica; analisar gestos e atos subversivos como expressões epistemológicas feministas 

que interpelam estereótipos sociais opressores sobre as mulheres; estabelecer diálogos 

críticos entre narrativas orais, visuais e audiovisuais das mulheres protagonistas desta 

pesquisa nos contextos de transição democrática3 e pós-golpe 2016. 

Compreende-se nesta pesquisa a luta pela terra como um processo de construção 

social, política e cultural empreendida pelos povos e comunidades tradicionais e por 

camponeses que afirmam, sobretudo, a função social da terra como valor fundante e 

estruturador das suas práticas socioculturais. 

Esta relação com a terra estabelece dinâmicas territoriais próprias de resistência 

e re-existência historicamente ao projeto hegemônico que se apropria da terra, 

reduzindo-a a objeto de valor para o mercado. Essa dinâmica de apropriação da terra pelo 

sistema capitalista se estende aos corpos dos povos afro-latino-americanos e que, em sua 

articulação com o patriarcado e com o racismo, buscam explorar e invadir de forma 

expressiva os corpos femininos. 

Esses aspectos serão abordados ao longo da pesquisa, cujo centro de análise tenta 

compreender como se processam os deslocamentos identitários das mulheres inseridas 

em contextos de luta por terra e por território quando seus corpos individuais e coletivos, 

reconhecidos como corpos-territórios (Segato, 2012); Cruz-Hernandez e Bayon (2017; 

                                                           
3 A adoção do termo “transição democrática” nesta pesquisa tem como objetivo situar a temporalidade dos 
filmes estudados. Cumpre destacar que a historiografia que analisa o período de transição entre os regimes 
da ditadura civil-militar e democrático nos anos finais da década de 1980 aponta tensionamentos e 
contradições dessa transição “lenta, gradual e segura”, notadamente ao analisar a anistia e os aspectos de 
permanência de estruturas institucionais de poder do regime autoritário no “novo” regime democrático, tais 
como a impunidade, sobretudo para os torturadores, a busca pela “conciliação”, queima de arquivos e 
impedimento do acesso à documentação do período da ditadura. Além do mais, o Brasil é um dos países 
mais violentos e desiguais do mundo, cujas estruturas que sustentam essas opressões estão associadas as 
relações sociais de classe, raça e gênero. Esses elementos apontam para o que o historiador Carlos Fico 
(2012) define como transição inconclusa e que nos parece a leitura mais adequada. Destacamos, entre as 
expressões da transição democrática em aberto, o fato de o Brasil não ter realizado, até o momento, a 
Reforma Agrária, política de estado fundamental para a consolidação da democracia em nosso país. 



8 
 

2020); Rago (1998); Haesbert (2020), são historicamente interpelados por estereótipos 

sociais opressores.  

Para isso, busco observar na trajetória de vida de quatro mulheres envolvidas em 

movimento sociais de luta pela terra e por território, atos performativos subversivos 

(Butler, 2018) e/ou gestos (Nascimento, 2018) empreendidos por essas personagens tendo 

como referência a perspectiva epistemológica feminista afro-latino-americana, conforme 

indicação/referência/inspiração conceitual de Lélia Gonzalez (2018). 

A partir da análise das experiências narradas por Leonice Flores e por Roseli 

Celeste Nunes da Silva (Rose), militantes do MST, e Dorotéia do Santos Rosa e Maria 

Beatriz Nascimento, que representam o movimento quilombola, escolhi pesquisar a 

narrativa dessas mulheres por encontrar nelas a convergência de uma trajetória e 

identidade pautadas na luta para conquistar autonomia e liberdade em seus territórios de 

origem, sejam eles comunidades reais ou imaginadas4 (Anderson, 2008). A seguir eu 

explico melhor como a história de cada uma delas chegou até mim. 

Especialmente durante o Encontro das Mulheres do MST, citado acima, os 

contornos teórico-metodológicos da pesquisa sinalizavam para analisar as relações 

sociais de gênero na luta pela terra, tendo como referência a experiência de mulheres do 

Assentamento Itaguaçu, situado no município de São Gabriel, no estado do Rio Grande 

do Sul. O objetivo era acompanhar essas trabalhadoras rurais durante um período e 

realizar entrevistas e registros audiovisuais como fonte para a pesquisa. 

No entanto, logo após a realização do 1º Encontro Nacional das Mulheres do MST 

(2020), fomos atravessados pela pandemia do vírus Covid-19, o que promoveu impactos 

profundos sobre a vida global, evidenciando radicalmente as desigualdades históricas. 

Com as medidas sanitárias que exigiram a restrição de circulação, foi necessário 

reorganizar a pesquisa. Nesse movimento e em diálogo com meu orientador, optamos por 

buscar outras fontes para dar continuidade ao trabalho, sem abandonar o tema escolhido. 

Naquela altura eu já tinha realizado uma entrevista e registrado imagens de 

Leonice Flores, agente de saúde e trabalhadora rural e militante do Movimento de 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), durante sua participação no 1º Encontro 

Nacional de Mulheres do MST. Leonice é moradora do Assentamento Rural Itaguaçu 

situado na região sul do Brasil. O vínculo estabelecido com ela e o material já coletado, 

                                                           
4 Apesar de ser aplicado às nações e ao nacionalismo, o conceito diz respeito às comunidades em que não 
há interação face à face de seus membros, ou seja, qualquer grupo maior que tenha um elo identitário como 
uma cidade, uma agremiação ou mesmo uma pauta de interesse comum pode ser visto como uma 
comunidade imaginada, conforme Anderson (2008). 



9 
 

apesar das restrições de circulação, me levaram a buscar outras fontes para a construção 

da pesquisa.  

Nesse processo, identifiquei dois filmes documentários, dirigidos e 

protagonizados por mulheres que abordam o tema de interesse da pesquisa: Terra para 

Rose (1987), de Tetê Moraes e roteiro em parceria com José Joffily, e Orí (1989), de 

Raquel Gerber, com roteiro, texto e narração de Beatriz Nascimento. Posteriormente, no 

ano de 2021, realizei uma entrevista com Doroteia dos Santos Rosa, quilombola da 

Comunidade do Engenho 2 – Kalunga, localizada próxima ao município de Cavalcante 

no estado de Goiás. 

Por tratar de trajetórias de vida de mulheres protagonistas de movimentos sociais 

de luta pela terra no âmbito dos feminismos afro-latino-americanos Terra para Rose e 

Orí são filmes cuja abordagem feminista é fundante e latente. Apresentam mulheres 

buscando entender e demarcar seu lugar no mundo por meio de práticas políticas diversas 

e plurais. As protagonistas Rose e Beatriz, respectivamente uma trabalhadora rural e uma 

historiadora, percorrem diferentes caminhos de luta social em suas trajetórias de vida, 

mas se encontram na perspectiva da luta pelo direito ao território, seja ele um pedaço de 

chão ou a expressão de uma identidade histórico-cultural. 

Ambas as trajetórias de vida são marcadas tanto por deslocamentos diaspóricos e 

migratórios quanto pela luta pelo direito à terra e ao território, enquanto símbolos 

identitário, existencial e de cidadania que lhes é sistematicamente negado no Brasil. 

Curiosamente essas duas mulheres foram mortas de forma brutal por lutarem pelo direito 

individual e coletivo de existir, tendo suas vidas ceifadas no contexto patriarcal e racista 

do sistema capitalista moderno/colonial brasileiro5. Cada uma, à sua maneira, deixou um 

legado de luta, de resistência e de re-existência para os movimentos sociais que 

representavam e para toda sociedade brasileira. 

Os relatos de Doroteia e Leonice, mulheres que permaneceram em luta e 

militância no contexto pós-golpe civil midiático e parlamentar ocorrido no Brasil em 

2016, se unem às narrativas de Rose e de Beatriz, apresentadas por meio da linguagem 

audiovisual de obras produzidas e protagonizadas por mulheres no período de transição 

                                                           
5 Roseli Celeste Nunes da Silva foi atropelada por um motorista de caminhão enquanto participava de uma 
manifestação na BR-386, em 31 de março de 1987, contra o aumento dos juros na economia brasileira e a 
indefinição da política de reforma agrária. Beatriz Nascimento foi vítima de feminicídio, em 1995, 
assassinada com 5 tiros à queima roupa por acolher uma amiga que vinha sofrendo ameaças do companheiro 
agressor. 



10 
 

democrática no Brasil na década de 1980. É a partir desse diálogo transversal entre essas 

fontes orais e fílmicas que a pesquisa se desenvolve. 

Assim, nesse entrecruzamento de narrativas femininas e ativistas em busca de seu 

espaço no mundo, o tema da pesquisa foi se delineando passo a passo; caminho, por meio 

de diálogos entre experiências, práticas sociais, conceitos e categorias de análise que 

evidenciaram conhecimentos e epistemologias feministas afro-latino-americanas, cujo 

centro de enunciação situa-se na articulação entre o corpo, a terra e o território. 

 

Epistemologias Feministas afro-latino-americanas  

 

Como crítica à produção dominante do conhecimento, a abordagem 

epistemológica feminista propõe-se a um conhecimento desde a experiência histórica e 

cultural distinta da masculina, classificada como “das margens, da construção miúda, da 

gestão do detalhe, que se expressam em uma nova linguagem, ou na produção de um 

contradiscurso” (Rago, 1998, p. 23-24). A perspectiva feminista procura novos 

caminhos, metodologias, recortes, objetos e abordagens para a construção do 

conhecimento. 

Nesse processo emergem proposições que dialogam com filósofos como 

Foucault, Deleuze e Guattari e que procuram se afastar das grandes narrativas e sínteses 

sobre os processos históricos e construir perspectivas que promovam a desnaturalização 

das identidades e dos essencialismos biologizantes, dos discursos e práticas sociais, 

reconhecendo-os não apenas como reflexos ou reações da base material das relações 

sociais de produção e de relações de poder, trata-se de reconhecer que “a infra-estrutura 

determina a superestrutura, sim, mas a superestrutura por sua vez, reage” (Veyne, 1995, 

p. 164). 

Essa crítica à concepção universalizadora da categoria mulher e de gênero 

também foi objeto de análise por Judith Butler (2003) que na década de 1980 questionou 

a teorização política feminista sobre seu discurso fundacional acerca da necessidade de 

haver uma identidade, em oposição ao “eu hegemônico”, para que fosse possível a 

construção convergente de interesses e ações políticas. Sua abordagem estabeleceu 

diálogo com várias feministas, entre elas destaco a perspectiva de Beauvoir6 sobre os 

                                                           
6 A transcendência para Simone de Beauvoir é o movimento de libertação construído pelas mulheres que 
recusam ser nominadas como o Outro. É a construção da consciência de ser per si e os valores sociais que 



11 
 

processos de transcendências, compreendidas como ações políticas de mulheres que se 

recusaram a serem nominadas como o Outro e se lançaram a um projeto de construção 

de consciência de ser per si, em toda sua complexidade. 

Nesse sentido, busco o auxílio da perspectiva de gênero que contribui para a 

ampliação de abordagens e novas questões para a história (Scott, 1989). Afastada de uma 

visão totalizadora e única da história, a perspectiva de gênero propõe uma inversão da 

lógica científica hegemônica de teoria e objeto, propondo que a "teoria siga a 

experiência". Nessa perspectiva, as práticas sociais adquirem centralidade para os 

estudos dos sujeitos sociais, o foco de análise das historiadoras e historiadores se desloca 

para a temática e para o recorte da pesquisa, não mais orientado exclusivamente pela 

teoria exterior à problemática (Rago, 1998; Veyne, 1995). 

A perspectiva de gênero envolve métodos (técnicas de levantamento de dados), 

metodologias (teorias, análises e abordagens de pesquisa) e, ainda, de forma entrecruzada, 

epistemologias, por meio de estratégias e da justificação do conhecimento (Harding, 

1987). 

Dessa maneira, as epistemologias feministas se propõem a responder a questões 

como: Onde estão os sujeitos do conhecimento? Como se conformam os parâmetros pelos 

quais as crenças são legitimadas como conhecimento científico? Quais são os objetos e 

experiências que são passíveis de serem pesquisados? Quem são e onde estão localizados 

os sujeitos e instituições que ocupam o lugar de produção e de legitimação do 

conhecimento? Como se processam as subjetivações das relações de dominação? 

Todavia novas teorias críticas de perspectiva feminista, que adquiriram 

visibilidade nas décadas de 1970-80, foram empreendidas sobretudo pelas mulheres 

negras em diáspora, se recusando a adotar uma perspectiva universal de mulher, e 

propondo uma teoria feminista que analise o sujeito social dentro de um campo dinâmico 

e complexo de relações sociais e culturais atravessado pelos marcadores sociais de 

diferença: gênero, raça, classe, religião, localização geográfica, orientação sexual 

(Gonzalez, 1988; Spivak, 2010).  

Em diálogo transfronteiriço e contemporâneo com intelectuais feministas 

euroestadunidenses, africanas e de outros países do sul-global, sobretudo pensadoras 

negras, Lélia Gonzalez propôs uma conceituação situada e própria para analisar as 

                                                           
se constituem nesse processo inserido em condições concretas que buscam determinar seu destino no 
mundo. (Beauvoir: 2016, p. 16-21) 



12 
 

experiências comuns dessas mulheres. Trata-se do feminismo afro-latino-americano que 

propõe compreender o contexto histórico-geográfico 

 

a partir das desigualdades raciais existentes nas Américas, articulado 
potencialmente com a desigualdade de gênero, fazendo com que as 
mulheres não brancas desses territórios (amefricanas e ameríndias) 
sofram um processo triplo de discriminação, baseado na raça, gênero e 
classe, tendo em vista sua inserção num contexto de capitalismo-racista 
dependente (Gonzalez, 2018, p. 132). 

 

Lélia Gonzalez ofereceu várias contribuições teórico-metodológicas para o 

pensamento feminista das quais destaco: a centralidade da questão racial em articulação 

com as condições de gênero e classe; a condição histórico-geográfica para compreender 

as experiências femininas; a articulação entre pensamento e prática; a dessencialização 

das experiências na construção de interpretações críticas sobre as relações sociais de 

gênero, raça e de classe, enfrentando os estereótipos sociais sobre as mulheres negras e 

indígenas . 

Aspecto relevante é o olhar de Lélia Gonzalez sobre a subversão das opressões 

historicamente vivenciadas pelas mulheres afro-latino-americanas e que evidenciam 

novas formas de existência e de re-existência, às quais denominamos nesta pesquisa como 

epistemologias feministas afro-latino-americanas, resultado da dimensão multirracial e 

pluricultural das sociedades de nossa região, ou seja, são conhecimentos elaborados no 

contexto da amefricanidade articulado à perspectiva de gênero, inseridos em processos 

históricos e contemporâneos de opressões interseccionais. (Rios e Lima, 2018, p. 17).  

Há vários estudos feministas que propõem caminhos teórico-metodológicos 

contra-hegemônicos para a construção do conhecimento científico. Entretanto, poucos 

são os que se debruçam sobre as experiências que evidenciam epistemologias feministas. 

É nesse campo que se propõe a presente pesquisa.  

No rastro da identificação de atos performativos e/ou gestos que subvertam 

estereótipos sociais opressores e limitadores, pretendo analisar as experiências e práticas 

sociopolíticas e culturais construídas por mulheres em luta pela terra e por território, 

tomando como referência teórico-metodológica o feminismo afro-latino-americano e a 

categoria político-cultural amefricanidade propostos por Lélia Gonzalez (Gonzalez, 

2018) que as une. 

 

 



13 
 

A centralidade no Corpo 

 

De acordo com Butler (2018), os atos performativos constitutivos da identidade 

de gênero, são práticas socioculturais (linguagens, gestos, símbolos) historicamente 

reproduzidas e reificadas com o objetivo de determinar as condições dos sujeitos nas 

estruturas sociais. Por outro lado, para a autora é justamente nesses atos performativos 

que é possível também questionar e interpelar essa condição social reificada. 

Assim, considerando os atos performativos na constituição de gênero e também 

na subversão das identidades fixas, permanentes, estáveis e binárias, é preciso 

reconhecer a inestimável contribuição do pensamento de Beatriz Nascimento (1989) 

acerca das experiências e memórias dos povos negros (africanos, afro-brasileiros), 

notadamente sobre seus gestos (dança, música, religião, espiritualidade, entre outras 

expressões artísticas e culturais), como linguagens da memória que se materializam 

enquanto ações emancipatórias individuais e coletivas do povo africano em diáspora, que 

podemos entender como expressões de ‘aquilombamento’7. 

Curiosamente, para fins da presente pesquisa, a narrativa de Beatriz Nascimento 

aparece simultaneamente como objeto e aporte teórico. Em seus estudos, tanto 

Nascimento (1989) como Butler (2003) reconhecem o corpo em sua dimensão histórica 

e se dedicam a refletir sobre os corpos individuais e coletivos que resistem e re-existem 

às condições exteriores de opressão a eles impostas, subvertendo-as por meio da 

afirmação de sua profunda humanidade. 

Para Butler (2003), a existência do “eu” não se restringe à experiência da 

‘outridade’, uma vez que esse processo é diversamente construído pelos agentes através 

do ato. Ou seja, a construção da identidade de gênero é instituída por atos internamente 

descontínuos que, por meio da ação, performa um sistema de crenças e de valores sociais 

subjetivados através da repetição cotidiana. É uma identidade que se constrói ao longo 

do tempo, mas essa repetição não é homogênea, tampouco contínua no tempo. Nesse 

movimento (des)contínuo de construção do “eu” generificado, performático e ilusório, 

também se constituem ações performativas plurais, fora do sistema impositivo permeado 

                                                           
7 Aquilombamento é um ato, ação de resistência e de re-existência negra. Trata-se de uma tecnologia 
ancestral negra, conforme destacado por Stéfane Souto (2021). O aquilombamento é um conceito/prática 
política histórico de contra hegemonia afro-brasileiro, cuja conceituação está amparada no pensamento de 
autores como Beatriz Nascimento, Abdias do Nascimento e Clovis Moura sobre quilombos e a dinâmica 
do quilombismo. 



14 
 

por padrões, regras, tabus e linguagens, fundamentados no binarismo e na 

heteronormatividade. 

A autora afirma que “é precisamente no caráter performativo da identidade de 

gênero que reside a possibilidade de questionar sua condição reificada” (Butler, 2018, p. 

3). Nesse contexto, atos performativos subversivos são entendidos como o conjunto de 

todas as corporeidades e corporificações não-hegemônicas, entre elas mulheres 

(cisgênero e transgênero), pessoas não brancas, pessoas LGBTQIA+.  

 Se para Butler a existência, sob a perspectiva das identidades de gênero, se 

constrói no e através do ato performativo, Beatriz Nascimento (1989) afirma que é pelo 

gesto/ação que o negro constrói sua libertação, esse gesto que se manifesta no 

movimento entre lembrar e esquecer, ou seja, pela memória. Assim, a subversão das 

identidades impositivas se manifesta no espaço/tempo através dos gestos conscientes e 

inconscientes, denominados por ela como transe, por meio do qual a linguagem da 

memória se revela. 

 

A linguagem do transe é a linguagem da memória. Tudo isso não 
resgata a dor a um corpo histórico. Aquela matéria se distende, mas, 
ao mesmo tempo, ela traz com muito mais intensidade a história, a 
memória, o desejo. O desejo de não ter vivido a experiência do 
cativeiro. A escravidão é uma coisa que está presente no corpo, no 
nosso sangue, nas nossas veias (Nascimento, 2018, p. 333-334). 
 

Nesse contexto, considero que no movimento (des)contínuo de construção 

identitária dos sujeitos sociais, há espaços de explosão de ações micropolíticas que 

interpelam padrões de poder hegemônicos. Esses micros espaços e temporalidades se 

constituem por meio e através de gestos e de performatividades corporais, reconhecidos 

como expressões do “eu” individual e coletivo, tratam-se de corpos-territórios políticos 

que se materializam na suspensão do tempo linear e cronológico aproximando nossa 

perspectiva à de Walter Benjamin, na constituição de histórias à contrapelo, de contra-

histórias. De diferentes formas, esses autores com os quais diálogo propõem caminhos 

teórico-metodológicos para a construção de leituras e narrativas sociais à contrapelo; 

subversivas; descolonizadoras, decoloniais. 

 Considerando a relação entre a constituição individual e coletiva das identidades 

culturais atravessadas pelas relações sociais de gênero, raça, classe, orientação sexual e 

território, as teorias feministas latino-americanas evidenciam a experiência histórica 



15 
 

colonial, na qual a terra é central nas relações sociais de dominação, cujo corpo 

feminizado torna-se objeto de apropriação, expropriação. 

Trata-se de identificar nessas fontes de pesquisa os processos de transcendência8, 

atos performativos e gestos que evidenciam subversões e transgressões construídas por 

mulheres a partir de suas trajetórias de vida na luta por uma existência mais autônoma, 

desde seus territórios e de suas vivências concretas, transformadas em experiências 

porque narradas, as quais interpelam frontalmente as abstrações fundamentadas no 

exercício da razão moderna. 

É no rastro desse legado da ação e da experiência militante, ativista e intelectual, 

narradas pelas mulheres abordadas, que esta pesquisa foi construída. Para isso, do ponto 

de vista metodológico estabeleço diálogos entre narrativas fílmicas, orais e fotográficas, 

compreendidas como linguagens, expressões e fontes de conhecimento que permitem 

leituras sobre contextos e experiências sócio-históricas e culturais (Ricouer: 1994; 

Xavier: 2003).  

Assim, a proposta desta pesquisa é analisar essas diferentes narrativas buscando 

identificar expressões e linguagens contra hegemônicas que promovam reflexões sobre 

epistemologias feministas afro-latino-americanas e do sul global, notadamente nas lutas 

sociais pela terra e território. 

Trata-se de uma tessitura forjada por fontes que expressam tempos e espaços 

diversos: a narrativa fílmica produzida e encenada por mulheres em luta pela terra no final 

da década de 1980 em diálogo com o relato de história de vida de mulheres inseridas em 

organizações de luta pela terra entre os anos de 2020 e 2021. 

O filme de Tetê Moraes, Terra para Rose (1987) lança luz sobre a questão agrária 

no Brasil e mergulha em uma experiência de ocupação de terras ocorrida no ano de 1985 

no Rio Grande do Sul pelo MST. Roseli Celeste Nunes da Silva é a protagonista dessa 

narrativa e por meio de sua luta evidenciam-se experiências políticas comunitárias e 

contra-hegemônicas de resistência ao latifúndio monocultor. Já o filme Orí (1989) nos 

traz um olhar sobre as múltiplas experiências da diáspora africana no Brasil, tendo como 

centro de análise o quilombo enquanto espaço (físico e mítico) de fuga9 cujo destino é a 

                                                           
8 A transcendência para Simone de Beauvoir é o movimento de libertação construído pelas mulheres que 
recusam ser nominadas como o Outro. É a construção da consciência de ser per si e os valores sociais que 
se constituem nesse processo inserido em condições concretas que buscam determinar seu destino no 
mundo (Beauvoir, 2016, p. 16-21). 
9 A adoção do verbo fugir associado a quilombo, neste trecho do texto, se deu em função do texto escrito e 
narrado de Beatriz Nascimento no filme Orí. O conceito de quilombo ao qual nos vinculamos afirma o 



16 
 

realização da liberdade, ou seja, um território de referência cultural, existencial, ancestral 

e contra-hegemônico dos povos africanos em diáspora. A narrativa fílmica entrelaça a 

trajetória individual da historiadora, poeta, pensadora e militante Beatriz Nascimento à 

sua perspectiva coletiva sobre o Movimento Negro brasileiro. 

A tessitura entre vozes e imagens presentes e passadas de mulheres em luta pela 

terra e território se deu pela articulação entre narrativas fílmicas, narrativas orais e 

imagens. As aproximações entre História e Cinema nesta pesquisa se dão pelo uso da 

entrevista como registro e fonte da expressão da experiência, pelo protagonismo de 

personagens femininas e pela construção de imagens realizadas por mulheres. 

Assim, nos aproximamos do campo de pesquisa que busca analisar imagens e 

vozes como fontes historiográficas que permitem a ampliação de referências e 

epistemologias ou uma polifonia de memórias, narrativas e imagens da história. 

A tese está estrutura em introdução, seguida de quatro capítulos e considerações 

finais. O percurso construído nessa pesquisa se inicia pelo primeiro capítulo que aborda 

os caminhos da investigação, inspirada na conexão/encontro entre minhas experiências 

como mulher e profissional que sempre trabalhou com as temáticas da luta pela terra, 

educação e direitos humanos e as narrativas das mulheres que propus a analisar. Também 

aborda os desencontros e novas rotas traçadas para o trabalho, marcados especialmente 

pela eclosão da pandemia em 2020. No segundo capítulo de caráter teórico-

metodológico, faço um apanhado sobre epistemologias feministas e afro-latino-

americanas, notadamente acerca dos atos performativos subversivos e gestos 

reconhecidos como expressões dessas epistemologias, presentes nas diferentes fontes 

aqui utilizadas: dois filmes documentários produzidos nos anos finais da década de 1980 

e duas entrevistas realizadas nos anos de 2020 e 2021. No terceiro capítulo procuro 

contextualizar a natureza e especificidades das fontes e o encontro entre cinema e gênero. 

No quarto e último capítulo mergulho na análise das fontes propriamente ditas e nos 

entrecruzamentos possíveis entre as narrativas fílmicas e orais. 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
quilombo enquanto espaço de resistência dos povos africanos em diáspora. Esta análise será devidamente 
aprofundada ao longo da pesquisa. 



17 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



18 
 

CAPÍTULO 1 

Tecendo narrativas, (des)caminhos e (des)encontros com os personagens da pesquisa 

 
 

Perder-se também é caminho. 
Clarice Lispector. Cidade Sitiada (1949) 

 

Entre 2019 e 2020, já buscando delinear minha pesquisa, acompanhei três 

encontros de movimentos sociais de mulheres em luta pela terra que aconteceram em 

Brasília: a 1ª Marcha das Mulheres Indígenas: Território, nosso corpo, nosso espírito10, 

a 6ª Marcha das Margaridas: Margaridas na luta por um Brasil com soberania popular, 

democracia, justiça, igualdade e livre de violência11 e o 1º Encontro Nacional das 

Mulheres Sem Terra12. Os dois primeiros eventos ocorreram concomitantemente em 

agosto de 2019, sendo que as mulheres indígenas se instalaram no gramado central 

próximo à Esplanada dos Ministérios, enquanto as Margaridas se reuniram no pavilhão 

do Parque da Cidade, ambos os espaços localizados na área central de Brasília. Dezenas 

de milhares de mulheres das florestas, dos campos e das águas recriaram seu território 

político na capital federal do Brasil, ocupando os espaços urbanos e as ruas que se 

transformavam em palco das lutas sociais afro-latino-americanas. 

Ao longo desses dias transitei pelos acampamentos, dialoguei com diferentes 

mulheres e acompanhei os debates. Era um espaço marcado e demarcado pela presença 

feminina, contrastando com o cenário político tradicionalmente masculino, branco e 

elitista da cidade. A visão era de um território diverso e plural culturalmente, constituído 

por mulheres em luta que vieram de regiões do Brasil e da América Latina para reivindicar 

seus direitos à terra, ao território e ao trabalho digno. Centenas de corpos femininos em 

movimento, corpos que se entrecruzavam por meio de danças, diálogos, contatos e 

olhares, compartilhando histórias, vidas, experiências e uma diversidade de estratégias de 

                                                           
10 A 1ª Marcha das Mulheres Indígenas: Território, nosso corpo, nosso espírito aconteceu entre os dias 09 
e 13 de agosto de 2019 em Brasília. Para saber mais sobre o encontro e o manifesto, acessar: 
https://cimi.org.br/2019/08/marcha-mulheres-indigenas-documento-final-lutar-pelos-nossos-territorios-
lutar-pelo-nosso-direito-vida/ . 
11 A 6ª Marcha das Margaridas: Margaridas na luta por um Brasil com soberania popular, democracia, 
justiça e igualdade e livre de violência, aconteceu entre os dias 13 e 14 de agosto de 20219 em Brasília. 
Para saber mais sobre o encontro, acessar: https://www.marchadasmargaridas.org.br/ .  
12 O 1º Encontro Nacional das Mulheres do MST: mulheres em luta semeando resistência aconteceu entre 
os dias 05 e 09 de março de 2020. Para informações sobre o encontro, acessar: 
https://mst.org.br/2020/03/05/mais-de-35-mil-sem-terra-ocupam-brasilia-no-1o-encontro-nacional-de-
mulheres-do-mst/ . 



19 
 

resistência em defesa de um mundo mais inclusivo, livre de violências e orientado para a 

vida como valor fundante, no sentido de força vital, tal como definida por Beatriz 

Nascimento: 

 

A força vital é a da genética humana engendrada na arquitetura física 
do indivíduo, um conceito filosófico bem ao estilo das ciências 
africanas. Assim também se compreende o princípio dinâmico do axé. 
O que é estrutura, de onde tudo parte e re-torna. A residência de todo o 
conhecimento (Nascimento, 2022, p. 105). 

 

Naqueles dias, lancei meu corpo para compor aqueles movimentos, desde um olhar 

e uma escuta atentos e amorosos. Foram momentos em que pouco falei, estava tomada 

por um sentimento profundo de conexão, uma sensação de transe13, na qual eu mergulhava 

para dentro, a partir de cheiros, vozes presentes e passadas, passos, abraços, observando, 

admirando e escutando as mulheres em luta pela terra. Era um tempo denso e mágico, 

havia dor, havia música e cantos, havia luta, havia conquistas a celebrar e ainda o que 

realizar. Era um território onde circulavam memórias, narrativas, experiências e projetos, 

circulavam também saias, lenços roxos e vermelhos, botas, calças largas, chapéus de 

palha, bonés, cocares e bandeiras de variadas organizações de mulheres. Corpos femininos 

diversos, sem medo, transitavam! 

Pisar naquele território de mulheres despertou em mim um sentimento de 

pertencimento, de identidade. Foram dias que vivi intensamente, tomada por uma 

suspensão do tempo cronológico e mergulhada na experiência do tempo vivido, numa 

dimensão do tempo saturado de ‘agoras’, tal qual nos lembra Walter Benjamim (2012), 

um tempo que rompe com a pretensa linearidade da história e de seus “vencedores” e 

opressores, abrindo a possibilidade de explodir o continuum da história e de vislumbar  

um processo descontínuo, associado aos grupos sociais subalternizados e “oprimidos”. 

(Benjamin Apud Cromberg, 2002, 45). 

Aos poucos fui mergulhando nesse território político feminista e aproximando-me 

do tema da pesquisa: conhecer como mulheres do campo, das florestas e das águas, em 

toda sua diversidade, constroem estratégias de luta social e política pela terra e território 

e, compreender como se processam seus deslocamentos identitários que interpelam 

estereótipos sociais opressores sobre seus corpos individuais e coletivos. 

                                                           
13 Para Beatriz Nascimento “a linguagem do transe é a linguagem da memória.” (Nascimento, 2018, p. 333)  



20 
 

Todas essas vivências me inspiraram a investigar como a luta por autonomia e 

liberdade das mulheres latino-americanas podem ser vistas a partir da relação com o 

território, espaços e conceitos historicamente restritos ao controle do patriarcado. As 

narrativas aqui selecionadas como fontes dão uma amostra de como o desejo de 

emancipação e autodeterminação são pontos comuns entre as trajetórias de vida das 

personagens da tese: 

 

Você se sentia segura? [Alessandra] 
Sim.  
Tinha medo? [Alessandra] 
Nunca tive medo! [risos] Ainda bem! Porque a gente tinha que [pausa] 
no acampamento, acostumada no acampamento, né? 
Depois que tu vai para a lona, que tu dorme do lado de todo mundo, tu 
acaba vendo que o mundo se torna um lugar mais fácil de viver! 
(Leonice Flores, 2020) 
 
Você sentia medo? [Tetê Moraes] 
Não, não sentia medo nenhum. Ficava bem. (Roseli Nunes, Terra para 
Rose, 1987) 
 
Ai quando terminou [período em que atuou como trabalhadora doméstica 
em Brasília] eu vim embora para cá, para o Engenho  [o Quilombo]. 
Ai depois eu fiquei aqui trabalhando mesmo, (…) trabalhava na roça, 
né! 
Ai depois, quando foi em noventa e dois a professora daqui, Milza 
Francisco Maia me convidou para ajudar ela. (...) 
Eu não queria trabalhar na sala de aula não. Além de uma:  o meu 
grau de escolaridade é muito pouco (…) Ai o pessoal falou: Não, 
Doruta, ajuda ela porque tem muito aluno. (…) Ai eu fui e peguei. Eu 
falei: olha, eu vou ajudar a senhora só uns dias. (risos) 
Ai deu concurso (…) Ai eu fui e peguei, eu fiz mesmo assim, com muita 
luta, fiz.  
Ai eu passei! (…) Ai, eu fiz outro concurso de professora. (...) sempre 
trabalhei foi (...) na sala de aula (ênfase)! (...). A não ser para a roça, 
né! Na roça sim, na roça vai! (sorrisos) E ai, continuei. 
Eu sempre trabalhei com a primeira série. Tanto é que esses meninos 
que estão dando aula hoje aqui na escola, só tem dois professores que 
eu não alfabetizei (Doroteira dos Santos Rosa, 2021) 
 
Nzinga foi uma rainha, uma angola ... rainha significava angola, e que 
ela luta o tempo todo para manter a autonomia do grupo dela, daí o 
quilombo... daí a relação dela com o quilombo de Palmares.  
(Beatriz Nascimento, Orí, 1989) 
 

Os relatos acima destacados evidenciam mulheres em luta em diferentes espaços 

e tempos, rompendo com estereótipos sociais que fixam, reduzem e subalternizam as 

mulheres. Em suas narrativas Leonice Flores, Roseli Nunes (Rose), Beatriz Nascimento e 

Dorotéia dos Santos Rosa afirmam-se como mulheres em luta pela emancipação humana 



21 
 

que não temem a opressão perpetuada pelas instituições sociais e pelo Estado. Leonice 

rememora sua experiência de “ir para a lona”, no sentido de sair do espaço privado e 

construir coletivamente a luta; Beatriz evoca a memória da rainha e guerreira angolana 

Nzinga Mbandi (1582-1663), símbolo de resistência ao colonialismo português; Rose 

expressa notável tranquilidade e coragem em uma situação de enfrentamento direto das 

forças militares, em uma atitude que demostra profunda convicção de sua luta; Doroteia 

demonstra sua coragem e habilidade para romper com o lugar ao qual era esperado ou 

determinado pelo sistema hegemônico, por meio da educação.  

Todas representam corpos-territórios, que guardam memórias históricas de lutas. 

Essas memórias estão presentes nas telas (filmes Orí e Terra para Rose), nas narrativas 

de Leonice, Dorotéia e nas marchas, nos estandartes bordados com os nomes de Roseli 

Nunes (imagem 1), Margarida Alves (imagem 2 e 4), Carolina de Jesus (imagem 3), Maria 

da Penha (imagem 5), Dona Disé (imagem 6).  

 

Imagens 1 a 6 - Imagens elaboradas durante o trabalho de campo realizado no I Marcha das Mulheres 
Indígenas/VI Marcha das Margaridas (agosto de 2019) e no I Encontro das Mulheres do MST (março de 

2020)  
 

 

 Fonte: Registro da autora Fonte: Registro da autora 



22 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 Fonte: Registro da autora  Fonte: Registro da autora 

Fonte: Registro da autora 

 Fonte: Registro da autora 



23 
 

Todas essas personagens marcaram a história contemporânea de lutas sociais 

construídas por mulheres brasileiras. Essas mulheres ocupam e territorilizam de diversas 

maneiras a política ao colocarem seus corpos em espaços tradicionalmente negados à sua 

presença, criando epistemologias feministas que interpelam o modelo hegemônico de 

organização política. Em função desse movimento político, algumas dessas mulheres 

foram brutalmente assassinadas, outras seguem resistindo. 

No rastro de tentar entender melhor a motivação que inspirava essas mulheres, ao 

acompanhar um dos grupos de trabalho do I Encontro Nacional das Mulheres Sem Terra, 

conheci Leonice Flores, trabalhadora da saúde e militante do MST. Ela compartilhava sua 

experiência com diferentes mulheres sobre a luta cotidiana no Assentamento Itaguaçu, 

situado no município de São Gabriel, na fronteira oeste do Rio Grande do Sul. Fui 

capturada pela sua presença, pela sua voz e força. Sua narrativa se dava por meio de 

diferentes linguagens e seu corpo (voz, olhares e gestos) expressava a sua história que 

também era de tantas de nós mulheres. Senti que precisava mergulhar mais naquele 

universo em busca de respostas. 

Povoado pelo imaginário das danças, das marés, dos teares e demais elementos 

visuais e narrativos que compõe a vida dessas mulheres, o processo de construção desta 

pesquisa foi gestado entre tempos e espaços não lineares. À medida que me lancei ao 

encontro dessas experiências feministas de luta pela terra e território, meu corpo e meu 

olhar se deslocaram entre sentidos, olhares, leituras e releituras de mundo. 

As representações sociais construídas por essas mulheres atravessaram minhas 

vivências pessoais, possibilitando perceber diversas identidades e formas de existir e 

resistir às desigualdades das relações sociais produzidas e reproduzidas em nossa 

experiência colonial de longa duração na história, evidenciada por aspectos constitutivos 

e duradouros das estruturas sociais, sistemas econômicos, mentalidades coletivas 

constituídos dialeticamente por múltiplas temporalidades (Braudel, 1965). 

Duração social, êstes tempos múltiplos e contraditórios da vida dos homens, que 
não são apenas a substância do passado, mas também a base da atual vida social. 
Razão suficiente para assinalar com insistência, no debate que se instaura entre 
tôdas as ciências do homem, a importância, a utilidade da história, ou antes, da 
dialética da duração, tal qual ela se desprende do trabalho, da observação repetida 
do historiador; nada mais importante, a nosso ver, no centro da realidade social, 
do que esta oposição viva, íntima, repetida indefinidamente entre o instante e o 
tempo lento a escoar-se. Quer se trate do passado, quer da atualidade, uma 
consciência nítida desta pluralidade do tempo social é indispensável a uma 
metodologia comum das ciências do homem (Braudel, 1965, p. 263-264). 

 

 



24 
 

Assim, considerando que a experiência colonial é de longa duração na história e 

possui múltiplas temporalidades, considero central refletir sobre as estruturas de poder 

que mantém no contexto brasileiro desde o século XIV, essa temática será discutida ao 

longo do texto. 

 Nesse contexto, a análise sobre as representações sociais das mulheres em luta 

pela terra, notadamente as personagens da presente pesquisa, permitem leituras sobre suas 

identidades que reconheço como o processo pelo qual os sujeitos sociais se localizam na 

sociedade. É por meio da identidade que são estabelecidos e restabelecidos os elementos 

organizacionais que definem a forma pela qual o indivíduo observa e produz a realidade. 

Trata-se da construção de sentidos que a pessoa projeta, ao longo da vivência, de si, para 

si e para os outros (Munanga Apud Gomes, 2005). 

Na contemporaneidade, esse processo é mais complexo e dinâmico, uma vez que 

os sujeitos sociais o constroem e reconstroem, ao longo de suas vivências atravessadas 

por marcadores sociais de classe, raça, gênero, orientação sexual, idade, religião, etc 

(Hall, 2001). Outro aspecto relevante na constituição identitária dos sujeitos é a 

elaboração da imagem individual e coletiva (Nascimento, 2018). Além disso, a 

construção das identidades está relacionada à memória e associada a elementos de 

pertencimento, modos de ser, ver e construir o mundo (Pollak, 1992). 

A princípio pretendia, nesta pesquisa, analisar a trajetória de Leonice e de suas 

companheiras de luta do Assentamento Itaguaçu (RS), proposta que logo teve que ser 

reestruturada, devido a eclosão da pandemia. Para mim foi muito difícil aceitar os limites 

impostos pela restrição de circulação que impediram a continuidade do trabalho como 

havia planejado. Vivi um estado de paralisia e de medo profundo. Os dias eram 

intermináveis e, contraditoriamente, também passavam de forma acelerada e repetitiva. 

Foi um período em que basicamente consegui sobreviver, cuidar de meu filho e das tarefas 

domésticas. Esta experiência sugou toda minha energia vital. Eu me sentia presa, 

impotente diante de tanta dor e sofrimento aprofundados pela conjuntura política 

brasileira, marcada por um governo que destruía quaisquer mecanismos e instrumentos 

públicos que poderiam assegurar a defesa de nossas vidas. Isso não foi natural, ainda sinto 

essa dor.14 

                                                           
14 O sistema de proteção social brasileiro, conquistado por meio da Constituição de 1988, ainda frágil e 
insuficiente, em especial o Sistema Único de Saúde, foi a estrutura que nos ofereceu o caminho para acesso 
à vacinação. O Brasil enfrentou um ataque frontal contra a saúde, a ciência e os direitos sociais liderado à 
época o presidente Jair Bolsonaro. No total quase setecentas mil pessoas foram vítimas do coronavírus e, 



25 
 

Esse atravessamento histórico que vivenciamos coletivamente teve vários 

desdobramentos em minha vida, marcada pela tentativa permanente de tentar construir e 

reconstruir os fragmentos da pesquisa, episódios de ansiedade manifestados pela 

dificuldade em respirar. 

Muitas vezes eu pensei em desistir do doutorado, mas, logo em seguida, refletia 

sobre como o tema do trabalho me interpelava e, assim, buscava dar continuidade a partir 

do que tinha conseguido elaborar. Nesse processo de reconstrução da pesquisa e de mim 

mesma, emergiu algo fundamental: um mergulho em minha trajetória de vida, visitando 

as experiências que me constituem, vivenciando subjetividades em diálogo com o 

conceito de corpo-território. Foi aí que surgiu a interlocução com as narrativas de 

Leonice, Rose, Beatriz e, posteriormente, Doroteia. 

 

1.1- Chacoalhar as memórias e remexer os sentidos: o reconhecimento do meu corpo 
como território 

 
São diversos os atravessamentos que me constituem como pessoa. São memórias, 

esquecimentos, experiências, conflitos, medos, marcas, sinais e símbolos que se 

materializam no meu corpo historicamente e me situam no mundo. Trata-se de um 

movimento permanente e relacional entre meu corpo no território e o território no meu 

corpo. 

Entretanto, somente tive maior consciência de tal processo ao entrar em contato 

com as obras de intelectuais indígenas e negras brasileiras e de feministas latino-

americanas que me inspiraram profundamente a questionar os parâmetros 

epistemológicos da academia tradicional e suas formas de produção e reprodução de 

sentidos do mundo que construímos. Reconhecer o caráter político do conhecimento 

científico permite que nos posicionemos de outras formas no processo de ensino, pesquisa 

e extensão. É nesse campo de disputas que novos e outros conhecimentos vêm ocupando 

espaços na universidade, estabelecendo outros sentidos e narrativas, elaboradas por novos 

personagens que entraram na cena política nas últimas décadas no Brasil: mulheres, 

indígenas, negras e negros, povos do campo, das florestas e das águas, juventudes das 

periferias urbanas, entre outros (Sader, 1988). 

                                                           
se o país tivesse adotado as medidas de proteção e investimento acelerado para garantir o acesso rápido à 
vacina, teria poupado cerca de quatrocentas mil vidas. 



26 
 

Essa pluralidade de sujeitos políticos vem ocupando espaços de produção do 

conhecimento e promovendo impactos nas bases que estruturam as relações culturais, 

sociais, econômicas e políticas nas universidades brasileiras, instituições ainda 

fortemente marcadas pelo elitismo e uma estrutura organizada pelo pensamento 

eurocêntrico e estadunidense, além de uma hierarquização pautada em critérios e práticas 

patriarcais, racistas e heternormativos.  

As universidades, enquanto instituições reguladas pelo Estado, também são 

territórios complexos atravessados por disputas que levaram, por meio de lutas sociais, a 

instituir políticas inclusivas. É o caso da Universidade de Brasília, primeira instituição 

federal de ensino superior no país a instituir o sistema de cotas para estudantes negras e 

negros. Tais instituições, especialmente as públicas, foram impelidas a implantar 

estratégias de alargamento de seu quadro docente e discente, por meio da reserva de vagas 

para estudantes egressos de escolas públicas, cotas para estudantes negros, vestibulares 

dirigidos aos povos indígenas, cotas para estudantes transgênero e implementação de 

políticas de permanência desse novo público. Essas disputas se dão também em várias 

outras esferas de poder, especialmente quando se trata da conquista de direitos civis mais 

igualitários. 

 Amparada por pensadoras e pensadores que lutam pela democratização e 

descolonização das universidades e das ciências, venho conseguindo compreender 

sentimentos de não pertencimento que vivi na universidade e que me levaram às fronteiras 

entre conhecimentos e à interdisciplinaridade. A partir do contato com novas 

epistemologias entendi que as incertezas também podem orientar a construção do saber, 

oferecendo oportunidades de dúvida, experimentação e de experiência que, sob a 

perspectiva benjaminiana, se caracteriza como uma busca, através da memória individual 

e coletiva, de tecer significados e sentidos para nossa existência em um contexto de 

modernidade marcado pela pobreza da experiência, em que a/o narrador/a está 

desaparecendo (Benjamin, 2012; Lima e Baptista, 2013). 

Para além da universidade, reconheço que minha trajetória de vida sempre esteve 

caracterizada pelas fronteiras, em suas dimensões física, identitária, simbólica e de 

produção do conhecimento (Segato, 2005; Gonzalez, 2018; Nascimento, 2018)15. São 

                                                           
15 O conceito de fronteira é “o espaço entre” limites geográficos (físico, simbólico, identitário), trata-se de 
uma “definição tributária da noção de “territorialidade” de Roberto Sack (1986), são noções correlativas, 
indissociáveis, e isto se deriva em noções várias de adjacência, continuidade, contigüidade, descontinuidade 
e alteridade. (Segato, 2005) 



27 
 

territórios das margens e das confluências16 entre conhecimentos, cosmovisões e 

diferentes formas de construção social e cultural, para além dos processos de dominação 

de um conhecimento sobre o outro, característicos da colonialidade. 

Recorro aqui ao intelectual quilombola José Bispo Santos (2015) que discorre de 

forma bastante didática sobre a características de um pensamento contracolonial 

territorializado em contraposição às epistemologias do norte global/eurocentradas: 

 

pensamento monoteísta desterritorizado x pensamento pluralista 
territorializado: elaboração e estruturação vertical x elaboração e 
estruturação circular; colonização x contra colonização; 
desenvolvimento x biointeração. (...) são conceitos e denominações que 
se confluíram e/ou transfluíram no período da Constituinte, quando da 
elaboração da Carta Magna de 1988 (Santos, 2015, p. 91). 

 
Sou uma pessoa atravessada por memórias (individuais e coletivas) e experiências 

desde a infância vivida em São Paulo. De uma família de classe média branca, constituída 

por migrantes das regiões nordeste (Piauí) e norte (Pará) do Brasil e por imigrantes do sul 

da Itália e da região fronteiriça franco-alemã. No caso do meu núcleo familiar, as 

mulheres são a maioria e puderam experimentar as conquistas do movimento feminista 

liberal e branco que ofereceu condições estruturais para que elas ocupassem alguns 

espaços públicos, tais como o acesso à educação superior e possibilidade de atuar 

profissionalmente na sociedade, bem como romper com o casamento civil quando 

desejaram. Apesar dessas conquistas, no ambiente doméstico e familiar a divisão sexual 

do trabalho de base patriarcal, capitalista, racista e heteronormativa se mantinha, marcada 

pela responsabilidade das mulheres com o cuidado com a casa e filhas/os, configurando 

tripla jornada de trabalho (profissional/remunerado e de reprodução social do cuidado/não 

remunerado: gerenciamento da casa e da prole). Para o auxílio nas tarefas domésticas, 

quando possível, houve a reprodução da exploração de mulheres em condições sociais de 

subalternidade, em geral migrantes nordestinas e negras. A exploração do trabalho 

doméstico pela classe média branca é, por si só, um capítulo à parte que não pretendo 

aprofundar nesse texto sob o risco de perder o foco. O intuito é deixar claro como essas 

experiências me atravessaram e como somente fui entender, ainda que parcialmente, suas 

                                                           
16 A confluência entre conhecimentos e cosmovisões é o encontro entre diferentes culturas, para além dos 
processos de dominação de uma sobre a outra que reconheço, como própria da experiência colonial: 
“pensamento monista desterritorializado x pensamento plurista territorializado; elaboração e estruturação 
vertical x elaboração e estruturação circular; colonização x contra colonização; desenvolvimento x 
biointeração. (...) são conceitos e denominações que se confluíram e/ou transfluíram no período da 
Constituinte, quando da elaboração da Carta Magna de 1988.” (Santos, 2015, p. 91). 



28 
 

reais implicações ao entrar em contato com as epistemologias feministas afro-latinas-

americanas, especialmente o pensamento de Lélia Gonzalez (2018). 

 

O privilégio racial é uma característica marcante da sociedade 
brasileira, uma vez que o grupo branco é o grande beneficiário da 
exploração, especialmente da população negra. E não estamos nos 
referindo apenas ao capitalismo branco, mas também ao branco sem 
propriedade dos meios de produção que recebem os seus adventos do 
racismo (Gonzalez, 2018, 78). 

 

 Demorei muito para entender como essa estrutura social familiar era marcada, 

sobretudo, por relações sociais desiguais de gênero e de raça e que essa paisagem moldou 

minha identidade e a forma como me inseri na sociedade. Era “natural” para mim que as 

mulheres ocupassem espaços restritos na sociedade; que exercessem tripla jornada de 

trabalho; que embora fossem as maiores responsáveis nos núcleos familiares, o 

reconhecimento social era dos homens. Era “natural” para mim que as famílias tivessem 

uma composição heteronormativa. Vivendo em São Paulo, era “natural” a violência, a 

pobreza.... 

 Hoje consigo compreender melhor que essas bases estruturam meu lugar na 

sociedade: território (Santos, 1978; Segato 2005) e, condicionam meu olhar, minhas 

escolhas e práticas sociais: corpo-território. Felizmente, o contexto das experiências 

políticas, culturais e sociais (Benjamin, 2012; Scott 1999), oferecem oportunidades de 

desconstrução, reorganização de perspectivas e leituras de mundo – desterritorialização -

, processo que exige reposicionamentos políticos - novas territorializações/ 

reterritorializações. (Deleuze e Guattari, 2012). 

 O processo de rememoração tem uma forte vinculação com os espaços onde estou 

inserida e a tessitura de minhas memórias se dá pelo entrecruzamento entre tempos, 

espaços e sensações. São memórias que emergem de meu corpo por meio de imagens, 

sentimentos e representações de lugares físicos, sociais e simbólicos: a família, a casa, o 

bairro, a escola, as cidades, os deslocamentos periferia-centro-periferia, as migrações, as 

universidades, o sindicato, entre outros. Esses entrecruzamentos, que dão forma e sentido 

às minhas experiências, constituem e são constitutivos de minha identidade social como 

brasileira, mulher, branca, trabalhadora, mãe, militante e latino-americana. 

A percepção desse movimento dialético entre o corpo marcado e determinado 

socialmente como feminino no território e as memórias do território (indivíduos e 

instituições sociais) no meu corpo, me permitiram acessar processos de conscientização 



29 
 

de opressões, resistências e privilégios, percepções que dialogam com a experiência 

colonial que ainda ressoa em mim e permanece como eixo estruturante da sociedade 

brasileira. Uma invasão colonial que se transforma historicamente em nossos corpos 

(individuais e coletivos), por meio de processos de controle, submissão, objetificação, 

classificação social de classe, de gênero e de raça. 

 É dessa experiência que sou fruto e também semente. Residi a maior parte de 

minha infância e adolescência em uma região de classe média baixa na cidade de São 

Paulo, cuja paisagem expressava as profundas desigualdades de nosso país. 

 Embora tenha cursado a educação básica em instituições privadas de ensino 

localizada na área central da cidade de São Paulo, o que exigia deslocamentos diários de 

ônibus e de metrô por horas, nestes percursos rompia com diversas fronteiras sociais. A 

cidade se transformava perante meus olhos ao longo dos deslocamentos entre periferia - 

centro - periferia. Os anos finais do ensino fundamental foram cursados no bairro onde 

residia e a experiência foi muito mais significativa porque tive a oportunidade de construir 

experiências comunitárias, territoriais e afetivas no lugar onde vivia. O período de estudos 

de nível médio foi em Goiânia, lugar onde ampliei meus horizontes e experimentei 

relações sociais novas. 

Tempos depois ingressei na universidade e cursei, sem concluir, Arquitetura e 

Artes Visuais. No ano de 1996 iniciei os estudos em História na Universidade Federal de 

Outro Preto, onde experimentei oportunidades oferecidas pela universidade pública, 

usufruindo de uma educação gratuita e de qualidade, experiência que envolvia acesso a 

atividades de ensino, pesquisa e extensão, amparadas por uma estrutura de assistência 

estudantil que assegurava acesso à alimentação de baixo custo e residência gratuita. A 

Universidade Federal de Ouro Preto, talvez por ser uma instituição de ensino 

interiorizada, possibilitava um acesso mais democrático aos seus estudantes, por isso 

convivi com pessoas de diferentes regiões do país, sobretudo do estado de Minas Gerais, 

a maioria proveniente da classe trabalhadora, filhas e filhos de trabalhadores da 

mineração, de professoras/es da educação básica, de camponesas/es e de trabalhadoras 

domésticas.  

O curso de graduação em História me formou e contribuiu para que eu olhasse 

para o mundo a partir da luta de classes, considerando esta categoria como o centro das 

opressões e violações de direito. Embora eu estivesse em um contexto de relações sociais 

mais diverso e plural, ao longo da minha formação não tive qualquer professor negro e 

apenas algumas docentes mulheres, todas brancas. A equipe técnico-administrativa da 



30 
 

universidade era composta por maioria de mulheres, também brancas, mas as 

corporeidades das pessoas que constituíam aquele território eram ignoradas e 

invisibilizadas. Havia uma persistente narrativa que afirmava que as relações sociais na 

universidade eram igualitárias, mas nunca foram. 

Dentre as experiências oferecidas pela universidade, as que mais me mobilizaram 

foram a participação no Núcleo de História Oral, o estágio no Arquivo Histórico do 

Museu da Inconfidência e as oficinas de arte e cultura de que participei nos Festivais de 

Inverno. As referências de estudo oferecidas pelo Núcleo de História Oral me 

possibilitaram conhecer uma metodologia - com a qual me identifiquei - que envolvia 

conhecer a história por meio de narrativas de pessoas comuns que interpelavam os 

discursos da história oficial e dos ditos “vencedores”. Já o contato com o acervo do 

arquivo histórico do Museu da Inconfidência me ofereceu formação na área de gestão de 

documentos, sob a perspectiva do acervo como patrimônio histórico, artístico e cultural, 

onde convivi com pesquisadoras e pesquisadores do Brasil e de outros países.  

As oficinas de arte e cultura dos Festivais de Inverno (fotografia, arte barroca, 

escultura e restauração de bens culturais) foram experiências de formação muito 

significativas, orientada pela ação e intervenção, pela interdisciplinaridade e pela 

interculturalidade.  

No final da graduação, no ano de 2000, ampliei um pouco mais meus horizontes 

e experiências de deslocamento sendo selecionada para realizar um intercâmbio, por meio 

da Universidade Federal de Ouro Preto, para estudar por três meses na Escola Oficial de 

Turismo da Catalunha, vinculada à Universidade de Girona, situada na região da 

Catalunha, Espanha. Durante este período, estive sob orientação da professora Dolors 

Vidal Casellas e o foco dos estudos foi na área de patrimônio cultural e turismo. 

Embora tenha sido um breve período de tempo, me recordo de conviver com 

olhares e comportamentos de superioridade de algumas pessoas com relação à minha 

pessoa/nacionalidade. Aliás, já no serviço de imigração espanhol senti um incômodo 

olhar, com perguntas que sugeriam desconfiança, como a falta de paciência com a minha 

dificuldade com a língua local. Naquele contexto eu era diferente e, em algumas 

situações, desigual. Hoje, percebo que isso pode ter ocorrido em função de minha 

condição de gênero e origem, enquanto mulher latino-americana.  

Foram meses de profunda transformação, naquele território onde eu me sentia a 

Outra. A partir desse lugar e perspectiva minorizada, questionei as narrativas 

historiográficas/artísticas sobre o Brasil e América Latina, em especial aquelas escritas 



31 
 

por europeus, e também a história europeia como centro único do conhecimento e da 

autorreferenciada “civilização humana”. Naquele mesmo ano, 2000, conclui os estudos 

de graduação e retornei à casa de minha mãe que, naquele período, junto com meus 

irmãos, tinham migrado recentemente para a cidade de Brasília.  

Em poucos meses, fui contratada como assistente de pesquisa no Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan), local onde trabalhei, em equipes 

multidisciplinares, por alguns anos e que reconheço como estruturador de minha prática 

como pesquisadora. Dentre os trabalhos desenvolvidos, destaco o contato com as 

metodologias de inventários nacionais de bens culturais de natureza material e imaterial, 

especialmente a perspectiva conceitual de patrimônio cultural construída por 

comunidades e povos tradicionais, suas práticas socioculturais (saberes, ofícios, modos 

de fazer), bem como as narrativas e histórias associadas aos bens culturais materiais como 

parte da concepção de patrimônio cultural nacional. 

Eu senti que estava pronta para retornar à universidade e dar continuidade à minha 

formação acadêmica. Ingressei inicialmente em um curso de especialização em Turismo 

na Universidade de Brasília, onde estudei as perspectivas das comunidades tradicionais 

sobre o meio ambiente em contraposição e em diálogo com o turismo (Velloso, 2004). 

Esta reaproximação com a universidade foi importante e me levou a ingressar no mestrado 

em geografia, na linha de pesquisa de gestão ambiental e territorial. 

Era o ano de 2003, o Brasil vivia tempos de esperança, pela primeira vez tínhamos 

um operário na presidência da República. Com a ascensão de Luís Inácio Lula da Silva 

(2002-2010), eu vi novos corpos-territórios ocuparem espaços públicos de poder. Havia 

esperança e expectativa de vida melhor. Tive oportunidade de trabalhar em diferentes 

áreas do conhecimento: cultura, gestão territorial, educação, gestão de documentos, 

mergulhei em um campo amplo de possibilidades profissionais. 

Ao ingressar no mestrado, eu estudava e trabalhava em dois lugares o que me 

fizeram permanecer por pouco mais de três anos no curso. O acesso a uma bolsa de 

pesquisa da Capes ofereceu as condições para que eu me dedicasse exclusivamente aos 

estudos, por um breve período, no qual realizei o trabalho de campo. Escolher o programa 

de pós-graduação em Geografia para mim fazia todo sentido, em função de meu interesse 

em conhecer as diversas formas de relação com a terra, em especial as concebidas pelos 

povos e comunidades tradicionais.17 

                                                           
17 Adotarei a definição que consta no Decreto nº 6.040, de 07 de fevereiro de 2007 que institui a Política 
Nacional de Povos e Comunidades Tradicionais:  Povos e Comunidades Tradicionais: grupos culturalmente 



32 
 

Nesse contexto, desenvolvi uma pesquisa com a comunidade quilombola Kalunga 

do Engenho 2, localizada na região nordeste do estado de Goiás (Velloso, 2007). Neste 

trabalho, procurei articular as experiências que trazia em meu corpo-território e lancei 

mão dos métodos e técnicas oferecidos pela história oral com o objetivo de escutar, 

registrar e analisar as narrativas dos membros da comunidade sobre a história de ocupação 

daquele território, a qual denominei de processo histórico-espacial. Após esse processo 

de escuta que apontou várias estratégias de ocupação territorial pelos quilombolas, 

pesquisei inventários no acervo do arquivo histórico da cidade de Cavalcante, nos quais 

identifiquei o registro de pessoas, citadas pelos narradores como seus ancestrais, que eram 

proprietárias de terras naquela região. Por meio da articulação entre esse conjunto de 

referências territoriais, construí, em parceria com o senhor Jorge Moreira, membro da 

comunidade, o mapa histórico-cultural do Engenho 2. 

A experiência que vivi ao longo dessa pesquisa me marcou profundamente e abriu 

caminhos para mobilizar sentimentos e percepções sobre o meu lugar na sociedade, sobre 

ser mulher, branca, pesquisadora e trabalhadora. Viver, ainda que por um breve período, 

numa terra de pretos possibilitou sentir em meu corpo mais uma vez o que era ser 

diferente, mas em momento algum desigual. Longe de querer tecer uma visão 

idealizadora, mas pelos caminhos do quilombo eu aprendi e vivi experiências de 

igualdade, confiança, solidariedade e partilha, vi pessoas terem acesso pela primeira vez 

à luz elétrica, embora ainda sem acesso a saneamento básico, compreendi que a escola é 

importante, mas que naquele período, era muito dissociada daquela realidade, era 

desenraizada e promovia o desenraizamento das crianças. 

Nos caminhos que percorremos no processo de mapeamento do território do 

Engenho 2 aprendi com as pessoas sobre o cerrado, sobre os significados da terra coletiva, 

da terra como lugar de memórias e de lutas, as terras e águas como bens comuns, uma 

terra livre, sem cercas (estas apenas impostas por fazendeiros em áreas de conflito). Ouvi 

também narrativas sobre estratégias de resistência e afirmação forjadas pela memória 

coletiva que possibilitaram, anos depois, no ano de 2014, a titulação de parte de seu 

território. 

Ao final do trabalho, compartilhei com a comunidade as reflexões da pesquisa, 

dialogamos e debatemos juntos. Neste encontro, levei comigo meus familiares, 

                                                           
diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização social, que 
ocupam e usam territórios e recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, 
ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição 



33 
 

experiência que materializou o diálogo entre minhas memórias e as memórias narradas 

pelas pessoas que escutei ao longo de dois anos de pesquisa. Entretanto, a experiência de 

corpos-territórios em diálogo, vivenciada no quilombo, não se deu na defesa do mestrado. 

No espaço da universidade, naquele momento, eu não consegui falar. O silêncio invadiu 

o meu corpo, tive muitas dificuldades de compartilhar a experiência vivida. Sentia-me 

insegura, talvez em virtude de não ter conseguido amadurecer ainda as ideias e 

sentimentos para elaborar academicamente a dimensão subjetiva do vivido. Mesmo 

assim, concluí o mestrado, com certa satisfação profissional. 

Entretanto, uma questão me inquietava: a sensação ambígua de que a universidade 

havia me oferecido possibilidades de ser um corpo-território livre, mas ao mesmo tempo 

eu me sentia bloqueada. Este estranhamento que eu carregava desde o ingresso na 

universidade se materializou naquele dia da defesa da dissertação, por meio do meu 

silenciamento e medo, expressados em um corpo enrijecido. Reconheço que estava em 

mais um processo de deslocamento. O caminho vislumbrado naquele momento foi o de 

reconstruir meu corpo-território em outros espaços. 

Assim, nos anos seguintes me dediquei como consultora técnica do Ministério da 

Educação e retomei a atividade docente em uma instituição privada de Ensino no Distrito 

Federal18. No ano de 2008 fui atravessada pela morte de meu irmão mais novo, Paulo 

Henrique, em decorrência de um atropelamento, que exigiu de nossa família viver o luto 

ao lado da luta por justiça. Meu corpo-território fora marcado pela experiência da 

violência que ceifou a vida de meu irmão, mas também pelo exercício diário de lutar por 

justiça. Eu vivi a experiência de transformar dor em luta. 

A luta social e política tomou um espaço maior na minha vida e o processo 

consciente de tornar-me mulher se acentuou. Sobretudo com a experiência da 

maternidade, passei a sentir como toda estrutura social19 nos responsabiliza 

                                                           
18 Trabalhei como docente na Faculdade Projeção nos cursos de Turismo e Administração em que lecionei 
disciplinas que abordavam temas sobre patrimônio cultural e gestão ambiental. Também orientei estudantes 
de graduação. 
19 A palavra "estrutura" . Boa ou má, é a que domina os problemas da longa duração. Por "estrutura", os 
observadores do social entendem uma organização, uma coerência, relações bastante fixas entre realida-
des e massas sociais. Para nós, historiadores, uma estrutura é, sem dúvida, um conjunto, uma arquitetura, 
mas é mais ainda uma realidade que o tempo usa mal e veicula demoradamente. Certas estruturas, por 
viverem muito tempo, tornam-se elementos estáveis de uma infinidade de gerações: embaraçam a história, 
incomodam-na, e assim comandam seu fluxo. Outras estão mais prontas a serem destruídas. Mas tôdas são, 
por sua vez, sustentáculos e obstáculos. Como obstáculos, elas se marcam como limites (envoltórios no 
sentido matemático), dos quais o homem e suas experiências não podem libertar-se. Pense-se na dificuldade 
de quebrar certos quadros geográficos, certas realidades biológicas, certos limites da produtividade, até 
mesmo certas sujeições espirituais: os quadros mentais são também prisões de longa duração. (Braudel, 
1965, 268). 



34 
 

exclusivamente pelo cuidado com as crianças. Eu assumi muitas tarefas sem questionar, 

afinal esse era o modelo no qual eu tinha sido formada. Aos poucos, entretanto, fui me 

dando conta de que se tratava de exploração do sistema sobre meu corpo-território. Foi 

uma (re)construção que se deu pelos estudos sobre gênero e direitos humanos que passei 

a fazer em função de minha atuação profissional na universidade, bem como com a 

aproximação à militância sindical. 

Desde o ano de 2013 sou trabalhadora da Universidade de Brasília20, atuo como 

Técnica em Assuntos Educacionais, na carreira de Técnicos-Administrativos em 

Educação. No ano de 2016 passei a integrar a equipe da Diretoria da Diversidade21, junto 

à Coordenação dos Direitos das Mulheres (CODIM), equipe multiprofissional 

(técnicas/os administrativos com formação em diferentes áreas: assistentes sociais, 

psicológas/os, técnicas/os em assuntos educacionais – licenciatura em diferentes áreas do 

conhecimento). 

No âmbito da CODIM, dedicávamos a refletir sobre as relações sociais de gênero 

no contexto universitário, oferecendo acolhimento às mulheres em situação de violência 

e promovendo ações educacionais (ensino, pesquisa, extensão e ações comunitárias) para 

a igualdade de gênero. Naquele período, a equipe promoveu diálogos com vistas a 

construir políticas de proteção e promoção de direitos humanos na universidade, sob a 

perspectiva interseccional, cuja abordagem considera o entrecruzamento das opressões 

produzidas pelos marcadores sociais de diferença: gênero, raça, classe, capacitismo, 

orientação sexual, idade, religião, origem.22 

Nesse contexto, eu considerava que minha colaboração na luta antirracista 

envolvia compreender a importância da educação para as relações raciais e implementá-

la no meu campo de atuação profissional, político e militante. Embora eu tivesse 

consciência de que o racismo promovia violações de direito e que sustentava um conjunto 

de acesso à direitos sociais para a população branca, eu não reconhecia que também fazia 

parte dessa estrutura e que também a reproduzia, ainda que de modo inconsciente. 

                                                           
20 Ingressei na carreira de técnica-administrativa em educação no ano de 2012 pelo Instituto Federal de 
Educação de Goiás, campi Luziânia. Em 2013 realizei uma redistribuição para a Universidade de Brasília, 
onde trabalhei inicialmente na Coordenação de Extensão do Instituto de Psicologia. 
21 A Diretoria da Diversidade foi criada no ano de 2003, é vinculada ao Decanato de Assuntos Comunitários 
e possui quatro coordenações: Coordenação Indígena, Coordenação dos Direitos das Mulheres, 
Coordenação LGBT e Coordenação Negra.  
22 O tratamento dado à temática da equidade é bem avaliado pelos estudantes e, no que diz respeito à 
promoção de uma cultura de equidade na instituição (...). Importante destacar que o acolhimento dado pela 
comunidade universitária a todos os estudantes sem discriminação segundo gênero, raça/cor, etnia e classe 
social pode ser considerado um aspecto positivo na UnB, dadas as respostas favoráveis a esse critério. 
Observatório Institucional de Equidade da UnB (2019). 



35 
 

Nesse sentido, no ano de 2017 passei por uma experiência estranha ao ser 

indagada na universidade sobre minha branquitude. Embora eu tivesse consciência da 

minha condição privilegiada em um país profundamente desigual, racista, misógino e 

violento, eu me reconhecia como uma mulher trabalhadora, jamais como um sujeito social 

que produzisse e reproduzisse a branquitude. Tal interpelação foi muito impactante para 

mim. E, como tudo que nos atravessa e é silenciado historicamente, senti aquilo como 

uma violência. Foram dias, semanas e meses de reflexão e inquietação. Eu não entendia 

o que de fato havia provocado aquela desestruturação emocional, cognitiva e corpórea.   

Eu estava mais uma vez em deslocamento, senti que precisava elaborar esse processo e 

decidi retomar os estudos de pós-graduação em 2018. 

Hoje compreendo o que me abalou naquele momento de minha vida, aos quarenta 

e dois anos de idade. Eu reconheci em mim, ainda que de forma inconsciente, o sentido, 

ou melhor, a experiência do dispositivo da racialidade branca. A branquitude é uma 

condição estrutural, social, histórica e cultural. Sua expressão é diversa e se transforma 

ao longo do tempo ao produzir e reproduzir socialmente um lugar de privilégios 

simbólicos, subjetivos e materiais nos quais estes grupos não se veem a si mesmos, mas 

veem os outros desde uma condição de poder superior e confortável (Cardoso, 2010). 

Esse processo de deslocamento passou também pela decisão, no ano seguinte, de 

encerrar meu casamento. Como em geral ocorre com as mulheres, esse processo foi 

atravessado pelo medo, inseguranças e dúvidas sobre minha capacidade de seguir a vida 

sozinha. Foram anos elaborando esse processo, buscando compreender esse movimento 

profundo que aos poucos revelou-se como uma ação, um gesto de subversão, o início da 

escuta de mim mesma, o caminho da desterritorialização mais complexa pela qual vivi, 

enfrentando as sombras das imagens da racialização branca e seu impacto sobre minha 

forma de ser. Tive que lidar com o impacto da desintegração da ideia de amor romântico 

e sua violência sobre a experiência feminina, além da submissão performativa do ideal 

materno inserida em uma família de pessoas brancas, de classe trabalhadora e 

heteronormativas.  

Nesse processo, aprendi a dizer não para um conjunto de sistemas familiares e 

sociais, para começar a dizer sim para mim, perceber-me enquanto pessoa, enquanto 

sujeito social inserida em um sistema de valores cujos códigos que subjetivei eram 

orientados por um lugar social racializado e pelo cuidado com os outros. Esse processo 

me levou a perceber que eu já não sabia mais quem eu era, do que gostava e quais eram 

os meus próprios desejos. 



36 
 

Entre os anos de 2018 e 2023, para realizar o curso de doutorado, estive afastada 

das minhas atividades de trabalho na Universidade de Brasília e, ao retornar, já não me 

identificava mais com o espaço onde anteriormente trabalhava. Encontrei uma equipe 

desestruturada e, no ano de 2023, tive a oportunidade de ir trabalhar em outra instituição, 

no Ministério do Desenvolvimento Agrário e Agricultura Familiar, no terceiro mandato 

do presidente Lula, onde sigo atuando na temática agrária relacionada a povos e 

comunidades tradicionais.  

Até ingressar no programa de doutorado, transitei entre diferentes espaços de 

formação dos quais destaco o curso de especialização sobre Democracia Participativa, 

República e Movimentos Sociais, um curso financiado pela Secretaria Geral da 

Presidência da República do Brasil e oferecido pela Universidade Federal de Minas 

Gerais para membros dos Conselhos Nacionais de Políticas Públicas e servidores 

públicos. Ao realizar esse curso, minha intenção foi retomar os estudos após um ano do 

nascimento de meu filho Raul e refletir sobre possibilidades de pesquisa. Nessa 

experiência tive a oportunidade de contar com a orientação do professor Dr. Miguel 

Arroyo, um grande educador que, em um momento muito difícil de minha vida 

profissional na UnB, acolheu-me e lembrou-me de minha dignidade e humanidade. 

Amparada por ele, consegui elaborar um trabalho que me reconectava com minha atuação 

como pesquisadora, sob título Universidade território quilombola: uma análise do curso 

de educação do campo da UnB (Velloso, 2015). 

No ano de 2015 cursei a disciplina Memória e Globalização oferecida pelo 

professor Dr. José Walter Nunes. Nesta disciplina retomei o contato com a metodologia 

da história oral, conheci novos pensadores e abordagens metodológicas no campo da 

História. Considerei inovadora a metodologia proposta de articulação entre oralidade, 

imagem e memória em diálogo com o pensamento de Walter Benjamin e com as teorias 

pós-coloniais. Esta disciplina abriu horizontes para mim, me identifiquei muito com a 

temática e, por meio dela, conheci o Programa de Pós-graduação em Desenvolvimento, 

Sociedade e Cooperação Internacional do Centro de Estudos Avançados 

Multidisciplinares-CEAM, onde no ano de 2018 ingressei como aluna regular, na linha 

de pesquisa Desenvolvimento, Cultura e Cooperação Internacional, sob orientação do 

professor Dr. José Walter Nunes. 

No âmbito dos programas de pós-graduação do CEAM, tive a oportunidade de 

cursar várias disciplinas, das quais destaco Educação e Direitos Humanos, tendo contato 

com estudos sobre relações raciais e filosofia Africana; no âmbito do Departamento de 



37 
 

Estudos Latino Americanos - ELA cursei a disciplina Pensamento Social Latino-

americano e nos debruçamos sobre os feminismos latino-americanos e na Faculdade de 

Educação fiz a disciplina Perspectivas Decoloniais da Educação que foi um espaço de 

mergulho nessa corrente de pensamento que sinaliza para a longa duração da experiência 

colonial no contexto latino-americano, marcada pela modernidade capitalista, racismo e 

patriarcado. 

No segundo semestre do ano de 2019, tive a oportunidade de participar do 32º 

Congresso Internacional da Associação Latino-Americana de Ciências Sociais que 

aconteceu em Lima, no Perú. Neste congresso apresentei uma comunicação na qual 

compartilhei primeiras aproximações desta pesquisa, artigo escrito em parceria com meu 

orientador professor Dr. José Walter Nunes, sob título Mulheres d(e) terra: narrativas e 

territorialidades em comunidades tradicionais latino-americanas23. 

A partir das referências da linha de pesquisa Desenvolvimento, Cultura e 

Cooperação, e em diálogo com essas disciplinas e com meu orientador, iniciei o processo 

delimitação do objeto da pesquisa. A abordagem sobre o desenvolvimento adotada, 

aponta para a construção de perspectivas inclusivas e libertadoras, apoiadas pelos 

conceitos benjaminianos sobre a noção de progresso e a perspectiva historiográfica em 

diálogo com os estudos culturais e de gênero, com foco nos feminismos afro-latino-

americanos. 

 

1.2- A construção de uma pesquisa parcial, situada e comprometida: corpos, imagens 
e memórias 

 

Ao partilhar aspectos da minha trajetória pessoal e coletiva que me levaram à 

construção dessa pesquisa, busco construir o entendimento e aplicação do que 

compreendo ser a construção de um conhecimento feminista que busca evidenciar-se a 

partir da historicização não linear da experiência (Scott, 1999) como um processo 

limitado, provisório, parcial, situado e também comprometido eticamente e socialmente. 

Conforme enunciado ao longo do trabalho, há vários estudos feministas, em 

diferentes campos de pesquisa, que propõem caminhos teórico-metodológicos contra 

                                                           
23 Alessandra d’Aqui Velloso (2019). Mulheres (d)e terra: narrativas e territorialidades em comunidades 
tradicionais latino-americanas. XXXII Congreso de la Asociación Latinoamericana de Sociología. 
Asociación Latinoamericana de Sociología, Lima. Dirección estable: https://www.aacademica.org/000-
030/1046 . 



38 
 

hegemônicos para a construção do conhecimento científico. Entre os temas de pesquisa, 

em geral abordados de maneira interdisciplinar, destacam-se os que tratam da constituição 

de identidades e dos papéis sociais de gênero; relações de poder; violências e direitos das 

mulheres; sexualidades. No entanto, os estudos que se debruçaram sobre experiências 

(Scott, 1999) que evidenciam práticas sociais contra hegemônicas e epistemologias 

feministas afro-latino-americanas, ainda são escassos. É no campo dos estudos sociais 

interdisciplinares de gênero, em articulação com as categorias de raça e classe, que se 

propõe a presente pesquisa. 

É, portanto, no rastro da identificação e análise de imagens e vozes que subvertam 

estereótipos sociais opressores e limitadores e, que revelem experiências e práticas 

políticas e culturais construídas por mulheres em luta pela terra e por território que o 

processo de pesquisa foi construído, tomando como referência teórico-metodológica o 

feminismo afro-latino-americano e a categoria político cultural amefricanidade propostos 

por Lélia Gonzalez (1979; 1980 a; 1980 b; 1983; 1988 a; 1988 b) em diálogo com o 

pensamento de Beatriz Nascimento desde a narração de sua experiência no filme 

documentário Orí (1989) e também de sua produção acadêmica, com foco nos estudos 

sobre corpo, território e  quilombos (1981; 1982 a; 1982 b; 1985; 1987; 1989; 1992). 

O encontro com as personagens da pesquisa, a saber,  Leonice Flores, Doroteia 

dos Santos Rosa, Roseli Nunes, Beatriz Nascimento e, também com as cineastas Raquel 

Gerber e Tetê Moraes, se deu a partir de meu olhar, construído por meio de lugares sociais 

que, de forma consciente e inconsciente, me levaram à delimitação dos contornos teórico-

metodológicos da pesquisa. 

Esses lugares sociais me constituem e, nesse movimento entre meu corpo no 

território e o território no meu corpo, promovem leituras parciais e localizadas sobre a 

realidade social a qual me proponho a refletir. Busco assim mostrar o meu corpo histórico 

nessa pesquisa, construído socialmente como de mulher, branca, heterossexual, mãe, da 

classe trabalhadora, brasileira e latino-americana, reconheço que essas classificações me 

definem socialmente, mas não me limitam enquanto pessoa humana e em permanente 

processo de (trans)formação.  

Considerar essas categorias sociais é fundamental para evitar, a todo custo, a 

reprodução de uma perspectiva teórico-metodológica abstrata, pretensamente neutra e, 

sobretudo, não racializada, sobre as escolhas e perspectivas adotadas. É uma tentativa 

consciente e deliberada de contraposição às análises hegemônicas, presentes nas ciências 



39 
 

sociais, que evidenciam uma negação da racialidade branca e patriarcal da produção 

acadêmica brasileira. 

Os dados de fomento em pesquisa da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (Capes) apontam que mais de 80% dos recursos de 

investimento beneficiam pesquisadores (homens e mulheres) brancos24. Ao se debruçar 

sob os números, o pesquisador Alan Brito destacou que a desigualdade étnico-racial nas 

academias é maior do que a desigualdade de gênero (2023). 

Esses dados confirmam o que já sabíamos: que o discurso acadêmico brasileiro é 

majoritariamente produzido por pessoas brancas e evidencia a persistência estrutural do 

racismo nas universidades. Ao menos no campo das ciências humanas e sociais, essa 

perspectiva ainda carece de um posicionamento desses sujeitos que, em geral, não se 

afirmam desde sua racialidade em sua produção científica, aspecto que também se verifica 

nos estudos feministas. 

Em diálogo com Lourenço (2010); Bento (2002) e Dieuwertje Dyi (2007) a 

questão racial branca e a branquitude ocupam pouco espaço na produção acadêmica. 

Assim, procuro, ainda que com poucas referências, construir uma pesquisa que considere 

criticamente a racialidade branca, que constitui meu corpo histórico, buscando identificar 

e refletir sobre os discursos universalizadores da categoria gênero, a abstração, a 

neutralidade e o silêncio da racialidade branca na produção acadêmica. 

Nesse contexto, o encontro com as personagens da pesquisa fortaleceu a escolha 

teórico metodológica tendo como referência as trajetórias de vida das personagens, 

registradas em filmes documentários e em entrevistas, fundamentadas no feminismo afro-

latino-americano e na categoria político-cultural amefricanidade concebidos por Lelia 

Gonzalez, em diálogo com o pensamento de Beatriz Nascimento, notadamente sobre 

corpo, território e quilombo. 

Pretendo, portanto, tecer conexões e intertextualidades entre imagens e vozes de 

mulheres em luta por terra e território, inspirada na arte-ação das tecelãs que reconheço 

como uma arte-ação histórica política e cultural e que também representa os feminismos 

latino-americanos. Assim, lanço mão dessa imagem-ação para a construção teórico-

metodológica da presente pesquisa.  

                                                           
24 Dados extraídos do Relatório - Painel de Fomento em Ciência, Tecnologia e Inovação: Olhares e 
Possibilidades para a Pluralidade. Disponível em chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://sbfisica.org.br/v1/sbf/wp-
content/uploads/2023/09/2023-09-20-Painel-de-Fomento-em-Ciencia-Tecnologia-e-Inovacao-Olhares-e-
Possibilidades-para-a-Pluralidade.pdf. 



40 
 

Desde esse lugar de observadora fui aos poucos construindo a urdidura e a trama 

dessa pesquisa, tal qual para o tecido, a urdidura e a trama são as bases sob as quais se 

constrói o tecido. Analogamente, reconheço as quatro personagens femininas como a 

urdidura e, seus lugares sociais como a trama e, corajosamente, me lanço a construir um 

tecido que se faz no movimento (ou na prática de escutar mulheres) por e entre essas 

linhas, seus entrecruzamentos e intersecções. 

 

  



41 
 

CAPÍTULO 2 

Feminismos e Epistemologias feministas Afro-Latino-Americanas 

 
Os estudos de gênero25 têm aportado contribuições importantes às teorias no 

campo das ciências humanas e sociais e ao conhecimento científico contemporâneo em 

geral. Suas críticas à concepção de sujeito universal interpelam as bases estruturais do 

pensamento moderno que é marcado por uma pretensa racionalidade, neutralidade, 

objetividade, universalismo e cartesianismo. As teorias feministas vêm corroborando para 

desmistificar os limites de tais racionalismos ao revelar que o pensamento tradicional 

moderno, enuncia e reproduz justamente o contrário do que promete: é parcial, 

intencional, eurocêntrico, androcêntrico, racista e heteronormativo. 

Como crítica à produção dominante do conhecimento, a abordagem 

epistemológica feminista propõe-se a lançar um olhar sobre os saberes e conhecimentos 

construídos desde uma experiência histórica e cultural distinta da masculina, definida 

como um processo que parte “das margens, da construção miúda, da gestão do detalhe, 

que se expressam em uma nova linguagem, ou na produção de um contradiscurso” 

(Rago, 1998, p. 23-24), ou seja, a partir de uma análise bastante distinta da lógica 

moderna e patriarcal, focada em uma narrativa hegemônica e linear.      

A perspectiva feminista procura novos caminhos, metodologias, recortes, objetos 

e abordagens para entender e explicar o mundo. Nesse processo emergem proposições 

que dialogam com o pensamento filosófico de Foucault, Deleuze, Guatarri, Beauvoir, 

Buttler e outras pensadoras e pensadores que procuram se afastar das grandes narrativas 

e sínteses sobre os processos históricos e, assim, construir perspectivas que promovam a 

desnaturalização das identidades e dos essencialismos biologizantes, reconhecendo os 

discursos e práticas sociais não apenas como reflexos ou reações da base material das 

relações sociais de relações de poder, por sua vez, trata-se de reconhecer que “a infra-

estrutura determina a superestrutura, sim, mas a superestrutura por sua vez, reage” 

(Veyne, 1995, p. 164). 

 

                                                           
25Não mais que outros termos de Ciências Sociais, os termos “patriarcado”, “gênero” ou “sistema de 
gênero”, “relações sociais de sexo” ou “relações sociais de gênero”, ou qualquer outro termo suscetível de 
ser empregado em seu lugar, não têm definição estrita e tampouco uma com a qual todos estejam de acordo. 
Esses três termos – ou conceitos – têm, entretanto, em comum o fato de pretenderem descrever não atitudes 
individuais ou de setores precisos da vida social, mas um sistema total que impregna e comanda o conjunto 
das atividades humanas, coletivas e individuais. Assim, os três termos têm a mesma pretensão à 
generalidade e a mesma denotação de organização, que não é absolutamente casual (Hirata, 2009). 



42 
 

Assim a articulação entre as memórias individuais e coletivas “permite a 

constituição de um saber histórico das lutas e a utilização deste saber nas táticas atuais” 

(Foucault, 1986, p. 171). Nesse processo dialético reconhecemos não apenas um 

movimento de ação e reação ou de discursos e contradiscursos, mas também construções 

sociais que, amparadas na memória, promovem novas e outras práticas sociais contra 

hegemônicas.  

 

2.1- No rastro das experiências: a contribuição dos estudos de gênero 

 
Afastada de uma visão totalizadora e única da história, a perspectiva de gênero, 

propõe uma inversão da lógica científica hegemônica, baseada na relação entre teoria e 

objeto. Nesse contexto, as práticas sociais adquirem centralidade para os estudos dos 

sujeitos sociais, ou seja, o foco de análise inverte-se:  parte da temática e do recorte da 

pesquisa, para então dialogar com as teorias, ou seja, o fazer da pesquisa não pressupõe 

um consenso teórico exterior à experiência social. Aspecto relevante da epistemologia 

feminista foi ainda a crítica à hierarquização dos acontecimentos e ao modo dominante 

de construção do conhecimento, o que acarretou na ampliação dos objetos e fontes de 

pesquisa histórica. (Rago, 1998; Veyne, 1995). 

A noção de experiência é analisada por Joan Scott (1989), como um processo que 

cria sujeitos e as posições e situações que lhes são atribuídas ao longo da vida, manifesta-

se por meio da linguagem. A experiência é comumente utilizada como um conceito que 

desconstrói a pretensa objetividade dos relatos históricos tradicionais.   

  

Não são os indivíduos que têm experiência, mas os sujeitos é que são 
constituídos através da experiência. A experiência, de acordo com essa 
definição, torna-se, não a origem de nossa explicação, não a evidência 
autorizada (porque vista ou sentida) que fundamenta o conhecimento, 
mas sim aquilo que buscamos explicar, aquilo sobre o qual se produz 
conhecimento. Pensar a experiência dessa forma é historicizá-la, assim 
como as identidades que ela produz (Scott, 2001, p. 5). 

 

Apesar de ser um conceito que possibilita uma estratégia teórico-metodológica 

importante, Scott alerta para a armadilha de utilizá-lo como se fosse um conceito auto 

evidente, uma categoria pré-estabelecida. Nesse sentido Scott entende que a experiência 

considera que os sujeitos são construídos de forma distinta, por meio da 

linguagem/discurso. Ou seja, a experiência deve ser concebida como “uma história do 



43 
 

sujeito” e a linguagem como “o local onde a história é encenada". Dessa maneira, “a 

explicação histórica não pode, portanto, separar as duas” (Scott, 2001, p. 16), uma vez 

que é necessário historicizar a experiência, vê-la de forma mais “literária”. 

 

A questão, então, passa a ser a de como analisar a linguagem, e aqui. 
historiadores/as, frequentemente (apesar de nem sempre, e não 
necessariamente) confrontam os limites de uma disciplina que 
tipicamente se construiu em oposição à literatura. (Esses limites têm a 
ver com uma concepção referencial de linguagem, com a crença em 
uma relação direta entre as palavras e as coisas.) O tipo de leitura que 
tenho em mente não pressupõe uma correspondência direta entre 
palavras e coisas, nem se restringe a significados únicos, nem tem o 
propósito de resolver contradições. Não representa um processo como 
linear, nem baseia a explicação em correlações simples ou em uma 
única variável. Ao invés, dá ao “literário” um status próprio integral, e 
até irredutível. Tal status não significa transformar o “literário” em 
fundamental, mas sim abrir novas possibilidades para analisar 
produções discursivas da realidade social e política como processos 
complexos e contraditórios  (Scott, 2001, p. 66-67).26 

 

O que o presente trabalho pretende analisar, portanto, são as produções 

discursivas das e sobre aspectos das trajetórias de vida de quatro mulheres. E tal processo 

de análise somente é possível graças a contribuição dos estudos de gênero e da 

epistemologia feminista que se recusam a compactuar com uma “construção hierárquica 

da relação entre masculino e feminino” (Scott, 1989, p. 19) e propõem a desnaturalização 

de identidades fixas e binárias enfrentando, ainda que de maneira imperfeita, as 

categorias e vocabulários de análise. 

Vale lembrar que Scott (1989), fundamentada nos estudos de Jacques Derrida, 

propõe que nos debrucemos criticamente sobre essa lógica de pensamento cartesiano e 

universal enquanto estruturador do pensamento científico. Defende que a História 

assuma o gênero como categoria para leitura da historiografia, constituindo assim teorias 

críticas sobre suas abordagens metodológicas. 

                                                           
26 No original. La pregunta se convierte entonces en cómo analizar el lenguaje, y aquí los historiadores 
frecuentemente (aunque no siempre y no necesariamente) confrontan los límites de una disciplina que 
típicamente se ha construido a sí misma en oposición a la literatura. (Estos límites tienen que ver con una 
concepción referencial del lenguaje, la creencia en una relación directa entre las palabras y las cosas.) El 
tipo de lectura que tengo en mente no asume una correspondencia directa entre las palabras y las cosas, ni 
se confina a significados únicos, ni busca la resolución de la contradicción. No quiere hacer el proceso 
lineal, ni hacer que la explicación descanse sobre correlaciones simples o variables únicas. Más bien le 
otorgaría a lo “literario” su propio estatus integral, incluso irreductible. Darle tal estatus no es hacer de lo 
“literario” un fundamento, sino abrir nuevas posibilidades para analizar las producciones discursivas de la 
realidad social y política como procesos complejos y contradictorios. (Scott, 2001, p. 66-67). 



44 
 

Dessa maneira, a autora sustenta que isto possibilita a emergência da reflexão 

acerca das estratégias políticas feministas, indo além da análise sobre a forma como as 

mulheres reagem dentro do sistema patriarcal, com vistas a construir explicações 

significativas sobre as interações sociais, processos e sentidos produzidos por elas. Assim, 

amplia o olhar sobre as relações de poder, sua complexidade e pluralidade para evidenciar 

experiências de resistência e re-existências, reconhecidas como epistemologias 

feministas. 

No seio desses processos e estruturas tem espaço para um conceito de 
realização humana como um esforço (pelo menos parcialmente 
racional) de construir uma identidade, uma vida, um conjunto de 
relações, uma sociedade dentro de certos limites e com a linguagem – 
conceitual – que ao mesmo tempo coloque os limites e contenha a 
possibilidade de negação, de resistência e de reinterpretação, o jogo de 
invenção metafórica e de imaginação (Scott, 1989, p. 21) 

 

Imagem 7 – Marcha das Mulheres do MST (Brasília, março de 2020) 

 
Fonte: Registro da autora 

 

Nesse contexto, os estudos de gênero na História permitiram uma análise sobre 

como os sujeitos sociais percebidos socialmente como mulheres ou que performam a 

feminilidade, reconstroem linguagens sociais impostas pelas estruturas de dominação do 

sistema patriarcal, a partir de objetivos próprios e localizados. A imagem 7 expressa a 

ação política das mulheres do MST ocupando as ruas da capital federal em luta pela 



45 
 

reforma agrária, suas corporeidades plurais e alegria transformam a cidade 

democratizando-a, “sem pedir licença”. 

 

Imagem 8 – Cartazes feministas na Marcha das Mulheres do MST  
(Brasília, março de 2020) 

 

Fonte: Registro da autora 

 

Os cartazes na Marcha das Mulheres do MST (imagem 8) afirmam pautas 

históricas do movimento feminista, como o direito ao aborto em uma subversão/jogo de 

linguagem crítica ao machismo. Reconheço essas expressões como ações políticas 

feministas que enfrentam relações hegemônicas de poder, embaralhando os papéis 

estáticos de gênero, ao transbordar limites impostos e deslocar convenções, evidenciando 

assim espaços de negociação e de subversão que rejeitam um olhar totalizante do poder 

masculino na produção de discursos (Chartier, 2008). 



46 
 

Um dos aspectos centrais da epistemologia feminista é a constituição de um saber 

localizado, parcial e corporificado, ou seja, um conhecimento construído historicamente 

entre sujeitos sociais e suas relações de poder. O saber localizado é aquele que se constrói 

em um contexto histórico, geográfico e social específico. Esse conhecimento é parcial 

porque não se pretende definitivo e linear, tampouco universal, abstrato e neutro. As 

epistemologias feministas propõem a construção de um conhecimento engajado, 

comprometido, encarnado e corporificado, um saber que reconhece a subjetividade e a 

integralidade, considerando as diversas dimensões do ser humano e o papel do 

discurso/narrativa, da corporeidade e da territorialidade na elaboração do conhecimento. 

E, esse conhecimento se evidencia na imagem 9, na faixa carregada pelas mulheres 

indígenas em sua primeira marcha realizada em Brasília no ano de 2019. 

 

Imagem 9 -I Marcha das Mulheres Indígenas (Brasília, agosto de 2019) 

 

Fonte: Registro da autora 

 

É possível percebermos relações e significados entre as marchas das mulheres 

registradas nas imagens acima. Segundo Haraway (2009), ao estabelecermos essas 

relações criamos uma rede de conexões ou conversas compartilhadas entre diferentes 



47 
 

contextos e relações de poder que, em diálogo com as teorias críticas, permitem leituras, 

sempre parciais, sobre a construção histórica dos corpos.  

 

Quero uma escrita feminista do corpo que enfatize metaforicamente a 
visão (...) Os "olhos" (....) incluído nossos olhos orgânicos, são 
sistemas de percepção ativos, construindo traduções e modos 
específicos de ver, isto é, modos de vida. (...) Compreender como esses 
sistemas visuais funcionam, tecnicamente, socialmente e 
psiquicamente, deveria ser um modo de corporificar a objetividade 
feminista (...). Há grande valor em definir a possibilidade de ver a 
partir da periferia e dos abismos. (Haraway, 2009, p. 20-22).  
 
 

Imagem 10 – Representantes dos povos originários latino-americanos 
na I Marcha das Mulheres Indígenas (Brasília, agosto de 2019) 

Fonte: Registro da autora 
 



48 
 

 Ao estabelecermos diálogo entre as imagens 9 e 10, vemos uma rede de conexões 

de conhecimentos corporificados por mulheres em luta pela terra e por território, um 

conhecimento construído nas lutas e a partir das margens (Haraway 2009). 

As mulheres em marcha expressam formas de organização e pautas políticas que 

reconhecemos como epistemologias feministas, construídas desde um lugar específico 

que produz conhecimentos críticos sobre o mundo. Essas mulheres lançam seus corpos 

e denunciam as relações sociais de poder marcadas pelo gênero, raça e classe e 

sexualidades, ou seja, por sistemas de poder que buscam disciplinar de forma 

generalizada corpos e existências. 

Embora seja hegemônico, esse poder possui uma dinâmica complexa e difusa e 

enfrenta resistências em um jogo, também dinâmico, capaz de elaborar contradiscursos 

e epistemologias que podemos chamar de outras. Não quero aqui afirmar no sentido de 

concordar com a perspectiva de que a violência opressora produz as condições para a 

elaboração de resistências. Mas não podemos ignorar que esse lugar social construído 

pelos poderes hegemônicos, um lugar de classificação e de determinação inferiorizada 

nas relações sociais de poder, ou seja, o lugar dos outros ou o lugar do não ser (Carneiro, 

2005) - destinado aos oprimidos, aos grupos sociais minorizados politicamente, entre 

eles as mulheres -, acaba por se constituir como um território epistêmico no qual os 

sujeitos marginalizados se negam a cumprir o destino a eles conferidos pelo “eu 

hegemônico”. 

No sentido trazido por Beauvoir (2016) é a partir das epistemologias feministas 

que tais sujeitos, no caso as mulheres, podem se reconhecer de forma autônoma e ativa 

ao rejeitar o destino compulsório atribuído a elas pelas estruturas sociais, tais como a 

maternidade, a monogamia, a heterossexualidade e a domesticidade, entre outros 

aspectos determinados pela sua pretensa “natureza” passiva, incompleta, frágil e inferior. 

 Ao considerarmos esse lugar inferiorizado e o destino “pré-determinado” e 

“natural” imposto pelas estruturas sociais a determinados grupos sociais como um 

território de saber, a partir de um giro epistêmico, podemos observar esse trajeto de um 

“destino” como um devir, enquanto afirmação pela negação do destino. Ou seja, 

emprestando o conceito de Deleuze e Guatarri (2012), o devir-minoritário (mulheres, 

crianças, homossexuais) é um processo de desterritorialização ou descolonização, de 

corpos e subjetividades, possibilitando a abertura para a criação de outras formas de ser, 

pensar e agir politicamente. Em diálogo com essa perspectiva sobre a minoridade, 



49 
 

Beatriz Nascimento (2022) recorre ao poema Perigo Negro, escrito no início da década 

de 1980, e pergunta: Seria a “revanche vampírica”? 

 

Milagre do anoitecer 
Escuro e invisível 
Tornado mito, sem glória 
Morcegos não fazem história 
(Beatriz Nascimento, 1988) 

  

No artigo Por um território (novo) existencial e físico, datado de 1992, Beatriz 

Nascimento reflete sobre o chamado lugar da minoridade, entendido por ela como um 

território “ultra-passado”, no qual os grupos sociais em estágio considerado inferior ou 

impotente são vistos ou imaginados, quando, ao contrário, em verdade são grupos sociais 

cujo potencial está na experiência vivida e no caminho a se percorrer. 

Para a autora, assim como os morcegos, o movimento negro deveria se apropriar 

inversamente da violência a qual a população negra foi submetida e dela extrair a sua 

potência vital: “desviando-nos dos obstáculos terríveis impostos pela face perversa do 

regime opressivo do capital” (Nascimento, 2022, p. 90). 

Nessa perspectiva, Beatriz afirma a urgência da construção do conhecimento 

histórico, assumindo esse lugar de saber como um território em disputa. Trata-se de 

romper com a visão binária, fixa e universal entre opressor e oprimido, brancos e negros, 

ricos e pobres, o eu e o outro, como um ciclo repetitivo, eterno, para se constituir um 

conhecimento capaz de deter rupturas e criar mecanismos de superação e outras formas 

e experiências de bem viver.  

Nesse movimento dialógico e crítico com o pensamento de Foucault e, 

especialmente, com o conceito de devir-minoritário de Deleuze e Guattari, Beatriz 

Nascimento também destaca a importância do conhecimento construído pelos chamados 

menores, ao qual ela denomina de “máquina-de-pensamento-negra” (Nascimento, 2022, 

94). A autora questiona a visão de Deleuze e Guattari de que o lugar minoritário seria 

unificado, harmônico e homogêneo, e o concebe como um espaço contraditório e plural. 

Ou seja, esse lugar minoritário possui múltiplas interações, desejos e, portanto, está em 

permanente deslocamento. 

 

A maioria não é harmônica, está em constante deslocamento também 
para a maioria. Ser maioria também é um devir para alguns entre os 
minoritários, o que seria uma desterritorialização vinda de impulsos do 



50 
 

próprio descontentamento do estar fora do poder, excluído, 
empobrecido, discriminado. (Nascimento, 2022, 99) 
 

 Esse breve passeio pelas teorias, no qual me arrisco a tecer sentidos entre 

conceitos, se aproxima do que Haraway (2009) denominou de rede de conexões ou 

conversas compartilhadas que o saber situado evidencia e abre caminhos e 

possibilidades.  

Trata-se de um movimento de tecer o conhecimento e reconhecer a teoria crítica 

em sua concretude, buscando estabelecer interconexões e sentidos entre diferentes 

pensamentos que se encontram e interagem e, a partir desse encontro, construir outros e 

novos sentidos sobre os próprios conceitos isoladamente e em conjunto. Essa tessitura, 

portanto, é sempre uma entre tantas possibilidades aberta a novos sentidos e processos 

criativos. 

É com esse olhar aberto que procurei analisar as fontes selecionadas para esse 

trabalho de pesquisa, buscando nas experiências de vida das personagens estudadas 

formas de reinvenção e construção de novas identidades, em um processo de 

desterritorialização que podemos também denominar de descolonização. Essas formas 

de reinvenção de si (individual e coletiva) no mundo são conhecimentos que revelam 

expressões epistemológicas feministas afro-latino-americanas. A leitura sobre essas 

experiências, narrativas em diálogo e em sua historicidade, podem revelar outros projetos 

históricos.  

É relevante destacar que a análise dessas experiências não as reconhece como 

auto evidentes, naturais ou essenciais, também não se restringe à relação entre as vozes 

e imagens das personagens e as teorias sociais. Busco, na presente pesquisa, estabelecer 

o diálogo com as fontes desde categorias analíticas contextualizadas historicamente, 

entrecruzadas, interseccionadas, portanto contraditórias, impermanentes e em disputa. 

Da mesma maneira, busco revelar-me nesse movimento de análise, porque reconheço 

meu lugar social e político e suas implicações nas escolhas, limites e caminhos da 

pesquisa. 

2.2- Estudos críticos feministas desde o Sul, uma perspectiva de outras mulheres 

 

É ponto pacífico que o feminismo contribuiu fortemente para alargar o 

pensamento acadêmico ao questionar, sob a perspectiva de gênero, as hierarquias que 

promovem e perpetuam opressões, privilégios e hierarquias de poder. Entretanto, muitas 



51 
 

mulheres que protagonizaram esse processo - majoritariamente brancas, das classes 

médias, e euro-estadunidenses - acabaram por produzir e reproduzir uma noção 

supostamente universalizadora da mulher, reiterando, de certo modo, as estruturas de 

poder que se propunham a questionar. 

Considerando o caráter diverso e plural dos movimentos de mulheres e feministas 

desde sua emergência, Ilze Zirbel (2021) alerta para a armadilha de se adotar a abordagem 

metafórica do feminismo em ondas. Esse olhar acaba por reduzir as histórias dos 

feminismos a uma história do feminismo branco e de classe média, restrito ao norte 

global. Essa questão evidencia a urgência de nos debruçarmos mais cuidadosamente sobre 

as pautas políticas e as diversas organizações de mulheres que emergiram no contexto da 

transição do século XIX para o XX nos Estados Unidos, na Europa e em países do sul-

global. 

De toda forma, a história do feminismo sinaliza até o momento que as pautas 

políticas desse período refletiam majoritariamente para a reivindicação do sufrágio 

universal para alcançar direitos civis mais igualitários. Entretanto, tais conquistas não 

seriam alcançadas sem a participação de mulheres negras, indígenas, latinas e orientais 

oriundas de diversos países, culturas e diferentes classes sociais. Nesse sentido, pensar a 

história do movimento feminista a partir da metáfora das ondas (feminismo de primeira, 

segunda e terceira onda) não permite a percepção da diversidade de movimentos 

envolvidos na construção dessas lutas sociais, que não são lineares, ao contrário, são 

marcadas por contradições e disputas.  

Os estudos críticos que confrontam a noção única de feminismo remontam às 

décadas de 1970-1980. Inicialmente denominado como história social da mulher, o 

campo de estudos feministas partia da condição social produzida pela diferenciação 

sexual para problematizar a posição das mulheres em diversos contextos históricos, 

sociais, culturais e econômicos. 

No contexto latino-americano, as experiências de colonização dos povos 

originários, escravização e diáspora africana marcaram historicamente a estrutura social 

da região, constituindo sujeitos sociais atravessados por relações sociais de poder 

fundamentadas em hierarquizações que produziram desigualdades e exclusão das grandes 

maiorias dos povos e privilégio de uma minoria em função dos conceitos de raça, gênero 

e classe. 

A crítica das mulheres latino-americanas ao feminismo euro-estadunidense 

denunciou o esvaziamento das diversidades e pluralidades das relações sociais de gênero 



52 
 

experimentadas pelas mulheres de outras partes do mundo: mulheres não brancas, 

mulheres africanas, indígenas, islâmicas e asiáticas constantemente invizibilizadas em 

suas demandas cotidianas de exclusão e destituição de direitos. 

Não se trata, portanto, de um feminismo, mas de feminismos do sul global,  

cujas perspectivas emergem desse contexto geopolítico e reivindicam as intersecções 

entre gênero, raça, classe, colonialidade e outras formas de opressão. (Mohanty, 1984). 

Os feminismos do sul global reúnem os feminismos subalternos e pós-coloniais (Spivak, 

2010), feminismos afro-latino-americanos (Gonzalez, 2018), feminismos decoloniais 

(Lugones, 2014), feminismos comunitários (Cabnal, 2013), feminismos populares (Di 

Marco, 2010), feminismos de Abya Ayala27 (Miñoso et al, 2014), feminismos negros 

(Carneiro, 2003), feminismo indígena (Aurora, 2018), feminismo camponês popular 

(Santos, 2021) feminismo periférico (Souza, 2020), eco feminismos (Rosendo, 2021) e 

transfeminismos (Jesus, 2014).  

É importante destacar que a abordagem dos feminismos do sul global se integra à 

perspectiva do 

Sul Global como um Movimento multifacetado que enfatize a 
necessidade de uma comunidade internacional de interesse e que avance 
nos objetivos da igualdade, liberdade e mutualidade, na forma de um 
novo ethos de poder e subjetividade através da política externa, 
solidariedade internacional, responsabilidade consigo e com os outros, 
em uma ordem internacional livre dos legados institucionais do 
colonialismo. (Grovogui Apud Balesstrin, 2020, p. 1) 

      
Os feminismos latinoamericanos, portanto, tiveram e têm um papel crucial no 

processo de re-existências e desconstruções do pensamento e prática colonialista 

patriarcal e racista. Para concretizar tal intento, realizaram e integraram diversas ações 

políticas importantes, das quais destaco a I Conferência Mundial da Mulher ocorrida no 

México no ano de 1975, sob o tema Igualdade, Desenvolvimento e Paz.  

Esse evento pioneiro divulgou para o mundo a experiência da boliviana Domitila 

Barrios de Chungara, trabalhadora, sindicalista e representante do Comitê de Donas de 

Casa da Bolívia. Suas intervenções junto à tribuna da Conferência promoveram profunda 

desestabilização das relações de poder ali instituídas ao denunciar que não havia uma 

noção universal de mulher e que as demandas apresentadas naquele espaço não 

dialogavam com as experiências e reivindicações das mulheres latino-americanas. 

                                                           
27Abya Ayala, sinônimo de América, a palavra significa “Terra madura”, “Terra Viva” ou “Terra em 
florescimento” na língua do povo Kuna, originário da Serra Nevada no norte da Colômbia, atualmente 
radicados na costa caribenha do Panamá, Comarca de Kuna Yala (San Blas). 



53 
 

Dois anos depois, em 1977, o pensamento revolucionário de Domitila foi 

consagrado pelo lançamento da obra Si me permiten hablar: testemonio de Domitila, una 

mujer de las minas de Bolivia, organizada pela escritora, socióloga e militante feminista 

brasileira Moema Viezzer. A estrutura textual do livro, em forma de entrevista, permite 

que a personagem compartilhe sua trajetória de vida e as resistências individuais e 

coletivas construídas em um contexto de profunda exploração da terra e da população 

local, por meio da mineração. 

 

Então reunimos um grupo de latino-americanas e derrubamos tudo 
aquilo. Demos a conhecer nossos problemas comuns, em que 
consistiam nossa luta, como vive a maior parte das mulheres. 
Também dissemos que, para nós, o trabalho primeiro e principal 
não consiste em lutarmos contra nossos companheiros senão com 
eles para transformar o sistema em que vivemos por um outro, onde 
homens e mulheres tenhamos direito à vida, ao trabalho, à 
organização. (tradução nossa).28  

 
O livro testemunho de Domitila nos auxilia a compreender os processos de lutas 

das mulheres latino-americanas, suas práticas políticas para afirmação de um feminismo 

crítico ao feminismo liberal. Com o objetivo de marcar a circulação e integração entre as 

mulheres latino-americanas, destaco que nesta obra Domitila revela que foi convidada 

para participar da Conferência por Helena Solberg, cineasta brasileira, feminista, que 

integrou o movimento do cinema novo em nosso país e que realizou o filme La doble 

jornada, projetado na I Conferência Mundial da Mulher.  

Soares (1994) nos lembra que no “Brasil, como também em vários países da 

América Latina, as mulheres se fizeram e se fazem visíveis através de uma multiplicidade 

de expressões organizativas, uma infinidade de reivindicações e formas de luta” (Soares, 

1994, p. 15).  

 

2.3 - A Experiência Brasileira 

 

Cumpre destacar que, ao longo da segunda metade do século XX, houve uma série 

de experiências ditatoriais, sobretudo militares, no contexto latino-americano. No Brasil, 

                                                           
28 “Entonces nos unimos un grupo de latinoamericanas y volcamos todo aquello. Y dimos a conocer 
nuestros problemas comunes, en qué consistía nuestra promoción, cómo vive la mayor parte de las mujeres. 
También dijimos que, para nosotras, el trabajo primero y principal no consiste en pelearnos con nuestros 
compañeros sino con ellos cambiar el sistema en que vivimos por un otro, donde hombres y mujeres 
tengamos derecho a la vida, al trabajo, a la organización. (Viezzer, 1977, p. 163) 



54 
 

no ano de 1964, as forças militares, apoiadas pelas elites brasileiras (empresarial e 

latifundiária), pela imprensa e pelo imperialismo norte-americano, atentaram contra o 

povo e o regime democrático brasileiro por meio de um golpe de estado que destituiu o 

presidente João Goulart, cujo programa de governo previa reformas estruturantes, 

chamadas de reformas de base, que envolviam a realização da Reforma Agrária. Não por 

acaso, o golpe se deu na noite do dia 31 de março de 1964, poucos dias após o comício 

da Central do Brasil em que o presidente reafirmou o compromisso com as reformas de 

base. 

Essa noite marcou o início de um processo autoritário no Brasil, mas que também 

se deu nos demais países da região do Cone Sul. No Brasil, o regime ditatorial seguiu até 

o ano de 1985, quando o primeiro presidente civil foi eleito de forma indireta e, somente 

no ano de 1989 ocorreram eleições diretas para presidente. 

O golpe civil-militar no Brasil conseguiu impedir o processo de fortalecimento e 

organização das classes trabalhadoras do campo e das cidades, cujas demandas por 

direitos sociais básicos, no período do governo de João Goulart, haviam conquistado 

espaço na agenda governamental. Embora o presidente não tenha oferecido inicialmente 

resistência ao golpe, nos anos posteriores segmentos da sociedade construíram 

resistências diretas e passivas ao regime ditatorial e os movimentos de mulheres e 

feministas integraram esse processo.  

No Brasil, os movimentos de mulheres e feministas se articularam desde sua 

emergência no final da década de 1960, atuando em diferentes espaços urbanos como 

bairros, comunidades das periferias urbanas, em grupos religiosos, com destaque para os 

clubes de mães vinculados às comunidades eclesiais de base, associações de vizinhança, 

sindicatos, partidos políticos.  

 

As feministas debateram com as esquerdas e forças políticas 
progressistas alguns pontos da teoria e da prática do fazer político, 
apontando para a não hierarquização das lutas e a sexualização das 
práticas nos espaços públicos. O feminismo trouxe novos temas para 
o conjunto do movimento de mulheres, posteriormente incorporados 
pelos partidos políticos: direito de ter ou não filhos, punição aos 
assassinos de mulheres, aborto, sexualidade, violência doméstica 
(Soares, 1994, p. 15). 

 

Tais movimentos, desde seu surgimento, constituíam-se de forma muito ampla e 

pauta diversificada e sempre existiu um conjunto de mulheres organizadas que não se 

identificavam como feministas, aspecto presente até os dias atuais. Entretanto, é cada vez 



55 
 

mais evidente a adesão à identidade feminista. Cabe destacar que no final da década de 

1970 houve dois grandes movimentos sociais liderados por mulheres que evidenciam suas 

presenças e contribuição nas lutas sociais daquele período: O Movimento do Custo de 

Vida (MCV), também conhecido como Movimento Contra a Carestia (MCC), e o 

Movimento de Luta por Creche, ambos em São Paulo, mas que tiveram projeção nacional. 

Esses movimentos são exemplos de contestação empreendida por mulheres contra a 

ditadura civil militar no Brasil que questionaram o sistema patriarcal, a partir das suas 

experiências e lutas cotidianas. Elas denunciavam como 

a divisão sexual do trabalho é desigual, sexista/racista, o que resulta na 
sobrecarga dos cuidados, do trabalho doméstico e demais encargos com 
a maternidade e os cuidados para com a família, de maneira brutal, 
sobre as mulheres, e, em particular, às mães negras (Teles, 2018, p. 
165). 

 
No contexto do Ano Internacional da Mulher, ocorrido no ano de 1975, a 

Organização das Nações Unidas - ONU realizou uma conferência no México, conforme 

anteriormente tratado, e também apoiou a realização de eventos no Brasil, com destaque 

para encontro na cidade do Rio de Janeiro, com o tema: O papel e o comportamento da 

mulher na realidade brasileira. 

Em seu estudo crítico sobre as narrativas acerca da ideia de fundação da segunda 

onda do feminismo no Brasil, a autora Joana Maria Pedro (2006) destaca que mulheres 

que participaram desse evento o citam como um marco do feminismo de segunda onda, 

com um importante desdobramento que foi a criação do Centro da Mulher Brasileira. No 

mesmo ano, 1975, surgiram outros espaços e iniciativas importantes de organização 

feminista no restante do país, como o Centro de Desenvolvimento da Mulher Brasileira 

em São Paulo e o Jornal Brasil Mulher em Londrina, com registro de distribuição 

nacional. A autora, entretanto, aponta que não há consenso sobre o ano de 1975 como 

marco do feminismo, chamado de segunda onda, no Brasil, relatando a existência de 

grupos de reflexão de mulheres desde 1972 que se reuniam para discutir temas diversos 

para partilha de experiências quer permitiam a elas compreenderem suas experiências 

individuais como coletivas de todas as mulheres.  

É notório no estudo de Pedro (2006) que o debate sobre o feminismo no contexto 

ditatorial brasileiro estava em segundo plano, por assim dizer, da defesa da anistia e da 

luta contra o regime, além do fato de que havia um ideário de que a classe trabalhadora, 

chamada de popular, precisava ser conscientizada. Essas mulheres feministas entendiam 

que precisavam “combater a alienação da mulher em todas as camadas sociais, para que 



56 
 

ela possa exercer o seu papel insubstituível e até agora não assumido no processo de 

desenvolvimento” (Pinto Apud Pedro, 2006, p.4), aspecto que evidencia uma visão 

elitista desse conjunto de mulheres e corrobora para a crítica empreendida pelas mulheres 

negras e a relevância do pensamento feminista afro-latino-americano. 

A década de 1980 marca o processo de redemocratização brasileiro: reorganização 

de partidos políticos, retomada de processos eleitorais, revisão da Constituição, 

conquistas resultantes de um processo intenso de lutas sociais. As mulheres trabalhadoras 

urbanas e rurais em toda sua diversidade avançaram em seus processos de organização 

sindical. 

As camponesas no Brasil, nos anos 1980, estavam formando grupos de 
mulheres em diferentes realidades estaduais. Havia grupos de mulheres 
cristãs ligados à Teologia da Libertação, grupos de mulheres nos 
sindicatos rurais e já existiam alguns movimentos de mulheres 
camponesas (com nomes diferentes), que discutiam as propostas para a 
nova Constituição que atendessem às suas necessidades. (Calaça, 2023, 
p. 6-7) 

 

Segundo Vera Soares, a pauta central das trabalhadoras rurais, inseridas em um 

espaço de penetração/expansão do capital sobre a produção agrícola, era o acesso à terra, 

a reinvindicação da Reforma Agrária e melhores condições de produção, temas 

convergentes da luta de homens e mulheres. Todavia a pauta feminina incluía a 

reivindicação de direitos sociais específicos e a visibilidade das mulheres enquanto 

trabalhadoras do campo: titulação conjunta da terra na reforma agrária, crédito específico, 

entre outras políticas públicas (Calaça, 2023, p.7). 

      

Sejam pequenas produtoras rurais, sem-terra ou barrageiras, bóias-
frias ou empregadas nas grandes fazendas, elas vêm transformando 
o cenário político e social da agricultura brasileira ao mostrar sua 
combatividade e determinação na luta pela conquista de uma nova 
identidade social, a de mulheres trabalhadoras rurais (Soares, 1994, 
p. 16). 
 

 Com o processo de retomada do sistema democrático no Brasil, as mulheres 

ocuparam espaço nos partidos políticos, promovendo conquistas importantes na 

institucionalização de políticas públicas voltadas para as mulheres, com destaque para a 

criação do Conselho Nacional dos Direitos da Mulher no ano de 198529. Elas ocuparam 

                                                           
29 O CNDM foi criado pela Lei 7.353 de 1985, ano do primeiro governo civil após a Ditadura Militar. 
Conquistado pelo movimento feminista e integrado por militantes engajadas na luta pela democracia e pelos 
direitos das mulheres, o órgão fez a ponte entre as demandas das mulheres, em sua diversidade, e os poderes 
públicos. Dispondo de um fundo especial, o CNDM tinha autonomia administrativa e operava com um 



57 
 

diferentes espaços na sociedade e as organizações institucionalizadas e autônomas se 

multiplicaram. 

Entre conflitos e tensões os movimentos organizados de mulheres e feminista 

passam a se afirmar em sua diversidade passando ao que chamamos de feminismos, 

sobretudo em função das lutas empreendidas pelas mulheres negras, que expuseram as 

desigualdades e invisibilizações no bojo do feminismo. Sejam nos discursos ou na 

produção teórica, elas configuravam como sujeitos implícitos (Ribeiro, 2006). “Somos 

descoloridas ou desracializadas e colocadas na categoria popular” (Gonzalez 2028, p. 

317). Nesse sentido, a luta das mulheres negras  

 

promoveu a síntese das bandeiras de luta historicamente levantadas 
pelos movimentos negro e de mulheres do país, enegrecendo de um 
lado, as reivindicações das mulheres, tornando-as assim mais 
representativas do conjunto das mulheres brasileiras, e, por outro 
lado, promovendo a feminização das propostas e reivindicações do 
movimento negro (Carneiro, 2003, p. 02).  

 

A proposição teórica de Lelia Gonzalez apresentada em seu artigo intitulado Por 

um Feminismo Afrolatinoamericano, publicado no ano de 1988 na Revista Isis 

Internacional30, é a referência adotada para refletirmos sobre os feminismos no Brasil 

entre 1980 e os dias atuais, seguindo recorte estabelecido pela pesquisa. Como pensadora 

brasileira, a autora problematiza sua posição política a partir da sua experiência 

individual e coletiva como mulher negra: 

      

Cabe aqui um dado importante da nossa realidade histórica: para 
nós amefricanas do Brasil e de outros países da região – assim como 
para as ameríndias - a conscientização da opressão ocorre, antes de 
qualquer coisa, pelo racial. Exploração de classe e discriminação 
racial constituem os elementos básicos da luta comum de homens 
mulheres pertencentes a uma etnia subordinada. (...) E foi dentro da 
comunidade escravizada que se desenvolveram as formas político-
culturais de resistência que hoje nos permitem continuar uma luta 
plurissecular de liberação. (...) Mas, é exatamente essa participação 
que nos leva à consciência da discriminação sexual. Nossos 
companheiros de movimento reproduzem as práticas sexistas do 
patriarcado dominante e tratam de excluir-nos dos espaços de 

                                                           
Conselho Deliberativo, Secretaria Executiva e Assessoria Técnica. Embora vinculado ao Ministério da 
Justiça, cabia ao Presidente da República nomear a Presidente do Conselho e designar o Conselho 
Deliberativo, formado por 17 mulheres e três suplentes, sendo 1/3 dos nomes indicados pela sociedade 
civil. O Conselho Deliberativo era majoritariamente formado por feministas autônomas de diversas regiões. 
Para saber mais, acessar: http://cfemea.org.br. 
30 A Revista Isis Internacional é vinculada a uma organização feminista internacional criada no ano de 
1974. Para saber mais, acessar: https://www.isiswomen.org/ . 



58 
 

decisão do movimento. E é justamente por essa razão que buscamos 
o MM31, a teoria e a prática feministas, acreditando aí encontrar 
uma solidariedade tão importante quanto a racial: a irmandade. 
Mas, o que efetivamente encontramos são as práticas de exclusão e 
dominação racial (Gonzalez, 2018, p. 316). 
 

 

De diferentes maneiras, vemos que o pensamento de Lelia Gonzalez e Domitila 

Barrios de Chungara convergem a partir de suas experiências individuais e coletivas 

localizadas geopoliticamente no mundo patriarcal, racista e capitalista, ambas inclusive 

viviam em países que estavam sob o jugo de regimes autoritários. De certa forma elas 

representam os anseios das mulheres negras e indígenas que interpelaram o feminismo 

de seu tempo, marcado pela generalização das experiências das mulheres no mundo, 

vistas sob uma única lente (gênero) e sob um único foco (homogeneizador e universal): 

a experiência da mulher europeia, branca e urbana. Domitila e Lelia se identificam com 

o feminismo pois reconheciam as opressões do sistema colonial/capitalista/patriarcal em 

suas vidas e em seus territórios (América Latina), região marcada historicamente pela 

articulação entre o racismo e a exploração de classe. 

Historicamente o uso da terra no Brasil e em toda a América Latina é plural e 

diverso, constituindo-se como expressão cultural de resistência dos povos afro-latino-

americanos ao projeto moderno/capitalista que restringe/captura a terra à noção de 

mercadoria, tornando-a objeto de controle e exercício de poder. 

Ao estendermos essa lógica de relações de poder, resultantes da expansão do 

projeto capitalista moderno de base patriarcal e racista, para as relações sociais 

materializadas nos territórios, os povos, especialmente as mulheres, tornam-se território 

a ser apropriado, capturado, cercado. 

De acordo com Nancy Alessio (2013), essa dinâmica de relações de poder 

colonizador se materializa numa teia de relações e concessões que sustenta a indústria 

agromercantil. Essa prática sustentou a constituição de monopólios de propriedade de 

terra (latifúndios) e dificultou a manutenção e a reprodução de outras formas de relação 

com a terra, tais como as construídas por comunidades e povos tradicionais e camponeses. 

Essa teia de relações sociais de poder instituiu trocas e “concessões” feitas pelos 

grandes proprietários de terra aos pequenos produtores, chamados de colonos, posseiros, 

parceiros que eram, em geral, expropriados de suas terras e forçados a submeter-se à essa 

condição de opressão ou teriam que “optar” por migrar em busca de terras “livres”. 

                                                           
31 A autora refere-se ao Movimento de Mulheres. 



59 
 

      

Então, eu entrei no Movimento Sem Terra com catorze anos quando 
minha mãe e meu pai vieram acampar no Rio Grande do Sul, 
[vieram] de Santa Catarina, porque eu sou natural de Santa 
Catarina, nasci em Campo Erê, no ano de 84 (...). Meus pais foram 
criados no interior, tem origem na terra, mas não tinham [..] mais 
[terra] na época porque o meu vô era arrendatário, o pai da minha 
mãe, e o pai do meu pai tinha terras, mas acabou vendendo a preço 
muito pouco naquela época onde houve o êxodo rural. Quem tinha 
um pouquinho ainda acabou se desfazendo e foi para as cidades, 
foram arrendar campo. Então, eu me criei rolando, assim como diz 
a minha mãe e meu pai. Eles mudavam muito de lugar, arrendavam 
campo ali, campo aqui, muito pobres [ênfase].32 

 
Com a Lei de Terras, implementada no país em 185033, houve o fortalecimento do 

sistema capitalista uma vez que a terra passou a ser concebida como mercadoria. A partir 

de então as aquisições de terras públicas só poderiam ocorrer pela compra, o que 

expropriou e impediu o acesso da maioria do campesinato, em formação no Brasil, entre 

eles enorme contingente de trabalhadoras/es negras/os. “Ao contrário do que se deu nas 

zonas pioneiras americanas, a Lei de Terras instituiu no Brasil o cativeiro da terra – aqui 

as terras não eram e não são livres, mas cativas” (Martins Apud Magalhães, 2013, p. 59). 

 

(...) Mas, como a gente era muito pobre, então ela viu a esperança de 
ter um pedaço de terra, mas meu pai não aceitava no início. Inclusive, 
ela foi porque ela se cansou. Ela disse: Eu vou! (...) E ai ela resolveu 
ir! E ela disse para ele. Não! Se você não ir, eu vou pegar minhas 
crianças e vou.34 
 
Cabia às mulheres no quilombo, o sustento dos guerreiros. Cabia às 
mães preparar o alimento e colocar nas florestas, não só para 
oferendar aos seus mitos arcaicos, mas para também alimentar o 
fugitivo. Cabia à mulher sustentar a fuga. 35 
 

A nossa situação era precária, aonde a gente morava. A gente morava 
de agregada, tinha que dar a maior parte do que a gente colhia para 
o patrão, né? Chegava o fim da safra, a gente não tinha nada. E 
depois começou a comprar trator, essas cercas, essas coisas e disseram 
que era para nós arranjar outro lugar porque lá não tinha mais terra 
porque eles iam plantar. Ai a gente, né! Como já estava organizada há 
três anos atrás, né. A gente resolveu ocupar a fazenda Anoni, né. (...) 
E o seu marido, o que achou? (Tetê Moraes pergunta). Ah, ele não 

                                                           
32 Relato de Leonice Flores, a mim concedido nos dias 07 e 08 de março de 2020. 
33 A Lei nº 601/1850, foi um marco na história fundiária do Brasil, estabelecendo a compra como única 
forma de aquisição de terras devolutas que pertenciam ao Estado e abolindo o sistema de sesmarias. 
Assinada pelo imperador D. Pedro II, a norma visou organizar a propriedade privada no país, especialmente 
na área rural, e estimular a imigração europeia para o Brasil. 
34 Relato de Leonice Flores 
35 Trecho da fala de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 



60 
 

queria, né, que eu fosse. Mas, eu disse: Mas, eu vou! Ai, ele disse: 
Bom, tu que sabe. Se tu quiser ir, se acha tu, pode ir. Ai eu disse: Acha, 
não! Eu posso, eu disse. E vou!36  
 

A afirmação de Martins apud Magalhães (2013) nos permite refletir sobre o 

caráter patriarcal do sistema colonial no Brasil e na região latino-americana. Mas, as 

narrativas acima destacadas demonstram as resistências empreendidas e o protagonismo 

das mulheres que em movimentos, migrações, deslocamentos identitários, lutaram e 

lutam por melhores condições de vida para si e para suas famílias. Nesse sentido, 

considero pertinente nos debruçarmos sobre experiências que vem resistindo ao longo da 

história à essa lógica de relações de poder. 

 

2.4 - Alguns apontamentos sobre questão agrária e os atravessamentos de gênero e 
raça 

 

Apesar dos avanços vemos que a estrutura social e política patriarcal e os 

desdobramentos do domínio colonial ainda se reproduzem no Brasil, levando 

historicamente os povos do campo, das florestas e das águas a sofrerem recorrentes 

processos de despojo, sendo obrigados a migrarem em buscas de novas terras ou para as 

periferias das grandes cidades. Essa dinâmica territorial mantém a concentração da 

propriedade e da renda, atendendo aos interesses privados e ignorando a função social da 

terra e da propriedade, preceito firmado pela Constituição brasileira de 1988, dos quais 

destaco: 

 

Art. 5º Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-
se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à 
vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos seguintes: (...) 

XXIII - a propriedade atenderá a sua função social; (...) 

Art. 170. A ordem econômica, fundada na valorização do trabalho humano e na livre 
iniciativa, tem por fim assegurar a todos existência digna, conforme os ditames da 
justiça social, observados os seguintes princípios (...) 

III - função social da propriedade; 

Art. 186. A função social é cumprida quando a propriedade rural atende, 
simultaneamente, segundo critérios e graus de exigência estabelecidos em lei, aos 
seguintes requisitos: 

                                                           
36 Trecho da fala de Roseli Nunes, no filme Terra para Rose (1987). 



61 
 

I - aproveitamento racional e adequado; 

II - utilização adequada dos recursos naturais disponíveis e preservação do meio 
ambiente; 

III - observância das disposições que regulam as relações de trabalho; 

IV - exploração que favoreça o bem-estar dos proprietários e dos trabalhadores. 

 

As empresa agromercantis funcionam como lavouras comerciais que seguem 

crescendo sem se capitalizarem, já que utilizam força de trabalho explorada a altos custos 

sociais, assim como são altos os custos de destruição dos recursos naturais. Essa ordem 

se sustentou e, de certo modo, vem se sustentando por mecanismos diversos de 

concentração de poder, tutela, clientelismo e patronagem (Magalhães, 2013). 

Dados publicados no relatório Conflitos do Campo de 202337, da Comissão 

Pastoral da Terra, evidenciam o aumento de conflitos no campo nos últimos dez anos, 

cujas expressões se revelam por meio da pistolagem, expulsão, destruição de pertences, 

invasão, destruição de casas e destruição de roçados. O documento define os conflitos por 

terra como toda e quaisquer… 

 

Ações de resistência e enfrentamento pela posse, uso e propriedade da 
terra e pelo acesso aos recursos naturais, tais como: seringais, babaçuais 
ou castanhais, dentre outros (que garantam o direito ao extrativismo), 
quando envolvem posseiros, assentados, quilombolas, geraizeiros, 
indígenas, pequenos arrendatários, camponeses, sem-terra, 
seringueiros, camponeses de fundo e fecho de pasto, quebradeiras de 
coco babaçu, castanheiros, faxinalenses etc. (Relatório CPT, 2023, p. 
12) 
 

Esse relatório tem contribuído muito para a visibilização dessa luta histórica pela 

terra no Brasil e seu caráter de resistência. Conforme a tabela 1, verificamos que o registro 

de conflitos no campo no ano de 2023 é 63,5% superior ao do ano de 2014. O Relatório 

de 2023 demonstra ainda que do total de registros de assassinatos em função de conflitos 

por terra, 31 deles, mais de 45%, as vítimas foram pessoas de etnia indígena, 7 eram 

mulheres, entre elas Mãe Bernadete e a Nega Pataxó e, nos últimos 10 anos somam o tota 

de 44 mulheres vítimas da violência no campo (CPT, 2023, p. 7). 

 

Tabela 1 – Conflitos no Campo entre 2014 e 2023 

Ano 2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022 2023 

                                                           
37 Considerada a principal publicação anual sobre o tema no país, o documento registra, sistematiza, 
monitora e analisa a violência no campo no Brasil.  



62 
 

Total de 
Conflitos 

1.399 1.380 1.636 1.524 1.567 1.963 2.130 1.838 2.050 2.203 

Fonte: Tabela elaborada pelo autor a partir da publicação Confiltos no Campo (CPT, 2023) 

 

Ao analisar os dados apresentados pelo Relatório, Chaves (2021) assinala que os 

principais agentes causadores de conflitos são fazendeiros, empresários, grileiros, 

madeireiros e as mineradoras. Ao comparar os governos de Dilma Rousseff (2011 a 

2016), Michel Temer (2017 a 2018) e Jair Bolsonaro (2019 a 2020), a autora constatou 

que o último governo potencializou a ação dos agressores para o período de vigência de 

seu governo. Ainda adotando a mesma métrica comparativa, entre governos e períodos 

de gestão, verificou-se o crescimento do percentual dos agentes agressores em geral, mas 

a “cifra mais expressiva, contudo, foi do próprio governo federal” (Chaves, 2021, p. 33), 

que à época de Dilma foi polo agressor em 45 conflitos por ano e na administração 

Bolsonaro em 311, registrando um crescimento exponencial de 591%.  

Em 2020 o Relatório anual Conflitos do Campo registrou que, desde 2011, 

houveram 77 tentativas de assassinato e 37 mortes de mulheres em conflitos fundiários 

e socioambientais, sendo a maioria dos casos sem-terra, quilombolas e indígenas. O 

documento também indicou que houve maior concentração de casos na região norte, 

alcançando o total de 24 assassinatos e 40 tentativas. 

Ao se debruçar sobre os dados do Relatório Conflitos do Campo: Brasil 2020 

desde a perspectiva de gênero e raça, Tatiana Gomes (2020) revelou dados assustadores 

sobre a violência no campo para os últimos 10 anos38. Dentre os 446 casos de ameaças 

de morte registrados, a autora assinala o aumento da concentração de violações contra as 

mulheres, destacando-se as posseiras (90), quilombolas (60) e Sem Terra (49). Nos casos 

de estupro, as principais vítimas foram mulheres quilombolas e indígenas. O Relatório 

nos apresenta outro índice alarmante: entre os 37 casos registrados de estupro nesse 

período, 30 foram cometidos contra meninas e adolescentes quilombolas da comunidade 

Kalunga no Estado de Goiás39, localidade onde realizei meu trabalho de mestrado e parte 

                                                           
38 “Além dos assassinatos consumados e das tentativas, a CPT registrou também um conjunto bastante 
amplo de violências contra as mulheres: agressões, ameaças de morte, detenções, estupros, lesões 
corporais, humilhações, intimidações e prisões. (Gomes, 2020, p. 104). 
39 “Dentro dessa grande área há diferentes comunidades negras com cinco núcleos principais: Contenda; 
Kalunga; Vão de Almas; Vão do Muleque e Ribeirão dos Bois. Esses núcleos, chamados pelos moradores 
do território de municípios, subdividem-se em vários “agrupamentos” com denominações locais: 
Contenda, Barra, Riachão, Sucuri, Curral da Taboca, Saco Grande, Tinguizal, Boa Sorte, Bom Jardim, 
Arreia, São Pedro, Faina, Olho D’Água, Vão de Almas, Caiçara, Jataroba, Tarumã, Saco, Mochila, Boa 
Vista, Lagoa, Volta do Canto, Terra Vermelha, Congonha, Altamira, Vargem, Ema, Taboca, Fazendinha, 
Maiadinha, Morro, Choco, Buriti Comprido, Córrego Fundo, Vargem Grande, Borrachudo, Guarió, 



63 
 

do trabalho de campo desta pesquisa. De acordo com o relato de Doroteia dos Santos 

Rosa, a professora entrevistada, os casos não ocorreram na comunidade do Engenho 2, 

que foi o meu foco, mas ao longo de sua narrativa de história de vida, são relatadas 

experiências de violência de gênero que serão abordadas no capítulo de análise das 

fontes. 

Considerando a articulação entre as experiências vividas no contexto de transição 

democrática entre o fim dos anos 1980 e o contexto atual, observamos que naquele 

período vivíamos um momento de profundas transformações sociais voltadas para a 

retomada do sistema democrático, materializadas pela luta organizada dos mais diversos 

movimentos sociais, com destaque para as trabalhadoras/es urbanos e do campo, 

mulheres e povos negros. 

No início da década de 2020, podemos dizer que vivíamos em um sistema 

formalmente democrático, mas profundamente fragilizado pelo exercício institucional, 

especialmente com aumento significativo e inédito da bancada parlamentar que 

representa os interesses da extrema-direita40 e conduz o Brasil a um estado precário de 

cidadania, cuja expressão cotidiana se expressa por meio dos discursos de ódio de 

conteúdo misógino, racista, aporofóbico, além do negacionismo da ciências em geral, 

especialmente sobre a questão ambiental e das mudanças climáticas e do desprezo pelas 

políticas de proteção ambiental, estimulando a violência contra os povos e comunidades 

tradicionais, especialmente indígenas e quilombolas. No caso destes últimos, o objetivo 

claro é a ampla expropriação de seus territórios através do incentivo armamentista e da 

forte presença de seguranças privados e milícias no campo.  

Diante do exposto pode-se afirmar que os movimentos sociais com atuação no 

campo, outrora mais organizados e coesos, hoje estão à duras penas buscando caminhos 

para sobreviverem e se reestruturarem. Vale destacar o contexto complexo e frágil de 

governabilidade presidencial que o Partido dos Trabalhadores (PT), reeleito 

democraticamente no final do ano de 2022, está enfrentando na esfera federal: tentativa 

                                                           
Brejão, Ribeirão, Cauçara ou Caiçara, Solidade, Raizama, Funil, Porcos, Prata, Maquiné, Capela, 
Engenho, também chamada de Engenho II, entre outros (Cf. Baiocchi Apud Velloso, 2007). 
40 Tendo Olavo de Carvalho como principal referência ideológica e sendo composta por um conjunto de 
sujeitos e entidades representativas, as ideias da extrema-direita no Brasil ganharam notoriedade a partir de 
da crise política de 2013/2016 com o crescimento do número de parlamentares populistas que defendem 
ideais conversadoras e disseminam discurso de ódio encabeçados pelo Partido Liberal (PL), além de 
representates da sociedade civil como o Movimento Brasil Livre (MBL). Atualmente a extrema-direita no 
Brasil apresenta espectro difuso que envolve membros de várias siglas partidárias agrupados em torno do 
agronecógio, da política armamentista e do dogmatismo cristão, conhecida pela mídia como bancada do 
BBB (Boi, Bala e Bíblia). 



64 
 

de golpe de estado nos primeiros dias de governo; parlamento alinhado aos interesses do 

grande capital, hegemonia da bancada ruralista em favor do agronegócio e altas taxas no 

preço dos alimentos e no custo de vida.  

Apesar dos índices alarmantes de violência contra as mulheres, revelados por 

meio dos dados aqui apresentados, as mulheres estiveram presentes na linha de frente da 

resistência a partir da eclosão do golpe parlamentar de 2016 que destituiu a primeira 

presidenta da República do Brasil, com apoio de setores conservadores e 

ultraconservadores da sociedade e da mídia hegemônica. Cabe destacar que o 

componente misógino do golpe, por si só, pode render um trabalho à parte. 

Não por acaso, em 2018 as mulheres - a partir da evocação da memória dos 

Movimentos da Carestia e das Creches que em 1979 levaram à Praça da Sé em São Paulo 

20 mil pessoas - retomaram as ruas diante da ameaça às suas vidas e às instituições 

democráticas perpetradas pela candidatura do Partido Social Liberal nas eleições 

presidenciais daquele ano. 

Como afirma Beatriz Nascimento, “o quilombo é a memória que não acontece só 

para os negros, acontece para a nação. Ele aparece, ele surge nos momentos de crise da 

nacionalidade” (2018, p. 337). Reconheço o contexto atual como de crise de nossa 

nacionalidade, o que nos remete a buscar em nossa memória, experiências que nos 

ofereçam caminhos para superação dessa crise e afirmar o compromisso com a 

democracia, buscando aprofundá-la e ampliá-la ao alcance da maioria dos brasileiros que 

seguem esquecidos pelo Estado. 

 Por trás das manifestações e protestos políticos explícitos, Pollack nos lembra 

que as chamadas memórias subterrâneas 

 

prosseguem seu trabalho de subversão no silêncio e de maneira quase 
imperceptível afloram em momentos de crise em sobressaltos bruscos 
e exacerbados. A memória entra em disputa. Os objetos de pesquisa 
são escolhidos de preferência onde existe conflito e competição entre 
memórias concorrentes (Pollack, 1989, p. 4). 
 

Nesse sentido, o Movimento #Ele Não! é considerado o maior ato de ruas 

liderado por mulheres na história do Brasil41, chegando a alcançar 28 estados e 114 

                                                           
41 Para saber mais, conferir matéria da BBC sob título #EleNão: A manifestação histórica liderada por 
mulheres no Brasil vista por quatro ângulos, disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-
45700013  



65 
 

cidades e reunindo milhares de pessoas no Brasil e no exterior42, de acordo com a 

professora Céli Regina Jardim Pinto, do Departamento de História da Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul. O manifesto Mulheres Unidas contra Bolsonaro, 

publicado pelo movimento, expressa a ampla diversidade e pluralidade de mulheres que 

se posicionaram contrárias ao candidato.43  

Apesar das lutas empreendidas pelos movimentos socias democráticos contra a 

candidatura de Bolsonaro, o ex-capitão do exército foi eleito e promoveu profunda 

desestruturação do Estado brasileiro. Juntamente com esse desafio, o ano de 2020 nos 

trouxe a experiência da pandemia do vírus COVID-19, cujo impacto se deu em todo o 

mundo e agravou as desigualdades estruturais, sendo especialmente destrutivo para as 

comunidades mais vulnerabilizadas devido a um sistema mundo organizado pela relação 

dialética e integrada entre centro, periferia e semi-periferia. 

No contexto contemporâneo, tal sistema se sobrepõe às fronteiras nacionais em 

um processo de longa duração e globalização do capitalismo financeiro (Wallerstein, 

1999). No caso do Brasil, vivemos durante a pandemia um genocídio que vitimou 

aproximadamente 700 mil pessoas e que atingiu de forma mais aguda comunidades 

tradicionais, indígenas e quilombolas, conforme demonstrou o Relatório da Violência no 

Campo Brasil 2021, apoiado nos dados apresentados pela Articulação dos Povos 

Indígenas do Brasil (APIB) e pela Coordenação Nacional de Articulação de 

Comunidades Negras Rurais Quilombolas (Conaq). 

Apesar da omissão do Estado, as comunidades do campo resistiram, construindo 

brechas para afirmarem-se como parte da nação, como cidadãs e cidadãos de uma 

“República” que segue atendendo à parcela restrita da população brasileira. A pandemia 

permitiu a aceleração da articulação entre os grupos oprimidos que se organizaram para 

a defesa da vida, a despeito de um Estado omisso que durante o período de 2018 a 2022 

foi governado por um presidente que negou a ciência e praticou uma verdadeira política 

de morte marcada pelo desprezo pela vida humana, especialmente dos grupos sociais 

mais vulnerabilizados historicamente. 

                                                           
42 Nesse período, eu integrava a coordenação de mulheres do Sindicato das Trabalhadoras e Trabalhadores 
da Universidade de Brasília. Nossa categoria esteve presente no ato político, ocorrido em 29 de setembro 
de 2018 em Brasília, e elaborou um manifesto que pode ser conferido em: 
https://sintfub.org.br/2018/09/manifesto-das-trabalhadoras-e-dos-trabalhadores-da-unb/ . 
43 O Manifesto das Mulheres Unidas contra Bolsonaro pode ser conferido em: https://www.mujeresdelsur-
afm.org/mulheres-unidas-contra-bolsonaro-lancam-manifesto-sobre-elenao-2/  



66 
 

Em uma cena do filme Orí, Beatriz Nascimento nos recorda que o direito à vida 

passa pelo direito ao território e à terra, algo inalienável.  

 

É importante ver que hoje, o quilombo traz para a gente não mais o 
território geográfico, mas o território em nível de uma simbologia. Nós 
somos homens, nós temos direito ao território, à terra. Vários, vários e 
várias da minha história me contam que eu tenho direito ao espaço que 
eu ocupo na nação (Nascimento, 2018, p.337). 

 

Prossegue a historiadora e mulher negra, ciosa de autoafirmar sua existência e 

pertencimento individual e coletivo como cidadã brasileira, um direito que é 

sistematicamente negado pelas estruturas sociais, mas que também é disputado pelos 

“esquecidos” que amparados na memória, caminham e afirmam-se corpos-territórios de 

lutas, memórias e conhecimentos. 

A fala de Beatriz reafirma que a terra segue historicamente sendo elemento de 

disputa no Brasil, permeada por relações de poder materializadas por conflitos e 

violências. O relatório sob título Vozes Silenciadas – a violência contra as pessoas 

defensoras da terra e do meio ambiente, publicado no mês de setembro de 2024 pela 

Global Witness44, registrou 196 assassinatos ocorridos no ano de 2023 de pessoas 

defensoras da terra e do meio ambiente no mundo. Desse total, 85% ocorreram na 

América Latina e o Brasil é o segundo país mais letal para essas lideranças, tendo sido 

registrados 25 assassinatos, atrás da Colômbia com o registro de 79 vítimas. Os números, 

entretanto, revelam que no Brasil houve redução de assassinatos em relação ao ano de 

2022, que registrou 34 vítimas. 

Os grupos sociais que habitam o campo e necessitam da terra para garantirem sua 

existência, historicamente vêm construindo diferentes estratégias de resistência e re-

existência, em face de um Estado que não consegue assegurar-lhes direitos sociais 

básicos. Em muitos casos, o Estado brasileiro se apresenta para esses grupos sociais 

como um Estado de Exceção, convertido em instrumento valioso para a expansão do 

sistema capitalista desde o período de colonização, sobretudo pelo seu poder “legítimo” 

de uso da violência (Benjamin, 1986; Agamben, 2004; Mbembe, 2017). Como modo 

                                                           
44 A Global Witness é uma organização não governamental britânica criada no ano de 1993 que atua em 
diferentes países do mundo na promoção da sustentabilidade, justiça e igualdade. Atua no Brasil desde o 
ano de 2012, por meio da Campanha Defensores de Terras e Ambientais, realizando coleta de dados sobre 
assassinatos de defensoras e defensores de terras e ambientais. No ano de 2024 publicou o relatório Vozes 
Silenciadas que pode ser conferido em: https://globalwitness.org/es/campaigns/land-and-environmental-
defenders/voces-silenciadas/  



67 
 

operativo de governabilidade, o Estado está cada vez mais alinhado com os interesses do 

mercado e o poderio empresarial controla os interesses políticos, inclusive em sistemas 

democráticos, regidos pelo direito positivo.  

Segundo Mbembe (2017), historicamente, o nomos da Terra é a lei, ou o código, 

que orienta a operação da guerra colonial no chamado “novo mundo” e o corpo 

racializado corresponde ao dispositivo que informa a guerra e determina o inimigo. Este 

autor enfatiza que o corpo racializado é uma invenção moderna. Trata-se da apropriação 

de corpos por valores exteriores a eles, com o objetivo de dividir, separar e, sobretudo 

hierarquizar os povos do mundo. Esta classificação de pessoas, e de suas culturas, se deu 

a partir de um referencial único que expressa, ou pretende expressar, o ideário humano 

moderno universal de poder e de dominação do homem, branco, europeu, heterossexual, 

civilizado e proprietário. 

Ao analisar o relatório de conflitos da CPT de 2020, Debora Duprat destaca que 

o Brasil contemporâneo está mais próximo do período colonial que de 1988: 

 

o relatório de conflitos da CPT de 2020 revela que o Brasil atual 
está mais próximo de 1500 do que de 1988. Em diversas regiões do 
país, indígenas, trabalhadores rurais sem-terra, quilombolas, 
ribeirinhos, geraizeiros, pescadores artesanais, vazanteiros, 
camponeses de fundo e fecho de pasto são vítimas de processos de 
criminalização por conta de lutas, principalmente por terra e água. 
Os documentos juntados nessa publicação também permitem 
concluir por uma espécie de associação, ainda que tácita, entre 
sistema de Justiça, forças policiais e poder econômico. Duprat 
refere-se aos 84 casos de criminalização registrados em 2020 pela 
CPT, cujas maiores vítimas foram sem-terra (40), posseiros (24) e 
quilombolas (9). Trata-se, segundo ela, de um verdadeiro “Estado 
de Exceção”, e de “muita covardia”, pois, não obstante o medo, a 
doença e a morte provocados pela pandemia, homens e mulheres 
do campo seguem perseguidos em nome da luta para assegurar 
direitos constitucionais que lhes foram solapados (CPT, 2021, p. 
197). 

 

Pensar a história do Brasil a partir da luta pela terra, tem sido o centro mobilizador 

de meu aprendizado, que neste trabalho busco construir sob a perspectiva das relações 

sociais de classe, gênero e raça. O corpo, as sexualidades e os gêneros tem sido o foco 

dos estudos feministas, sob diferentes abordagens, destacando-se, para a presente 

análise, a dimensão dos poderes, expressões e controles exercidos sobre os corpos 

sexuados e racializados que buscam instituir, normatizar e enquadrar homens e mulheres 

em suas existências e expressões ou formas de ser-no-mundo. 



68 
 

Nesse contexto, a interrelação entre os pensamentos feministas e os estudos sobre 

os impactos da colonialidade (Quijano, 2010) promoveu a emergência de estudos que 

tratam da violência colonial a partir da relação entre patriarcado e colonialidade no qual 

o corpo feminino torna-se objeto/parte do território de “conquista”, ou seja, é um 

território a ser dominado e controlado pelo projeto colonial (eurocêntrico). 

 

Nas mais diversas situações de conflitualidades violentas, a 
vulnerabilidade do corpo feminino é acentuada: desde as conquistas 
coloniais, às guerras civis e interestatais, às ocupações e 
intervenções militares. Imperialismo, colonialismo e guerras foram, 
em geral, empreitadas masculinas e masculinizadas. Nesses 
contextos, a violação do corpo feminino por homens colonizadores, 
militarizados ou armados, do lado “amigo” ao “inimigo”, repete-se 
histórica e violentamente (Duprat, 2021, p. 197).  
 

Na expansão do poder de um Estado sobre outro, os territórios são historicamente 

invadidos por meio de conflitos (guerras, colonização) no processo de subjugação de um 

povo. Os corpos femininos (e também infantis) se tornam extensão do domínio e, em 

geral, também são invadidos e violados. De acordo com Rita Segato, o corpo se torna 

nosso território pois se configura como o “primeiro e último bastião da identidade”. 

(Segato Apud Belausteguigoitia & Saldaña-Portillo, 2015, p. 5). São nos corpos que se 

materializam a “conquista” e o domínio ao longo das épocas mais variadas.  

Para além da expressão de exploração aqui relatada e historicizada, o que me 

interessa é a potência de resistência desses corpos enfatizada nas narrativas selecionadas 

como fontes. Nesse sentido, destaco novamente a publicação Conflitos do Campo de 2023 

que trouxe em sua apresentação uma mensagem inspirada nos versos Por que Cantamos?, 

do poeta uruguaio Mario Benedetti. O poema evoca a alegria como uma forma de 

resistência, enquanto a imagem da capa busca evidenciar as diversidades dos povos do 

campo, das florestas e das águas que resistem ao latifúndio e aos grandes 

empreendimentos desenvolvimentistas.  

Pode-se conceber que a resistência das populações campesinas está destacada no 

corpo-território, especialmente no corpo das mulheres que dançam, sorriem e, a despeito 

das adversidades, rodando suas saias coloridas, mobilizadas pelos toques dos tambores e 

chocalhos. Representando suas comunidades de origem, essas mulheres resistem e re-

existem, em um movimento circular e contínuo de esperança e de transformação social. 

 



69 
 

2.5- Corpo– território: da expropriação à resistência 

 

Aspecto relevante da emergência dos movimentos de mulheres indígenas e 

africanas na diáspora, inseridas no contexto latino-americano, é a construção de um 

pensamento feminista que se constrói e reconstrói a partir da experiência localizada, 

plural e diversa, em diálogo com aspectos conjunturais e estruturais dessas sociedades.45 

Inseridos no contexto dos feminismos do sul global, os feminismos construídos 

na América Latina apresentam demandas políticas que têm como centro de enunciação o 

corpo, a terra e o território. A articulação entre essas categorias sociais de análise vem 

sendo evocada nos últimos anos pelos movimentos sociais de mulheres como corpo-

território, notadamente pelas mulheres indígenas. Segundo Cruz-Hernandez (2017) , “a 

verdade é que poderia se dizer que a enunciação corpo-território é uma epistemologia 

latino-americana e caribenha feita por e desde a perspectiva das mulheres dos povos 

originários que vivem em comunidades” (p. 8). 46 

Trata-se de uma abordagem cuja concepção articula conceito e prática política a 

partir de experiências de mulheres em luta pelo direito à terra e ao território, integrando 

a relação entre corpo (individual e coletivo) e seu território como espaços de resistências 

e de lutas sociais. 

Em diálogo com essa perspectiva sobre a articulação entre corpo, terra e território 

como chave de análise para compreender contextos sócio-históricos, destaca-se 

sobremaneira o pensamento de Lélia Gonzalez, especialmente as definições da categoria 

político cultural de amefricanidade, “Améfrica Ladina” e feminismo afro-latino-

americano. Todas elas propõem uma leitura analítica a partir das desigualdades raciais 

existentes nas Américas, em intersecção com a desigualdade de gênero, na tentativa de 

entender como as mulheres, “amefricanas”, sofreram e sofrem um processo triplo de 

discriminação por raça, gênero e classe, tendo em vista sua inserção no contexto de 

capitalismo patricarcal-racista dependente (Gonzalez, 2018). 

Ao fazer menção à “Améfrica”, Gonzalez considera todos os povos americanos 

originários e os que descendem da diáspora africana e adota o termo “ladina” como uma 

proposta de intervenção linguística e territorial que busca visibilizar a cultura e a 

                                                           
45 É relevante destacar que há vários movimentos de mulheres e de feministas em todo o mundo que 
questionam historicamente as estruturas de poder marcadas pelas relações sociais de gênero. Para este 
trabalho estou buscando construir reflexões a partir de minhas vivências individuais e coletivas inseridas 
em um contexto geopolítico cuja localização nas relações de poder emergem de um país latino-americano. 
46 No original: “Lo cierto es que podría decir que la enunciación cuerpo-territorio es una epistemología 
latinoamericana y caribeña hecha por y desde mujeres de pueblos originarios que viven comunidad”.       



70 
 

contribuição das diferentes etnias que constituíram a sociedade brasileira para além 

daqueles denominados como latinos, entendidos como representantes de línguas e 

culturas eurocentradas. Uma das grandes contribuições de Gonzalez foi lançar um olhar 

histórico desde a sua experiência vivida em um corpo negro e feminino, cuja 

territorialidade, cultura e memória são africanas e indígenas e entender que essa vivência, 

guardada as devidas proporções, era comum a milhares de pessoas em todo o continente. 

Em diálogo com o pensamento feminista afro-latino-americano, destacamos a 

perspectiva do sociólogo peruano Anibal Quijano sobre a centralidade da questão racial, 

considerada como fundamento do sistema moderno que se materializa historicamente 

por meio da articulação entre a ideia de colonialidade do poder e a invenção da raça. O 

entrelaçamento dessas ideias é de longa duração na história latino-americana e 

permanece produzindo e reproduzindo as relações desiguais em nossa região. O autor 

concebe uma matriz que estrutura o entrecruzamento dos poderes coloniais 

materializados pela imposição e controle da economia por meio da apropriação de terras, 

natureza e trabalho, do controle da autoridade (classificação das formas de governo e da 

diplomacia      considerando os europeus como modernos e os de fora da Europa como 

atrasados), do controle de gênero e da sexualidade (por meio da heteronormatividade 

como norma e o modelo cristão de família), do controle do conhecimento e da 

subjetividade, através da epistemologia eurocêntrica que domina o meio acadêmico e  as 

instituições de ensino formais, ditando concepções de mundo (Mingnolo, 2014, p. 9).       

A ideia de raça, para Quijano é considerada 

 

o mais eficaz instrumento de dominação social inventado nos últimos 
500 anos. (...) O caráter plenamente histórico da manobra de racializar 
a diferença entre os povos, no sentido biologizante, o papel 
instrumental e funcional da raça para a extração da riqueza (...). O 
impacto da raça na captura hierárquica de todas as relações humanas e 
saberes (...) o caráter histórico da racialização e da raça como um 
sinal/marca nos corpos de uma posição na história e de sua associação 
com uma paisagem geopoliticamente marcada. (Quijano Apud Segato, 
2014, p. 29. Tradução Nossa). 

 
A matriz de poder moderno-colonial proposta por Quijano propõe uma leitura 

crítica sobre o caráter inaugural da articulação entre a modernidade, o capitalismo e o 

processo de colonização da América. Para o autor, foi a partir da invasão de nossos 

territórios, que emergiram identidades binárias e hierárquicas, marcadas pela 

racialização dos povos. Surge nesse contato, identidades homogeneizantes como o 

europeu, o indígena, o ocidental e o oriental, o branco e o negro, entre outras categorias 



71 
 

binárias, cuja relação é marcada pela ideia de superioridade e de inferioridade. O projeto 

moderno-colonial possui uma intencionalidade racional, totalizadora e universal de 

imposição de poder hegemônico do “macho adulto branco sempre no comando”47      

sobre uma heterogeneidade e pluralidade de culturas que envolve variadas cosmologias, 

economias, políticas e modos de vida. Esse modelo referente de organização social, 

amparado no primado da razão moderna e universal, cujo centro enunciador busca 

impor-se como único capaz de produzir conhecimento e valores sociais “civilizatórios”, 

ignorando a coexistência e a pluralidade, ação marcada pela violência e expoliação dos 

povos colonizados. 

Essa racionalidade moderna, articulada ao sistema capitalista, em processo de 

expansão no contexto do século XV, é materializada por meio do domínio colonial que 

se impõe como projeto hegemônico e único. Em face da pluralidade de modos de ser, 

esse projeto se impõe historicamente sobre nossa região, pelo controle da autoridade, do 

gênero, da sexualidade e      do conhecimento e subjetividade. 

Cabe destacar que, apesar de inovadora, a matriz de colonialidade definida por 

Quijano, foi questionada por Lugones (2014) que propôs um sistema moderno-colonial 

de gênero. A autora lança luz especialmente sobre a leitura de Quijano acerca do controle 

da sexualidade e do gênero, evidenciando que tal referência acabou por reproduzir uma 

perspectiva eurocentrada e global sobre as relações sociais de gênero, ou seja, uma visão 

patriarcal e heterossexual das disputas pelo controle do sexo, seus recursos e produtos. 

O fato é que para alguns autores como Segato (2014), o patriarcado já estava 

presente na estrutura das relações sociais entre os povos originários latino-americanos e 

determinava papeis sociais de gênero em contextos comunitários, experiência que ela 

denominou de patriarcado de baixa intensidade, pois reconhece que os papeis sociais 

exercidos pelas mulheres naquele contexto não eram necessariamente reconhecidos 

socialmente como menores, inferiores e marginais. 

Para o presente trabalho, adotarei essa perspectiva de longa duração dos 

processos de colonialidade do poder amparada nos estudos de Quijano, desenvolvidos 

em finais da década de 1980 e início da década de 1990 e as leituras críticas posteriores 

sobre o conceito de colonialidade do poder no controle de gênero trazidas por Lugones 

e Segato. 

                                                           
47 O trecho da canção “O Estrangeiro”, de Caetano Veloso, lançada no álbum homônimo em 1989, assim 
como o restante da letra, ilustram bem a hierarquização que o colonialismo moderno impôs sobre o mundo. 



72 
 

É relevante o fato de      que ambas as abordagens possuem um caráter dialético 

de pensamento, ou seja, as categorias sociais inventadas e reinventadas no contexto da 

modernidade são ao mesmo tempo produto e produtoras do sistema que estrutura as 

relações de poder, além de serem inauguradas em escala global a partir da nossa 

experiência de invasão ibérica em fins do século XV. 

Aspecto que destaco sobre a construção de epistemologias do sul global e latino-

americanas sobre os processos de colonização dessa região elaborados nos anos finais 

da década de 1970 e ao longo da década de 1980 é a constatação de que nesse período, 

ao qual nominamos no Brasil como de transição democrática, haviam epistemologias 

feministas que também evidenciavam o caráter de longa duração na história dos 

processos de colonização em nosso país, a centralidade dos dispositivos de raça e de 

gênero e as re-existências empreendidas pelos povos indígenas e afro-brasileiros 

fundamentados na memória: Leila Gonzalez e Beatriz Nascimento. 

 

2.6- Para Além da Decolonialidade: a Amefricanidade e Transatlanticidade como 
Proposta Teórica Localizada  

 

Os estudos decoloniais vem se fortalecendo no Brasil, especialmente a partir dos 

anos 2000 e seu alcance tem trazido avanços significativos para o pensamento social 

brasileiro, notadamente sobre a colonialidade e sua permanência de longa duração na 

história dos países latino-americanos. Nesse contexto, temos observado a retomada e o 

reconhecimento de estudos produzidos no e sobre o Brasil, os quais tem sido 

“classificados” como decoloniais, entre eles o pensamento de Lelia Gonzalez e de 

Beatriz Nascimento.  

Considero muito relevante esse movimento porque tem permitido o 

reconhecimento da produção epistemológica e a contribuição dessas autoras, entre 

outros, que pensaram o Brasil desde suas próprias experiências. Podemos constatar esse 

movimento em publicações que reuniriam a produção de Lélia e Beatriz e sobre suas 

trajetórias de vida. No caso de Lelia Gonzalez destaco as publicações: Lelia Gonzalez 

(2014) escrito por Alex Ratts e Flavia Rios; Lelia Gonzalez: primavera para as rosas 

negras (2018), organizado pela União dos Coletivos Pan-Africanistas e, Por um 

feminismo Afro-latino-americano (2020), organizado por Flavia Rios e Marcia Lima. 

Em relação a publicações sobre a vida de Beatriz Nascimento e organizações sobre sua 



73 
 

produção destaco: Eu sou Atlântica (2006), escrito por Alex Ratts, O negro visto por ele 

mesmo, organizado por Alex Ratts e Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual: 

Possibilidades nos dias de destruição (2018), organizado pela União dos Coletivos Pan-

africanistas. 

Considerando o contexto de disputas políticas sobre a produção do 

conhecimento, entendo a “classificação” das autoras como decoloniais como um ato ou 

gesto político. O pensamento decolonial pode ser visto de forma ampla, como um projeto 

político-acadêmico de longa duração na história de nossa região empreendido por 

 

mulheres negras, quilombolas, dos diversos movimentos negros, do 
povo de santo, dos jovens da periferia, da estética e da arte negra, bem 
como uma enormidade de ativistas e intelectuais, tais como: Luiz 
Gama, Maria Firmina dos Reis, José do Patrocínio, Abdias do 
Nascimento, Guerreiro Ramos, Lélia Gonzalez, Beatriz do 
Nascimento, Eduardo de Oliveira e Oliveira, Clóvis Moura, Sueli 
Carneiro, Frantz Fanon, Césaire, Du Bois, C.L.R. James, Oliver Cox, 
Angela Davis, bell hooks, Patricia Hill Collins. (Bernardino-Costa, 
Maldonado-Torres e Grosfoguel, 2023, p. 10). 
 

Entretanto, ao me debruçar sobre a produção de Lélia Gonzalez e Beatriz 

Nascimento reconheço uma originalidade que vai além da decolonialidade e dos 

feminismos do sul. Na produção de Gonzalez (1988), destaco sua proposta metodológica 

sobre o feminismo afro-latino-americano e o conceito de amefricanidade para os estudos 

sobre a epistemologia construída por mulheres negras e sua contribuição para a história 

brasileira, marcada por um pensamento científico interdisciplinar, transfronteiriço, 

feminista, situado e localizado. 

Conforme anteriormente enunciado, a proposta de leitura sobre a realidade 

brasileira a partir do feminismo afro-latino-americano foi inovadora no sentido de propor 

o entrecruzamento das categorias raça, gênero e classe que permitiriam a visualização 

das condições de exclusão vivenciadas pelas mulheres negras, permitindo analisar as 

relações de poder de forma situada e localizada, em um contexto patriarcal-capitalista 

dependente.  

Ao considerarmos a inserção de Lélia Gonzalez no debate afro-diaspórico e 

americano, vale destacar que a autora foi militante ativa do movimento feminista e do 

movimento negro, com participação em vários congressos internacionais sobre essas 

temáticas. Assim, podemos afirmar que contribuiu para o que a jurista feminista negra 

estadunidense Kibermlé Cremshaw viesse a definir como interseccionalidade em 1989, 



74 
 

quando Lélia já tinha vários textos publicados em que tratava da relação entre as questões 

de gênero, raça e classe. Vale destacar que Patricia Hill Collins e Sirma Bilge (2021) 

evidenciam que o conceito de interseccionalidade foi um processo coletivo de várias 

pesquisadoras negras.  

 

A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de 
poder influenciam as relações sociais em sociedades marcadas pela 
diversidade, bem como as experiências individuais na vida cotidiana. 
Como ferramenta analítica, a interseccionalidade considera que as 
categorias de raça, classe, gênero, orientação sexual, nacionalidade, 
capacidade, etnia e faixa etária – entre outras – são inter-relacionadas 
e moldam-se mutuamente. A interseccionalidade é uma forma de 
entender e explicar a complexidade do mundo, das pessoas e das 
experiências humanas (Collins e Bilge, 2021, 15-16). 

 

Outra contribuição central foi sua análise desde a perspectiva geográfica e 

geopolítica ao pensar territórios do conhecimento fora e para além do eixo norte sul. 

Lélia elaborou uma leitura sobre as relações entre continentes reconhecendo-os como 

um território epistêmico. Ela questionou o termo América Latina e propôs a definição de 

Améfrica Ladina, a partir de diálogos com Bety Milan e M.D. Magno, ambos seus 

colegas do Colégio Freudiano do Rio de Janeiro, cujas bases estariam associadas ao que 

ela denominou como racismo por denegação, ou seja, a operação do racismo no Brasil é 

“disfarçada”, não declarada. 

Em sua análise psicanalítica, afirma que o fenômeno se trata de um sintoma da 

neurose cultural brasileira que se alia ao sexismo, violentando especialmente as mulheres 

negras. Por outro lado, ainda que sejam desejadas e também negadas, as referências 

culturais africanas são fortemente presentes. Em suas viagens pelo continente americano, 

Gonzalez constatou nas línguas dessas nações uma forte similitude com o português 

falado no Brasil, o que ela denominou de pretoguês. 

 

Trata-se de um olhar novo e criativo no enfoque da formação histórico-
cultural do Brasil que, por razões de ordem geográfica e, sobretudo, da 
ordem do inconsciente, não vem a ser o que geralmente se afirma: um 
país cujas formações do inconsciente são exclusivamente europeias e 
brancas. Ao contrário, ele é uma América Africana, cuja latinidade, 
por inexistente, teve trocado o t pelo d para, aí sim, ter o seu nome 
assumido com todas as letras: Améfrica Ladina (não é por acaso que a 
neurose cultural brasileira tem no racismo o seu sintoma por 
excelência). Nesse contexto, todos os brasileiros (e não apenas os 
“pretos” e pardos do IBGE) são ladinamefricanos. (Gonzalez, 2018, 
321). 



75 
 

 

Assim, pensar a experiência histórica brasileira e dos demais países da região, a 

partir das relações entre África, América e Europa - tema tratado por Beatriz no conceito 

de transatlanticidade e, posteriormente, por Paul Gilroy em Atlântico Negro (2001) - é 

refletir sobre os movimentos e relações transatlânticas inaugurados na modernidade 

como um espaço próprio de constituição de culturas e identidades a partir desses contatos 

e trocas, resistências e re-existências. 

Outro aspecto importante trazido por Lélia Gonzalez para pensar esse território 

constituído a partir dessas relações transatlânticas foi lançar seu olhar sobre os processos 

históricos de dominação ibéricos e sua reprodução nos processos de colonização no 

contexto latino-americano. A colonização ibérica fomentou relações racialmente 

estratificadas que “dispensaram formas abertas de segregação, uma vez que as 

hierarquias garantem a superioridade dos brancos enquanto grupo dominante” (Da Mata 

Apud Gonzalez, 2018, p. 326). 

A autora destaca ainda a relação entre as Américas, marcada pelo imperialismo 

do norte sobre o centro e sul; a relação entre os países latino-americanos e sua 

experiência colonial comum de invasão de terras, escravização, racismo e estrutura social 

fortemente hierarquizada; no Brasil em sua especificidade (uma história ainda por ser 

construída - um devir - , um país inventado e construído materialmente e culturalmente 

pelo “povão”, pela ampla maioria negra, mas os “louros são dos louros”. 

Lélia Gonzalez embaralha a geopolítica hegemônica e desconstrói o mito da 

democracia racial, revelando o racismo brasileiro desde uma análise psicanalítica, social, 

histórica e geográfica. Como afirma Alex Ratts, no ano de 2021, em uma palestra sobre 

o pensamento de Lélia Gonzalez48, a categoria político cultural amefricanidade propõe 

uma outra espacialidade, outra cartografia, outros mapas para pensarmos a realidade 

brasileira. 

Sobre o conhecimento produzido por Beatriz Nascimento, destaco sua 

contribuição fundamental, mas invisibilizada pela academia, para os estudos sobre os 

quilombos no Brasil. Sua pesquisa nos ofereceu o “descongelamento” desse fenômeno 

cultural e territorial de resistência e de re-existência africana no Brasil no contexto 

colonial e demonstrou sua permanência no contexto contemporâneo. Seus estudos 

                                                           
48 Palestra proferida por Alex Ratts em 01/06/2021 sob título: Lelia Gonzalez, Racismo e Sexismo na 
cultura brasileira, com Alex Ratts (UFG) e Soraya Souza (UnB), disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=OVXb_4i4cik  



76 
 

buscaram estabelecer conexões entre Brasil, África e Europa, tendo o oceano Atlântico 

como um elemento central para a construção dessa experiência de resistência, 

sobrevivência e libertação, o que denominou de transatlanticidade.  

Sua leitura analítica sobre o quilombo afirma existir uma continuidade 

(continuum) entre a experiência territorial e social existente em países de África com os 

quilombos brasileiros. Para ela esses territórios são expressões de sociedades alternativas 

que evidenciavam e seguem evidenciando outras formas de organização social e política, 

distinta das estabelecidas pelos grupos sociais dominantes. Sua abordagem sobre essa 

continuidade, entretanto, afasta quaisquer reproduções de uma cultura em distintos 

lugares e contexto. Beatriz Nascimento considera a experiência transatlântica vivida 

pelos diferentes povos africanos submetidos à escravização durante os séculos XV e XIX 

como uma experiência de profunda violência e também de uma força e resistência, uma 

pulsão de vida, de determinação e proteção da força vital, do axé. 

Para Beatriz, essa perspectiva afrocentrada está nos corpos individuais e coletivos 

dessas pessoas que viveram a transmigração para o continente americano, notadamente 

aqueles que vieram para o Brasil. Esses povos de diferentes culturas construíram, a partir 

da memória, uma nova existência em um novo território físico e existencial, criando e 

recriando práticas sociais, culturas, tecnologias, conhecimentos, distintos do imposto 

pelo poder colonial e escravagista. 

Os estudos de Beatriz evidenciam que a luta por um território passa pela luta por 

sobreviver e elaborar estratégias de existência individuais e coletivas empreendidas pelos 

povos africanos em diáspora. A subjetividade, a autonomia, a memória e o corpo são 

elementos que atravessam o pensamento de Beatriz Nascimento por meio de textos 

acadêmicos, artigos de opinião, poesia e o cinema. 

Lélia e Beatriz construíram seus pensamentos a partir de suas experiências como 

brasileiras, mulheres e negras de maneira a denunciar o racismo e apontar criticamente 

a produção da branquitude na academia, nas artes, na política. Seus estudos apontaram 

as contradições e anacronismos de um conhecimento alienado sobre a realidade 

brasileira, construídos por meio de discursos coloniais, universalizadores, abstratos e 

unívocos sobre uma história que se deu pela permanente disputa e pela imensa 

contribuição dos povos indígenas, africanos e afro-brasileiros. 

Lelia Gonzalez e Beatriz Nascimento construíram seus saberes dentro de um 

sistema afro-diaspórico, desde seu lugar geopolítico e conectadas aos conhecimentos e 

cosmologias elaborados a partir das experiências de migração forçada, vivenciadas pelos 



77 
 

povos africanos durante os séculos XVI e XIX. Essa experiência, marcada pela 

desumanização desses povos, também construiu novas culturas e projetos políticos que 

sistematicamente foram ignorados, invisibilizados e desprezados pela Academia 

europeia e estadunidense. 

Como nos lembram Costa, Maldonado-Torres e Grosfoguel, 

 
Os estimados 12,5 milhões de africanos que saíram à força do seu 
continente e se espalharam pelas Américas, Europa e outras localidades 
da própria África não eram corpos sem mente, que reduziram sua 
participação nas novas localidades ao trabalho braçal. Entre 1525 e 
1867, segundo Voyages: the transatlantic slave trade database, o maior 
banco de dados sobre o tráfico negreiro transatlântico, 3.189.262 de 
africanos escravizados desembarcaram no Brasil, o que corresponde a 
36,7% dos africanos que desembarcaram nas Américas (...) o Brasil foi 
o que mais recebeu africanos. (Costa, Maldonado-Torres e Grosfoguel, 
2023, 16). 
 

Os conceitos de amefricanidade e atlanticidade concebidos pelas autoras 

permitem leituras sobre as experiências de lutas sociais empreendidas pelos povos 

brasileiros que resistiram, re-existiram e construíram uma brasilidade, apesar das forças 

hegemônicas eurocentradas e imperialistas. São diversas e plurais as experiências contra 

coloniais, as quais busco nesta pesquisa identificar nas fontes selecionadas. 

Lelia Gonzalez e Beatriz Nascimento constroem um pensamento na corrente da 

contra-história. De diferentes formas, ambas questionam a historiografia sobre os negros 

e o feminismo branco, denunciando estereótipos sociais opressores e também 

evidenciando o conhecimento produzido pelos homens e mulheres negras em diáspora 

no Brasil e na América. Assim como Benjamin (2012), em sua análise sobre o conceito 

de história reconhece, que todo documento/monumento de cultura é também documento 

de barbárie, as autoras fazem uma outra leitura da história dos povos negros em diáspora, 

evidenciando suas contribuições e protagonismo, invenções e reinvenções de lutas e 

resistências, criando epistemologias em todos os campos do conhecimento. 

Tomando como referência a centralidade da racialidade e sua longa duração na 

história apontada por Quijano e outros teóricos decoloniais, como estruturante das 

relações sociais no contexto latino-americano, considero importante observarmos que o 

pensamento de Lélia Gonzalez e Beatriz Nascimento são bastante inovadores já traziam 

esclarecimentos sobre a centralidade da experiência transatlântica e a geopolítica da 

relação entre os continentes como um território que promoveu novas identidades 

culturais, o modelo ibérico de colonização e suas implicações sobre a estrutura social 



78 
 

brasileira marcadamente hierarquizada e racista-patriarcal . Além do mais, elas sempre 

se posicionaram desde uma perspectiva de rede de conexões de saberes construídos a 

partir das lutas sociais dos movimentos negro e feminista, em diálogo com a academia, 

aspectos que não verificamos essa perspectiva nos textos de autores decoloniais. 

 

2.7- Expressões feministas afro-latino-americanas: o corpo-território como chave 
para análise de atos performativos subversivos e gestos 

 

Fundamentada na perspectiva metodológica do feminismo afro-latino-americano 

e na categoria político-cultural amefricanidade concebidos por Lélia Gonzalez, em 

diálogo com o pensamento de Beatriz Nascimento sobre as relações raciais no Brasil - 

tendo como centro de análise o conceito de territorialidade, corpo e quilombo -  proponho 

neste trabalho compreender a relação das mulheres com a terra a partir de suas 

experiências de resistência ao projeto moderno/colonial, que segue vigente. São 

resistências construídas por meio de atos performativos subversivos, práticas 

socioculturais (linguagens, gestos, símbolos) que questionam e interpelam práticas 

historicamente reproduzidas e reificadas que buscam determinar as condições dos 

sujeitos nas estruturas sociais (Butler, 2018). 

É no rastro da subversão dessa reificação da condição social que essa pesquisa se 

debruça, que reconhecemos como a definição trazida por Beatriz Nascimento para o 

gesto como linguagem da memória que se materializa em ações socio-político-culturais, 

tais expressões podem ser entendidas como epistemologias feministas afro-latino-

americanas. 

Procuro inserir esta pesquisa no contexto dos estudos latino-americanos que se 

debruçam sobre o padrão de poder estabelecido pelo sistema moderno-colonial. Tal 

sistema segue impondo uma estrutura racista-patriarcal e dependente que têm 

evidenciado processos de espoliação, exploração, expropriação e violência, sobretudo 

sobre os corpos feminizados e racializados. (Segato, 2014; 2018; Gago, 2020; Cabnal, 

2013; Cruz Hernandez, 2017).  A dinâmica de poder e de controle sobre as terras e 

territórios constituídos por laços de solidariedade e identidade cultural se estende sobre 

os corpos das mulheres, portanto transformados, desde essa perspectiva, em objeto de 

conquista a serem invadidos e dominados.  



79 
 

Cumpre destacar que esses estudos emergem das experiências de mulheres 

indígenas latino-americanas em defesa de seus territórios na década de 2000, entretanto 

podemos reconhecer sua prática política por mulheres em luta em diferentes contextos e 

articulações dos movimento sociais no Brasil, como observamos nas narrativas fílmicas 

de Terra para Rose e Orí que são lançados no período de transição democrática 

brasileira, entre as décadas de 1970 e 1980, e nos relatos orais de Doroteia e Leonice, 

registrados nos anos de 2020 e de 2021. 

O conceito de corpo-território e a prática política a ele atrelada é utilizado pela 

presente pesquisa como chave possível de análise das experiências de dominação sobre 

uma diversidade de mulheres e corpos feminizados à margem do sistema de privilégios 

instituído pelo poder moderno colonial: mulheres camponesas, mulheres das florestas e 

das águas, mulheres periféricas das cidades e do campo. Assim, o conceito de corpo-

território nos abriu portas para visibilizar a violência sofrida pelos corpos femininos e 

“os processos globais de expropriação dos territórios” (García-Torres et al, 2023, p.33). 

Em diálogo com os processos de expropriação da terra, dos territórios e dos corpos, a 

pesquisa se debruça sobre as mais diferentes formas de resistências contra hegemônicas, 

elaboradas por diversos grupos de mulheres. 

 Ao retomar o corpo-território, nosso foco de análise, como expressão própria dos 

feminismos afro-latino-americanos, lanço meu olhar inicialmente para o conceito de 

território, enquanto categoria geográfica. De forma ampla, Milton Santos (1978) define 

território como espaço apropriado pelo ser humano onde as relações de poder são centrais, 

em especial as transformações produzidas no espaço pela técnica, pela informação e pelo 

Estado, mas não se restringem a eles. Compreender o território é aproximar-se do espaço 

vivido que é atravessado pela história, pela cultura, pela economia, pela política. Já o 

estudo sobre o corpo, no âmbito da Geografia, adquiriu maior centralidade a partir da 

década de 1990 quando emergiu “uma releitura da matriz pós-estruturalista e através de 

uma Geografia feminista” (Haesbaert, 2021, p. 164-165).  

 
Território é espaço apropriado, traçado, percorrido, delimitado. É 
um âmbito sob o controle de um sujeito individual ou coletivo, 
marcado pela identidade de sua presença e, portanto, indissociável 
das categorias de domínio e de poder. Pela mesma razão, não existe 
idéia de território que não venha acompanhada de uma idéia de 
fronteira. Limite e território em uma definição tributária da noção de 
“territorialidade” de Roberto Sack (1986), são noções correlativas, 
indissociáveis, e isto se deriva em noções várias de adjacência, 
continuidade, contigüidade, descontinuidade e alteridade. Não há 



80 
 

território sem sujeito de apropriação – sujeito em possessão e em 
posição; e não há território sem Outro (Segato, 2010, p. 196-197). 

 

Referenciada na obra de Milton Santos e outros estudiosos dessa questão, Rita 

Segato define território em sua relação com o espaço, enquanto ordem simbólica do 

imaginário social e do lugar, como suporte onde essas produções espaciais e territoriais 

se concretizam. O olhar da autora sobre a apropriação dos sujeitos, possessão, controle, 

poder e os conceitos de fronteira e delimitação a levam a afirmar o corpo feminino como 

território. Para Belausteguigoitia & Saldaña-Portillo (2015, p. 25) o “corpo objeto, 

alienado e a colônia emergem como contemporâneos e afins na nova ordem em constante 

expansão. Despossessão, nesse processo é, portanto, a despossessão progressiva do corpo 

e da sexualidade”.  

Nesse sentido, o corpo dos sujeitos colonizados, especialmente das mulheres, não 

mais lhes pertence, nem possui autonomia reprodutiva, sexual ou de livre escolha. São 

corpos expropriados, subalternizados e explorados à exaustão como parte do projeto 

colonialista. 

Durante a I Marcha das Mulheres Indígenas (Brasília, agosto de 2019) a faixa de 

protesto levada pelas mulheres em marcha com os dizeres: “O chão que te amamenta e 

que te alimenta, é o mesmo chão que vocês Jurua49 pisoteiam e agridem, confrontam, 

ignoram. RESPEITE MEU CORPO” denunciava as violências contra a terra, sua 

objetificação, destruição e expropriação. Essas violências tem um caráter patriarcal e 

alcançam os corpos dessas mulheres indígenas. Cumpre lembrar que os povos e 

comunidades tradicionais possuem uma relação profunda com a terra, as águas, as 

florestas e a fauna, são as bases de sua organização social e reprodução social, histórica 

e cultural. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
49 Em guarani Jurua é o nome dado aos não indígenas. 



81 
 

 
 
 

Imagem 11 –Respeitem Meu Corpo! Faixa carregada na 1ª Marcha das  
Mulheres Indígenas (Brasília, Agosto de 2019) 

Fonte: Registro da autora 

 

Dessa forma, tendo em vista o processo de expansão do capitalismo no mundo, 

David Harvey (2005), desde uma perspectiva marxista, desenvolveu o conceito de 

acumulação por despossessão na qual a acumulação do capital depende duplamente da 

desestruturação do modo de produção anterior (ou originário) atingindo e subvertendo a 

autonomia da produção humana, sustentada no uso e acesso à terra, ou seja, os territórios 

se constituem em um objeto fundamental para a reprodução do capital. O sistema 

capitalista invade (e busca destruir) territórios cujas organizações sociais não são 

mediadas pelo capital. O movimento de expansão do capitalismo não é abstrato, ele se 

processa sobre as terras e os povos e sua expansão depende da imposição e subjugação 

dos povos a um sistema de valores hegemônicos em detrimento da autonomia da 

população originária. 

 

Na exploração é o “corpo” que é usado e consumido no trabalho e, 
na maior parte do mundo, na pobreza, na fome, na má nutrição, na 



82 
 

doença. É o “corpo” o implicado no castigo, na repressão, nas 
torturas e nos massacres durante as lutas contra os exploradores 
(Quijano, 2010, p. 126). 

 

Segundo Harvey, a subversão da autonomia dos povos pela despossessão 

(expropriação), se processa por meio da emergência do Estado moderno burguês e a 

lógica de acumulação por despossessão tem longa duração na história, ou seja, vem se 

rearticulando/reproduzindo historicamente no espaço, materializado no território, esse 

movimento é um continum na história do capital. 

Amparado em Harvey, Scotelaro (2018), afirma que a acumulação por 

despossessão, portanto, não está superada ou localizada no “momento primitivo” ou no 

passado: a ideia fundante da acumulação está no presente. Ao acionarmos o conceito de 

acumulação por despossessão para refletirmos sobre nossa experiência colonial, 

proponho contrapô-lo ao conceito de corpo-território, enquanto espaço político e cultural 

de resistência e re-existência descolonizadora. No âmbito da presente pesquisa, a 

construção da reflexão sobre a relação entre o conceito de acumulação por despossessão 

articulada ao processo colonial brasileiro e latino-americano emergiu dos estudos que 

venho realizando sobre os feminismos do sul global, com foco nos feminismos afro-

latino-americanos e em diálogo com os pensamentos pós-coloniais50 e decoloniais51. 

Nesse movimento de reflexão, reconheço o conceito de corpo-território como 

uma chave de leitura para as expressões dos feminismos afro-latino-americanos      e 

como uma epistemologia contra-hegemônica que emerge da experiência de resistência à 

expropriação territorial provocada pela colonização. 

Esse conjunto de experiências se processam no corpo, um corpo vivo que sente, 

reage, pensa, resiste e re-existe, como um ato consciente de resistir para defender a 

própria existência. 

Mais que resistência, que significa retomar uma ação anterior e, 
assim, é sempre uma ação reflexa, o que temos é r-existência, isto 
é, uma forma de existir, uma determinada matriz de racionalidade 
que atua nas circunstâncias, inclusive re-atua a partir de um topoi, 
enfim, de um lugar próprio, tanto geográfico como epistêmico. Na 

                                                           
50 A teoria pós-colonial campo amplo e de difícil delimitação, mas podemos sinalizar um ponto central de 
análise desse pensamento em torno das críticas às relações do sistema mundo Norte e Sul, assentadas na 
relação colonial desde a perspectiva dos colonizados. Entre os teóricos estão Aimé Césaire, Albert Memmi, 
Amílcar Cabral, Édouard Glissant, Frantz Fanon, Gayatri Chakravorty Spivak e Homi Bhabha. 
51 O pensamento decolonial é um movimento de intelectuais da América Latina que emergiu na década de 
1990 e que promoveu uma crítica renovada sobre as permanências da experiência colonial global desde a 
perspectiva latino-americana marcada pela imposição de uma classificação racial/étnica da população do 
mundo como pedra angular do dito padrão de poder que se origina no contexto de invasão das Américas. 



83 
 

verdade, atua entre duas lógicas (Porto Gonçalves Apud Haesbaert, 
2020, p. 76)  

 
Esta experiência é permeada por tensões, conflitos e descentramentos 

identitários52, dentre outros sentimentos de não pertencimento, próprios de sujeitos 

sociais de sociedades que passaram por processos de colonização, cujos efeitos 

permanecem presentes em nossa sociedade sob a lógica da colonização e da exploração 

intensa e violenta dos territórios e de seus povos. 

 

É mais recentemente, contudo, que a verificação e a reunião dessas 
diferentes tradições e resistências foram possíveis sob o rótulo das 
Epistemologias e Teorias do Sul. A sociologia terceiro-mundista, 
as filosofias “latino-americana” e “africana”, o grupo de Estudos 
Subalternos asiático, o pós-colonialismo e sua abordagem 
decolonial são alguns exemplos de esforços que trouxeram 
questionamentos em relação ao eurocentrismo, ao colonialismo 
acadêmico e ao imperialismo intelectual exercidos pelos centros de 
produção do conhecimento. (Ballestrin, 2017, p. 1035). 

 

Tal lógica colonizadora, presente também na construção do conhecimento 

acadêmico, vem sendo questionada ao longo do século XX especialmente por pensadoras 

e pensadores do sul global que denunciam a existência de uma geopolítica da produção 

do saber, na qual o norte global, notadamente os Estados Unidos e a Europa, seriam o 

centro irradiador do conhecimento válido e universal 

 

 

  

                                                           
52 De acordo com Stuart Hall o descentramento são movimentos individuais e coletivos de sujeitos sociais 
na confrontação ao enquadramento moderno e binário de identidade cultura fixa. (Hall, 2001). 



84 
 

CAPÍTULO 3 
 

A leitura das narrativas fílmicas e orais 
 

A construção da presente pesquisa se deu pela busca sensível sobre o encontro 

entre diferentes personagens desde seus distintos lugares sociais. A problematização das 

categorias de raça, gênero e classe, articuladas aos conceitos de corpo e território são os 

fios condutores dessa leitura que se debruça sobre a trajetória de vida de mulheres que, a 

partir de suas narrativas e lutas sociais, representam territórios silenciados da história 

oficial: o campo e os quilombos. Rose e Beatriz e as entrevistadas Leonice e Dorotéia são 

as personagens principais dessa tessitura que visa lançar um novo olhar sobre a 

experiência de mulheres que ousaram construir outras territorialidades, desafiando o lugar 

tradicionalmente destinado a seus corpos. 

Em diálogo com Santos (1986), Harvey (2005), Segato (2010) e Haesbaert 

(2021) , compreendo como territorialidade as relações sociais dialéticas e sob permanente 

tensão, construídas nos territórios, os quais possuem materialidade, localização, 

delimitação e fronteiras, ou seja um conjunto de elementos culturais e simbólicos 

atravessados por relações de poder instituintes (hegemônicos ou de cima para baixo), mas 

tensionados por resistências que se contrapõem e afirmam sistemas de valores contra-

hegemônicos, fora dos sistemas de valores e de poderes capitalistas. 

A seleção e análise das narrativas de mulheres, fontes da presente pesquisa, se deu 

por um processo que buscou identificar semelhanças, continuidades e transformações 

entre experiências passadas e presentes em suas trajetórias de vida de luta pelos seus 

territórios e seus lugares no mundo, “evidenciando a permanente disputa pelo direito à 

memória e à história” (Nunes, 2005, p. 155). Assim, a partir do estudo das trajetórias de 

vida Rose e Beatriz, registrados em duas produções cinematográficas lançadas no final 

da década de 1980, foram estabelecidos diálogos com os relatos orais de Leonice e 

Doroteia, registrados entre os anos de 2020 e 2021. 

No caso das fontes audiovisuais, o processo de análise aos poucos foi ganhando 

corpo e sentidos, a partir de: leituras fílmicas livres em diferentes momentos da pesquisa, 

seguida por abordagens analíticas fundamentadas no entrecruzamento entre as categorias 

sociais de raça, gênero, classe e território, associadas à  perspectiva histórica dos corpos 

femininos; identificação, seleção e análise das expressões epistemológicas feministas 

afro-latino-americanas, sobretudo aquelas que evidenciam atos performativos 

subversivos, gestos e ações políticas e entrecruzamentos entre as trajetórias de vida (vozes 



85 
 

e imagens) das personagens dos filmes documentários, no contexto de transição 

democrática e as entrevistas realizadas no contexto pós-golpe do ano de 2016.  

Nesse sentido, lancei mão das ferramentas oferecidas pelos estudos sobre análise 

fílmica. Sabe-se que não há uma única forma de construir tais análises, mas verificamos 

um consenso sobre a adoção das técnicas de descrição e decomposição das narrativas 

audiovisuais como procedimentos que permitem ‘mergulhar nas telas ou abrí-las’ e assim, 

tecer interlocuções, interpretações e leituras sobre as narrativas, imagens e sons. 

Para a leitura dos filmes documentários, elaborei uma matriz analítica ou um mapa 

teórico-metodológico inspirado na imagem-ação do processo de tecer. Assim, iniciei a 

leitura dos filmes livremente, em seguida identifiquei elementos/temas que considerei 

estruturantes nas duas narrativas, ou seja, as urdiduras: terra, território, corpo, memória, 

religiosidade/espiritualidade e identifiquei os elementos da trama: gênero, raça, classe, 

trabalho, organização política, maternidade, entre outras. 

Da mesma forma, foram realizadas transcrições das entrevistas e organização das 

imagens produzidas nos trabalhos de campo efetuados nos anos de 2020 – 1º Encontro 

das Mulheres do MST e 2021 – Comunidade do Engenho 2 – Kalunga. 

A experiência da transcrição dos relatos orais, cujas vozes das pessoas, neste caso, 

Leonice Flores e Doroteia dos Santos Rosa, atravessaram o meu corpo e se transformaram 

em texto. Nesse processo, me reconectei com a experiência do encontro com as narradoras 

e também estabeleci diálogos com as teorias e com as fontes audiovisuais, como 

apresentarei adiante. 

Conforme informado às entrevistadas, os registros audiovisuais (gravação de 

áudio, filmagem e fotografias) que fundamentam os estudos da presente pesquisa, 

integrarão o acervo do Núcleo de Estudos da Cultura, Oralidade, Imagem e Memória – 

NECOIM, do Centro de Estudos Avançados Multidisciplinares – CEAM da UnB. 

A partir de uma abordagem não linear procurei utilizar o suporte teórico de Xavier, 

2005; Napolitano 2008; Penafria, 2009; Nunes, 2014; Almeida 2020 para a análise fílmica 

e os pressupostos da história oral e sua articulação com a memória de acordo com o 

pensamento de Pollack, 1989; Halbwachs, 1990; Bosi, 1994; Le Goff, 2003; Ferreira 

2000 e 2018; Benjamin, 2012. 

A leitura das fontes se deu desde a perspectiva teórico-metodológica do 

feminismo afro-latino-americano e pela categoria político-cultural amefricanidade 

elaborada por Lelia Gonzalez e pelas referências conceituais sobre quilombo, corpo e 

transatlanticidade elaborados por Beatriz Nascimento.  



86 
 

3.1- A leitura fílmica 

 

Nóvoa e Fressato (Apud Câmara e Lessa, 2013, p. 11) nos lembram que “os filmes 

são expressos imaginários sociais e as Ciências Humanas não podem ignorar o papel que 

o cinema cumpre nas manifestações socioculturais”. Dessa maneira, a produção do filme 

Orí (1989) teve um papel importante ao divulgar o pensamento de Beatriz Nascimento, 

em especial sobre os quilombos, e sobre aspectos da história do Movimento Negro 

Unificado (MNU) para o grande público. Assim como Terra para Rose (1987) apresentou 

a trajetória da trabalhadora rural Roseli Nunes, não apenas como narrativa individual, 

mas como um recorte das ações do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

(MST) no século XXI. Ambos os filmes foram objeto de estudos de diversos trabalhos 

acadêmicos. Sobre Orí destacam-se os trabalhos de Silva (2022), Ceiça Ferreira (2020) e 

Ferreira Silva (2010). Já sobre Terra para Rose, destacam-se os estudos de Boniatti 

(2007), Lessa (2013) e Rodrigues (2020). 

Os filmes escolhidos como fonte da presente pesquisa são do gênero documental, 

tratam-se, portanto, de leituras imaginárias sobre o real porque a medida que 

estabelecemos significação ao real o criamos e recriamos desde o tempo e espaço 

presentes. Para isso, seguimos a perspectiva dos estudos sobre cinema que se distanciaram 

do olhar de que os filmes documentários53 revelariam a verdade dos fatos ou 

acontecimentos e, reconheceram que o foco de análise fílmica não está sobre o que é a 

verdade, mas um conhecimento sobre a realidade, uma interpretação, uma imaginação 

criativa, uma imagem sobre o real. 

Também é importante destacar que as imagens produzidas nos filmes 

documentários não buscam evidenciar uma suposta natureza, legitimidade ou essência 

das coisas. A construção de uma imagem é o significado que a ‘câmera’ lança sobre o 

objeto, ou seja, o sentido (provisório/parcial) que este objeto passa a ter ao ser registrado 

e assim transformado em arte, ultrapassando o puro realismo e testemunho assumindo 

assim o potencial de transformar o mundo em seu tempo histórico (Carvalho, 2003). 

 
Como expressão figurativa, assenta-se numa formulação que tem a 
imagem como base, cujo a priori é o sentido (ainda que de uma 
ausência de sentido). Como interpretação, requer uma hermenêutica, 

                                                           
53 “Nas primeiras décadas do século XX, John Grierson, sociólogo inglês, cunhou o termo “documentário”, 
definindo-o como um tratamento criativo da atualidade e acabou por fundar a Escola Documentarista 
Inglesa, como ficou conhecida. Nos anos 1950 e 1960, os franceses trilhariam percurso similar com seu 
Cinema Verdade, destacando-se Jean Rouch e hris Marker.” (Nóvoa e Fressato, 2013, 9). 



87 
 

compreendida como uma estratégia filosófica que visa a compreender, 
traduzir o sentido de uma obra (Almeida, 2020, p. 91). 
 

Segundo Xavier, o cinema “como discurso composto de imagens e sons é, a rigor, 

sempre ficcional, em qualquer de suas modalidades; sempre um fato de linguagem, um 

discurso produzido e controlado, de diferentes formas, por uma fonte produtora”. (Xavier, 

2005, 14). 

Assim, os documentários Terra para Rose e Orí são narrativas fílmicas e criações 

artísticas sobre um recorte da realidade histórica, geográfica, política e cultural brasileira 

no período de transição democrática, fins da década de 1980, construídas a partir de 

elementos das trajetórias de vida das personagens Rose Nunes e Beatriz Nascimento. 

Considerados como testemunhos construídos a partir do olhar das diretoras que 

permitem uma leitura à contra-pêlo da história brasileira das décadas de 1970-80, os 

filmes, como documento e fonte de pesquisa histórica, nos convidam a refletir não 

somente sobre o contexto que retratam, mas sobre a época em que foram concebidos, 

destacando suas condições de produção.  

Tomando narrativas históricas audiovisuais não apenas como documento (Le 

Goff, 2003) mas também como expressões artísticas, os filmes analisados evidenciam 

imagens e vozes produzidas de maneira consciente e inconsciente pelas diretoras e pelas 

personagens protagonistas. 

Walter Benjamin (2012) refletiu sobre os impactos das obras cinematográficas nas 

epistemologias e de maneira crítica estabeleceu conexões entre psicanálise e cinema, 

conforme destacado por Nunes, 2014.  

 

Benjamin percebeu e enfatizou as possibilidades que a perspectiva 
cinematográfica oferece ao processo de produção do conhecimento, ao 
confrontar o modo de percepção da psicanálise com o do cinema. Se da 
narração oral apreendemos fragmentos que se transformam em indícios 
para o processo psicanalítico, no cinema a câmera penetra de forma tão 
profunda o objeto que dele faz emergir também o não perceptível, ou 
seja, a câmera revela aspectos que substituem “no espaço em que o 
homem atua conscientemente por um espaço em que ele atua 
inconscientemente (Nunes, 2014, p. 218. Tradução nossa).54 

 

                                                           
54 No original: “Benjamín percibió y enfatizó las posibilidades que la mirada cinematográfica brinda al 
proceso de producción del conocimiento, al confrontar el modo de percepción del psicoanálisis con el del 
cine. Si se recoge de la narración oral fragmentos que se transforman en indicios para el proceso 
psicoanalítico, en el cine la cámara penetra de un modo tan profundo en el objeto que de él hace emerger 
también lo no perceptible, es decir, la cámara evidencia aspectos que sustituyen “el espacio en que el 
hombre actúa conscientemente por un espacio en que actúa inconscientemente”. 



88 
 

Ao aproximar a análise fílmica das narrativas orais enquanto objeto de pesquisa, 

José Walter Nunes (2005 e 2014) oferece caminhos profícuos para a construção 

metodológica da presente pesquisa. Conforme destacado na apresentação do livro 

Patrimônios Subterrâneos em Brasília (2005): 

O Autor explora “intertextualidades” visuais (documentários cinematográficos 
mais antigos e reportagens televisivas recentes, contrapostos a falas e imagens 
elaboradas para os vídeos que constituíram a travessia dessa pesquisa), uma 
inteligente contribuição para o debate sobre História e Linguagens, que se situa 
muito além do empirismo cego, travestido de “novos objetos”. (Silva, 2005, p.13) 

 

Nunes constrói conexões entre múltiplas histórias elaboradas desde diferentes 

perspectivas e linguagens. Nesse movimento entre textos, tempos, imagens, sujeitos e 

memórias, o autor contribui para revelar histórias subterrâneas explorando imagens, 

gestos e narrativas, reconhecendo-as como instrumentos de pensamento. 

Ao dialogar com esse processo metodológico que se constrói a partir de 

fragmentos de pensamentos passados e presentes, reconheci nas chamadas histórias 

subterrâneas de Brasília (Walter, 2005), expressões epistemológicas, ou seja, um conjunto 

de conhecimentos construídos por outros sujeitos sociais que se revelam, sobretudo, nas 

lutas sociais, chamadas pelo autor de práticas sócio-culturais de pessoas comuns. 

Os filmes Orí e Terra para Rose são exemplos de registros audiovisuais vistos 

como fragmentos de um período histórico brasileiro que dialeticamente reconhecemos 

como instrumento e técnica para a distração das massas, mas também como dispositivo55 

capaz de visibilizar a história dos oprimidos (Benjamin, 2012). 

Retomando o diálogo com o pensamento de Benjamin sobre o cinema Aspecto 

relevante acerca do entendimento do cinema enquanto uma distração das massas é que 

Benjamin aponta uma transformação em relação ao processo de apreciação da arte 

tradicional, uma vez que no cinema o expectador se distancia de uma experiência 

individual e própria e da chamada aura das obras de arte concretas, que geralmente são 

únicas dado o tempo e espaço de produção e seu caráter singular. Para o autor, a arte 

cinematográfica tem a especificidade de ser um processo coletivo, tanto em relação à 

técnica de produção e reprodução da arte, como no modo de recepção e apreciação do 

                                                           
55 Segundo Metz, citado por Xavier (2005), dispositivo não é apenas o aparato técnico, mas toda a 
engrenagem que envolve o filme, o público e a crítica; enfim, todo o processo de produção e circulação das 
imagens onde se atuam os códigos internalizados por todos os parceiros do jogo. Deste modo, o Dispositivo 
se põe como uma “instituição da modernidade” que começa então a ser decifrada em suas bases mais 
profundas. (Xavier, p. 176, 2005). 



89 
 

público. Por isso o cinema é muitas vezes classificado e utilizado como um meio de 

entretenimento e distração das massas. 

Benjamin (2012) esclarece que a aura “é uma teia singular, composta de elementos 

espaciais e temporais: a aparição única de uma coisa distante, por mais perto que ela 

esteja” (p. 184). A perda da aura está relacionada à desarticulação da unicidade dos 

elementos espaço e tempo e também de sua dimensão ritualística e cultual. Essa perda 

leva ainda à transformação da função da obra de arte, emancipada “de sua existência 

parasitária no ritual” (Benjamin, 2012, p. 186), para assumir uma função social e política. 

A produção cinematográfica se processa tal qual um produto a ser consumido em 

larga escala, marcado pela técnica, que envolve um conjunto selecionado de imagens e 

de sequências, construído com profunda precisão. Trata-se de uma montagem, na qual 

cada fragmento é a reprodução de um acontecimento que nem constitui em si uma obra 

de arte, nem a engendra, mas o cinema é uma expressão das artes pela maneira como lê a 

realidade pela câmera. 

 

O cinema faz-nos vislumbrar, por um lado, os mil condicionamentos 
que determinam nossa existência, e por outro assegura-nos um grande 
e insuspeitado espaço e liberdade (...) É evidente, pois, que a natureza 
que se dirige à câmara não é a mesma que se dirige ao olhar. A diferença 
está principalmente no fato de que o espaço em que o homem age 
conscientemente é substituído por outro em que sua ação é 
inconsciente” (Benjamin, 2012, p. 204). 

 

3.2- A leitura dos relatos orais 

 

A adoção do método de pesquisa elaborado no campo da História Oral para o 

registro das trajetórias de vida de Leonice Flores e de Doroteia dos Santos Rosa decorreu 

de sua potencialidade por oferecer um conjunto de orientações, procedimentos e práticas 

para o registro de relatos orais enquanto fontes de pesquisa histórica, também adotada por 

diferentes áreas do conhecimento, evidenciando seu caráter interdisciplinar e 

transdisciplinar. 

A História Oral torna-se assim, uma ferramenta de luta política, ao possibilitar o 

registro de indivíduos e grupos sociais silenciados e invisibilizados pela historiografia 

tradicional que por muito tempo privilegiou o estudo das estruturas, da longa duração e 

do estudo da quantificação e acabou por não dar atenção ao papel dos indivíduos, dos 

eventos e da conjuntura (Ferreira, 2000). 



90 
 

Com o reconhecimento da relevância dos estudos qualitativos, a memória 

reencontrou, por assim dizer, seu lugar na História. Na superação dessa dicotomia, 

ampliaram-se as vozes e imagens da história, afirmando a diversidade de experiências e 

lutas sociais empreendidas pelos grupos subalternizados pelo sistema dominante. Nesse 

contexto, os debates no campo disciplinar da História passaram a reconhecer que o estudo 

do passado se dá pelas questões construídas/demandadas pelo presente, superando as 

visões que apontavam que a objetividade científica se dava pelo distanciamento do 

“objeto”.  

Nesse caso, para se construir uma análise historiográfica era imprescindível o 

olhar de retrospectiva, sem considerar as contribuições narrativas do tempo presente. Ao 

privilegiar a análise dos excluídos, dos marginalizados e das minorias, a história oral 

ressaltou a importância de memórias subterrâneas que, como parte integrante das culturas 

minoritárias e dominadas, se opõem à "memória oficial", no caso a memória nacional. 

(Pollak, 1989) 

O auxílio da História Oral foi essencial para os objetivos da pesquisa, 

especialmente por se tratar da análise de relatos de mulheres pertencentes à grupos 

historicamente silenciados e subalternizados. Vale destacar que a partir da consolidação 

das instituições democráticas, um maior número de pessoas passou a se interessar por 

conhecer a história dos grupos reprimidos pela ditadura militar e das chamadas minorias 

como mulheres, negros e indígenas, cujas lacunas, em grande parte, foram reconstruídas 

por meio das narrativas orais (Ferreira, 2018). 

Para a realização das entrevistas, desenvolvi um roteiro para orientar a abordagem 

dos temas pertinentes à pesquisa que envolveu informações sobre a trajetória de vida: 

local de nascimento, história da pessoa e familiares na luta pela terra, a participação nos 

movimentos sociais, maternidade, relação com a terra, educação, organizações políticas. 

Mas, em geral adotei a prática de ouvir as narradoras livremente, buscando 

oferecer à narradora a oportunidade de acessar sua memória involuntária que “extrai do 

reservatório do inconsciente as impressões do realmente significativo, com possibilidade 

de encontrar um outro tempo, porque mergulha nas raízes da experiência” (Nunes, 2005, 

p. 43). 

 

 

 

 



91 
 

3.3- Tecendo a pesquisa: o encontro entre vozes e imagens  

 

 Assim, ao aproximar narrativas audiovisuais e orais produzidas em tempos 

históricos distintos, mas que guardam entre si ecos das lutas empreendidas em um passado 

recente, procurei construir uma leitura sobre a história de mulheres envolvidas em 

movimentos sociais de luta pela terra e território e suas epistemologias. Ainda que de 

forma inconsciente, a pesquisa me levou a estabelecer conexões entre os saberes 

produzidos no contexto de redemocratização brasileira, nos fins da década de 1970, e no 

período do golpe civil midiático de 2016 que levou, posteriormente, às eleições de um 

governo com viés fascista no Brasil em 2018, felizmente derrotado após quatro anos de 

perseguição aos movimentos sociais. 

 Assim, amparada na perspectiva benjaminiana, resolvi tecer esses fios de 

memória que unem Rose e Beatriz a Leonice e Doroteia. 

 
O historicismo contenta-se em estabelecer um nexo causal entre vários 
momentos da história. Mas nenhum fato, meramente por ser causa, é só 
por isso um fato histórico. Ele se transforma em fato histórico 
postumamente, graças a acontecimentos que podem estar dele 
separados por milênios. O historiador consciente disso renuncia a 
desfiar entre os dedos os acontecimentos, como as contas de um rosário. 
Ele capta a constelação em que sua própria época entrou em contato 
com uma época anterior, perfeitamente determinada. Com isso ele 
funda um conceito do presente como um “tempo agora” no qual se 
infiltram estilhaços messiânicos (Benjamin, 2012, p. 252). 

  

A escrita de Walter Benjamin é uma escrita de fragmentos por meio dos quais 

compreendemos sua concepção de história e sua proposta metodológica para a escrita da 

história56. Da mesma maneira, a escrita de Lelia Gonzalez e de Beatriz Nascimento 

possuem um caráter fragmentário, cujas obras recentemente foram reunidas e 

disponibilizadas, facilitando assim o acesso às suas análises e proposições analíticas 

localizadas e situadas sobre o Brasil. O pensamento de ambas as autoras tece uma 

articulação entre as categorias gênero, raça, classe e território buscando ampliar as vozes 

e imagens sobre a história brasileira e, em um movimento inverso e crítico à perspectiva 

de progresso como motor de desenvolvimento, lançam o olhar sobre o passado, com os 

                                                           
56 Walter Benjamin não é um autor como os outros: sua obra fragmentada, inacabada, às vezes hermética, 
frequentemente anacrônica e, no entanto, sempre atual, ocupa um lugar singular, realmente único, no 
panorama intelectual e político do seculo XX (Lowy, 2005, p. 13). 



92 
 

pés, corpos e questões do presente, buscando nessas ruínas do esquecimento, lampejos de 

memória e conhecimentos submersos pela história dos “vencedores”. 

A aproximação entre as narrativas audiovisuais produzidas em tempos e espaços 

distintos pode parecer dissonante e contraditória pois os filmes foram produzidos no 

contexto de retomada do sistema democrático e apresentam a reorganização social, 

política e cultural de movimentos sociais em luta pela retomada da democracia. Já as 

fotografias e entrevistas foram produzidas nos anos seguintes ao golpe parlamentar e 

midiático do ano de 2016, ato que em si já evidencia o avanço das forças conservadoras 

brasileiras ressentidas e a fragilidade do sistema democrático associado à uma forte marca 

racista e misógina. 

É nessa aproximação invertida ou espelhada sobre vozes e imagens produzidas 

nos finais da década de 1980 e as imagens e narrativas registradas nos anos 2020-2021 

que busco estabelecer diálogos que permitam identificar sinais ou “alertas”, esperanças e 

epistemologias que permitam uma melhor compreensão acerca dos desafios do presente, 

marcado pelo avanço da extrema-direita no Brasil e em todo o mundo. 

 

Articular historicamente o passado não significa conhecê-lo “tal como 
ele de fato foi”. Significa apropriar-se de uma recordação, como ela 
relampeja no momento de um perigo. (...) O perigo é a ameaça tanto da 
existência da tradição como os que a recebem. Ele é um e o mesmo para 
ambos: entregar-se às classes dominantes, com seu instrumento. Em 
cada época, é preciso tentar arrancar a tradição ao conformismo, que 
quer apoderar-se dela. (...) O dom de despertar no passado as centelhas 
da esperança é privilégio exclusivo do historiador convencido de que 
tampouco os mortos estarão em segurança se o inimigo vencer. E esse 
inimigo não tem cessado de vencer. (Benjamin, 2018, p. 243-244) 

 

Instigada pelo questionamento metodológico benjaminiano sobre o conceito de 

história quando lança a questão: “não somos tocados por um sopro do ar que envolveu 

nossos antepassados? Não existem, nas vozes [e nas imagens]57 a que agora damos 

ouvidos, ecos de vozes que emudeceram?” (Benjamin, 2018, 242), procurei identificar 

nesta investigação os fragmentos de memórias que permitam refletir sobre o passado 

presente, em um movimento de ressignificação e atualização. Busquei, então, auscultar 

sinais e indícios que proporcionaram a construção de uma análise histórica sobre o 

“retorno do perigo” ou o avanço do fascismo. 

                                                           
57 Grifo nosso. 



93 
 

Assim, meu olhar se voltou para identificar as resistências e re-existências contra-

coloniais, democráticas e plurais que “representam possibilidades de superação da perda, 

da dor e, inclusive, pelo seu caráter transformador e libertador” (Nunes, 2014, 226). No 

caso das narrativas audiovisuas analisadas, pode-se inferir que o olhar das cineastas traz 

para o contexto atual um “sopro da redenção e reparação de algo que poderia ter sido e 

não foi” (Nunes, 2014, 226).  

 Como bem lembra Benjamin, esse movimento entre lembrar e esquecer é o 

movimento das ações conscientes e inconscientes dos sujeitos históricos no mundo. 

Tendo a premissa do narrador benjaminiano como base, busquei a interlocução entre os 

filmes documentários, entre narrativas, imagens e sons que pudessem revelar os aspectos 

da memória individual e coletiva de mulheres envolvidas em movimentos sociais de luta 

pela terra e por território, possibilitando leituras históricas à contra-pelo que evidenciam 

projetos políticos e culturais contra hegemônicos ou a imaginação e construção de outros 

mundos e formas de existência revelados pela esperança (inclusive no seu sentido 

espiritual e messiânico), pela rememoração, pela luta social e política. 

 

3.4- Gênero, raça, terra e o cinema documentário produzido por mulheres na retomada 

democrática   

 

A produção de Terra para Rose (1987) e Orí (1989), principais fontes fílmicas 

analisadas por esse trabalho, se inserem entre as expressões materiais que buscaram dar 

visibilidade às tensões sociais no contexto da redemocratização no Brasil, movimentos 

que envolveram diversos setores e grupos sociais, entre eles os movimentos de mulheres 

e os movimentos feministas organizados no interior de outros grupos e também 

autonomamente. 

 

Cabe lembrar que a política do regime ditatorial no Brasil não apenas 
legitimava a assimetria das relações entre homens e mulheres, ao tratar 
tudo o que se referisse ao suposto universo feminino como algo de 
somenos importância, como o próprio Estado civil-militar se estruturava 
por meio de relações hierárquicas de gênero, reiterando a instituição do 
matrimônio e o modelo tradicional de família, que, por sua vez, 
atribuíam às mulheres o papel exclusivo de esposas e mães, responsáveis 
pelos trabalhos domésticos e pela manutenção do lar, sob a tutela de 
homens, corporificados nas figuras masculinas familiares como o pai, 
marido, irmãos e filhos (Oliveira, 2020, p- 5-6). 

 



94 
 

Lançados em um momento de organização da classe trabalhadora, ambos os 

filmes expressam os anseios de segmentos sociais populares de ocupar a cena pública e 

política como sujeitos coletivos e históricos. Chauí (1988) explica que é nesse momento 

que indivíduos da sociedade brasileira, “até então dispersos e privatizados” (p. 10), passam a 

se vincular com grupos descentralizados, como associações e sindicatos, e não mais como 

engrenagens controladas por um governo centralizador e autoritário: 

  
Referido à Igreja, ao sindicato e às esquerdas, o novo sujeito não 
encontra o velho centro, pois já não são centros organizadores no 
sentido clássico e sim “instituições em crise” que experimentam “a crise 
sob a forma de um descolamento com seus públicos respectivos”, 
precisando encontrar vias para reatar com eles. (Chauí, 1988, p. 10-11). 

 
Após uma década de eclosão da Ditadura Militar de 1964, verifica-se o início de 

um processo de reorganização de trabalhadoras e trabalhadores em busca de estabelecer 

novas relações identitárias e práticas socais a partir de novos discursos, voltados à defesa 

de seus interesses e de demandas por direitos sociais que emergem da experiência e do 

cotidiano vividos no corpo (individual e coletivo) desses sujeitos, revelando resistências 

até então silenciadas pelas leituras e práticas referenciadas nas estruturas econômica, 

sociais e políticas. (Chauí, 1988). 

Esse período entre regimes se verifica, entre diferentes aspectos, a “batalha da 

imagem”, a disputa de memórias sobre o passado e a não realização da justiça de 

transição. (Cavalcante, 2020, p. 322) 

Foi nesse contexto que a voz (e o corpo) de mulheres como Rose e Beatriz, 

enquanto representantes de um grupo com desafios e interesses comuns, se fez ecoar em 

diversos espaços, potencializadas pelas lentes de Tetê Moraes e Raquel Gerber. Nesse 

mesmo momento o pensamento original de Lélia Gonzalez (1988), procurou estabelecer 

uma nova leitura sobre as experiências de resistência e re-existências das mulheres do sul 

global a partir do desenvolvimento de uma epistemologia feminista afro-latino-

americana. 

Foi fundamentada nas ideias de Gonzales que me propus a analisar a trajetória de 

Rose e Beatriz, traduzidas por Tetê e Gerber. A meu ver a categoria político-cultural 

Amefricanidade (Gonzalez, 1988) pode auxiliar a desvendar o elo identitário que existem 

entre todas essas mulheres, ao oferecer caminhos para compreensão e valoração de uma 

unidade específica criada pelas sociedades latino-americanas que se constituem a partir 



95 
 

do encontro entre culturas e das relações sociais forjadas em um sistema etno-geográfico 

afro-diaspórico, a Améfrica. 

 
o termo amefricanas/amefricanos designa toda uma descendência: não 
só a dos africanos trazidos pelo tráfico negreiro, como a daqueles que 
chegaram à AMÉRICA muito antes de Colombo. Ontem como hoje, 
amefricanos oriundos dos mais diferentes países têm desempenhado um 
papel crucial na elaboração dessa Amefricanidade que identifica, na 
Diáspora, uma experiência histórica comum que exige ser devidamente 
conhecida e cuidadosamente pesquisada. Embora pertençamos a 
diferentes sociedades do continente, sabemos que o sistema de 
dominação é o mesmo em todas elas, ou seja: o racismo, essa 
elaboração fria e extrema do modelo ariano de explicação, cuja 
presença é uma constante em todos os níveis de pensamento, assim 
como parte e parcela das mais diferentes instituições dessas sociedades. 
(Gonzalez, 1988, p.330) 

 

 Esse conhecimento, portanto, surge em um lugar geográfico específico, o que nos 

remete à perspectiva do pensamento feminista localizado (Haraway, 2009; Carneiro, 

2005; Nascimento, 1992; Viezzer, 1977). Ou seja, Améfrica e amefricanidade é um 

território que surge em um tempo histórico definido, marcado pela experiência colonial 

na qual a terra possui centralidade para esse pensamento, pois se constitui para os povos 

africanos, afro-brasileiros e indígenas como base material da construção de suas culturas, 

valores, identidades, memórias, crenças, sentimentos e subjetividades (Magalhães, 2013).  

Ao serem despojados de seus territórios, esses grupos sociais se vêem 

desconstituídos de seu fundamento existencial no mundo. Para os povos africanos em 

diáspora, a experiência da escravidão que tinha como objetivo destituí-los de sua 

humanidade e dignidade, os marcou historicamente. Para os povos indígenas, a 

experiência da invasão europeia nas terras de Aby Ayala também buscou submetê-los à 

condição de escravos e de desterrados em seu próprio território. Ocorre que essas 

experiências violentas, reproduzidas desde o período colonial brasileiro, de tentativa de 

submissão levaram esses grupos sociais a construírem e reconstruírem seus 

conhecimentos em face dessas brutalidades e nesse contexto emergiram epistemologias 

insubmissas, ancoradas na memória. Essas experiências se transformaram em lutas e 

organização social, cultural e política com o objetivo de reivindicarem do Estado a 

retomada de seus territórios ancestrais ou, no caso de comunidades camponesas, o acesso 

à terra, pois é na terra, a partir dela e na relação estabelecida com ela que esses sujeitos 

sociais constroem os sentidos de suas vidas e de suas existências individuais e coletivas.  



96 
 

 Assim, ‘os despojados da terra’ se constituem historicamente como grupos sociais 

que possuem suas identidades e territorialidades próprias em toda América Latina. No 

caso brasileiro são centenas de povos indígenas e de quilombolas que juntamente com 

comunidades tradicionais e camponesas lutam por terra como condição fundante de sua 

existência social e cidadã. No contexto dessa luta social e histórica, Magalhães (2013), 

ao estudar a experiência da luta pela terra em Guarantã do Norte, no estado do Mato 

Grosso entre 1984 e 1990, identificou entre esses grupos sociais, no qual se destacam as 

mulheres, a experiência do exercício de diferenças culturais como resistências que 

evidenciaram a afirmação de sujeitos sociais e históricos, cujo modo de vida, de trabalho 

e de luta garantiram referenciais para identidades e memórias sempre em elaboração, 

próprias desses diferentes grupos populares, como obtenção e exercício da cidadania, 

portanto patrimônio cultural e histórico (Magalhães, 2013, 35).  

 A autora em sua pesquisa buscou compreender como “articulações entre falas, 

gestos, expressões faciais e imagens fotográficas podem indicar a construção de 

narrativas que revelam a força e o poder da terra como patrimônio cultural e histórico” 

(Magalhães, 2013, 44). 

No caso da presente investigação, procurei na articulação entre falas, imagens e 

gestos de mulheres em luta pela terra indicar a construção de vozes e imagens que revelem 

epistemologias feministas afro-latino-americanas, contestando o valor hegemônico da 

terra e do corpo feminino como mercadorias e objetos e partes de um processo de 

dominação, tecendo uma trama por meio do entrecruzamento entre fragmentos 

descontínuos de memórias e imagens conscientes e inconscientes, contribuindo assim 

para a ampliação das narrativas históricas sobre a luta pela terra e por território no Brasil.  

Inaugurado pelo sistema de capitanias hereditárias, as terras invadidas foram 

doadas a nobres portugueses que traziam outros colonos lusitanos (sesmeiros), para 

ocupação de extensas áreas. Ao longo do período colonial, o Brasil explorou a natureza e 

seres humanos que foram submetidos ao regime de escravidão, pelo sequestro e tráfico 

de africanos. O mandonismo e o caráter autoritário das chamadas elites (coloniais e 

posteriormente burguesas) brasileiras estruturaram uma mentalidade social hierárquica, 

racista e patriarcal que, juntamente com a estrutura moderna colonial, é de longa duração 

na história brasileira e latino-americana.  

A expansão do capitalismo pela dominação dos estados nação europeus estabelece 

uma nova geopolítica que se pretende moderna e universal, estruturada pelas relações 

comerciais entre os hemisférios norte e sul e mediadas pelo oceano Atlântico, 



97 
 

inaugurando um novo território, chamado por Beatriz Nascimento de Atlântico-mãe, um 

mar que dialeticamente desagregou e provocou o genocídio de povos africanos e de povos 

originários mas também uniu e integrou culturas de forma única e surpreendente. 

Cabe destacar que construção da brasilidade, cuja construção não é linear, é um 

processo resistente empreendido nas lutas sociais e coletivas construídas pelos partidos 

políticos, movimentos sociais e também pelas expressões artísticas e culturais. Trata-se 

de um ethos, “fruto de certo imaginário da nacionalidade próprio de um país de dimensões 

continentais, que não se reduz a mero nacionalismo, mas pretende-se fundador de uma 

verdadeira civilização tropical” (Ridenti, 2010, p. 09).  

Os filmes documentários Orí (1989) e Terra para Rose (1987) permitem uma 

leitura feminina sobre a força dos movimentos sociais brasileiros que, em face de um 

sistema ditatorial ressignificaram as lutas sociais por meio da rearticulação das bases e 

das formas de compreender as lutas sociais, amparados na memória e no corpo-território 

onde ela se manifesta. 

A partir de diferentes abordagens, ambos os filmes representam a resistência de 

um projeto revolucionário que estava em curso no Brasil em meados da década de 1960, 

interrompido bruscamente pelo Golpe de 1964, no qual a demanda popular pela reforma 

agrária - com destaque para a organização das Ligas Camponesas e dos sindicatos rurais, 

bem como a revisão crítica sobre a democracia racial e sobre o racismo empreendida por 

diferentes organizações sociais negras ou entidades que reuniam clubes, associações, 

agrupamentos culturais - possuíam um caráter central.  

Sobre o contexto do golpe, Lelia Gonzalez destaca “a dispersão das ligas 

camponesas, a supressão das guerrilhas urbanas, as prisões, as torturas, os 

desaparecimentos e os banimentos constituíram o “pano de fundo” para o estabelecimento 

da “paz social” (Gonzalez, 1982).  

 
Recuperavam-se as representações da mistura do branco, do negro e do 
índio na constituição da brasilidade, tão caras, por exemplo, ao 
pensamento conservador de Gilberto Freyre. Nos anos 1960, contudo, 
eram formuladas novas versões para essas representações, não mais no 
sentido de justificar a ordem social existente, mas para questioná-la: o 
Brasil não seria ainda o país da integração entre as raças, da harmonia 
e da felicidade do povo, pois isso não seria permitido pelo poder do 
latifúndio, do imperialismo e, no limite, do capital. Mas poderia vir a 
sê-lo como consequência da revolução brasileira. (Ridenti, 2010, 13) 
 

No período pré-golpe havia uma perspectiva de construção própria brasileira das 

perspectivas revolucionárias socialistas, integrada à tentativa de afirmação dos países, à 



98 
 

época chamados de subdesenvolvidos. No contexto das expressões artísticas, cumpre 

destacar o papel do cinema de ficção e documentário moderno, em que destacarei alguns 

trabalhos considerados como referências para demonstrar a centralidade das temáticas da 

terra, gênero e raça, atravessadas pela religiosidade, no contexto dos anos 1960 e 1980. 

A emergência do Cinema Novo, em sua fase inicial, entre os anos de 1960-1964, 

estava associada a uma ideia de um projeto nacional-popular e tinha como perspectiva 

recomposição das relações de poder instituídas e estruturantes, integrada aos movimentos 

políticos em curso nos demais países latino-americanos, notadamente a Revolução em 

Cuba. 

Liderado por setores da burguesia industrial e pela esquerda política brasileira 

(Santos, 2013, 113), os filmes desse período tratavam de temas sociais, próprios da 

condição geopolítica dos países subdesenvolvidos: a violência, a fome, a exploração de 

trabalhadores e a alienação religiosa.  

Por outro lado, Bernadet (1985) enfatiza aspectos que evidenciam limites à 

proposição revolucionária do Cinema Novo ao replicar na produção de documentários a 

ideia desenvolvimentista do capitalismo industrial de sociedade na qual a temática da luta 

social pela terra e o meio rural, notadamente da região nordeste e o latifúndio, estavam 

associados sobremaneira ao atraso e, os camponeses alienados submissos à essa condição 

de classe. 

No entanto, é relevante o exemplo do filme Cabra Marcado para Morrer, dirigido 

pelo célebre documentarista Eduardo Coutinho, cuja realização se iniciou durante os 

meses que antecederam o golpe civil militar de 1964, para ser concluída somente no ano 

de 1984. Se inicialmente o filme tinha o objetivo de registrar a vida do líder camponês 

paraibano assassinado em 1962, em que os atores do filme eram os próprios camponeses, 

nos anos finais da ditadura, Coutinho retoma o projeto, com um caráter documental, 

marcado pela proximidade com os entrevistados, participação ativa do diretor nas 

filmagens e evidenciando contradições, próprias do processo social e destacando o papel 

de Elizabeth Teixeira, esposa de João Pedro que assumiu a liderança sindical após sua 

morte e que precisou assumir uma nova identidade, migrar e deixar parte dos seus filhos 

parar traz para poder sobreviver às perseguições do regime militar. 

Analisada por Ramos (2006), a historicidade desse documentário58 revela os 

meandros de uma efervescência sociocultural crítica que foi interrompida por quase duas 

                                                           
58 Em razão do golpe militar, as filmagens foram interrompidas e o engenho da Galileia foi cercado por 
forças policiais. Parte da equipe foi presa sob a alegação de apologia ao "comunismo" e o restante dispersou-



99 
 

décadas para ser retomada exatamente no mesmo contexto em que Orí e Terra para Rose 

foram gestados. Basta lembrar que em 1960 Eduardo Coutinho, recém-chegado ao Brasil 

após uma temporada de estudos no Institut des Hautes Études Cinématographiques em 

Paris, integrou a caravana do Centro Popular de Cultura da União Nacional dos 

Estudantes (CPC/UNE), dialogando com realizadores do Cinema Novo. 

A relação entre o olhar dirigido por cineastas aos diversos aspectos da sociedade 

e dos sujeitos sociais é atravessada por relações de poder que se evidenciam nas escolhas 

das temáticas, na estrutura dos filmes e na linguagem. A maneira como a história é 

construída e narrada – por meio dos diversos elementos audiovisuais adotados como os 

recursos e técnicas de som, iluminação, ângulos da câmera, planos, discursos, entre outros 

elementos - criam a experiência política, cultural, artística, coletiva e única da obra para 

o público. 

Um exemplo clássico dessa dinâmica são filmes que incorporam a chamada 

estética da fome. Oriundas de proposta cinematográfica/manifesto lançado pelo cinema 

de Glauber Rocha, tais obras tratavam de temáticas sociais e utilizavam, de forma 

intencional, as condições de produção precárias, em termos de recursos e tecnologia. Ao 

invés de limitar a produção, a contenção técnica e rercusal assume o lugar de expressão 

estética e artística para afirmar um cinema nacional próprio, subvertendo assim a sua 

fraqueza em força de expressão e linguagem (Xavier, 2007, p. 13). 

Ainda que esse cinema da década 1960 se propusesse independente, o alcance da 

perspectiva ideológica emancipatória era limitado, tendo em vista que sua produção se 

dava na relação com setores da burguesia e com a esquerda política brasileira, com 

destaque para as teses do Instituto Superior de Estudos Brasileiros (ISEB) e a experiência 

do Centro Popular de Cultura da União Nacional dos Estudantes (CPC da UNE), este 

último mais autônomo em termos financeiros e que assumia um caráter pedagógico de 

formação popular. O CPC revelou diretores como Vladimir Carvalho, Eduardo Coutinho 

e Leon Hirzman, entre outros. 

Destaca-se aqui a realização do curta-metragem Aruanda (1960), dirigido por 

Linduarte Noronha, com fotografia de Rucker Vieira e assistência de Vladimir Carvalho 

e João Ramiro Melo. A obra é considerada precursora da cinematografia moderna 

brasileira, influenciando decisivamente o Cinema Novo. Aruanda inovou por eleger a 

                                                           
se. O trabalho foi retomado 17 anos depois, recolhendo-se relatos dos camponeses que trabalharam nas 
primeiras filmagens e também da viúva de João Pedro, Elizabeth Altino Teixeira, que desde dezembro de 
1964 vivera na clandestinidade, separada dos filhos. Reconstruiu-se assim a história de João Pedro e das 
Ligas camponesas de Galiléia e de Sapé. 



100 
 

temática social, desde uma perspectiva estética realista e de condições de produção com 

recursos limitados: 

 

O filme expressa em sua forma a precariedade de seu tema. Respondia 
que o cinema brasileiro deveria retratar sem maquiagem a realidade do 
país e os poucos recursos que tivesse em mãos eram suficientes para dar 
voz ao novo cinema nacional. (Santos, 2013, p. 113). 

 

Ao abordar a história do Quilombo Serra do Talhado, no sertão do estado da 

Paraíba, a partir do processo de produção de cerâmica protagonizado pelas mulheres 

Aruanda é aqui evocado não apenas por ser um antecessor de Orí ao retratar o quilombo 

como espaço de resistência negra feminina, mas também pela referência mítica 

igualmente contida em seu título, enquanto denominação de um local sagrado para as 

religiões afro-brasileiras. Se Aruanda representa um espaço sagrado atemporal, Orí 

refere-se a uma parte sagrada do corpo, a cabeça, onde reside a divindade guardiã da 

consciência, do destino e das escolhas pessoais de cada indivíduo. 

A narrativa de Aruanda faz referência à memória mítica de uma família migrante 

no contexto pós-abolição que ocupou terras devolutas no sertão na região de Santa Luzia 

no estado da Paraíba, e que posteriormente se tornou uma comunidade59. A história retrata 

e denuncia as condições estruturais e sociais de exclusão da comunidade, tais como a 

seca, fome, analfabetismo e o isolamento, mas acaba por considerar essas estruturas 

suficientes para definir seu modo de vida como primitivo. Tal definição se dá pelo recurso 

de voz over60, ocupando um lugar de autoridade. 

A história da migração da família para Talhado é narrada pelo locutor que se 

mantém distante daquela realidade, adota um lugar de observador do “outro” e, em alguns 

momentos como único sujeito do discurso, tendo em vista que as imagens são carregadas 

de expressividade do modo de vida quilombola e da luta das mulheres na produção da 

cerâmica que comunicam dignidade. É evidente seu posicionamento desde a perspectiva 

da comunidade (os oprimidos) e de suas ações de resistência. A fotografia do filme é 

carregada de sensibilidade, beleza, respeito e valorização da resistência do povo negro do 

                                                           
59 O Quilombo da Serra do Talhado foi reconhecido como comunidade quilombola pela Fundação 
Cultural Palmares no ano de 2004. Para saber mais informações sobre o quilombo Serra do Talhado, 
acessar: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/13647
58536_ARQUIVO_artigo_anpuh.pdf 
60 A voz over aqui utilizada foi proposital evidenciando a perspectiva que considera essa voz sem imagem 
e superior como a voz da razão e da superioridade. 



101 
 

sertão paraibano. Mas, a voz over do narrador acaba por generalizar a experiência 

comunitária ao destacar o lugar do sertão como primitivo e atrasado e o sertanejo como 

alienado e submisso à essa condição de classe, aspecto bastante comum no Cinema Novo, 

em sua fase inicial. 

Nesse sentido, destaca-se o filme Barravento (1962), primeiro longa-metragem 

dirigido por Glauber Rocha. Trata-se de uma ficção sobre uma comunidade de pescadores 

baianos, de ancestralidade africana, cujo sustento se dá pela venda de peixes xaréus 

provenientes do arrasto de rede do mar. No entanto, a rede é propriedade dos 

compradores, ou seja, os trabalhadores não detêm os meios de produção. O conflito se dá 

pelo retorno à comunidade um antigo morador que faz de tudo para que os pescadores se 

rebelem diante da situação de opressão. Ocorre que os pescadores seguidores da religião 

do candomblé possuem uma relação de respeito e devoção ao mar, à orixá Iemanjá que 

os protege.  

Com relação ao recorte racial, apenas na década de 1970 contaremos no Brasil 

com as primeiras produções dirigidas por pessoas negras. Em 1973 destaca-se o curta-

metragem Alma no Olho, dirigido por Zózimo Bulbul, que traz uma abordagem 

performática em que o próprio diretor é o personagem. A performance se dá por um único 

personagem e cenário, fundo branco. O curta-metragem evidencia o corpo negro 

masculino, explorando desde este lugar (corpo) sua beleza, movimento e dança, memória 

ancestral africana, um corpo individual e coletivo autônomo e livre.  

Entretanto, esse corpo é submetido à apropriação e domínio pelo sistema 

capitalista, colonial e racista, evidenciado pela corrente em cor branca, atada aos punhos 

do personagem. Esse sistema opressor vai tomando conta desse corpo por meio das vestes, 

do trabalho forçado e atravessa a história até esse sujeito se tornar um pedinte e 

posteriormente “colonizado” ao assumir o papel de um intelectual. Entretanto, ao final, o 

personagem subverte essa lógica histórica opressora e rompe as correntes, afirmando sua 

humanidade, dignidade, consciência individual e coletiva e, sobretudo, sua autonomia e 

liberdade. 

Já, em formato longa-metragem, a primeira produção, em ficção, foi Amor 

Maldito, dirigido por Adelia Sampaio. Cineasta mulher e negra o filme da diretora, 

lançado no ano de 1984, cujo título sugere a crítica trazida pela cineasta sobre os 

estereótipos sociais de gênero, preconceitos e discriminações sobre as relações 

homoafetivas entre mulheres, consideradas pela sociedade brasileira e suas estruturas e 

valores sociais hegemônicos como um desvio de caráter. A história é sobre um casal de 



102 
 

mulheres em que uma delas é acusada de ter assassinado a sua companheira, que cometei 

suicídio. O filme se passa a partir do julgamento da protagonista em que se evidencia 

aspectos do patriarcado, da misoginia, de estereótipos e também da violência do modelo 

heteronormativo e monogâmico que também atravessa a personagem que se vê frustada 

por não viver uma relação monogâmica com a companheira. A história da parceira, vítima 

de suicídio, se revela de maneira mais evidente ao longo do julgamento em que vemos 

seu desejo de liberdade e sua beleza serem objeto de disputa e que a levou a atentar contra 

a própria vida. 

 

3.5- Mulheres em cena: o que elas vêem, o que elas criam? 

 

A participação das mulheres, enquanto sujeitos de produção de filmes em todos os 

gêneros, vem sendo objeto de estudos tendo se consolidado como campo acadêmico. São 

diferentes grupos e coletividades que buscam debater criticamente as contribuições do 

pensamento feminista na produção cinematográfica. As reflexões envolvem a concepção, 

produção, crítica, o olhar das diretoras e também o olhar sobre as mulheres, além do acesso 

às suas produções pelo grande público (Feldman Apud Holanda, 2019, p. 19).  

No contexto da presente pesquisa, procuro refletir sobre o olhar de Tetê Moraes e de 

Raquel Gerber como diretoras de Terra para Rose e Orí, respectivamente. Nesse processo 

lanço meu olhar sobre o protagonismo feminino de Rose e Beatriz em busca de seus 

territórios, analisado sob a perspectiva das epistemologias feministas em ascensão no final 

do século XX. 

Considerando o corpo e o gênero como elemento histórico e narrativo, o cinema 

produzido por pessoas que se autodeclaram como mulheres, tem uma perspectiva própria 

ao traduzir as trajetórias e experiências sob a ótica feminina, construídas nas relações que 

estabelecem com as sociedades em todas as suas dimensões estruturais, culturais, 

simbólicas, materializadas em diferentes espaços e territórios. 

Cumpre lembrar que não se trata de afirmar uma essencialidade (subjetiva ou 

biológica) feminina, tampouco uma perspectiva única e universal do cinema produzido 

por mulheres. Trata-se antes de uma perspectiva política que destaca as relações sociais 

discursivas e de poder, por meio da construção convergente de interesses (Butler, 2023). 

Assim, a leitura desenvolvida para a análise de Terra para Rose (1987) e Orí (1989) 

considerou aspectos do contexto histórico de produção (econômicos, políticos, culturais) 



103 
 

e elementos comuns e específicos na abordagem sobre o tema da luta pela terra e seus 

sujeitos sociais no Brasil e em diálogo com a América Latina.   

De diferentes maneiras, as narrativas fílmicas e as entrevistas realizadas selecionadas 

como fonte de pesquisa oferecem evidências que aqui destaco, para dialogar com os 

feminismos latino-americanos e do sul global: 

 

● o protagonismo das mulheres na luta pela terra; 

● narrativas que subvertem estruturas de poder – gênero, raça, classe 

● interpelação aos estereótipos sociais de gênero, raça e classe; 

● trajetórias e experiências individuais que permitem leituras sobre lutas sociais 

coletivas e contextos históricos; 

● estrutura fílmica não linear, pensamento que articula presente, passado e futuro; 

circularidade; 

● a luta social pela terra e por território enquanto expressão cultural dos povos afro-

latino-americanos; 

● o corpo como território de resistências e de re-existências; 

● o corpo como instrumento político; 

● a memória como instrumento de luta social e de consciência de si no mundo; 

● narrativas autobiográficas e biográficas; 

● reinvindicação do reconhecimento da cidadania em face da chamada Nova 

República, período pós-ditadura no Brasil; 

● narradoras mulheres (voz off) 

● abordagens sobre subjetividades e afetividades e suas implicações políticas; 

● corporeidades diversas e plurais; 

● perspectiva de desenvolvimento a partir das necessidades e experiências das 

classes trabalhadoras e subaternizadas; 

● leitura crítica e transversal sobre a religiosidade e seu papel na luta por terra e por 

território.  

 

Esse conjunto de expressões e situações pode contribuir para a construção de reflexões 

entre diferentes personagens e em tempos distintos, possibilitando compreender a 

presença e a contribuição das mulheres na luta pela terra e por território e que revelam 

epistemologias feministas afro-latino-americanas. 



104 
 

Para compreender a inserção dos filmes Terra para Rose e Orí no universo do 

audiovisual brasileiro, realizei um levantamento sobre o cinema documentário produzido 

por mulheres no Brasil, notadamente entre as décadas de 1970 e 1980. Para isso, foram 

pesquisados o catálogo virtual de documentários brasileiros61 e também outras duas 

publicações que trazem informações sobre a produção fílmica de mulheres: As musas da 

matinê (Munerato; Oliveira, 1982) e Quase Catálogo 1 – Realizadoras de Cinema no 

Brasil, 1930-1988 (Hollanda, 1989). 

Ao longo desses levantamentos, percebi a forte presença do tema da luta pela terra 

e por território entre as produções realizadas por mulheres nas décadas de 1970 e 1980, o 

que me levou a buscar uma breve sistematização do que havia identificado e articulado a 

elementos presentes na literatura que abordam os feminismos afro-latino-americanos.  

Dentre tais elementos, destaco narrativas autobiográficas e temáticas de histórias 

de vida, diversidade de formas de resistência, interpelação aos estereótipos sociais de 

gênero, raça e classe e denúncias sociais como a falta de acesso: ao trabalho digno, à terra, 

à creche para as crianças, exploração das mulheres, jornadas de trabalho. Além disso, há 

diversos filmes que abordam o protagonismo das mulheres nas lutas sociais, as memórias 

e afetividade como instrumentos de lutas e o corpo feminino em diferentes espaços (casa, 

trabalho, campo, cidade, festas, manifestações, sindicatos). Verificamos em todas as 

produções que se tratam de corpos que nada têm de frágeis, ao contrário, são mulheres em 

luta. 

O resultado dos levantamentos realizados revelou 17 documentários dirigidos por 

15 mulheres brasileiras no período na década entre 1970 e 1980. Longe de afirmar que foi 

possível identificar o conjunto de produções realizadas por mulheres que envolvam o tema 

da terra, a Quadro 1 evidência, entretanto, que essa temática era relevante para diretoras 

mulheres naquele período. 

 

Quadro 1. Levantamento de filmes realizados por mulheres brasileiras nas décadas de 1970 e 
1980 que tratam da temática da luta pela terra 

 
Direção Título do Documentário e 

ano 
Sinopse 

1. Tetê Moraes Terra para Rose (1987)   O premiado documentário registra a luta por terra e 
pela reforma agrária no Brasil no período de transição 

                                                           
61 Trata-se de um projeto de pesquisa realizado por pesquisadoras/es das Universidades Federal Fluminense 
e Federal de Juiz de Fora e foi financiado pelo CNPQ. Esta página eletrônica oferece um levantamento do 
documentário realizado no Brasil. Segundo consta na página, são documentários catalogados desde seus 
primórdios até o ano de 2019 e envolve os mais variados tipos de produção no gênero. Disponível em: 
https://documentariobrasileiro.com.br/catalogo/. Acesso em: 10 mai 2024. 



105 
 

democrática. O filme busca evidenciar a participação 
das mulheres na luta pela terra, tendo como 
experiência a ocupação por 1500 famílias Sem Terra 
da fazenda Annoni, situada no Rio Grande do Sul. A 
protagonista dessa narrativa é Roseli Nunes (no 
filme, Rose) figura central que luta pelo direito de 
viver de forma digna no campo e oferecer uma vida 
melhor para seus filhos. A narração do filme é 
feminina, realizada por Lucélia Santos. 

2. Raquel Gerber Orí (1989) Entrecruzamento entre a história dos movimentos 
negros no Brasil, período 1977 e 1988 e a trajetória 
de vida da historiadora Beatriz Nascimento. O filme 
traça um panorama social, político e cultural do país, 
com foco no fenômeno social dos quilombos, e 
reivindica o reconhecimento dos povos afro-
brasileiros na construção da identidade nacional. O 
texto/roteiro e a narração do filme é da protagonista, 
Beatriz Nascimento. 

3. Aída Marques Terra de Sal (1987) Documentário de ficção sobre a transformação da 
região dos Lagos no Estado do Rio de Janeiro, o 
deslocamento das salinas e a construção de 
condomínio. (não localizado) 

5. Berenice 
Mendes 

A classe roceira (1985) Nos acampamentos, à margem das rodovias, a opção 
pela permanência no campo. A árdua sobrevivência e 
os hábitos culturais. O chimarrão e as músicas 
sertanejas como fator de integração e resistência. A 
organização política: comissões, passeatas, 
assembleias e bloqueios. A posição dos latifúndios. 
O confronto: a luta pela reforma agrária. A narração 
do filme é feminina e realizada por Bete Mendes.  

6. Conceição 
Senna  

Memória de sangue (1987) Canudos e os descendentes diretos do povoado que 
foi massacrado pelo exército brasileiro durante a 
insurreição liderada por Antonio Conselheiro. “Foi a 
cidade onde eu cresci. Para fazer o filme, eu vim de 
Cuba, país onde morava à época. Reencontrei as 
minhas memórias. Aquilo ali era território de guerra. 
Quando criança, nós achávamos as balas dos 
conflitos”, relembra a cineasta.62 A narração é 
feminina, mas não identifiquei a pessoa, talvez seja a 
própria cineasta (a conferir). O filme não está 
disponível, trata-se de acervo da família, gentilmente 
cedido para esta pesquisa pelo também cineasta 
Orlando Sena. 

7. Edna Castro e 
Simone Raskin 

Marias da Castanha (1986) Migração forçada das florestas para a cidade, 
mulheres em busca de trabalho passam a ser operárias 
de empresas de beneficiamento e exportação de 
Castanha do Pará. O filme é parte/resultado das 
pesquisas de doutorado da diretora paraense Edna 
Castro. 

8. Ermínia 
Maricato 

Loteamento Clandestino 
(1978) 

O filme fala do loteamento que nasceu para ser um 
instrumento pedagógico de corte paulo freireano, em 
1978. Pretendia explicar aos compradores de 
loteamentos ilegais porque não eram donos formais 
de seus lotes após comprar e pagar as imobiliárias 
que os vendiam em plena luz do dia. Milhares de 
famílias que não cabiam no mercado formal e, 
portanto, sem alternativas acabavam nas mãos 

                                                           
62 Sinopse extraída de: http://pelicula-virtual.blogspot.com/2018/08/ultimo-filme-de-conceicao-senna-
sera.html  



106 
 

dessas imobiliárias.  A maior parte delas estava 
vivendo em área de proteção dos mananciais, longe 
dos olhos do urbanismo que se praticava nos 
governos.63 

9. Helena Solberg Made in Brazil (1988)–  
 

Mulheres trabalhadoras como protagonistas: “sobre 
uma cidade de interior em que as mulheres começam 
a ocupar espaços e isso repercute nas famílias”.64 
(filme não localizado) 

The Forbiden Land (A terra 
proibida) 1988 
 

Trata da relação da igreja católica, de parte 
denominada como progressista, por meio das 
pastorais, com os camponeses contribuindo para o 
fortalecimento da consciência política das 
comunidades, de seus direitos sociais, sobretudo do 
acesso à terra. Essa ação gerou resistências na igreja 
e retaliações promovidas pelo Vaticano. 

Home of brave (Terra dos 
bravos) (1988)  

Situação dos povos indígenas na América do Sul 

The double day (1976)  Dupla jornada de trabalho de mulheres latino-
americanas 

10. Inês Ladeira Karai – o dono das chamas 
(1983) 

Registro da resistência cultural da comunidade 
Guarani, à beira do rio Silveira, no interior de São 
Paulo. As tradições religiosas e a forma de ocupação 
e defesa de seu território evidenciam a luta de um 
povo contra os interesses latifundiários. 

11. Jussara 
Queiroz 

Acredito que o mundo será 
melhor (1983) 

Luta pela terra na região nordeste e participação da 
igreja católica 

12. Leilany 
Fernandes 

Tempo quente (1980) Narrativas de mulheres e suas reivindicações no I 
congresso da mulher fluminense – Localizei apenas 
um trecho do filme na base de dados de Simone 
Beauvoir 

14. Maria Helena 
Saldanha 

Terra, a medida do ter (1982) Luta dos camponeses em canaviais em estados do 
nordeste e no rio de janeiro – enviei mensagem ao 
diretor de fotografia 

15. Marlene 
Franças 

Mulheres da terra (1985) Dupla jornada de trabalho e afetividade no 
cotidiano das mulheres boias-frias – não localizado 

16. Suzana 
Amaral 

Minha vida nossa luta (1979) Destaca a personagem feminina Iracema e sua luta 
e organização comunitária para creches. Realizou-
se o filme Iracema10 anos depois  
Entrevista com Suzana Amaral - 
https://www.youtube.com/watch?v=7ufMQN5e7n4 

 

O contato com essas fontes audiovisuais de pesquisa confirmou a centralidade da 

temática da luta pela terra no Brasil e o protagonismo das mulheres nessa luta histórica. 

Além disso, revelou-se também a articulação entre história e diferentes tipos de 

linguagem, o que nos permitiu ampliar e diversificar perspectivas de análise, adotando 

                                                           
63 Sinapse extraída de: https://erminiamaricato.net/2016/02/01/filmes-fim-de-semana-1975-e-loteamento-
clandestino-1978/ . 
64 Entrevista com Helena Solberg, disponível em: https://istoe.com.br/helena-solberg-e-sua-obra-que-
reflete-o-brasil-e-o-mundo/  



107 
 

uma abordagem interdisciplinar. O contato com as fontes audiovisuais relacionadas na 

quadro 1contribuiu ainda para o aprofundamento de meu olhar sobre os conceitos corpo-

território e os gestos e atos performativos como expressões epistemológicas feministas. 

 

O trabalho permanente com essas articulações entre linguagens e 
outras práticas sociais também significa para os historiadores 
enfrentar ao menos dois outros problemas sobre a situação das 
linguagens no espaço social de onde eles falam: o estado das 
linguagens no mundo capitalista (ou no dito socialista) e as 
condições de produção de conhecimento histórico que permitem 
aquelas articulações. (Silva, 1985, p. 51) 

 

As imagens, sons e narrativas dos filmes nos permitem refletir sobre 

epistemologias feministas uma vez que a narração feminina interpela o silenciamento 

histórico das vozes das mulheres, no cinema brasileiro e mundial, e destaca sua 

participação na luta política, desconstruindo o lugar social imposto às mulheres. Cumpre 

destacar do prefácio do livro Mulheres de Cinema (2019): 

 

Somos todas instruídas na “dor”, escreveu Marguerite Duras. (...) o cinema de 
assinatura feminina tem feito dessa dor criadora não um drama, mas uma trama 
de permanente reinvenção do real e do próprio fazer cinematográfico, marcado 
pela abertura à alteridade das imagens. Nesse coração coletivo, mora o pessoal, o 
poético e o político (Feldman, 2019, 12). 
 

Os filmes documentários realizados por mulheres brasileiras sobre o tema da terra 

no período de 1970/80, aqui destacados, registram práticas políticas construídas por 

mulheres, sinalizando outras formas de pensar e organizar a ação política. Por fim, é 

preciso ressaltar que a presença de mulheres cineastas e suas perspectivas é um dado 

importante em um meio cinematográfico dominado historicamente por homens.  

 

3.5.1 - O processo de escolha das narrativas femininas analisadas (2020 e 2021) 

 

 Em março do ano de 2020 aconteceu o I Encontro das Mulheres do MST, onde eu 

tive a oportunidade de conhecer Leonice Flores, mulher, agente de saúde, trabalhadora 

rural, mãe, militante do MST e assentada65. Quando do nosso primeiro e casual contato, 

eu estava bastante cansada, após participar pelo segundo dia das atividades do encontro e 

                                                           
65 Expressão usada pelas/os integrantes do MST para as pessoas que foram beneficiadas pelo Programa 
Nacional de Reforma Agrária. 



108 
 

de uma sequência de palestras de formação. Decidi então caminhar pelos espaços e notei 

que havia um pequeno grupo de mulheres reunidas bordando.  Passei por ali em silêncio 

e uma delas me convidou para bordar. Agradeci, mas disse que não sabia. Ela me olhou 

e disse: “Eu te ensino, senta!” 

 Recebi uma sacola com vários retalhos de pano, escolhi um da cor roxa e ela me 

mostrava como ir trançando os fios. Aos poucos, me conectei a esta experiência e ao 

fundo comecei a ouvir um grupo de mulheres que estava ao nosso lado debatendo sobre 

suas práticas políticas comunitárias. Neste momento, comecei a ouvir uma voz que 

despertou meu interesse, em função da sua expressividade e pelo conteúdo da narrativa, 

que para mim rememorava tantas outras vozes e imagens de mulheres que havia 

observado e escutado naquele encontro, nos anteriores, e em minha trajetória de vida. 

 Permaneci ali, atenta, ouvindo. Aos poucos, me integrei à roda de mulheres e segui 

arriscando meu bordado, com fios coloridos que ao final resultou em um jogo de palavras: 

CORAção, CORAgem. 

 Ao final do debate do grupo, apresentei-me à Leonice Flores. Conversamos por 

cerca de uma hora, momento em que nos conhecemos brevemente, expliquei-lhe sobre o 

trabalho que pretendia desenvolver e a convidei para participar. Prontamente ela aceitou 

e nos dias que seguiram, permanecemos juntas. Neste período realizei uma entrevista, 

aplicada em dois momentos, e com a duração total de 4 horas, na qual Leonice 

compartilhou sua trajetória de vida na luta pela terra. Durante os dias em que estive ao 

lado de Leonice, ela me apresentou sua filha e suas companheiras do Assentamento 

Itaguaçu (RS) e desenhamos a possibilidade de eu ir visitá-las nos meses seguintes, mas 

que não se realizou em função da Pandemia. 

 No mês de julho de 202166, movida pelo desejo de me aproximar da diversidade 

e pluralidade de vozes de mulheres na luta pela terra, inspirada pelas leituras de textos 

escritos sobre epistemologias feministas afro-latino-americanas e pelos filmes Terra para 

Rose e Orí, decidi ouvir a trajetória de vida de uma mulher negra e quilombola e sua luta 

pela terra e por território com vistas a concluir o trabalho de campo da pesquisa. 

 Assim, considerando minha aproximação construída no período do mestrado, 

retomei contato com representantes da comunidade quilombola do Engenho II – Kalunga 

e no mês de agosto, com a situação sanitária mais controlada67, me dirigi ao Engenho II, 

                                                           
66 Em outros momentos do texto, já abordei o trabalho desenvolvido durante a quarentena. 
67 A Comunidade Kalunga, por meio de sua Associação Quilombo Kalunga (AQK), adotou a barreira 
sanitária desde o mês de março de 2020. A reabertura para as atividades de turismo se deu em agosto de 



109 
 

onde permaneci por cinco dias e realizei uma entrevista com a professora Doroteia dos 

Santos Rosa, com duração total de 3 horas. 

 Após um ano e meio de quarentena, a oportunidade de retornar ao quilombo e 

sentir os pés no chão, encontrar pessoas com as quais eu já tinha uma história em comum, 

rememorar os caminhos que trilhei no passado, quando fiz o mestrado, e me nutrir daquela 

terra, foi muito gratificante. É importante registrar, entretanto, que em função da 

pandemia, que exige a adoção de cuidados de si e dos outros, procurei restringir o contato 

com muitas pessoas, mas o trabalho desenvolvido permitiu realizar os entrecruzamentos 

entre as narrativas orais e fílmicas proposto pela pesquisa. 

 Reconheço os limites e o risco do uso de diferentes fontes e linguagens para o 

desenvolvimento de uma pesquisa. Entretanto, ao reunir fragmentos descontinuados de 

movimentos e expressões feministas na luta pela terra e por território considero ser 

possível tecer uma trama, entre tantas outras possíveis. Em diálogo com Walter Benjamin 

(2012), identifiquei a possibilidade de por meio de imagens e memórias perceber uma 

história a contra-pelo que insiste e rompe, de maneira revolucionária, com a linearidade 

e com o silenciamento imposto pela narrativa única dos “vencedores”.  

Todas as personagens expressam, a partir de seus corpos-territórios, vozes e 

imagens feministas, das margens ou periferias e que se relacionam de forma direta ou 

indireta com a terra e com o território, constituindo fortemente suas identidades e suas 

formas de resistência e re-existência no Brasil, a articulação entre essas vozes e imagens, 

reconhecidas como experiências, gestos e atos subversivos permitem leituras sobre as 

expressões políticas feministas afro-latino-americanas 

 A análise e o entrecruzamento dessas fontes de pesquisa podem contribuir para 

vislumbrarmos como as diversas experiências e práticas sociais e culturais de relação com 

a terra revelam processos de resistência à expansão do capitalismo sobre os territórios e 

comunidades rurais e tradicionais no Brasil. Senti o processo de construção dessa trama 

como se eu estivesse a fazer o bordado ou tecendo narrativas em busca de ouvir vozes e 

identificar imagens de mulheres na luta pela terra. 

 

 

                                                           
2021, após toda comunidade ter sido vacinada, por isso foi possível realizar a visita, seguindo protocolo de 
segurança com o uso de máscaras, distanciamento e encontros em locais abertos. 



110 
 

3.5.2- Aspectos das trajetórias das cineastas: Tetê Moraes e Raquel Gerber 

 

 Ao longo da pesquisa temos buscado lançar nosso olhar sobre o protagonismo das 

mulheres na luta pela terra e suas práticas sócio-políticas que reconhecemos como 

epistemologias feministas afro-latino-americanas. A chave de análise dessas 

epistemologias foi o conceito e prática política corpo-território por meio do qual se 

revelam, através de gestos e atos performativos, ações de resistência e de re-existência às 

práticas hegemônicas de fixação de identidades, silenciamentos e invisibilizações das 

mulheres na história. 

 Como parte do processo de constituição da tessitura entre imagens e vozes de 

mulheres em luta pela terra, cumpre destacar brevemente aspectos da trajetória de vida 

das diretoras dos filmes documentários escolhidos como fontes desta pesquisa. 

 Tetê Moraes nasceu em 1943 na cidade do Rio de Janeiro, filha de um artista e 

professor de artes e de uma professora primária. Caçula de dois irmãos, viveu em 

Copacabana quando era criança e formou-se em direito pela Universidade Federal do Rio 

de Janeiro no ano de 1966. Foi oficial de chancelaria do Ministério das Relações 

Exteriores e iniciou sua carreira como jornalista no ano de 1967 no jornal escola O Sol, 

que posteriormente tornou-se objeto da produção de um documentário. 

 Em 1970 Tetê foi presa pelo regime ditatorial sob acusação de divulgação de 

notícias falsas no exterior, por denunciar torturas e prisões políticas. Embora tenha sido 

solta por um período, teve nova prisão decretada e exilou-se por um período de 10 anos, 

em que viveu no Chile, Estados Unidos, França e Portugal. Nos Estados Unidos, fez 

mestrado em comunicação social, tendo contribuído como pesquisadora para o filme The 

Double Day de Helena Solberg, referido no quadro 1. 

Retornou ao Brasil em 1979, após a sanção da Lei da Anistia e, três anos depois, 

realizou seu primeiro filme Quando a rua vira casa (1981), um curta metragem sobre o 

bairro do Catumbi. No mesmo ano filmou Aulas e Azeitonas, que retrata a vida de uma 

ocupação escolar em um vilarejo rural do Alentejo, Portugal.  

No ano de 1982 fez o filme Lages, a força do povo sobre a experiência de uma 

administração municipal democrática e participativa no município catarinense. Em 1987, 

lançou Terra para Rose e, após uma década, filmou O Sonho de Rose (1997) que retrata 

a trajetória de algumas famílias que lutaram ao lado de Rose. Ainda produziu, no ano de 

2006, o documentário O Sol – caminhando contra o vento antes de realizar o último filme 

da trilogia sobre Rose: Fruto da Terra (2008). No ano de 2019, lançou o filme Família 



111 
 

de Axé, sobre as relações socioculturais em um terreiro de candomblé na Bahia. Enfim, 

esse apanhado mostra como é notório, portanto, que quase todas as produções dirigidas 

por Tetê têm o recorte do engajamento social e comunitário. 

 Sobre o contexto da produção do filme Terra para Rose é relevante destacar que 

em 1984 Tetê Moraes elaborou, sob encomenda pela BBC de Londres, quatro 

documentários sobre cultura, economia e política. Na ocasião, pôde ter maior contato com 

a questão agrária na região nordeste e ficou impressionada com a capacidade agregadora 

das mulheres, de liderança e organização social. Sua atuação como pesquisadora no filme 

Double Day certamente corroborou para despertar seu olhar sobre as trabalhadoras rurais. 

Conforme declarou a própria cineasta, a ideia inicial era filmar as mulheres na luta pela 

terra na região nordeste, mas ao ter conhecimento pelos jornais da ocupação da fazenda 

Annoni no Rio Grande Sul, cuja foto no jornal a atravessou, imagem impressionante das 

lonas pretas, uma imagem inédita, ela decidiu ir atrás dessa história. 

 Sua primeira visita ao acampamento foi acompanhando um jornalista da National 

Geografic e através dessa experiência e contato com as famílias acampadas, veio a certeza 

que filmaria aquela história. Iniciou o trabalho sem ter um título ou um desenho de projeto 

estruturado, apenas a ideia inicial de registrar a participação das mulheres na luta pela 

terra. 

 Em um vídeo em homenagem aos oitenta anos de Tetê Moraes ela declara: “Para 

mim o documentário é uma forma de expressão artística impregnada da realidade. Meus 

filmes falam da luta das pessoas pela terra, sobre a minha geração de 68, sobre cultura, 

carnaval, enfim, sobre gente. Eu sou Tetê Moraes, oitenta anos, quarenta de paixão pelo 

cinema brasileiro”68. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
68 Vídeo homenagem a Tetê Moraes, disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=hIPqRGEZs2s, 
fonte de parte das informações sobre sua infância e juventude descritas neste trabalho. 



112 
 

Imagem 12-Fotografia de Tetê Moraes no Búzios Cine Festival,  
(Búzios, novembro de 2017) 

 

Foto: Eny Miranda e Marcos Faber69 

 

 Já Raquel Gerber, diretora de Orí, nasceu em São Paulo, no ano de 1945. De 

origem judaica, é cineasta, socióloga e historiadora, com mestrado em sociologia pela 

Universidade de São Paulo, cuja pesquisa resultou na publicação O Mito da Civilização 

Atlântica: Glauber Rocha, Cinema, Política e a Estética do Inconsciente que também foi 

apresentada na Universidade de Toulouse em 1982, junto ao Laboratório Identidades 

Coletivas. Vale destacar ainda outras publicações importantes da diretora como Cinema 

e Sociedade (1978) e Cinema brasileiro e processo político e cultural (1982). 

Desenvolveu sua carreira como cineasta e também como produtora tendo como 

referências significativas o Cinema Novo, especialmente em sua relação com Glauber 

Rocha, tendo trabalhado diretamente com o diretor, como pesquisadora, entre 1973 e 

1980.  

 Conforme destacado por Joyce Silva Santos (2022, p. 13-25), além de Orí a 

cineasta dirigiu Ylê xoroquê (1981) e Abá (1992), todos filmes que abordam a temática 

da religiosidade afro-brasileira. Como produtora esteve à frente de duas obras 

consagradas de Hector Babenco, O rei da noite (1975) e Lúcio Flávio, o passageiro da 

agonia (1977), além de Diamante Bruto (Orlando Senna, 1977) e Os muckers (Jorge 

Bodanzky, 1978).  

                                                           
69 Fotografia extraída do artigo Cinema é a nossa praia: Búzios Cine Festival exige de Woody Allen a 
Nacionais. Confira quem passou por lá!. Publicado em 27/11/2017, disponível em 
https://asnamanga.com/cinema-e-a-nossa-praia-buzios-cine-festival-exibe-de-woody-allen-a-nacionais-
confira-quem-passou-por-la/. Acessado em 02/06/2025.  



113 
 

 Conforme narrado por Raquel Gerber em entrevista concedida a Bernardo 

Oliveira, Ewerton Belico e Gustavo Maan em setembro de 2022, o processo de 

construção/concepção de Orí se iniciou no ano de 1973, quando realizou o que ela 

denominou ser seu primeiro ensaio cinematográfico, Ylê xoroquê. 

Mas foi em 1977 que deu início às filmagens de Orí, período em que trabalhava 

com o fotógrafo e diretor Jorge Bodansky, com quem criou um estúdio de som 

independente para produções de documentários em 16mm, ocasião em que atuou também 

como crítica de cinema e ensaio para revistas e jornais nacionais e estrangeiros70. 

Lançado no ano de 1989, o processo de filmagem de Orí se deu ao longo de onze 

anos, percorrendo diversos estados do Brasil e países de África. Segundo Gerber, o 

 

conceito fundante do filme Orí, que é essa relação entre a identidade individual e 
a identidade coletiva. E como é que o coletivo afeta o indivíduo, o seu psiquismo, 
etc. E como que o indivíduo se coloca também diante da história da sociedade e 
da coletividade?” (entrevista concedida a Bernardo Oliveira, Ewerton Belico e 
Gustavo Maan em setembro de 2022, 
link:https://multiplotcinema.com.br/2022/09/tudo-no-mundo-africano-e-
macumba-entrevista-com-raquel-gerber/ 

  

 

Esse longo tempo de tessitura do filme é interpretado por Beatriz Nascimento em 

um artigo publicado no Jornal MNU, em que ela discorre sobre Orí, quando do 

lançamento do filme na cidade de Salvador, do qual destaco:  

 

Eu quero ver Salvador com os olhos de Orí porque Orí é esta dimensão 
do humano. É quando o homem vence uma grande etapa de força, 10, 11 
anos de trabalho, eu e Rachel. E todos nós ao mesmo tempo. Com perdas 
e ganhos. Com incompreensões e amor. Nós trabalhamos nesses 11 anos 
no mesmo ritmo do Movimento71. Com amor, amor, até chegarmos onde 
estamos hoje. (Nascimento, 2018, p. 341) 

 

Cumpre destacar que em Ori a história é contada pela voz de Beatriz Nascimento, 

narradora e personagem de sua própria trajetória e pensamento, contudo, é roteirizado e 

dirigido pelas lentes de Gerber. Nesse sentido, o argumento da obra parte de uma 

construção coletiva, aspecto que reconhecemos como expressão epistêmica feminista, um 

                                                           
70 Informações extraídas do site do filme disponível em: https://www.oriori.art.br/biofilmografia.php. 
Acesso em: 20 abr. 2024. 
71 Referindo-se ao Movimento Negro Unificado. 



114 
 

fazer que envolve características como a troca, a partilha e, sobretudo, a coragem, 

determinação e amor. 

A seguir uma fotografia de Beatriz e Raquel, registro de uma viagem a Brasília no 

ano de 1988 para conhecerem a Fundação Cultural Palmares. Ao fundo da imagem vemos 

o Panteão da Pátria e da Liberdade, em que consta o Livro dos Heróis e Heroínas da 

Pátria, cujo nome de Beatriz foi inscrito no ano de 2023, juntamente com o seu herói, o 

Zumbi. 

   

Imagem 13- Fotografia Beatriz Nascimento e Raquel Gerber em Brasília (1988) 

 

Fonte: Arquivo Nacional 

3.5.3 - Terra para Rose e Orí: expressões epistemológicas feministas 

 

 Como já explanado, os filmes documentários Orí (Raquel Gerber, 1989) e Terra 

para Rose (Tetê Moraes, 1987) tratam em primeiro plano da trajetória de vida de duas 

mulheres, Beatriz Nascimento e Rosely Nunes, e em segundo plano de dois dos mais 

importantes e consagrados movimentos sociais gestados ao longo da segunda metade do  

século XX no Brasil: Movimento Negro Unificado (MNU) e Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) criados, respectivamente, em 1978 e 1984. 

 Inseridos em um contexto histórico de transição democrática brasileira,  os filmes 

evidenciam a participação das mulheres em movimentos sociais que resistiram à ditadura 



115 
 

civil-militar e lutaram pela retomada da democracia no Brasil, contribuindo para emergir 

a denominada nova República. 

As referências que conduziram a leitura dos filmes foram a perspectiva do 

feminismo afro-latino-americano e o conceito de amefricanidade, concebidos por Lelia 

Gonzalez em diálogo com o pensamento de Beatriz Nascimento sobre a noção de 

quilombo, aliado a imagem, identidade, cultura e corpo negro. 

A nossa hipótese de pesquisa é que os filmes documentários Terra para Rose e 

Orí, fontes dessa pesquisa, permitem identificar expressões epistemológicas feministas 

afro-latino-americanas, reveladas por e através de corpos-territórios de mulheres em luta 

por meio de gestos, atos perfomativos e performatividades contra hegemônicas, 

insubmissas e rebeldes que afirmam conhecimentos construídos por mulheres envolvidas 

em movimentos sociais de luta por terra e por território. 

Para a leitura das fontes fílmicas, elaborei uma matriz analítica baseada no 

entrecruzamento das categorias sociais que orientam a perspectiva do feminismo afro-

latino-americano (urdiduras) de gênero, raça, classe, terra, território, em intersecção com 

os conceitos e experiências (tramas) de trabalho, organização política, maternidade, 

religiosidade/espiritualidade, migração/transmigração, entre outras. 

Esse exercício de abrir e reabrir o filme, refletir sobre suas narrativas, entre vozes 

e imagens, permitiu a identificação e seleção de temas, seus vínculos com os fios 

conceituais da pesquisa, a articulação entre os documentários e posteriormente as relações 

de suas narrativas com as entrevistas e registros fotográficos que realizei nos anos de 2020 

e 2021.  

Foi um movimento de tessitura com o objetivo de conhecer e reconhecer a teoria 

crítica do feminismo afro-latino-americano em sua expressão material, registrada nos 

documentários e materializada nos corpos-territórios de mulheres em movimentos de luta 

pela terra que criam e recriam seus mundos, por meio de gestos e atos performativos, 

sempre amparados na memória. Vale destacar que essa leitura analítica foi uma entre 

tantas possíveis de serem construídas. Outro elemento relevante de apontar é que, como 

qualquer experiência e trajetória de vida, há várias contradições, como nos lembra Beatriz 

Nascimento, trata-se da dialética e também de um processo que não acaba, está sempre 

em movimento, “é a Terra”.72 

 

                                                           
72 Trecho do filme Orí (1989). 



116 
 

3.5.4  -Tecendo sentidos: a estrutura fílmica como expressão epistemológica feminista 
afro-latino-americana 

 

O filme Terra para Rose, roteirizado em parceria com José Joffily, com narração 

de Lucélia Santos, está estruturado em seis blocos: “A promessa”, “A Pressão”, “A 

Espera”, “O Confronto”, “O Sonho”, “A Trégua”. Embora haja essa segmentação, as 

partes/blocos são inter-relacionadas e constituem uma unidade fortemente centrada na 

trajetória de Rose que, ao mesmo tempo, é unidade e fragmento da trajetória do 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST). A posição ou o ponto de vista 

da diretora desde a perspectiva das mulheres e da luta do MST é evidente. 

 O contraste entre perspectivas de mundo dos personagens, o uso de referências 

com menção a outros filmes e imagens de arquivo de TV, especificamente no que tange 

ao acesso à terra e à reforma agrária, é uma marca do argumento fílmico de Tetê Moraes. 

Considerado como um marco para a popularização da temática agrária e do MST no 

Brasil, “a narrativa fílmica evoca outras narrativas ou linguagens para além da imagem, 

tais como, a verbal, a escrita, a sonora e a gestual” (Nunes, 2005, p. 117).  

Embora tenha um caráter um tanto didático, considero os recursos utilizados pela 

diretora relevantes, tendo em vista o desconhecimento da maioria da população sobre a 

situação agrária brasileira e os procedimentos técnicos e artísticos adotados pela diretora 

revelam aspectos das profundas desigualdades existentes no país. Assim, ao visibilizar a 

temática agrária e lançar o olhar sobre os sujeitos sociais, elegendo as mulheres como 

personagens centrais dessas lutas, Tetê Moraes contribui para a construção da memória 

social, cujos registros evidenciam práticas sociais emancipatórias, tornando-se um 

documento de memória. 

Dessa forma, ao partir do olhar, das práticas sociais e culturais, das narrativas e 

corporeidades femininas, a diretora estabelece relações entre vozes e imagens que buscam 

evidenciar relações sociais de gênero e classe social, atravessadas pelas temáticas da luta 

pela terra e por território. Essas categorias sociais e os conceitos se inter-relacionam 

permanentemente ao longo da narrativa, evidenciando e denunciando desigualdades e 

relações de poder.  

Em Terra para Rose a temática racial não é abordada, mas o filme traz uma 

abordagem entrecruzada entre gênero e classe, juntamente com os conceitos de terra, 

território.  Vale destacar que a obra, desde sua estrutura, apresenta um projeto político 

feminista, uma ideia de sociedade cujo valor central é a vida e a dignidade da pessoa 



117 
 

humana. Entre promessa, pressão, espera, confronto, sonho, trégua, o ciclo de lutas e da 

vida segue, “até que todas sejamos livres!”73  

Da mesma maneira, Orí é um documento de memória, trata-se também de um 

filme documentário que “evoca outras narrativas ou linguagens para além da imagem, 

tais como, a verbal, a escrita, a sonora e a gestual” (Nunes, 2005, p. 117). Mas, 

diferentemente de Terra para Rosi, Orí, possui como questão central as relações raciais 

no Brasil e a contribuição epistemológica feminista negra.  

No caso de Orí, a abordagem ensaística se destaca pelo recurso da articulação 

entre texto, vozes e imagens, reflexiva e subjetiva. O título do documentário enuncia um 

princípio fundamental do pensamento feminista afro-latino-americano, a consciência de 

si no mundo, elemento central para o exercício da autonomia das mulheres. 

A consciência de si mesma é um processo que historicamente foi negado a nós 

mulheres pelo sistema moderno capitalista racista e patriarcal, nesse sentido, o cuidado 

com o Orí permite o fortalecimento da individualidade das mulheres e de sua consciência 

como sujeito de direitos. Essas mulheres, ao se relacionarem com coletividades (famílias, 

trabalho, movimentos sociais, religião), auxiliadas pelos Orixás, constroem suas 

trajetórias individuais e coletivas. 

Nesse contexto, o filme lança um olhar sobre o processo de construção de 

consciência identitária (raça e gênero) e política da pesquisadora Beatriz Nascimento na 

relação estabelecida com as suas coletividades, tendo como referência central de análise 

o conceito de quilombo. 

O conceito de quilombo elaborado por Beatriz Nascimento se aproxima assim do 

conceito de orí, pois ambos tratam, respectivamente, da noção de autonomia e liberdade 

coletiva e individual, como a busca de um espaço de agência no mundo, uma 

territorialidade própria que se constrói dialeticamente ao longo de sua trajetória 

individual, como mulher negra, e coletiva, como militante do Movimento Negro 

Unificado. 

Partindo dessa perspectiva, a escolha do título de Orí, evidencia uma 

epistemologia afro-brasileira que emerge da experiência de autonomia e da identidade 

cultural que resiste, apesar da experiência da migração forçada vivenciada por milhares 

de africanas e africanos de diferentes povos que desembarcaram nas Américas. 

Submetidos à condição de escravizados, esses povos constituíram uma nova identidade 

                                                           
73 Lema das lutas feministas. 



118 
 

marcada pela memória individual e pela partilha com a memória do outro. Esse gesto 

promoveu uma subversão à ideia de hegemonia que, ao se reorganizar na pluralidade, 

construiu estratégias de resistência e de re-existências, sobretudo materializadas na 

relação com a terra.  

Essa construção, para a autora, se dá desde a exaltação de seus corpos negros, na 

troca da experiência e da dor da diáspora cujo movimento subverterá a lógica hegemônica 

que busca instituir a objetificação e o esquecimento de si como ser humano. 

O filme, assim, está estruturado a partir de uma concepção filosófica de matriz 

africana que possui como referência a relação do Orí com os orixás Oxalá, Iemanjá, 

Oxum, Xangô, Ogum, Iansã, Oxóssi, Exu, Obaluaiê e Nanã que sustentam a trajetória de 

vida, os ciclos. 

Aspecto relevante da estrutura fílmica é a circularidade, evidenciando uma leitura 

não linear da História e profundamente organizada pelo conceito de dialética, por blocos 

que se inter-relacionam ao longo da narrativa: a criação, o desenvolvimento, a morte, ou 

seja, a circularidade da vida como base do pensamento africano e afro-brasileiro. 

O filme documentário também aborda a trajetória dos movimentos negros no 

Brasil nos anos de 1970/80, tendo como centro a trajetória de vida de Beatriz Nascimento, 

uma mulher negra, historiadora, pesquisadora e poeta. Entre vozes e imagens da 

personagem principal, a diretora tece a narrativa fílmica tendo como centralidade as 

relações sociais de raça, gênero e classe social, atravessadas pelas temáticas da luta pela 

terra, caracterizada pelo quilombo, cujo conceito desenvolvido pela narradora apresenta 

um projeto político negro e feminista, uma ideia de sociedade cujo valor central é a vida, 

a força vital, ou seja o axé! 

A religiosidade de matriz africana é a base da abordagem fílmica sobre a vida 

individual e coletiva da população negra brasileira, o título do filme Orí, que significa 

cabeça, núcleo, consciência de si e do mundo pode ser entendido como o território corpo 

de cada pessoa e também de seu destino. Os blocos temáticos do filme estão associados 

aos orixás da criação, da comunicação, da sabedoria, da guerra, da morte: Oxalá, Exu, 

Ogum, Nanã, entre outros. 

Terra para Rose e Orí são filmes que transmitem epistemologias elaboradas 

historicamente no contexto brasileiro e localizadas geograficamente na Améfrica e na 

Transatlanticidade. Ambos os filmes evidenciam a integralidade entre pensamento e 

prática social, entre corpo e território, entre presente, passado e futuro, entre indivíduo e 

coletividade. Considerados como documentos de memória que se constituem em outra 



119 
 

História, que vão gerar outras sucessivamente. Na verdade, pode-se dizer, tratam-se de 

contra-histórias, porque são narrativas de grupos secularmente oprimidos que, embora 

fundamentais nos processos de transformação das sociedades, são historicamente 

ignorados, invisibilizados. Esses filmes, assim,  evidenciam vozes, imagens e discursos 

que resistem historicamente ao sistema dito moderno capitalista, racista e patriarcal. 

Esses documentos de memória revelam conhecimentos localizados, situados e 

corporificados, um ethos, como modo de ser e pensar (Nascimento,1989; Ridenti, 2010; 

Balestrin, 2020) e um topoi (Porto-Gonçalves, 2013), enquanto lugar próprio, geográfico 

e epistêmico, enunciador de valores e modos de ser. Trata-se de um saber constituído em 

corpos históricos (Scot, 1989), cuja elaboração se processa dialeticamente no 

jogo/movimento entre integralidade e fragmentação, enquanto base de organização do 

pensamento e do ser, na relação dos sujeitos sociais e suas condições de gênero, raça, 

classe estabelecidas em territórios, cuja luta pela terra é a questão central. 

Nesse sentido, o conceito/prática política corpo-território é uma chave para leitura 

das expressões, gestos e atos subversivos, reconhecidos como epistemologias feministas 

afro-latino-americana, cuja abordagem teórico-metodológica se dá a partir das 

desigualdades raciais existentes nas Américas, em intersecção com a desigualdade de 

gênero, na tentativa de  entender como as mulheres, “amefricanas”, sofreram e sofrem 

um processo triplo de discriminação por raça, gênero e classe, tendo em vista sua inserção  

no contexto de capitalismo patricarcal-racista dependente (Gonzalez, 2018). 

  



120 
 

CAPÍTULO 4 

No rastro das experiências: expressões, gestos e atos performativos subversivos 

  

 A matriz analítica desenvolvida para decupagem dos filmes permitiu 

visualizarmos através das sequências/recortes a perspectiva feminista afro-latino-

americana na construção da narrativa fílmica. Para fins de análise e aprofundamento, 

foram selecionadas em cada um dos filmes analisados uma imagem, articulada às vozes 

e contextos narrativos para cada categoria de análise: gênero, raça, classe, território. No 

processo de análise das imagens e vozes busquei identificar os elementos que atravessam 

os personagens como trabalho, organização política, maternidade, 

religiosidade/espiritualidade, migração/transmigração e os sentidos dessas correlações. 

 

4.4- Um mergulho em Terra para Rose  

 

4.4.1 - A promessa 

 

Cinco pessoas caminham lado a lado enquanto carregam juntas uma enxada, após 

um brevíssimo foco em seus pés sobre a terra. Esta é a primeira imagem do filme 

documentário Terra para Rose. Em destaque três mulheres ao centro da imagem. Uma 

delas carrega um bebê no colo, ao seu lado uma companheira leva um guarda-chuva para 

proteger a criança do sol. Por ter as duas mãos ocupadas ela é a única do grupo que não 

toca na enxada, instrumento símbolo do trabalho e da função social da terra. Vemos o 

retrato quase explícito de corpos-territórios em movimento na luta por terra. 

Metaforicamente, ao mostrar as mulheres no centro do vídeo caminhando lado a 

lado com homens e crianças, a proposta imagética da diretora Tetê Moraes pode ser vista 

como uma evidência de um olhar feminista sobre a sociedade, uma promessa de projeto 

coletivo desde a experiência e prática social das mulheres, reconhecidas como sujeitos 

históricos e agentes das transformações reivindicadas pelas personagens principais da 

trama liderada por Rose, que luta por terra e dignidade para si, seus filhos e toda sociedade.  

 

 



121 
 

 
Imagem 14:  Mulheres em Marcha (Frame de Terra para Rose, minuto 00: 00:04) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

Ao considerarmos o conceito/prática política do corpo-território como unidade 

enunciadora de epistemologias feministas, buscamos evidenciar, por meio de gestos e atos 

performativos, práticas sociais outras centradas na relação com a terra, cuja dinâmica 

constitui-se por laços identitários individuais e coletivos como marcadores sociais de 

gênero, raça e classe que sustentam relações desiguais de poder. A luta pela terra, enquanto 

prática histórica vinculada apenas ao protagonismo masculino, é subvertida e 

transformada em ações políticas que fogem ao sistema social hegemônico patriarcal 

baseado no latifúndio. 

É nesse jogo dialético do corpo no território e do território no corpo, notadamente 

das relações de poder, que emerge o conceito-prática que procura compreender as ações 

de Rose e suas companheiras, bem como o olhar de Tetê Moraes, vistas como expressão 

de uma epistemologia feministas afro-latino-americana, concebida por Lélia Gonzalez. 

Lançado no ano de 1987, Terra para Rose lança o olhar sobre a questão agrária 

brasileira destacando-a como elemento histórico e estruturante das desigualdades sociais 

no país. As referências (fílmica e televisiva) utilizadas pela diretora são do filme Jango 

de Silvio Tendler (1984) que tratam do processo do período de transição democrática, 

especialmente da Constituinte. 

A escolha dessas referências pela diretora evidencia como o acesso à terra e a 

realização da reforma agrária atingem diretamente os interesses das elites brasileiras, 

tendo sido o estopim para o golpe militar do ano de 1964, conforme tratado anteriormente 

neste trabalho. 



122 
 

A obra de Tetê Moraes tem como objetivo tratar da temática agrária brasileira e da 

participação das mulheres nos movimentos sociais de luta pela terra. Embora a abordagem 

de Tetê Moraes não trate diretamente das relações raciais associadas a questão de gênero 

e agrária, a proposta teórico-metodológica de Gonzalez (2018) sobre o feminismo afro-

latino-americano, adotado nesta pesquisa, permite uma leitura corporificada e 

territorializada sobre as desigualdades estruturais existentes no contexto brasileiro e 

latino-americano, representadas no filme. 

Roseli Nunes, personagem principal do filme documentário, é uma mulher da 

região sul do Brasil, uma mulher Sem-Terra. Sabe-se que o imaginário social construído 

pela historiografia oficial sobre os povos da região sul é de que sua constituição se deu 

por imigrantes europeus provenientes sobretudo da Alemanha e da Itália. Trata-se, no 

entanto, de um apagamento da diversidade de povos originários e da população negra que 

habitam historicamente aquela região. 

Longe de afirmar a identidade de Rose, tendo em vista que se trata de 

autodeclaração, é curioso o fato de que a diretora escolheu uma mulher com traços 

indígenas como protagonista do filme, ou seja, a diretora optou por acompanhar o 

processo de luta de uma mulher cuja corporalidade não era hegemônica em termos do 

imaginário étnico inventado sobre a população branca sulista brasileira, conforme 

sublinhado acima. 

 

Imagem 15: Cena em primeiríssimo plano de Rose cantando o hino brasileiro 
(Frame de Terra para Rose, minuto 00: 00: 51) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Print capturado pela autora 



123 
 

O tópico A Promessa define o primeiro bloco do filme, onde a autora nos apresenta 

o contexto histórico das lutas pela terra no Brasil, as desigualdades estruturais, a 

hegemonia do latifúndio e as injustiças decorrentes desse projeto político e territorial para 

a grande massa de trabalhadoras e de trabalhadores rurais, entre eles Rose, conforme seu 

relato expresso no filme: 

 

A nossa situação era precária, né. Onde a gente morava, a gente morava 
de agregada, tinha que dar a maior parte do que a gente colhia para o 
patrão, né. Chegava o fim da safra, a gente não tinha nada e depois 
começaram comprar trator, ceifa, essas coisas e disseram para nós 
arrumar outro lugar porque lá não tinha mais terra porque eles iam 
plantar. Ai, a gente como já estava organizado há três anos atrás, né, 
resolveu ocupar a Fazenda Annoni.74  
 

O caráter patriarcal do modelo de exploração territorial do latifúndio é 

caracterizado pela concentração de grandes extensões de terras e pelo cultivo monocultor, 

nas mãos de poucos proprietários, marcadamente homens e brancos. Trata-se de um 

modelo de exploração histórico que possui como fundamento uma relação exclusivamente 

capitalista com a terra, com as águas e as florestas em detrimento de outras relações 

culturais, simbólicas e de produção, como as construídas por comunidades e povos 

tradicionais e camponeses. 

Tal modelo de exploração socioeconômica, no entanto, não se restringe à terra, 

alcança os sujeitos sociais do campo, que resistem de diversas maneiras ao controle sobre 

seus corpos, territórios e sobre seu devir. Nessa lógica de poder, os corpos feminizados 

são objetificados e lidos como território a ser dominado e controlado. 

Rose, ao rememorar sua história de vida na qual o patrão era o dono das terras, da 

produção e do destino das famílias camponesas, subverte esse padrão de relações de poder 

no gesto de afirmar sua dignidade. Amparada na memória de sua luta individual e 

coletiva, Rose nega esse destino pré-determinado e impositivo de subalternização por 

meio da organização social e política junto ao MST. 

O protagonismo de Rose na ação de ocupação da fazenda Annoni – marco 

inaugural dos primórdios do MST75 e mote central do roteiro do filme - é um ato de 

afirmação da sua existência como pessoa humana e como sujeito social de direitos que 

subverte a lógica patriarcal racista e capitalista de domínio e controle, marcadamente 

                                                           
74 Trecho do relato de Roseli Celeste Nunes da Silva em Terra para Rose (1987). 
75 Karnal, Jesisson. Fazenda Annoni: aqui começou o MST. Disponível em: 
https://outraspalavras.net/outrasmidias/fazenda-annoni-aqui-comecou-o-mst/. Acesso em: 10 out. 2024. 



124 
 

violento, que promove despojos, migrações forçadas, desenraizamento e a destituição de 

laços comunitários. 

O gesto de ocupar a fazenda é uma síntese da tomada de consciência e autonomia 

de Rose que assume a construção do seu destino, de suas escolhas e caminhos. Sua 

participação na ocupação, portanto, pode ser vista como um ato dialético de 

desterritorialização/descolonização e de re-territorialização de si e de suas relações 

sociais, promovendo subversões, ampliando seus horizontes e projetos individuais e 

coletivos.  

Nesse movimento evidenciam-se elementos da subjetividade de Rose, de seu 

processo de afirmação de autonomia como mulher e em sua relação com seu marido, 

subvertendo o medo imposto pelas estruturas patriarcais transformado em coragem e 

autonomia de sua vontade. Nesse processo, o diálogo entre Rose e o marido, retratado no 

filme, é revelador. Tetê questiona Rose sobre o que seu marido achava dela ir para a 

ocupação e Rose responde: “Ah, ele não queria que eu fosse. Daí eu disse: Mas, eu vou! 

Ele disse: Bom, tu que sabe! Se tu quiser ir, se acha que tu pode ir. Eu disse: Acho não! 

Eu posso! Eu disse: E vou!”.76  

 
 Vale destacar que a diretora lança mão do contraste entre o ponto de vista 

masculino e feminino em outros momentos do filme. Nesse sentido, são emblemáticas as 

respostas dadas pelo proprietário da fazenda Annoni à algumas perguntas feitas pela 

diretora: 

 

Tetê Moraes: Como você se sente agora com a desapropriação da sua 
fazenda Annoni? 
Proprietário: É que eu não ouvi. (...) 
Tetê Moraes: Como é que o senhor sente a perda da sua fazenda? (repete 
a pergunta) 
Proprietário: Vamos conversar primeiro, no sentido, no sentido de que? 
Tetê Moraes: Como é que o senhor se sente em relação a desapropriação 
da sua fazenda Annoni? 
Proprietário: Um ato irregular, um ato de político. (pausa) Me perdi 
nesse assunto (olha para o lado, depois volta a olhar para a 
entrevistadora, respira e faz nova pausa em silêncio). Apropriações 
irregulares, investida e insuflada pela Igreja, né. E, pessoas da esquerda 
do governo em desapropriar empresas rurais altamente produtivas no 
país. Então, é uma situação muito difícil para a classe, que está sendo, 
tô sendo, (silêncio), hoje eu tô com a cabeça (inaudível).77 
 

                                                           
76 Trecho do relato de Roseli Celeste Nunes da Silva em Terra para Rose (1987). 
77 Diálogo entre Tetê e Roseli em Terra para Rose (1987). 



125 
 

Ao conduzir a entrevista Tetê revela a dificuldade do proprietário – enquanto 

homem branco e latifundiário - de narrar e expressar seus sentimentos sobre o significado 

da desapropriação de suas terras - em contraposição ao ponto de vista de Rose, bastante 

convicta e consciente de que sua participação na ocupação é fruto de sua vontade, escolha, 

luta social e projeto de vida: 

 

quando nós cheguemo na Encruzilhada Natalina, as polícias prenderam 
nóis e eu tava naquele caminhão. Ai, eles não deixaram ir para frente e 
tinha que voltar para trás. Ai eu disse: eu para trás, eu não volto e eu 
disse, eu aqui só se é para mim ir para frente porque para trás eu não 
volto! E eu disse: eu vou ficar aqui! E eu quero ir para lá. Ai, eu disse: 
meu marido tá lá e vocês me levem lá. Ele disse não, mas se tu tá doente, 
então eu te levo no hospital. Ai eu disse: eu não tô doente, eu quero ir 
no acampamento, eu disse. 
Ai, às três horas da tarde eles liberaram nós, né. Daí, eu fui até o 
acampamento. Cheguei lá, eu me apavorei com tudo, aquelas polícia lá 
na rua, mas eu disse, mas eu entro aí (olha para entrevistadora e dá uma 
piscada) de qualquer jeito, na minha ideia. Aí eu entrei e fui cantar lá 
com as mulheres e fazer barreira com as duas crianças na frente. 
Descemos para dormir já era noite e daí eu dormi no chão, nem coberta 
nós não tinha porque aquela noite eu nem quis pegar. (imagens de 
fotografias em preto e branco da ação de ocupação). Eu disse, eu vou 
levar nada, eu vou só com meus filhos e com a mão abanando. Aí eu 
disse, e eu fui com muita coragem e fé em Deus! Né, eu grávida, nos 
últimos dias para ter o nenê. Acampemo dia 29 e quando foi dia 
primeiro de novembro eu ganhei ele e correu tudo bem! 

 

Assim como o corpo-território de Rose e de Tetê Moraes trazem suas histórias e 

posicionamentos diante da ocupação da fazenda Annoni, o corpo do proprietário também 

revela sua história ao longo da narrativa: o lugar de privilégio e de poder que, ao ser 

questionado, demonstra sua real fraqueza e covardia. Aquele que nunca precisou ouvir, 

que não compreende ou finge não compreender uma pergunta simples e objetiva, mas 

que, no entanto, interpela seu lugar social de poder e, nessa situação, vê-se “perdido”, 

reduzido a um silêncio carregado de muitas injustiças e violências. 

 Ao se expressar, Rose não tem dúvidas, não há pausa em sua narração, aspecto 

que revela sua convicção sobre o ato de ocupar a fazenda, lançando seu corpo, grávido, 

juntamente com seus filhos na linha de frente do confronto com a polícia. Rose,  grávida, 

juntamente com seus filhos são a expressão corporificada da luta pela terra, o significado 

da posse da terra como instrumento de autonomia e de vida digna para ela, sua família e 

todos os camponeses da Annoni e do Brasil. 

  



126 
 

4.4.2 - A Pressão 

 

No segundo bloco do filme, intitulado A Pressão, a narrativa apresenta as 

estratégias de organização política do Movimento dos Trabalhadores Rurais (MST) e a 

ocupação da Fazenda Annoni, reconhecida pelo Estado como improdutiva doze anos 

antes78 do início da ação do MST em 1985. Reconhecida como a primeira grande 

ocupação do MST, conforme destacado no filme, a ação contou com a participação de 

cerca de 1.500 famílias de trabalhadoras e de trabalhadores de várias regiões do estado e 

durou vários meses, quase um ano resultando na criação de sete assentamentos onde 423 

famílias conquistaram moradia e trabalho. 

 A ocupação da Annoni pelos camponeses Sem-Terra se dá pela recriação de 

relações comunitárias em todas as suas dimensões: social, produtiva, política e cultural, 

territorializando um espaço que anteriormente apenas atendia aos interesses da 

especulação do capital, sem nenhum compromisso com a função social da terra. 

 O filme retrata como o processo de ocupação e implantação dos acampamentos se 

deu desde a instalação dos barracos de lona, passando pela auto-organização dos 

acampados em grupos e setores de trabalho, tais como limpeza, saúde e educação. Aos 

poucos, a terra vazia e improdutiva vai ganhando contornos, identidade e estrutura 

política de base comunitária. No caso da fazenda Annoni, durante o período do 

acampamento, as famílias conseguiram, inclusive, a implantação de um posto de saúde. 

 Com poucos recursos, os acampados empreendem esforços individuais e coletivos 

e conseguem se manter firmes na ocupação porque há uma ação organizada e que 

promove a participação e envolvimento de todos no processo de luta e pressão junto ao 

Estado. 

 O cotidiano dos cuidados com os barracos, lavagem das roupas nos rios e 

alimentação possuem centralidade no registro da luta política em Terra para Rose. Há 

uma intenção clara da diretora em evidenciar o caráter político das atividades de cuidado, 

historicamente realizadas pelas mulheres e sem remuneração, consideradas como tarefas 

“menores”. 

 

                                                           
78 A Annoni foi desapropriada pelo Decreto nº 70.232/1972, que a declarou de interesse social e incumbiu 
o INCRA de executar o procedimento expropriatório. A intenção era beneficiar cerca de 200 famílias com 
lotes entre 20 e 30 hectares. Todavia, os proprietários entraram na Justiça tentando anular o ato, o que 
iniciou uma extensa batalha judicial. 



127 
 

Imagem 16: Cotidiano da ocupação da Fazenda Annoni, a subversão das identidades fixas e 
estereótipos sociais de gênero  

(Frame de Terra para Rose, minuto 00:15:17) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

No registro cinematográfico do cotidiano do acampamento, tanto na fazenda 

Annoni como no estacionamento do Incra e na Assembleia Legislativa do Rio Grande do 

Sul, as atividades de limpeza, cuidado com as crianças, preparo do alimento são 

partilhadas entre homens e mulheres. 

A imagem acima permite uma leitura sobre subversão das relações sociais de 

gênero. A mulher carrega em seus ombros uma carga que é grande e parece pesada, 

enquanto o homem leva o filho no colo e um objeto leve. Ela emana força, atributo 

recorrentemente atribuído à masculinidade, enquanto ele carrega a criança pequena, 

função designada às mulheres e inferior nas estruturas hegemônicas de poder. 

O olhar de Tetê nos conduz para um processo de construção da luta social onde 

há uma suspensão das estruturas de poder de base patriarcal e, nessa suspensão, as 

mulheres ocupam espaços de liderança, um ato que em si é um gesto de subversão ao 

establishment, revelando práticas políticas outras, que primam pela horizontalidade, 

participação e pluralidade. Ao “embaralhar” os papéis fixos de gênero, a luta social educa 

os sujeitos envolvidos no movimento social, além de interpelar estereótipos sociais que 

limitam e oprimem as pessoas.  

Além do mais, o espaço da luta social, especialmente os acampamentos, podem 

promover a suspensão das dinâmicas individuais e coletivas, possibilitando aos sujeitos 

sociais estabelecerem novas e outras experiências do uso do tempo, permitindo 



128 
 

elaborações de projetos de vida e de sociedade diferentes daqueles impostos pelo sistema 

dominante. 

Cumpre destacar, entretanto, que ao reconhecermos a possibilidade da suspensão 

das relações sociais hegemônicas de poder no contexto das ocupações e acampamentos 

do MST, sabemos que as estruturas sociais patriarcais atravessam e estruturam o conjunto 

das relações de poder na sociedade na qual a participação política das mulheres é baixa e 

seu trabalho considerado inferior e invisível. 

Assim, desde uma leitura feminista e estrutural sobre as relações sociais de poder 

patriarcais que também se reproduzem nas ocupações e acampamentos, a imagem 16, 

recortada do contexto do filme, pode ser analisada como uma leitura crítica sobre o papel 

das mulheres na luta pela terra, ou seja elas protagonizam a organização e o cuidado 

comunitário, mas historicamente estão “atrás” dos homens e invisibilizadas na luta social 

política. 

Embora destaquemos algumas experiências de suspensão das relações sociais de 

poder hegemônicas nos acampamentos, tais experiências se revelam efêmeras e foi objeto 

de análise pela diretora Tetê Moraes no segundo filme da trilogia sobre a luta do MST, o 

documentário O Sonho de Rose – 10 anos depois79. 

 
Imagem 17: Acampados trabalham na cozinha 

(Frame de Terra para Rose, minuto 9 G 00:38:27) 

Fonte: Print capturado pela autora 

                                                           
79 No segundo filme da trilogia: O sonho de Rose – 10 anos depois, a diretora se debruça sobre a experiência 
dos camponeses que conquistaram a terra e formaram assentamentos rurais. Os relatos evidenciam que as 
mulheres que estavam na linha de frente das ações de luta pela terra, já não estão no protagonismo da 
organização política do assentamento, suas atividades estão mais restritas ao ambiente privado e familiar. 



129 
 

 

De toda forma, o filme revela experiências vividas por camponesas e camponeses 

nos acampamentos e ocupações que se aproximam do conceito de experiência do narrador 

benjaminiano, conformando uma comunidade de vida, buscando deter o poder sobre seu 

tempo e também sobre os espaços ao realizarem suas atividades de produção e reprodução 

da vida, construindo novos territórios epistêmicos, significados, sentidos e horizontes 

para suas existências. 

Assim, após sete meses de acampamento, com o objetivo de fortalecer o processo 

de efetivação da posse da fazenda Annoni, os camponeses acampados decidem marchar 

da Fazenda Annoni até Porto Alegre, um percurso de aproximadamente 500 quilômetros 

que foi batizado de Romaria Conquistadora da Terra Prometida. Essa ação se inseriu no 

contexto da Romaria da Terra, organizada pela Comissão Pastoral da Terra (CPT), 

instituição civil sem fins lucrativos criada em 1975 pela Conferência Nacional dos Bispos 

do Brasil (CNBB) para atuar nas questões agrárias e defender os direitos dos 

trabalhadores rurais. Fortemente vinculadas aos direitos dos pequenos agricultores, as 

ações da CPT influenciaram a criação do MST, especialmente por difundir os ideais da 

Teologia da libertação no seio das comunidades rurais (Corso, 1999). 

A denominada Romaria Conquistadora da Terra Prometida, foi marcadamente um 

ato de fé e de esperança, onde os camponeses saem em caminhada com gritos de luta: 

“Com força, com fé, nós vamos a Porto Alegre à pé!”. A marcha/procissão percorreu 

várias cidades ampliando a visibilidade das famílias em luta pela terra e da pauta política 

da Reforma Agrária, foram dias e semanas caminhando, entre os romeiros, estava Rose e 

sua família. 

Uma das imagens emblemáticas do filme traz Rose amamentando seu filho 

durante a marcha. Ela ocupa as estradas denunciando publicamente, por meio do seu 

corpo, a desigualdade e exclusão produzida pelo sistema capitalista e pelo latifúndio dos 

quais ela e a família também são vítimas. Embora esse aspecto não tenha sido 

aprofundado no filme, sabe-se que a experiência do peregrino, de caminhar durante dias 

seguidos e ao longo de todo o dia possibilita experiências de transcendência espiritual, 

uma espécie de transe em que a luta social se renova e fortalece. 

Cabe destacar que o filho que Rose gesta durante a ocupação torna-se a primeira 

criança que nasce no acampamento da fazenda Annoni. Segundo Boniatti (2007) o filho 

de Rose foi batizado em homenagem ao famoso indígena guarani Sepé Tiaraju que lutou 



130 
 

contra as tropas luso-espanholas que tentaram anexar parte do território gaúcho à Colônia 

do Sacramento no Uruguai80. 

O nome de Marcos Tiaraju Correa da Silva foi escolhido de forma coletiva, 

mediante votação em uma assembleia com quase 10 mil pessoas81. A escolha coletiva 

desse nome, por si só, já releva o traço aguerrido da personalidade de Rose que tinha 

consciência do papel de seu filho como continuador de sua luta, retratada nos filmes O 

Sonho de Rose, 10 anos depois (1997) e Fruto da Terra (2008). 

 
 

Imagem 18: Rose com o filho nos braços 
(Frame de Terra para Rose, minuto 17 A 00:25:54) 

 

Fonte: Print capturado pela autora 
  

A luta por justiça se sustenta também pela dimensão religiosa e espiritual. A 

diretora demonstra a importância da integralidade dos sujeitos sociais, corpo e espírito, 

que em condições extremas de vida, seguem firmes em sua luta pela terra. Várias são as 

narrativas das pessoas entrevistadas em que se percebe o sofrimento como parte inerente 

da conquista da “terra prometida”. Ocorre que não se trata de uma resignação abstrata 

                                                           
80 Sepé Tiaraju foi corregedor da Missão de São Miguel e cacique-geral da guerra Guarani, no contexto da 
assinatura do Tratado de Madri (1750), cujo fim consistia na divisão de territórios do povo Guarani entre 
Portugal e Espanha. Após o tratado, Sepé liderou uma guerra que se estendeu por quatro anos (1752-1756) 
contra os colonizadores que roubaram os territórios guaranis. Atingido e morto em fevereiro de 1756 na 
batalha de Caiboaté, em Campos de São Gabriel (RS), Tiaraju ficou conhecido entre o povo rio grandense 
como herói da resistência gaúcha. 
81 MULLER, Iuri; OLIVEIRA, Samir. “Só me tornei médico graças a Cuba”, diz médico do MST. 
Disponível em: https://mst.org.br/2013/09/10/so-me-tornei-medico-gracas-a-cuba-diz-medico-do-mst/. 
Acesso em: 20 nov. 2024. 



131 
 

diante das injustiças, essas mulheres, homens e crianças subvertem essa condição de 

classe excluída em organização política, lançando seus corpos em marcha, ocupando 

estradas e ruas e praças das cidades. 

É importante assinalar o olhar sensível da diretora sobre a dimensão religiosa da 

luta dos Sem-Terra ressaltando a importância das ações das Pastorais da Terra sem 

interpretá-la como fator de alienação dos sujeitos sociais envolvidos na ocupação. Tetê 

aborda a religiosidade como uma base articuladora da luta social pela terra e como 

instrumento de luta. 

Cumpre destacar a contribuição fundamental da Comissão Pastoral da Terra 

(CPT) para a resistência à ditadura militar e para o processo de redemocratização no 

Brasil e também em toda América Latina. Sua atuação junto aos trabalhadores rurais 

desde seu surgimento tem contribuído para protegê-los e fortalecê-los, por meio da 

organização social e política, da violência perpetrada no campo. (Löwy, 1991) 

Os preceitos da Teologia da Libertação - cuja filosofia é de que a prática cristã 

deve ser corporificada, no sentido de sua realização no mundo material, por meio da ação 

concreta voltada para transformação individual e coletiva e na luta por justiça social – 

tiveram um papel ideológico essencial na organização política dos trabalhadores rurais 

entre as décadas de 1970 e 1980. (Corso, 2005) 

Vale destacar que no contexto do desenvolvimento das Pastorais da Terra, a 

presença e atuação das mulheres sempre foi majoritária, embora o sacerdócio e a alta 

estrutura hierárquica da igreja católica sejam exercidos exclusivamente por homens. As 

mulheres estão nas linhas de frente das pastorais, promovendo ações de proteção e 

fortalecimento comunitário, mas a estrutura da igreja católica reserva a essas mulheres, 

algumas delas freiras e outras lideranças comunitárias, o lugar menor e auxiliar dos 

padres. 

De toda maneira, a teologia da libertação e a ação das pastorais da terra na luta 

por justiça social e pela paz no campo emerge de um contexto histórico e geográfico 

específico na América Latina, em que a questão agrária é a base histórica das 

desigualdades sociais. 

Retomando o contexto do filme e da ação da marcha a Porto Alegre, apesar do 

espaço de lutas permitir alguma autonomia e liberdade para as mulheres (Caldart, 2000), 

não foram todas elas que conseguiram participar da Romaria Conquistadora da Terra 

Prometida que marchou rumo a Porto Alegre. O motivo, segundo duas acampadas 

entrevistadas, são os cuidados maternos:  



132 
 

 

Eu fiquei muito emocionada, né. De ver eles caminhando e a gente não 
poder ir junto. A gente tem criança, né, pequena, como é que a gente 
ia? Com criança daqui lá no colo? 
A gente sente, sabe, até uma grande alegria porque como eu não pude 
ir, sabe, para lá porque tenho uma menina com três anos, aí não dá para 
levar ela junto.82 

 

A diretora expõe a questão da maternidade em diferentes momentos do filme, 

destacando que essa condição limita a participação política das mulheres, mas também, 

ao ser exposta e coletivizada, torna-se pauta política, fortalecendo e ampliando os 

significados da luta social. A imagem de Rose caminhando e amamentando seu filho é 

um ato político, um gesto e ação que subverte o sistema de poder hegemônico patriarcal, 

cujo exercício do poder se processa pela busca do controle do corpo feminino, 

restringindo-o ao ambiente privado, cercando-o, domesticando-o. 

Tanto na trama de Tetê Moraes como na vida, enquanto personagem símbolo de 

luta pela terra, Rose demonstra ter plena consciência de seus direitos e expectativa, a 

partir de sua ação política, segundo suas próprias palavras:  

 
Ah, me interessa mais a ideia é de eu chegar lá no palácio e poder falar 
o que eu sinto para eles, né. Que eu chegue até eles e consiga falar o 
que sinto, que eles atendam à nossa dificuldade, né, que eles vejam na 
realidade o nosso sofrimento lá no acampamento, né? E, que ele faça 
essa Reforma Agrária de uma vez por todas, né. Que ele tire do papel, 
tire da televisão e faça na terra. 
 

Diferentemente de um discurso abstrato ou meramente objetivo, Rose demanda 

dos representantes do Estado que ouçam o que ela sente e diz, suas dificuldades. Sua 

demanda é por reconhecimento como cidadã brasileira, cujos direitos sociais se 

materializem em sua vida, em seu corpo, na terra.  

Em face de um Estado cuja dimensão autoritária é histórica, especialmente no 

contexto de transição democrática, a diretora evidencia novamente as diferentes visões e 

perspectivas por meio do jogo narrativo entre o relato de Rose e do Ministro da Reforma 

Agrária, à época Dante de Oliveira. 

O discurso do Ministro é marcado por uma visão contida, linear e abstrata sobre 

as dificuldades para atender à demanda dos camponeses pela Reforma Agrária. Saltam 

aos nossos olhos a diferença imagética entre o espaço onde Rose está sendo entrevistada, 

                                                           
82 Trecho de Terra para Rose (1987). 



133 
 

alojada em uma paróquia com outras acampadas, e o local de fala do Ministro, em uma 

sala, provavelmente sua casa, com móveis e quadros que transmitem a ideia de luxo e 

poder. Esses corpos retratados em territórios tão distintos, dão testemunhos de um país 

com profundas desigualdades e injustiças sociais, regido pelo sistema dito moderno 

capitalista, racista e patriarcal. 

Na tentativa de contemporizar as ações dos trabalhadores em marcha sem lhes 

conferir qualquer resposta concreta, o Ministro sustenta seu argumento no fato de que o 

país está sob o regime democrático e que os cidadãos têm direito a recorrerem ao poder 

judiciário quanto à defesa de seus direitos. É evidente sua concepção racional moderna 

pretensamente imparcial e amparada na justiça. Ao ser contrastada com a fala de Rose, 

sua narrativa demonstra que a democracia por ele defendida fica no plano das 

formalidades, pois atende aos interesses de grupos específicos, no caso latifundiários. Se 

a estes estão garantidos os direitos sociais do regime democrático, para os trabalhadores 

rurais Sem-Terra, os esforços do Estado são limitados e condicionados. 

 

Imagem 19 – Representantes políticos no Parlamento  
(Frame de Terra para Rose, minuto 00: 03: 38) 

Fonte: Print capturado pela autora 
 

 

Narradora: Estrutura Fundiária, arcaica. Dos 4 milhões e meio de 
proprietários rurais, apenas 170 mil são donos de quase metade da área 
agrícola do país e contribuem só com 16% da produção agropecuária 
do Brasil. Há pelo menos 12 milhões de famílias de trabalhadores rurais 
Sem Terra. Foram assassinados mais de 1000 camponeses nos últimos 



134 
 

20 anos. Entre 1970 e 80, 24 milhões de brasileiros migraram do campo 
para as cidades. Esse quadro é de tal forma absurdo hoje em dia que 
ninguém mais se diz contra a reforma agrária, mas cada um quer a sua 
e ela não acontece.83 

 

O contraste apresentado entre o texto da narradora e as imagens do cenário político 

denunciam as estruturas de poder e as desigualdades sociais brasileiras. Trata-se de um 

Estado cuja representação se dá majoritariamente por homens, brancos e proprietários. 

 

4.4.3 -A Espera 

 

A Marcha ganhou corpo ao longo da jornada, os romeiros eram acolhidos por parte 

da população das cidades e, ao chegar em Porto Alegre, já reunia 100 mil pessoas, 

segundo relatado pela narradora no filme. São emocionantes as imagens da chegada da 

grande marcha à capital gaúcha, os romeiros celebram, os sinos da catedral tocam 

saudando os romeiros, a marcha toma avenidas largas da cidade e há o registro de chuva 

de papel lançada das janelas de um prédio residencial. Essa ação política coletiva gerou 

uma resposta importante para os trabalhadores rurais. Com a chegada da marcha, que 

modificou o cenário da cidade e recebeu a acolhida de parte da população, o Presidente 

da República José Sarney assinou alguns decretos desapropriatórios de fazendas 

improdutivas no estado do Rio Grande do Sul que, no entanto, eram insuficientes para 

atender às mil e quinhentas famílias acampadas, cerca de quatro mil camponeses Sem-

Terra. 

Mas, como destaca a narradora: “E, como desapropriar não é o mesmo que 

assentar, os romeiros decidem deitar-se na praça central de Porto Alegre à espera de uma 

solução.”84 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
83 Idem. 
84 Idem. 



135 
 

Imagens 20- A Romaria da Terra Prometida sendo acolhida pela população de Porto Alegre 
(Frames de Terra para Rose 00:32:320  

 

 
Fonte: Print capturado pela autora 

 
Imagens 21- Corpos deitados em protesto (Frames de Terra para Rose  00:33:30) 

Fonte: Prints capturados pela autora 
 

As imagens acima permitem muitas leituras sobre a relação entre corpos e 

territórios. Na imagem 20 destaco o aspecto da materialização dos corpos coletivos de 

camponeses em marcha em contraste com a arquitetura imponente do centro da cidade de 

Porto Alegre. 

Já, na imagem 21 destaco o gesto performativo das romeiras e romeiros deitados 

no chão da praça pública na cidade, um espaço que simbolicamente é de todos os cidadãos 

e cidadãs. Mas, a imagem desses corpos deitados também rememora as pessoas  



136 
 

assassinadas nas lutas sociais pela terra, cujas vidas e legado estão presentes na memória 

social dos camponeses Sem-Terra.  

Assim, recorro novamente à Walter Benjamin sobre o conceito de história: “não 

somos tocados por um sopro do ar que envolveu nossos antepassados? Não existem, nas 

vozes [e nas imagens]85 a que agora damos ouvidos, ecos de vozes que emudeceram?” 

(Benjamin, 2018, 242). 

O ato de deitar-se no chão, subverte o esquecimento, e através da rememoração 

das lutas e dos sujeitos sociais que resistiram à dominação e opressão, há uma renovação 

do processo de organização política e “representam possibilidades de superação da perda, 

da dor, inclusive, pelo seu caráter transformador e libertador” (Nunes, 2014, 226). 

Nesse bloco do filme documentário, a diretora lança o olhar sobre a dimensão 

política do cuidado e do cotidiano, pauta central dos movimentos feministas. Embora o 

tema do cuidado esteja presente ao longo do filme, dirigi meu olhar sobre essa temática 

especialmente na experiência da ocupação do estacionamento do Incra e da Assembleia 

Legislativa do Rio Grande do Sul que ocorreram concomitantemente na cidade de Porto 

Alegre. 

Para além da subversão dos usos dos espaços tradicionalmente ocupados por 

parlamentares homens, pela ocupação de mulheres, crianças e homens. Os Sem-Terra 

passam a ocupar e viver no parlamento gaúcho e expressarem sua forma de vida por meio 

das práticas de cuidado e pela experiência da convivência comunitária permeada pelo 

diálogo, pela música, pela esperança e pela fé. 

Nesse momento, as imagens mostram as mulheres comandando toda a ação e os 

homens aparecem em segundo plano auxiliando em tarefas como limpar, cozinhar e o 

cuidado com os filhos. 

Na assembleia legislativa a organização da ocupação parece ser liderada pelas 

mulheres, entre elas Rose. As imagens registradas no parlamento expressam práticas 

organizativas centradas na cooperação, no afeto, na fé e cheia de ânimo, envolvidas em 

muita música. 

 

 

 

 

                                                           
85 Grifo nosso. 



137 
 

 Imagem 22 – Integrantes da Marcha transformam as pias em banheiras para o banho das 
crianças acampadas da Assembleia Legislativa 

(Frame de Terra para Rose, minuto 19 S 00: 49: 59) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

O que se evidencia ainda é uma apropriação do parlamento, ou a “casa do povo”, 

pelos sujeitos sociais do campo exercendo sua cidadania diretamente, por meio da 

determinação da pauta da Reforma Agrária, na realização de reuniões com parlamentares 

e no diálogo com a imprensa. 

 
 

Imagem 23 – Close dos pés de uma liderança camponesa 
(Frame de Terra para Rose, minuto 00:34:44) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 



138 
 

As sandálias transmitem a imagem do povo, são pés que caminharam quilômetros 

para reivindicar do Estado o acesso à terra. Esses pés repousam delicadamente em um 

tapete, tecido por mãos de trabalhadoras e de trabalhadores que provavelmente jamais 

terão dinheiro para comprar o tapete feito pelas suas mãos, pelo seu conhecimento, tempo 

e vida dedicados à sua produção. As trabalhadoras e trabalhadores rurais Sem-Terra 

buscam por meio do acesso à terra subverter essa ordem capitalista que aliena o 

trabalhador de sua produção, sua luta é pela emancipação e libertação humanas. 

Embora haja uma estrutura de organização social e política orientada por valores 

de igualdade, vemos, entre as trabalhadoras rurais, Luci, uma mulher solteira e sem filhos 

que desenvolve suas atividades políticas mais ativamente. Em diferentes momentos do 

documentário a personagem é a única entre um conjunto de homens a fazer a articulação 

política com os líderes e parlamentares. 

É interessante notar que na cena que mostra a ocupação do estacionamento do 

Incra em Porto Alegre, são registrados diferentes momentos do cotidiano de Luci: 

cuidados com suas roupas, leitura de jornais, participação em reuniões. Ela é a única 

mulher que tem tempo livre para o lazer e há registros dela passeando pela cidade e indo 

a uma sessão de cinema. 

Luci tem consciência de sua condição diferenciada pelo fato de ser solteira e não 

ter filhos, mas acaba por reproduzir em seu relato uma visão hierárquica e que reduz o 

valor do trabalho exercido pelas mulheres nas atividades de cuidado. Ela inclusive afirma 

que gostaria de ter tempo para ficar no acampamento descansando: 

  

Eu gostaria que todas as mulheres participassem mais, né e também 
tivessem ai fazendo a mesma coisa que eu faço, mas também eu tenho 
que entender que até pela maneira, assim, que a própria família, filhos, 
que tem que ficar tomando conta da casa. Por exemplo, fazendo comida, 
lavando roupa, essas coisas ai, né. Quem tem criança, quem tem filho, 
já é mais difícil fazer, eu talvez eu faça porque eu não tenho isso, eu 
não tenho esse compromisso de filhos, né. Lavo minha roupa quando 
eu posso, né. Geralmente, eu não tenho muito tempo de ajudar aqui, a 
minha atividade é mais trabalhando com o pessoal e mesmo na equipe 
de negociação. Então, eu tô mais envolvida fora daqui, não aqui dentro 
mesmo, né. (...) Claro que tem dias que a gente tá cansado até de estar 
correndo para cá e para lá na rua e fazendo coisa assim, que eu gostaria 
de, por exemplo, ter uma tarde para ficar aqui tomando chimarrão, 
descansando, né.86 

 

                                                           
86 Relato de Luci em Terra para Rose (1987). 



139 
 

Por outro lado, Serli, cunhada de Luci, subverte essa visão patriarcal sobre o 

sentido e importância de suas atividades, afirmando-as como trabalho tão importante 

como aquele desenvolvido “nas reuniões” para o conjunto da luta social: 

 

Eu não me sinto diferente, né. Porque se ela [Luci] vai em uma reunião, 
eu tenho que saber que tem ficar uma pessoa aqui no barraco para fazer 
a comida, né. Deixar preparado as coisas aqui no barraco e tem que ter 
uma pessoa assim, né. Eu me sinto igual, né. Quando eu posso, eu 
participo junto também, né.87 
 
 

Imagem 24 - Luci e Serli 
(Frame de Terra para Rose, minuto 00:44:32) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

Por fim, destaco uma imagem da transição entre o tempo do bloco “A Espera” e 

“O Confronto”, talvez um prenúncio da ação do Estado que viria a reprimir com 

brutalidade as famílias acampadas. Entre a imagem, em primeiro plano, de uma 

trabalhadora rural acampada denunciando o latifúndio improdutivo e o discurso polido e 

pretensamente isento e racional do gestor público, ouvimos o desabafo angustiado da 

mulher: 

 

sesmaria de terra como a gente vê desse latifúndio, desses ricaços, 
desses fazendeiro, que diz tem fazenda. Mas tem para criar inseto, 
capim e a gente não tem da onde tirar uma raiz de mandioca. (...) 
Porque a lei tá na mão do governo, não é que não possa, não 
porque não quer. Acontece lá com aqueles ministro. Eles falam 
em amor, falam em natal de amor, traz a vida de Jesus, mas fica 

                                                           
87 Relato de Serli em Terra para Rose (1987). 



140 
 

para eles, né. Em tetos agasalhados, perfumado e as criança do 
acampamento, do interior, comendo poeira.88 

 
 

Imagem 25 – Debafo da trabalhadora rural 
(Frame de Terra para Rose, minuto 00:51:04) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

Na imagem acima vemos em segundo plano uma criança observando a 

entrevistada e em último plano dois policiais homens. 

Se tomarmos o recorte do segundo plano, podemos interpretá-la, pela 

representação do corpo da criança, como a expetativa e a esperança depositada pelas 

trabalhadoras e trabalhadores brasileiros com a Nova República, com o reconhecimento 

de suas cidadanias historicamente negadas, fruto da consciência de classe e política. 

Infelizmente, o processo da Anistia e os acordos entre partidos políticos, militares 

e as elites empresariais levou ao esquecimento no debate da Constituinte das demandas 

da grande maioria da população, entre elas a Reforma Agrária. 

Embora saibamos que a Constituição de 1988 é um marco da conquista popular 

de direitos sociais fundamentais, sua efetivação segue sendo uma promessa no Brasil. 

Em último plano, a imagem dos policiais homens demonstra um aspecto pouco 

explorado no filme: a ocupação no estacionamento do Incra e na Assembleia Legislativa 

durou cerca de oito meses, sob a vigília da polícia. Apesar dessa tensão permanente, as 

famílias acampadas construíram individualmente e coletivamente experiências de base 

                                                           
88 Trecho de Terra para Rose (1987). 



141 
 

comunitária, formação política e partilha de conhecimentos e práticas políticas feministas, 

mas claro, sempre controlados, cercados e vigiados, tal como anunciou a imagem da posse 

do presidente José Sarney, referenciada por Tetê Moraes. 

 

Imagem 26 – Posse de José Sarney 
(Frame de Terra para Rose, minuto 00:03:53) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

 

 

4.4.4 - O Confronto 

 

No quarto bloco se revela explicitamente a faceta autoritária, a intolerância e a 

brutalidade do Estado brasileiro que se materializa por meio da ação dos policiais 

militares enviados ao acampamento na Fazenda Annoni com o objetivo de conter o 

processo de migração das famílias que estavam se organizando para realizar novas 

ocupações em fazendas improdutivas. 

A voz da narradora anuncia o momento crítico da trama: “A brigada militar do 

Rio Grande do Sul aí se instala, mais de dois mil homens cercam o acampamento para 

impedir a saída dos colonos e o confronto é incorporado ao dia-a-dia”. 

 

Imagem 27 – Perfil do Comandante da Brigada Militar 



142 
 

(Frame de Terra para Rose, minuto 20 A -00:53:56) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

A tensão na fazenda Annoni passa a ser o cotidiano das famílias, impedidas de 

plantar, mesmo em uma área desapropriada pelo governo federal, frustradas com os pífios 

resultados alcançados após meses de luta social e assustadas com violência das ações da 

brigada militar por meio de policiais munidos com arma de fogo, cavalaria montada e até 

helicópteros, fortemente preparados para uma guerra. 

Em disputa na tela estão os interesses das elites agrárias inseridas em uma 

democracia que renasce de um processo intenso de lutas, mas que se revela frágil e 

capturada pelas oligarquias, notadamente pela União Democrática Ruralista. 

A brigada militar está preparada para garantir a “ordem”, conforme afirma o 

comandante: “Nós não queremos machucar ninguém, pisar em ninguém. Mas, nós temos 

que cumprir com a nossa missão e a missão que eu tenho é de manter o elemento dentro 

do acampamento e isso eu vou cumprir”.89 

Os “elementos” mencionados são crianças, jovens, mulheres, homens e idosos 

objetificados pelo comandante que ignora o contexto das lutas das famílias e sua busca 

por dignidade. Os militares estão focados no cumprimento da determinação hierárquica 

militar, ignorando a humanidade dos acampados em uma obediência cega, como uma 

espécie de expressão material da “banalidade do mal” tal qual definida por Hannah Arendt 

no livro Eichmann em Jerusalém. 

                                                           
89 Idem. 



143 
 

Do outro lado, as “armas” das mil e quinhentas famílias acampadas eram foices, 

violões, inchadas e seus corpos. É justamente esse corpo individual e coletivo que resiste 

historicamente que precisa ser cercado, controlado e até executado pelas forças do Estado, 

este que muitas vezes se apresenta para o povo como o verdadeiro Estado de Exceção, 

como pode constatar na fala emocionada de Serli: 

 

Meu marido está lá em cima, a gente tá aqui. Eu tenho uma emoção, 
uma vontade tão grande até de chorar, de nervos, né. (voz embargada) 
A gente vê todos esses milico ai na nossa frente achando que a gente é 
uma turma de bicho, de animal, com armas na mão, metralhadoras e 
não sei mais o que. Nós, nem um canivete não temo no bolso, só nosso 
corpo que tá aqui, gente! (pausa, emocionada) Mas, Deus é grande e 
nós vamos conseguir chegar em cima da nossa terra.90 

 

 
Imagem 28 – Corpos, Enxadas, Foices e Violões em punho 

(Frame de Terra para Rose, minuto 20 E -01:07:32) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

E é esse corpo-território, da menina da imagem a seguir, expressão potente de 

vida, que eles, os proprietários, homens brancos, temem. Essa força vital, consciente e 

vibrante que nasce no seio das lutas por dignidade e justiça contra as estruturas racistas, 

patriarcais, modernas e capitalistas. 

 
 
 
 
 
 

                                                           
90 Trecho de Terra para Rose (1987). 



144 
 

Imagem 29 – Criança Sem-Terra na linha de frente das lutas pela terra  
(Frame de Terra para Rose, minuto 20 I -00:59:40) 

Fonte: Print capturado pela autora 
 

Em novembro do ano de 1986 finalmente foi emitida a posse da fazenda Annoni 

ao Incra. Algumas centenas de famílias acampadas finalmente conquistaram a terra 

prometida, outras seguiram para novos ciclos de luta, sem trégua. Entre elas a família de 

Rose. 

Em 31 de março de 1987, enquanto fazia um protesto à beira da estrada, próxima 

da Fazenda Annoni, Rose foi atropelada juntamente com outros trabalhadores rurais Sem-

Terra, e ela veio a falecer, as circunstâncias sinalizam que não foi um acidente. 

Entretanto, sua força, consciência de si e do mundo que sonhou, lutou, construiu e 

realizou seguem vivas e presentes. Ela partilhou de seus sentimentos, conhecimentos e 

esperanças.  

O filme Terra para Rose transformou-se em um documento de memória e história 

de uma experiência individual e coletiva de base feminista que expressa um outro mundo 

que é possível e necessário. A fala de Rose dá o tom do valor de como o seu sonho sempre 

foi em prol de uma conquista coletiva, como é comum nas epistemologias feministas...: 

 

Bom, eu tô me sentindo até bem, né e emocionada porque a gente 
tá lutando, né, por um objetivo que não é só o nosso, né, mas de 
todos os nossos companheiros pobres que nós temos no Rio 
Grande do Sul e nosso Brasil também. A gente tá lutando também 
por eles, né. Se a gente conseguir a terra e a reforma agrária vai 
ter uma mudança no nosso país, né. Aí, não vai mais haver 
desemprego na cidade nem fome porque nós, né, do campo, 
vamos colaborar com nossos companheiros da cidade que hoje 



145 
 

estão ajudando nós, matando a nossa fome. Nós vamos ajudar 
eles.91 

 

Imagem 30 – Rose caminha com os filhos em busca de um mundo melhor 
(Frame de Terra para Rose, minuto 01:18:41 

 

Fonte: Print capturado pela autora 
 

Rose foi interrompida, uma grande mulher e liderança foi brutalmente silenciada 

pelo latifúndio. Ela morreu com apenas 33 anos de idade e deixou três filhos pequenos. 

Apesar de seu legado, apenas anos depois, sua família finalmente conquistou a terra, tema 

abordado por Tetê Moraes no segundo filme da trilogia. 

Essa última imagem de Rose no filme é um convite para todas as mulheres 

seguirem em frente, passo a passo, caminhar e caminhar até o dia em que todas sejam 

verdadeiramente livres! 

  

4.3.5 Passados presentes: Roseli Nunes (1987) e Leonice Flores (2020) 

 

 A trajetória de vida de Roseli Nunes, registrada em Terra para Rose no contexto 

de transição democrática e de Leonice Flores no contexto pós golpe 2016 apresentam 

semelhanças e interconexões que permitem leituras sobre tempos, espaços e práticas 

políticas feministas, das quais destaco: a experiência da migração na busca pelo direito à 

terra, a importância do MST em suas vidas, a terra como símbolo de autonomia e de 

esperança para uma vida melhor para seus filhos e o corpo território de memórias e de 

expressão de conhecimentos e práticas políticas. 

                                                           
91 Idem. 



146 
 

 Leonice Flores é militante do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra, 

eu a entrevistei nos dias 07 e 08 de março de 2020 no I Encontro Nacional das Mulheres 

do MST realizado em Brasília. 

Nascida em Campo Erê, no estado de Santa Catarina, Leonice Flores ingressou no 

MST aos catorze anos de idade, experiência que marcou sua vida e contribuiu para a sua 

construção como cidadã e como mulher. No período da realização da entrevista Leonice 

tinha 36 anos de idade e era mãe de duas crianças: Yasmin e Daniel. 

 

 Imagem 31- Leonice Flores (de lenço) caminha ao lado do estandarte com a imagem de 
Roseli Nunes, protagonista do filme Terra para Rose, durante a Marcha das Mulheres Sem 

Terra em Brasília (março de 2020).92 

 

Fonte: Arquivo da autora 
 

Leonice se definiu ao longo da entrevista como mulher, mãe, militante do MST, 

assentada da reforma agrária, agricultora familiar e agente de saúde. Ela reside no 

Assentamento Itaguaçu, situado no município de São Gabriel, no estado do Rio Grande 

do Sul. 

Então, eu entrei no Movimento Sem Terra, com catorze anos quando 
minha mãe e meu pai vieram acampar no Rio Grande do Sul, (vieram) 

                                                           
92 Quando fiz o registro dessa imagem não tinha em mente realizar o entrecruzamento da trajetória de 
vida de Leonice com a de Rose. 
 



147 
 

de Santa Catarina, porque eu sou natural de Santa Catarina, nasci em 
Campo Erê, no ano de 84, 2 de novembro de 84. Meus pais, eles foram 
criados no interior, tem origem na terra, mas não tinham terra mais na 
época porque o meu vô, era arrendatário, o pai da minha mãe. E, o pai 
do meu pai tinha terras, mas acabou vendendo a preço muito pouco 
naquela época onde houve o êxodo rural. Quem tinha um pouquinho 
ainda acabou se desfazendo e foram para as cidades, foram arrendar 
campo.Então, eu me criei rolando, assim como diz a minha mãe e 
meu pai. Eles mudavam muito de lugar, arrendavam campo ali, 
campo aqui, muito pobres (ênfase). Cada vez que eles faziam uma 
troca de morada para outra, eles perdiam tudo que eles tinham porque 
eles tinham que vender o fogãozinho que tinham, o colchão que tinha 
para poder pagar uma viagem para outro lugar. Daí lá eles começavam 
tudo de novo. Até a oitava série, eu estudei em 10 escolas! Tem no meu 
histórico escolar isso. E ai depois eu fiz o segundo grau técnico, dai eu 
fiz no ITERRA, numa escola do Movimento, já porque daí, eu já estava 
dentro da organização. 
 

 No período em que Leonice nasceu, Rose Nunes estava ingressando no MST. 

Ambas viveram, em períodos distintos, a experiência da migração, pressionada pela 

expansão da fronteira agrícola e do modelo do latifúndio monocultor, cujas consequência 

para camponeses e camponesas são muito intensas, das quais destaco: perda da autonomia 

como trabalhador(a) rural, fluxo migratório para as cidades onde ocupam postos de 

trabalho, em geral, precarizados. Apesar disso, o vínculo com a terra seguiu em suas 

memórias, reconhecido como instrumento de emancipação. 

Leonice, recorda que seu avô paterno fora agricultor, pequeno proprietário de 

terra, mas precisou vendê-la, provavelmente em função do avanço do latifúndio ou outro 

grande empreendimento sobre as pequenas propriedades. Sua infância foi marcada pelo 

movimento migratório familiar em busca de dignidade e, integrar o movimento camponês 

de ocupação de terras improdutivas era o caminho para o acesso à terra. 

 

(...) Na época quando a gente veio para o acampamento, a gente tinha 
ficado um período na cidade, minha mãe era merendeira, trabalhou 
numa escola e ai lá da cidade que a gente foi acampar. Mas, sempre 
com a origem na terra, eles tinham muito essa coisa, né. Mas, como a 
gente era muito pobre, então ela viu a esperança de ter um pedaço 
de terra, mas meu pai não aceitava no início.Inclusive, ela foi 
porque ela se cansou. Ela disse: Eu vou! Porque eu preciso dar algo 
para os meus filhos que eu não vou conseguir aqui trabalhando de 
empregada doméstica ou de servente de escola, né? Porque isso era 
contrato também. Naquela época não tinha concurso e ela não tinha 
estudo e não tem, né! Mas, a minha mãe estudou até a quinta, meu pai 
é analfabeto. E ai os dois irmãos dela foram acampar e um já era 
assentado e ai eles comentavam. Diziam: Vamos Salete, você precisa! 
Tuas crianças estão crescendo, daqui para amanhã elas te ajuda, vão 
trabalhar na terra. 



148 
 

 O gesto, o ato de ocupação da terra é uma subversão em vários sentidos: a 

denúncia do latifúndio improdutivo, a concentração de vastas extensões de terras nas 

mãos de poucos, as violências do mandonismo e as injustiças decorrentes. 

Esse gesto, sobretudo, revela a tomada de consciência individual e coletiva de 

trabalhadoras e trabalhadores rurais Sem-Terra e, nesse processo as mulheres são 

protagonistas e subvertem experiências de opressões históricas, rompem as cercas 

impostas pelo patriarcado capitalista e assumem o destino de suas vidas. Essa experiência, 

independentemente se transitória ou mais duradoura, é significativa para a experiência de 

vida das mulheres. 

 

A gente foi assentado, em 2000, eles foram assentados. É óbvio que dai, 
tipo, eles vieram de lá do oeste de Santa Catarina, vieram para Ijuí, que 
é norte do Rio Grande do Sul e foram assentados no sul do Rio Grande 
do Sul, lá embaixo! Bagé, Candiota, Bagé. (...) quando chegamos lá, eu 
me lembro, de caminhão. Meu pai queria voltar no mesmo dia, ir 
embora, não queria ficar! E ai, minha mãe de novo se calçou nesse 
dia! Disse: - não, agora eu tenho a minha terra, se você quiser ir 
embora, você vai, porque eu vou ficar aqui com meus filhos. Ele não 
queria ficar lá, sabe. Mas, ele sempre reclamou, sabe? Hoje é tranquilo, 
mas ele reclamava muito (...) ficaram acampados mais um ano e pouco 
porque até que começa a vir o processo de dividir aquela terra, legalizar 
cada um no seu lote, pegar o documento, para dai começar a construir 
alguma coisa, né? Ficou muito tempo debaixo da lona, ainda. 

 

Esse aspecto da decisão da ocupação ser uma ação das mulheres está presente na 

fala de Rose e também nas memórias de Leonice sobre a determinação de sua mãe para 

conquistar a terra, um processo longo no qual a família viveu dezesseis anos em luta pela 

terra, no trânsito entre ocupações e a cidade. 

Sobre esse período, Leonice narra que quando havia “frentes de trabalho”, quem 

permanecia nos acampamentos eram em maioria mulheres e crianças. Ela recorda que 

como filha mais velha, à época com dez anos de idade, dividia as tarefas com sua mãe 

para manutenção da família e também desenvolvia atividades no acampamento (os 

setores e instâncias), experiência que contribuiu para sua formação política na 

organização.  

 

E ai eu ia, inclusive dai eu comecei a participar dos setores, porque 
quando saia as frentes de trabalho, a maioria dos homens saia do 
acampamento, então ficavam ali as mulheres do acampamento e as 
crianças. Então a gente tinha que suprir todas as equipes do 
acampamento, né? (...) Ai era, disciplina, alimentação, saúde, 
educação, e a gente tinha que se envolver com os núcleos de base, o 



149 
 

acampamento é dividido em núcleos de base e cada núcleo tinha que ter 
todos os setores e as instâncias. As instâncias eram a coordenação do 
núcleo de base, a coordenação do acampamento, a direção do 
acampamento, a direção nacional e assim vai, né? Então, eu já me 
envolvia em todas as tarefas, ora estava na alimentação, ai pegava a 
boia e distribuía para o núcleo todos os dias, ora era da educação que 
tinha tarefa, ora era da higiene, cuidava da higiene do acampamento, 
tal. Eu já me envolvia, ai eu já comecei a aprender as músicas! As 
maravilhosas! 

  

 Como vimos em Terra para Rose, todos que vivem nos acampamentos do MST 

são responsáveis por se envolver em atividades de organização comunitária, tais como: 

alimentação, saúde, limpeza e educação. E esse processo que envolve as atividades do 

cotidiano e de cuidado é parte da formação política que o Movimento propõe às famílias 

em luta pela terra. 

 A educação formal é um elemento central para o MST, mas isso é um processo de 

conscientização das famílias que historicamente foram excluídas desse direito social. 

Como narrado por Leonice, as sucessivas mudanças que viveu na infância impactaram 

sua formação educacional, além do mais os estudos não eram valorizados pela sua família, 

especialmente pela sua mãe, provavelmente porque Leonice era a pessoa com quem ela 

mais contava para o trabalho de cuidados da família. 

 Mas, Leonice gostava de estudar e não desistiu, 

 
E ai quando a gente chegou (quando sua família foi assentada), eu teria 
que voltar para a escola porque (...) no acampamento eu não pude 
estudar, eu fiquei um ano sem estudar porque não tinha a sexta série e 
eu já estava na sexta série. (...) minha mãe disse: - Agora tu não vai mais 
estudar! (ênfase) porque não precisa (...) Ai, a diretora da escola foi lá 
fazer uma reunião, lá no acampamento (...). E ai ela viu aquela menina 
lá (essa menina era a Leonice), sentada e tal e as mães dando os nomes 
das crianças para irem para a aula e ela perguntou (…) para mim se eu 
queria estudar e por que eu não estava na lista? E ai ela perguntou para 
minha mãe por que eu não estava na lista e ai minha mãe ficou furiosa 
comigo, pensei ai, depois eu vou até apanhar ... porque ela perguntou 
para mim dai e eu respondi no impulso. Ela (a diretora) perguntou se 
eu queria (estudar) e eu disse que eu queria! (ênfase) Mas, não era 
para eu dizer que eu queria ... (risos) Dai, nossa, eu fiquei bem triste 
porque depois a minha mãe me cobrou isso, né? (…) Dai, ela deu o meu 
nome .... só que dai ela me cobrava isso (...) Ai eu fui! Eu voltei para a 
escola! (emoção). 
Ai ela disse assim para mim, eles diziam, ela e meu pai: Tu podes ir, 
mas como eu já tinha namorado, né? (…) que se u eu olhasse para um 
menino, olhasse! (ênfase) Ela me tiraria no mesmo dia da escola. Essa 
era a condição. (risos) Eu disse, não! Mas, é tranquilo eu nem quero 
namorar, eu nem quero casar, eu não quero nada disso. Ai eu 



150 
 

continuei.... Eu não rodei nenhum ano, sabe. Eu era uma excelente 
aluna, consegui! 

 
 
 Leonice, ainda adolescente, conseguiu afirmar sua vontade e seu direito à 

educação, a despeito da proibição de sua mãe. A presença de uma representante do Estado 

no assentamento foi fundamental para que ela retomasse os estudos e isso foi decisivo 

para a sua trajetória de vida. Sua vontade foi atendida pelos seus pais, mas sob rígidas 

condições e controle sobre seu corpo e sua sexualidade, além de que deveria assegurar 

uma renda para contribuir para a família. 

 

E eu continuei trabalhando, ai eu estudava e trabalhava fora. Ai eu me 
lembro que com dezesseis anos, nem tinha dezesseis, quase dezesseis 
anos, eu fui trabalhar de empregada doméstica na cidade. Eu trabalhava 
de dia e estudava de noite, só que dai ... agora eu me lembrei de uma 
coisa. Ai ...Eu ficava numa casa, que era uma pessoa muito querida, até. 
A Amelinha, ela era diretora de uma escola, a João Emílio em Candiota, 
e ela precisava de uma menina para cuidar do filho dela de quatro anos 
e fazer faxina na casa. Tudo eu fazia! Eu fazia comida, pão e cuidava 
do menino, o dia todo! Por meio salário na época. Você lembra que era 
R$ 160,00? Eu ganhava R$ 80,00, eu ganhava R$ 80,00! (indignação) 
Ai, eu trabalhei, acho que uns três meses lá. E depois, assim, eu fazia 
bico também, trabalhava de peão, ia arrancar feijão, ia capinar para os 
vizinhos que precisavam isso a gente fazia muito também. Dai, eu 
trabalhava como empregada doméstica e esse meio salário que eu 
ganhava, eu levava para os meus pais porque como a gente recém tinha 
chegado (recém assentados), era muito difícil. Então, o meu pai 
trabalhava, minha mãe trabalhava e eu também. Quem podia sair, fazia 
né? Tinha os outros, né. Pequenos também.  

 

 Nos anos seguintes, Leonice ainda residiu e trabalhou como empregada doméstica 

e cuidadora de crianças em casas de outras famílias, mas sua vida seguia sempre entre o 

campo e a cidade.  

Quando completou dezessete anos de idade saiu da casa de seus pais e foi residir 

em Viamão porque havia sido convidada para trabalhar na escola do MST onde já cursava 

o ensino médio profissional: Técnico em Administração de Cooperativas. 

 

A minha mãe ela sempre deu muita força para a gente seguir, mas o pai 
ficou, muito receoso, muito triste, o pai ficou muito triste. Mas, eu tinha 
que seguir, né? Eu queria estudar e era a oportunidade que eu tinha. 

 

Aos dezoito anos cadastrou-se junto ao MST e decidiu ir acampar, 
 



151 
 

Ai eu fui acampar aqui em Nova Santa Rita, aqui ó! [sorriso] Estou em 
Brasília! 
Fui acampar em Nova Santa Rita que é a região de Porto Alegre porque 
como eu fui por Viamão, era o acampamento mais perto que tinha para 
mim. Ai foi maravilhoso, porque dai eu não fui mais trabalhar de 
empregada doméstica, ai sai e nunca mais fui trabalhar de 
empregada doméstica! Nuna mais. 

 

 Nesse período engravidou, quando ainda residia na casa de um dirigente do MST 

e trabalhava como doméstica e cuidadora de crianças. 

 

Ai eu fiquei na casa dele, só que eu acabei me envolvendo com ele nessa 
época. Foi a época mesmo que eu fui acampar e tal. A gente namorou, 
ele é bem mais velho do que eu, eu tinha dezenove já e ele tinha 
quarenta e três anos. Era solteiro, ai eu namorei uns três meses com ele 
e ai eu fui acampar e tal e ai eu descobri que estava grávida. (sorriso)  

  

 A situação narrada por Leonice, infelizmente, ocorre com muitas meninas que 

migram para as cidades para estudar e precisam se submeter a residir nos locais de 

trabalho, trata-se de uma questão histórica e grave de exposição dos corpos femininos, 

muitas vezes ainda na infância, à violência. No caso de Leonice, embora a diferença de 

idade tenha sido destacada por ela, a relação foi consentida. Ela descobriu que estava 

grávida já aos quatro meses de gestação quando estava na escola, mas retornou à casa dos 

pais para ter a sua filha, Sofia. 

 
Ai, eu estava estudando, estava acampada. Eu... para o pai do bebê, não 
queria contar, sabe. Mas, de tanto insistir as minhas amigas, porque lá 
(no ITERRA) a gente aprende muita coisa. Lá, a gente tinha estudado, 
..., já fazia dois anos já que eu estava no curso, né? Eu comecei com 
dezessete e eu já estava com dezenove, fazia dois. Faltava um ano já 
para eu me formar. Então, eu já tinha crescido, né? Mentalmente, sabe? 
E, quando a gente vive a gestação, eu como cuidei de criança desde 
pequena, eu levei isso de boa, sabe? Eu trabalhei os nove meses, eu 
continuei fazendo tudo e a minha mãe pedia muito que eu fosse ganhar 
o bebê lá, em Candiota. Porque eu estava acampada, não teria minha 
casa e tal, né? Mas, a minha casa era um barraco. Eu dizia para ela, eu 
vou ganhar ali mesmo, né? Eu vou ganhar ela no hospital, não vou para 
casa. Eu já sabia que era uma menina! O bebê era grande para caramba, 
eu tinha que fazer até dieta, se cuidar na gravidez por causa da farinha 
e tal. Meu bebê cresceu muito. 

 
  



152 
 

4.2- Orí e a reinvenção corpórea da liberdade 

 

Oh paz infinita poder fazer elos numa história fragmentada. África e 
América e novamente Europa e África. Angolas, Jajas e os povos de 
Benin de onde vem a minha mãe.93 

 

 Para os iorubás, orí representa o núcleo da individualidade do ser humano no 

corpo, a cabeça é o lugar onde estão registradas as memórias individuais e coletivas das 

pessoas, a consciência de si no mundo (Rodrigué, 2001). Integrado a essa perspectiva 

filosófica de matriz africana, está o conceito de quilombo, elaborado por Beatriz 

Nascimento (1976), personagem principal do filme documentário. 

 

Imagem 34 : Abertura do Filme Orí 
(Frame de Orí, minuto 00: 00: 23) 

 
Fonte: Prints capturados pela autora 

  

O crescente do letreiro com o título do filme documentário em zoom aberto 

anuncia a estrutura de pensamento da narrativa: trata-se de um modo de ver, ler, construir 

e intervir no mundo, uma cosmologia de matriz africana que reconhece o indivíduo/corpo 

na sua relação dialética com a terra, cuja territorialidade se constitui fundamentada na 

memória, na ancestralidade e no culto aos Orixás, estes associados aos quatro elementos 

da natureza: terra, água, ar e fogo. Integrado a tais elementos, destaca-se a perspectiva 

circular da vida: a criação, o desenvolvimento e a morte. “A terra é circular, o sol é um 

                                                           
93 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 



153 
 

disco. Onde está a dialética? No mar. Atlântico-mãe!”, anuncia a voz de Beatriz na 

primeira fala narrada do filme.  

 A abertura do filme, portanto, pode ser vista como o início de uma jornada 

representada pelo Orí iluminado, como fonte/princípio de energia vital, o sol, como 

metáfora da identidade própria, da consciência de si no mundo. 

A sequência inicial nos convida a entrar em uma espécie de portal, propondo uma 

nova/outra forma de leitura da história dos povos africanos no Brasil. A música e a frase 

inicial do filme nos remetem à experiência de transe como narrativa da memória dos 

povos africanos em diáspora, gestada pelas águas férteis do “Atlântico-mãe”, e guardada 

na cabeça (Orí) e nos milhares de corpos negros que cruzaram o oceano.  

 

A linguagem do transe é a linguagem da memória. Tudo isso não 
resgata a dor a um corpo histórico. Aquela matéria se distende, mas, 
ao mesmo tempo, ela traz com muito mais intensidade a história, a 
memória, o desejo. O desejo de não ter vivido a experiência do 
cativeiro. A escravidão é uma coisa que está presente no corpo, no 
nosso sangue, nas nossas veias. (Nascimento, 2018, p. 333-334). 

 

Inspirado na trajetória de vida de uma mulher brasileira e negra que se dedicou 

como historiadora a refletir sobre as estruturas de poder de raça, gênero e classe como 

fundamentos das desigualdades no contexto brasileiro, o filme é concebido como uma 

expressão epistemológica feminista afro-latino-americana. 

Dotado de uma riqueza de detalhes, referências e complexidades que dificultam 

sua compreensão imediata, o filme é aqui analisado, entre imagens e vozes, tendo como 

ponto central o conceito de corpo-território como enunciação epistemológica. 

 
É preciso a imagem para recuperar a identidade. Tem-se que tornar-se 
visível, porque o rosto de um é o reflexo do outro, o corpo de um é o 
reflexo do outro e em cada um o reflexo de todos os corpos. 
A invisibilidade está na raiz da perda da identidade; então, eu conto a 
minha experiência em não ver Zumbi, que para mim era o herói.94 

 

A narrativa do filme, feita em primeira pessoa por Beatriz Nascimento, ressalta o 

que considero a principal contribuição acadêmica da autora ao subverter a lógica do 

“eterno estudo sobre o escravo”, e procurar ressaltar a identidade da herança africana para 

além do cativeiro. Para a autora, a profusão de abordagens que restringem a contribuição 

da negritude ao período da escravidão é fruto de um pensamento hegemônico, racista e 

                                                           
94 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 



154 
 

eurocentrado, ou seja, se constitui em mais um instrumento de opressão contra a 

população negra brasileira, que posteriormente Quijano (2014) denominou de 

colonialidade do saber. 

 

Imagem 35 - Mapa Mundi invertido 
(Frame de Orí, minuto 2A 00: 02: 49) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 
Na primeira sequência do filme, aparece um mapa múndi “invertido”, em que a 

África aparece como o centro do mundo, evidenciando o posicionamento da diretora 

sobre a narrativa do documentário. 

A grandiosidade do pensamento da personagem principal está registrada logo na 

abertura do filme em uma dedicatória: À Beatriz, por sua compreensão superior entre os 

povos e as culturas.  

 

4.2.1 – Transmigração 

 

Entre várias contribuições dessa pensadora e intelectual sobre a temática racial no 

Brasil, foi inovadora sua releitura sobre o fenômeno social dos quilombos. Sua 

perspectiva, elaboradora no contexto dos anos finais da década de 1970 e ao longo da 

década de 1980, dialogava com o conceito de quilombismo de Abdias Nascimento. Para 

este autor, a experiência dos quilombos construída pelos povos negros em diáspora no 



155 
 

Brasil colonial era uma referência para a construção de um Estado brasileiro 

verdadeiramente livre e autônomo. 

Beatriz Nascimento reconhecia os quilombos da mesma maneira e trouxe uma 

nova contribuição ao articular a leitura histórica desse fenômeno social, cuja manifestação 

não estava apenas no passado colonial e em contexto escravocrata, mas se mantinha 

enquanto organização social negra ou assentamento social como ela mesma definiu 

(1976). 

Destaco principalmente sua contribuição ao articular o quilombo aos conceitos de 

corporeidade e territorialidade, muito semelhante à noção de corpo-território, forjada 

posteriormente pelo feminismo indígena latino-americano. 

Seguindo a estrutura de pensamento circular e do ciclo da vida: criação, 

desenvolvimento e morte, associada à perspectiva dialética de leitura sobre a realidade, o 

filme parte da experiência do encontro entre os povos dos hemisférios ocidental e oriental, 

no contexto da expansão do sistema capitalista no século XIV. 

O filme foca especificamente dos processos de colonização do continente africano 

e da migração/ou deslocamentos forçados, na verdade, tráfico de pessoas forçada de 

milhões de pessoas de diferentes povos, sob a condição de escravizados, para as 

Américas. 

No processo de transmigração, ou seja, na travessia pelo Atlântico, de África para 

a América, diferentes povos africanos resistem, sobrevivem e passam a construir uma 

nova identidade, como um ato de afirmação de sua humanidade e deste gesto de 

construção identitária, nasce um povo que formará a nação brasileira. 

 
Nesse momento da história dos grandes descobrimentos é o momento 
de relação hemisférica, são dois hemisférios, Ocidental e Oriental que 
estão entrando em relação. A lei era, como está na carta de Pero Vaz de 
Caminha: “Escreva-me deste modo quando chegar à nova terra. Senhor 
e não mais que outra cousa, senão Senhor, senão Rei”. A África negra, 
a África desconhecida, ela mesma busca se conhecer através do 
encontro com quem está chegando. Que era o reencontro de áreas do 
Ocidente com o Oriente, com a África, com a possibilidade de chegar 
às Índias. O que é a civilização africana e americana? É um grande 
transatlântico. Ela não é a civilização Atlântica, ela é Transatlântica.95 

 

O processo de colonização no Brasil e no restante da América Latina, conforme 

anteriormente tratado, fundamentou-se no padrão de poder moderno racista-patriarcal e 

dependente, materializado por processos de espoliação, exploração, expropriação e 

                                                           
95 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 



156 
 

violência sobre as terras e sobre os corpos racializados e feminizados dos povos 

originários e de africanos. 

Nesse contexto, o corpo e o território possuem centralidade para pensarmos as 

dinâmicas de poder de colonização e subalternização por um lado e também nas 

estratégias de resistência e de re-existência. 

 
Foi transportado para a América um tipo de vida que era africana. É a 
transmigração de uma cultura e de uma atitude no mundo, de um 
continente para o outro, de África para América. Na medida em que 
havia um intercâmbio entre mercadores e africanos chefes, mercadores 
também, havia na relação escravos-escravos um, também, intercâmbio. 
Ele troca com o outro a experiência do sofrer, a experiência da perda da 
imagem, a experiência do exílio.96  

 
 Nesses encontros entre diferentes hemisférios, atravessados por dinâmicas de 

poder e pelo intercâmbio entre culturas de África, Europa e América, constitui-se um 

território e uma nova geopolítica mundial denominada por Beatriz de “civilização 

Transatlântica”. Essa conceituação se aproxima de Améfrica, categoria política político-

cultural criada por Lélia Gonzalez, para definir o território afro-latino-americano que 

surge em um tempo histórico e lugar específicos, cujos povos possuem uma experiência 

comum diaspórica (seja pela perda da terra e territórios ou pela migração forçada) e de 

dominação capitalista racista e patriarcal. 

Se o corpo negro é o lugar/território objeto de exploração por esse padrão de 

dominação, também é de resistência, aspecto explorado ao longo de todo filme Orí. 

 

Para Beatriz Nascimento o corpo negro se constitui e se redefine na 
experiência da diáspora e na transmigração (por exemplo, da senzala 
para o quilombo, do campo para a cidade, do Nordeste para o Sudeste). 
Seus textos, sobretudo em Ôrí, apontam uma significativa preocupação 
com essa (re)definição corpórea. Neste tema, a encontramos 
discorrendo acerca da sua própria imagem, da “perda da imagem” que 
atingia os(as) escravizados(as) e da busca dessa (ou de outra) imagem 
perdida na diáspora (Ratts, 2006, p. 65). 

 

Lançado no ano seguinte ao centenário da abolição da escravatura no Brasil, o 

filme contribui para o fortalecimento da identidade e da consciência negra, 

desenvolvendo uma análise dialética entre o processo de fragmentação da identidade dos 

povos afrodiaspóricos e de unidade em torno do enfrentamento ao racismo e ao 

patriarcado capitalistas no contexto brasileiro e também demais países da América. 

                                                           
96 Idem. 



157 
 

Orí busca demonstrar a cosmologia africana, sua continuidade e reinvenção no 

Brasil, tendo como expressão material o quilombo, cujo ethos, para Beatriz Nascimento, 

é a verdadeira nacionalidade brasileira que surge no período colonial e segue até os dias 

atuais, constituindo diferentes territórios negros: o corpo, os terreiros de candomblé, os 

bailes black, as escolas de samba e o Quilombo de Palmares, referência de nação e 

organização socio-política e territorial. Para além desses territórios, o filme destaca outros 

em disputa, como as universidades públicas. 

O Orixá Exú é a deidade que constitui os elos entre mundos, saberes e 

cosmologias, estabelece a comunicação entre o céu e a terra, entre o mundo espiritual e 

material e, essa cosmovisão atravessa todo o filme. É ele quem cria conexões entre os 

diferentes territórios negros, povos e culturas, constituindo novas narrativas históricas e 

novas identidades e conhecimentos. Assim, é relevante observar que há uma 

intencionalidade da diretora em registrar os elos, as conexões e transmigrações entre 

diferentes territórios e saberes. Trata-se de uma perspectiva epistemológica que 

reconhece a religiosidade e suas conexões com o conhecimento acadêmico e com as lutas 

sociais.  

Fica evidente no filme a opção da diretora em construir imagens que transmitam 

essa interconexão entre África e América, desde Ilha da Gorée no Senegal, passando pelos 

terreiros e chegando à Universidade de São Paulo, entre outros territórios negros. Essa 

interrelação é fluída, há uma passagem, um caminho entre esses mundos, construído por 

Exú, o primeiro orixá a ser evocado no filme, representando o movimento e a 

comunicação entre os mundos. 

 

Imagem 36– O Atlântico visto pela frecha/fresta de uma muralha 
(Frames de Orí, minuto 00:05:08) 

Fonte: Print capturados pela autora 



158 
 

Imagem 37– Exu é a comunicação entre os mundos espiritual e físico,  
entre África e América 

(Frames de Orí, minuto 00:07:59) 

 

Fonte: Print capturados pela autora 

 

Imagens 38– A Universidade   
(Frames de Orí, minuto 00:07:59) 

Fonte: Print capturados pela autora 

 

Associada à travessia do Atlântico vemos na imagem 36 um trecho da fala do 

antropólogo Manuel Zapata Olivella (1920-2004) a exaltar o papel da América que 

unificou diferentes povos em torno de uma luta comum em prol da liberdade. 

Na sequência de imagens seguintes, como elo aparece a atuação de um Exu que 

se manifesta pelo transe a atender pessoas em um terreiro. Ele é usado como arquétipo do 

mensageiro a interligar diferentes povos e interesses em busca de respostas e caminhos. 

Por, fim vemos a imagem da Universidade local de reconhecimento de Beatriz 



159 
 

Nascimento como intelectual e como porta voz da identidade negra para os demais grupos 

socioculturais.  

Para Raquel Gerber e Beatriz Nascimento, a questão da imagem é fundamental 

para a (re)construção da identidade individual e coletiva do negro. As imagens registradas 

no filme, em sua grande maioria, são em primeiro ou primeiríssimo planos, evidenciando 

a perspectiva ou o ponto de vista da direção que é a de Beatriz e do movimento negro 

sobre sua própria história, afirmando uma continuidade histórica e cultural com os países 

de África (Angola, Congo, Benin, Nigéria, Senegal), ao questionar e denunciar a 

historiografia brasileira e seu caráter racista e interpelar os estereótipos sociais racistas e 

de gênero. 

Ao privilegiar a tomada de imagens próximas aos corpos, a câmera evidencia, 

mais uma vez, o ponto de vista da narrativa fílmica, aspecto que também é um ato de 

subversão das imagens e narrativas historicamente construídas pelos poderes 

hegemônicos sobre os negros. 

 

4.2.2 –Quilombola e Intelectual: a construção da identidade de Beatriz Nascimento 

 

Em Orí as imagens têm como narradora uma mulher negra, sujeito central da 

epistemologia feminista afro-latino-americana. É a partir dela e de seu lugar de fala, que 

conhecemos aspectos da travessia transatlântica, do início do Movimento Negro 

Unificado (MNU), da força representativa dos quilombos e também de vários outros 

personagens que compõem a narrativa fílmica, evidenciando sujeitos sociais e históricos 

de luta.  

 

A incorporação da materialidade da voz de Beatriz que, por sua vez, faz 
comunicar seu próprio corpo e pensamento e os sentidos da 
continuidade da ancestralidade afro-brasileira, traduz um olhar 
duplamente feminino e feminista sobre a história. Isso se constitui num 
deslocamento radical pelo transbordamento subjetivo manifesto na 
narração poética, nas imagens de forte efeito estético e nas músicas 
selecionadas. Disso, surgiu um documentário interessado numa 
construção singular sobre a compreensão da diáspora africana e da 
cultura brasileira, conduzido por uma encenação com imagens 
transnacionais, arquivos e uma gama plural de registros locais. 
(Sobrinho, 2020, p. 14) 

 



160 
 

Cabe destacar que as imagens também são discursos, especialmente em uma 

narrativa cinematográfica. Visto dessa maneira, podemos afirmar que todas as imagens 

em Orí traduzem gestos e atos performativos subversivos porque rompem com o mito da 

democracia racial, denunciam a branquitude e suas estruturas de dominação, visibilizam 

a identidade de personagens negras em diferentes territórios, registrando os diversos 

papéis que o povo negro historicamente ocupou na sociedade. A despeito da estrutura 

racista, essas imagens evidenciam um projeto outro de sociedade ou, como definiu 

Beatriz Nascimento, uma “máquina de pensamento negra” (Nascimento, 2022, 94). 

Nesse sentido, há cinco imagens que selecionei para estabelecer diálogos e 

interconexões que evidenciam a perspectiva feminista afro-latino-americana presente na 

obra. A primeira é a de uma menina senegalesa que olha para a câmera, sorri, brinca com 

ela e depois segue seu caminho. As demais imagens são de Beatriz Nascimento na 

infância, na juventude e na fase adulta. 

Partindo da trajetória de vida de Beatriz para refletir sobre aspectos coletivos da 

população negra no Brasil e do conjunto de toda sociedade, o filme revela um pensamento 

feminista afro-latino-americano, marcadamente circular e dialético, cujo corpo, o 

território e a memória são centrais nessa dinâmica. As imagens e narrativas selecionadas 

permitem identificarmos essa perspectiva, conforme apresentarei a seguir. 

 

Imagem 39 – Beatriz Nascimento em sua Primeira Comunhão 
(Frames de Orí, minuto 6 M – 00:32:39) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 



161 
 

Na fotografia acima Beatriz Nascimento, aos nove anos de idade, pousa com o 

vestido de sua primeira comunhão, ritual iniciático da igreja católica que permite 

 

Toda minha vida foi me separar dessa concepção. Foi um momento de 
grande depressão, um momento de fuga e ao mesmo tempo um encontro 
com Cristo na primeira comunhão. Deus para mim foi sempre uma 
busca.97 

  

Na articulação entre imagem e narrativa, revela-se o processo de colonização 

vivido pela autora desde sua infância por meio de uma imagem que exprime um corpo 

com certa rigidez, cujo olhar transmite a inocência da criança, mas que está distante, 

perdido/ausente. A força vital da criança parece enfraquecida tal qual suas palavras 

confessam: “é um momento de grande depressão”. 

 Isso nos leva a pensar quais eram as imagens de referência sociocultural e 

simbólicas às quais a autora tinha acesso? Quais eram seus heróis? Referências de beleza? 

A cineasta e narradora exploram essas imagens enquanto símbolos da imposição de um 

sistema dominante, racista, patriarcal e classista que, por meio de suas instituições de 

poder, em que se destacam as educacionais, religiosas e de comunicação, são incutidos 

valores sociais e modos de ver, ser, saber e sentir, pretensamente únicos, universais e 

hierárquicos. Imagens que buscam enquadrar e “domesticar” a identidade negra de 

Beatriz expressa através de seu corpo. 

Assim, historicamente se institui uma narrativa e memória que se impõem sobre 

uma diversidade de formas de ver, ser e saber, de maneira profundamente violenta. Essa 

hegemonia constrói sujeitos sociais cujas subjetividades são marcadas por conflitos entre 

imagens de si no mundo e do mundo em si, um corpo-território invadido e colonizado, 

mas também resistente e re-existente. 

 Ao estabelecer diálogos com a imagem da menina senegalesa, evidenciam-se 

tempos e espaços distintos, mas que possuem uma conexão e continuidade entre si. Se a 

imagem de Beatriz aos nove anos expressa um corpo contido e olhar distante, a expressão 

da menina senegalesa é um corpo livre, brincante e presente, um corpo integrado à 

comunidade e ao território, um corpo consciente de si. 

 

                                                           
97 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 



162 
 

Imagem 40 – Menina Senegalesa (Frames de Orí, minuto 00:05:53) 

Fonte: Print capturado pela autora 

  

A terceira imagem destacada é a de Beatriz Nascimento, provavelmente aos 18 

anos de idade, em uma fotografia produzida para sua cédula de identidade. A 

autora/narradora analisa o retrato revelando que não sabia quem era naquele momento, 

reconhecendo sua identidade em conflito. 

Essa fotografia está, entre outras imagens de Beatriz, em cima de uma toalha 

rendada branca, tal qual o vestido de sua primeira comunhão, cuja leitura revela estruturas 

de poder e memórias marcadas pela hegemonia dos valores da branquitude que cobrem e 

marcam socialmente o seu corpo e a imagem sobre si. Nas imagens, seus olhos seguem 

fugidios, em busca de si mesma, em busca de sua imagem individual e coletiva. 

O filme exibe tais fotos após uma sequência de imagens de um baile black e de 

um desfile que exaltam a moda e o estilo negro de se vestir, mover o corpo e estar no 

mundo. São várias as sequências do filme em que a diretora lança mão dos contrastes, das 

contradições e da dialética, do jogo entre tempos e espaços, como fundamentos para a 

narrativa fílmica. 

 

Esta foto é interessante porque é uma foto de carteira de identidade. É 
um momento muito estranho, porque a foto é para identidade; neste 
momento, eu não sei, pela foto, quem sou eu.98 

 
 
 

                                                           
98 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí. 



163 
 

Imagem 41 – Fotografia 3x4 que consta na Carteira de Identidade de Beatriz 
(Frames de Orí, minuto - 00:31:42) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

Na sequência, aparece uma outra imagem de Beatriz Nascimento, já adulta, 

provavelmente formada historiadora pela UERJ, construindo novos e outros 

conhecimentos sobre a história negra no Brasil. 

É notável a diferença entre esta última fotografia e as anteriores. Nesta imagem 

Beatriz está com o corpo solto, livre, vestida com um turbante de cores vibrantes e 

motivos étnicos. Ela gesticula com as mãos e seu corpo parece expressar sua identidade 

e consciência de si no mundo. Esse conjunto de elementos são o que ela define como 

gesto, expressão, ação por meio da qual a libertação do negro se realiza. 

 

Imagem 42 – Beatriz Nascimento de turbante 
(Frames de Orí, minuto   00:31:58) 

Fonte: Print capturado pela autora 



164 
 

Nessa fotografia é possível dizer que Beatriz já não está mais em fuga ou busca 

de si mesma, ela está inteira, presente, viva! Vê-se que encontrou seu lugar no mundo, 

ela é o quilombo, enquanto síntese de um corpo e de uma vida autônomos. Ela ocupa o 

seu lugar e é expressão autêntica e livre de si através do seu corpo e também dos territórios 

negros por onde transitou, como o Grupo de Trabalho André Rebouças da Universidade 

Federal Fluminense99, do qual foi uma das fundadoras. 

Dessa maneira, Beatriz ajudou a construir quilombos na mesma medida em que 

ela foi e ainda é o quilombo, presente na difusão de seu pensamento. Pode-se dizer que 

nesse encontro de si, ela se torna a Beatriz intelectual no gesto de se lembrar quem é, 

Beatriz ancestral e diaspórica, recuperando sua força vital, seu axé, tal qual vemos na 

imagem da menina senegalesa: “A terra é o meu quilombo, meu espaço é o meu quilombo. 

Onde eu estou, eu estou! Onde eu estou, eu sou!”100, anuncia Beatriz. 

Esse processo identitário individual e coletivo se realiza através do gesto que 

permite acessar a memória inconsciente, abrindo espaço para que o negro esqueça o 

processo de colonização, de subalternização, de coisificação, subvertendo imagens 

impositivas e desumanizadoras, pela lembrança, consciência e celebração de sua 

identidade como sujeito sociocultural e histórico. 

Assim, o gesto é uma expressão do inconsciente que ocorre no corpo, um corpo 

histórico ou como ela definiu: corpo documento.  

 
A memória são conteúdos de um continente, da sua vida, da sua história 
e do seu passado. Como se o corpo fosse o documento. Não é à toa que 
a dança para o negro é um momento de libertação, o homem negro não 
pode estar liberto enquanto ele não esquecer o cativeiro, não esquecer 
no gesto, que ele não é mais um cativo.101 
 

Ainda sobre esse processo corporal de acesso ao inconsciente, a autora destaca 

que sua manifestação se dá pela experiência do transe enquanto linguagem da memória 

em um corpo/matéria que se distende, por meio do movimento físico, telúrico, que rompe 

com imagens e identidades hegemônicas de subalternização. 

                                                           

99 Criado em 1975, o GTAR agregava estudantes negros da UFF e de outras universidades do Rio de Janeiro 
e foi precursor dos muitos coletivos de estudantes negros e indígenas que hoje povoam as universidades 
pelo Brasil. Beatriz era presidente do GTAR quando participou, como conferencista, da célebre Quinzena 
do Negro (1977), na USP. Disponível em: https://afide.uff.br/. Acesso em: 17 mai. 2025. 
100 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 
101 Idem. 



165 
 

Tal movimento leva a atualização da imagem fixada, ou seja, interpela as noções 

identitárias essencializadoras e biologizantes, afirmando-se com base em processos 

sociais e históricos, em constante transformação, disputa e negociação (Hall, 2006). 

A mensagem de Orí traz uma abordagem teórica corporificada, cujas bases 

conceituais estão em permanente diálogo, interconexão e em movimento circular. Seu 

pensamento dialoga e está integrado aos pensamentos feministas em debate no contexto 

da década de 1980, sobretudo com o feminismo afro-latino-americano de Lélia Gonzalez 

(2018). 

O conceito e abordagem das imagens de transe por Raquel Gerber, diretora de Orí, 

é uma referência ao Cinema Novo, em especial às obras de Glauber Rocha102, 

notadamente no filme Terra em Transe em que o cineasta parte da relação entre 

consciente e inconsciente, memória e história para tratar as relações sociais de classe e a 

ascensão do fascismo no Brasil. 

Gerber lançará mão dessa referência sobre o transe enquanto linguagem, 

estabelecerá diálogo com ela e aprofundará sua abordagem em Orí. A cineasta busca 

registrar em seu filme as experiências de acesso ao inconsciente, enquanto instrumento 

para a tomada de consciência de si (individual e coletiva), ou seja, da consciência negra. 

Essa experiência, metaforicamente, abre uma brecha ou fissura das estruturas de 

poder hegemônicas de controle sobre os corpos, trata-se de uma experiência de 

articulação física/corpórea entre o consciente e o inconsciente. O transe tanto em Glauber 

Rocha como em Raquel Gerber é um recurso para expor a ironia, a crítica, a leitura 

múltipla a partir das personagens. O transe, portanto, é a explosão no corpo da memória 

individual e coletiva. 

 

O resgate de dados evocativos das nossas origens históricas se dá 
simbolicamente nos filmes, recaindo todo o esforço sobre a linguagem. 
Esta produz uma estética, formulada a partir de traços originais, mas 
aos quais se sobrepõem os traços oriundos dos processos de colonização 
cultural. Assim que o inconsciente que nos é revelado esteticamente, 
por imagens plásticas, sempre contém tudo. Mas no momento da 
explosão, revela os dados mais primitivos e escondidos, os mais 
reprimidos. É através da linguagem que este cinema cria, se produz uma 
“outra temporalidade” – a do inconsciente. (Gerber, 1982, p. 62) 

 

                                                           
102 Deus e o Diabo na Terra do Sol e Terra em Transe são exemplos de filmes em que Glauber Rocha lança 
mão do transe para tecer críticas sociais. Terra em Transe, lançado em 1966, premiado em Cannes (1967), 
pode ser compreendido como uma síntese do contexto da ascensão do fascismo no Brasil e sua manifestação 
no contexto latino-americano. 



166 
 

4.2.3 – O Transe e a dança como experiência da memória e da liberdade 

 

Lanço o olhar sobre o transe, abordado pela cineasta Raquel Gerber, sob a lente 

da re-existência, ou seja, da prática política construída como resistência aos processos de 

violência, amparados em uma memória ancestral. Vemos em Orí que a narrativa fílmica 

não se restringe a evidenciar sobre o que se constrói a partir das violências vividas nos 

corpos individuais e coletivos dos povos negros em diáspora. A narrativa vai além, ela 

busca evidenciar como essa epistemologia se constitui no corpo e no ato/gesto de 

rememorar permitindo a identificação de fragmentos que levem à construção de outras 

práticas políticas emancipatórias.  

Eis aí um ponto de inflexão às análises referentes ao processo revolucionário que 

o Cinema Novo trazia como objeto síntese de construção da consciência de classe. Assim 

como Glauber, o transe para Gerber e para Beatriz103 é um instrumento para acessar 

memórias individuais e coletivas e essa experiência se dá pela espiritualidade, pelos 

rituais, festas, mas a cineasta de Orí não está focada na perspectiva revolucionária 

decorrentes dessas experiências, ela aponta que essa “revolução” é histórica e está em 

curso, presente em diferentes territórios negros que englobam o baile black, a escola de 

samba e o carnaval, o terreiro de candomblé.  

 

Imagem 43 – Filho de santo incorporado 
(Frames de Orí, minuto - 00:35:04) 

Fonte: Print capturado pela autora 

                                                           
103 Considero que as conexões entre o pensamento de Glauber Rocha, Raquel Gerber e Beatriz 
Nascimento devem ser pesquisadas porque revelam epistemologias afro-latino-americanas. 



167 
 

Em Orí, o registro das experiências de transe evidencia mais uma vez a 

continuidade entre os diferentes territórios negros e as cerimônias das religiões afro-

brasilieiras, especialmente as da tradição banto e iorubá, promovendo a aliança identitária 

entre a população negra. 

O olhar da autora une as vivências do transe e da dança, enquanto experiências de 

subversão das estruturas de dominação. Nessa perspectiva, a religião de matriz africana 

não contribui para alienação do sujeito social, ao contrário, ela é entendida, entre outros 

aspectos, como instrumento de luta política, um sistema mítico-simbólico que, segundo 

Beatriz Nascimento, é “capaz de historiar o que estava acontecendo na África”, referindo-

se aos processos de libertação como em Angola, a luta contra o Apartheid na África do 

Sul em curso no contexto da década de 1980, período de elaboração do filme Orí. 

O transe é lugar que abre caminho para o aquilombamento, que reaviva a 

consciência, não apenas da negritude, mas da sociedade brasileira acerca das estruturas 

hierárquicas de dominação: raça e classe, de longa duração na história do Brasil. 

 

Imagem 44 – Experiência de transe do cantor do Baile Black  
(Frames de Orí, minuto - 00:39:35) 

 
Fonte: Print capturado pela autora 

 

Esse elemento se destaca no relato do sacerdote afro-brasileiro Wndembeacy: 

“Oswaldo Rodrigues Junior é nome do “senhor”. Wndembeauacy é meu nome, 



168 
 

Wndembeauacy é África, é negro. Agora Rodrigues é o nome do “senhor” que a gente 

tinha que usar, né, é essa a diferença”.104 

É muito interessante observar Wndembeacy e sua trajetória no filme, trata-se de 

uma liderança religiosa, um sacerdote, que está presente em todos os territórios negros 

registrados no filme: o terreiro, o desfile de carnaval da escola de samba Vai-Vai e na 

condução da cerimônia de abertura do III Congresso de Cultura Negra das Américas, que 

ocorreu na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP) em 1982. Ao lado 

de Beatriz Nascimento, esse personagem expressa seu pensamento tendo como 

referências a memória e a ancestralidade, vividos em seu corpo individual e coletivo. 

 
 
 

Imagem 45 – Táta Wndembeacy desfila na Vai Vai 
(Frames de Orí, minuto 8A - 00:56:47) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

Integrada à experiência do transe está a dança, como expressão/gesto e ato 

performativo que vemos em todos esses territórios da expressão da cultura negra 

brasileira  

 
 
 

                                                           
104 Relato de Wndembeacy em Orí 



169 
 

Imagem 46 – Tologi dança no Baile Black 
Frames de Orí, minuto - 00:41:18) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

A pessoa na imagem acima se chama Tologi, ela está em um baile black em São 

Paulo. Seu domínio sobre seu corpo, habilidade e presença impressionam. A leveza no 

gesto, um corpo livre que pulsa vida, beleza e prazer, expressam sua potencialidade e seu 

axé são exibidos na tela enquanto a voz de Beatriz exalta o corpo como documento e a 

dança como instrumento de libertação da negritude. 

Os bailes black são territórios negros de sociabilidade, cuja experiência do 

encontro, da dança, dos afetos assumem uma dimensão política e identitária, afirmando e 

visibilizando assim a imagem individual e coletiva. Assim, há uma continuidade entre 

transe, dança, memória, cujas experiências vividas no corpo são gestos e atos subversivos 

contra hegemônicos.  

Retomando a perspectiva biográfica de Beatriz, centro da narrativa fílmica, vê-se 

que ela nasceu no estado de Sergipe, em 1942, e em meados de1950 sua família passou 

pela experiência da migração, quando se muda para a cidade do Rio de Janeiro e vai 

residir no bairro periférico de Cordovil, localizado na zona norte. Em seu relato exposto 

no filme, Beatriz Nascimento ressalta a continuidade entre Sergipe e o bairro de Cordovil, 

destacando a relação de sua família com a terra como fundamento e base para a 

organização e construção de um novo território por meio da memória, dos conhecimentos 

e práticas socioterritoriais que trazem em seus corpos em processo de reconstrução de si 

e do outro (transmigração) na nova cidade. 

 



170 
 

É, aqui nós estamos no ano de 1954 em Cordovil e nós vínhamos de 
Sergipe com a intenção dos meus pais que era de que nós crescêssemos, 
vir para a cidade grande, a grande dinâmica da migração. Nós estamos 
aqui em Cordovil, mas o ambiente que nós vivemos, até então, é uma 
recuperação do passado, da vida que vivíamos em Sergipe. É canavial 
e todas as plantas e tudo que a gente tinha contato lá. Então, a defesa do 
homem é recuperar através do conhecimento da terra ... recuperar sua 
identidade, fecunda, seu próprio ego, como homem transmigrado.105 

 

O conceito de transmigração adotado por Beatriz Nascimento trata de uma 

experiência de migração na perspectiva geográfica, de deslocamento de um lugar para 

outro e em diferentes escalas geográficas, a autora articula sua experiência em migrar da 

região nordeste para a região sudeste do Brasil, inserida na dinâmica do processo de 

urbanização, com a experiência subjetiva desse processo, destacando as transformações 

promovidas por esse movimento em sua trajetória de vida e dos milhares de cidadãos 

nordestinos brasileiros que vivenciaram a migração para o sudeste. 

Para Beatriz Nascimento, a transmigração é uma experiência vivida forçosa e 

violenta pelos povos africanos em diáspora. Entretanto, para o caso brasileiro, a autora 

destaca que a migração já era uma prática entre o povo Bantu em África, o que teria 

contribuído para a constituição dos quilombos, resultado da fuga enquanto negação da 

condição de escravizados. 

 

Na medida em que recentemente para os africanos no Brasil seus 
antepassados viviam em constante migração dentro do território dos 
Bantos, na África, talvez a fuga seja uma consequência cultural, uma 
consequência ancestral. Os Bantos já eram uma nação em África e 
sempre tentaram através da História do Brasil e da América estabelecer 
nações onde estavam, que sejam nações territoriais, que sejam míticas, 
que sejam pessoais.106 

 
  

Esse ato/gesto de fuga e consequente migração da população negra, portanto, é 

um processo de desterritorialização ou descolonização (Deleuze e Guattari, 2012), de 

ruptura com o destino pré-determinado pelas estruturas sociais hegemônicas. 

Esse movimento individual e coletivo contribuiu para a criação dos quilombos em 

todo Brasil, cujo ethos é de referência africana, como local fortemente associado à busca 

por libertação e à constituição de uma organização política e sociocultural que incorporou 

todos os grupos sociais excluídos ou que romperam com o sistema social opressor. 

 
                                                           
105 Idem 
106 Idem. 



171 
 

O sistema dominante daquela época de Palmares está sofrendo uma 
crise, uma doença impressionante para o século XVII. Portugal não 
tinha rei, nesse momento. Portugal está colonizado pela Espanha; então 
o Brasil, que já era uma colônia abandonada, começou com Palmares a 
ser pai de si mesmo. 
Existem interstícios e existem frinchas: É o mercador, perseguido; é o 
jesuíta, perseguido; o asceta, o homem que renuncia. Porque a 
sociedade está proibindo de ser.107 

 

Para Beatriz Nascimento a transmigração é uma ação que articula corpo histórico 

atravessado pela memória, identidade e território: o quilombo assim, assume centralidade 

na narrativa fílmica, cuja territorialidade se expressa em diferentes espaços da sociedade. 

 

4.2.4 – O Quilombo ocupa a Universidade 

 

Por fim considero relevante analisar especialmente o trecho que aborda a 

Quinzena do Negro na USP, realizada em 1977, em diálogo com o registro do III 

Congresso de Cultura Negra das Américas na PUC/SP, ocorrido no ano de 1982. 

Sobre a sequência da Quinzena do Negro na USP, que ocorre logo no início do 

filme, destaco a imagem de Beatriz Nascimento sentada ao centro da mesa. Essa imagem 

tem a função de apresentar a personagem principal da narrativa fílmica: sua trajetória de 

vida, atuação como ativista e intelectual negra. 

 
Imagem 47 – Beatriz fala na Quinzena do Negro na USP 

(Frames de Orí, minuto – 3 B 00:08:27) 

Fonte: Print capturado pela autora 

                                                           
107 Idem. 



172 
 

Considero relevante retratar um corpo negro e feminino no centro da imagem 

como metáfora da base e expressão de um pensamento feminista afro-latino-americano 

para a construção de uma sociedade brasileira mais justa, plural e democrática. 

Vale destacar ainda que a Quinzena do Negro foi um dos principais eventos que 

antecederam a criação do Movimento Negro Unificado (MNU) no ano seguinte, 1978. 

O filme retrata ainda o diálogo que Beatriz estabelecia com outros intelectuais 

negros daquele período: Eduardo de Oliveira e Oliveira e Hamilton Cardoso, esse último 

integrou o grupo de fundadores do MNU. 

A perspectiva de Beatriz sobre os quilombos, desde a referência e continuidade 

dos modos de ser africanos, afirmou a amplitude desse fenômeno social no contexto 

colonial brasileiro e sua permanência territorial e cultural na história do Brasil tanto no 

meio rural como urbano. Além do mais, sua concepção de que o quilombo é o próprio 

corpo negro, na busca e na construção de sua identidade cultural, é um aspecto que 

permitiu o encontro consigo mesma e a possibilidade consciente de exercer sua 

autonomia, inserida em um movimento histórico e dialético de lutas sociais amparadas na 

memória, o que se reconhece como epistemologia feminista afro-latino-americana. 

A meu ver, Orí aborda a temática da consciência negra como elemento central 

para pensar processo de emancipação e libertação do povo negro. Considero este aspecto 

como mais um elemento de conexão entre os pensamentos de Beatriz Nascimento e Lelia 

Gonzalez. Ou seja, para ambas a questão racial para a população negra e indígena no 

Brasil e na América Latina é a primeira experiência de opressão, seguida pela classe 

social. Essa experiência comum de opressão geraria as condições para a construção de 

territórios e territorialidades outras, como os quilombos. 

A imagem de Beatriz na Quinzena do Negro permite ainda a leitura sobre a 

participação política das mulheres no movimento negro e os enfrentamentos internos que 

empreenderam às práticas machistas. Esse aspecto é revelado em Orí por meio do registro 

das atividades políticas do movimento negro, todas com baixo quórum feminino. A voz 

de Beatriz, naquele contexto de lutas políticas, ecoa e se faz ouvir diante de um universo 

intelectual profundamente masculino. 

Assim retomamos a reflexão de Lélia Gonzalez: 

 

Cabe aqui um dado importante da nossa realidade histórica: para nós 
amefricanas do Brasil e de outros países da região – assim como para 
as ameríndias - a conscientização da opressão ocorre, antes de qualquer 
coisa, pelo racial. Exploração de classe e discriminação racial 



173 
 

constituem os elementos básicos da luta comum de homens e mulheres 
pertencentes a uma etnia subordinada. (...) E foi dentro da comunidade 
escravizada que se desenvolveram as formas político-culturais de 
resistência que hoje nos permitem continuar uma luta plurissecular de 
liberação. (...) Mas, é exatamente essa participação que nos leva à 
consciência da discriminação sexual. Nossos companheiros de 
movimento reproduzem as práticas sexistas do patriarcado dominante 
e tratam de excluir-nos dos espaços de decisão do movimento. E é 
justamente por essa razão que buscamos o MM108, a teoria e a prática 
feministas, acreditando aí encontrar uma solidariedade tão importante 
quanto a racial: a irmandade. Mas, o que efetivamente encontramos 
são as práticas de exclusão e dominação racial (Gonzalez, 2018, p. 
316). 

 

Entre a Quinzena do Negro na USP e o III Congresso de Cultura Negra das 

Américas, há uma diferença de cinco anos e vê-se o aumento na participação das 

mulheres, mas a mesa de debate ainda é predominantemente masculina. 

O filme, inclusive, faz o registro de uma pequena roda de mulheres no III 

Congresso. Suas falas revelam que elas estão justamente debatendo a participação 

feminina nas organizações dos movimentos negros. Entre as mulheres há uma que fala 

espanhol, evidenciando que a questão da baixa participação política das mulheres nos 

movimentos negros também ocorre em outros países da América Latina. 

 

A diferença de forma que tem essa mulher e esse problema que foi 
citado ontem, as intelectuais que se separam das outras. Desnível! 
(inaudível) Ou seja, temos primeiro que descrever a situação das 
mulheres dentro das organizações políticas, tem primeiro que filtrar as 
informações para fluir porque são controladas pelos homens dentro da 
organização. E tem a educação, tem que fazer a crítica. Claro, sim.109 
 

 
A fala das mulheres em cena aponta para a dificuldade de acessar as informações 

dentro das organizações do movimento negro. Ao mencionarem a questão da educação 

não é possível saber o contexto, mas podemos inferir que se trata da ampliação do acesso 

à educação formal para as mulheres e também necessidade de promover a educação dos 

homens sobre a igualdade de gênero na participação política. 

Cumpre destacar que no III Congresso de Cultura Negra das Américas havia 

representações de delegações estrangeiras que viviam realidades distintas da brasileira 

em relação a participação política da negritude. De um lado, representantes da África do 

                                                           
108 A autora refere-se ao Movimento de Mulheres. 
109 Registro do diálogo de mulheres em Orí. 



174 
 

Sul no auge do período do apartheid quando Nelson Mandela já estava preso há mais de 

duas décadas, tendo sido libertado apenas no ano de 1990. Do outro, representantes de 

Granada, país caribenho que estava vivendo sob um regime socialista, construído pelo 

denominado Governo Revolucionário Popular.  

 
Imagem 48 –Mulheres negras dialogam no III Congresso de Cultura Negra das Américas 

(Frames de Orí, minuto – 10E 01:08:53) 

Fonte: Print capturado pela autora 

 

A experiência de Granada, que inspirara as pessoas presentes do III Congresso, 

durou pouco. Meses depois, o país foi invadido por tropas militares lideradas pelo 

governo estadunidense, encerrando de forma brutal o governo popular que por quatro 

anos “ousou” governar a pequena ilha. 

A partir da exibição das imagens televisivas de arquivo, Orí faz referência à 

invasão em Granada e também de outros conflitos raciais no mundo. Nesse momento, 

verificamos o filme se encaminhar para seu encerramento a partir de um apelo de Beatriz 

Nascimento em torno da união contra todas as formas de opressão que se repetem 

historicamente sob o jugo do colonialismo. Beatriz revela seu olhar sobre o MNU, 

destacando que ele não estava se desenvolvendo como ela imaginava e gostaria: 

 
É preciso haver um mito, é preciso haver um herói. E, é preciso haver 
uma independência da morte, essa libertação da morte. Quando você 
tem que saber as falhas do mito porque só assim você cresce, quando 



175 
 

destrói os seus mitos, quando você descobre que eles são iguais a 
você ... é esse que é um Estado Revolucionário!110 

 

4.2.5 – O quilombo como território do corpo: Mitologia e celebração à serviço da 
liberdade 

 

 

 De maneira dialética Beatriz retoma a dimensão da relação entre a consciência 

individual e coletiva no processo histórico de luta pela libertação negra, a necessidade de 

quebrar a imagem/mito para então assumir a consciência de si, de sua potência vital e da 

necessária e urgente igualdade entre todos os seres humanos. Nesse momento o filme 

volta a abordar a mitologia dos orixás e de sua importância não apenas da conexão do 

negro com sua própria identidade, mas da relação da humanidade com a natureza, com a 

Terra, concebido como o planeta-mãe. 

 Considero interessante no trecho final do filme o diálogo entre a narradora e a 

diretora, uma espécie de quebra da quarta parede, na qual ambas compartilham seus 

sentimentos e reflexões, um gesto que evidencia a aproximação entre elas e a construção 

e reflexão horizontal do filme. 

Elas refletem sobre suas percepções e sentimentos sobre a Serra da Barriga, região 

do Quilombo dos Palmares, e da sua continuidade com a cultura Dogon, oriunda do Mali, 

da relação histórica dos povos negros em diáspora com a terra. 

 

Raquel, você precisa se sentir na Serra da Barriga... Toda a energia 
cósmica entra no seu corpo. Eu fico grande numa serra, fico assim, 
Raquel, alta, sabe? Eu afino e fico alta, fico parecendo os Gangalas, 
sabe como é? Aquela coisa de negro mesmo, tá. Mas, é de negro, porque 
é um homem ligado à terra. É o homem que mais conhece a terra. 
Raquel responde: Que nem aqueles horizontes Dogon, não é? Beatriz 
Nascimento: É o homem preto, né.  A cor da lama, a cor da terra. Porque 
Gagarin viu a terra azul, mas existe a terra que é terra! Que é a coisa 
que a gente mais tem medo de perder, é o pó, é o pó da terra que a gente 
tem medo de perder. Que é uma coisa que se equilibra com os outros 
gases, que dá fundamento, tá aplanada. De repente você pensa os outros 
planetas não tem a mesma, o mesmo material (sorrisos).111 
 

 Ao final, as imagens são de um mangue, cuja biodiversidade é riquíssima, em que 

há relação entre as experiências de morte e de vida, em referência ao Orixá Nanã, um 

                                                           
110 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989) 
111 Trecho do diálogo entre Gerber e Beatriz em Orí (1989). 



176 
 

orixá feminino, a mãe Terra, relacionado à lama, ao humus, espaço fértil de encontro entre 

a terra e a água. 

 Assim como o início do filme, um novo portal se abre, agora iluminado pela Lua, 

arquétipo ancestral que representa as mulheres e os ciclos, representando nesse contexto 

a esperança do novo mundo, o porvir: 

 

É crescente, e à Terra foi dado um novo ciclo de vida, porque a lua 
existe...e eu queria falar da lua, mas eu não sou silenciosa e plena de 
luz, como só ela sabe ser. Mulher de um planeta-mulher. Terra-mãe-
atômica de um corpo celestial... ela é um objeto que eu sempre vi como 
um anúncio do que está por vir, anúncio mudo, mas em lento 
movimento... como a dialética que eu entendo do que está aí. A  história 
que eu idealizo é uma história continente, assim como as paredes de um 
útero que somente curetando pode-se destruir o conteúdo.112 
 

 Por fim, surge a figura de Oxum, o orixá que simboliza a maternidade e as águas 

doces, metaforicamente representado como o grande útero113 a anunciar um novo mundo 

em que as mulheres ocuparão mais espaços de representação política e, ao ocupá-los com 

seus corpos, subverterão suas estruturas de poder modernas, racistas, patriarcais e 

capitalistas e construirão uma sociedade verdadeiramente igualitária e livre. 

   

Imagem 49 – Filha de santo toma a benção das águas 
(Frames de Orí, minuto 01:25:32) 

Fonte: Print capturado pela autora 

                                                           
112 Trecho da narrativa de Beatriz Nascimento em Orí (1989). 
113 Ao fazer referência ao órgão feminino não estou afirmando a perspectiva biológica sobre as mulheres. 
Considero, da mesma maneira, que Beatriz Nascimento e Raquel Gerber tampouco tiveram essa intenção 
em Orí. 



177 
 

Imagem 50 –Mulher negra desfila na Ala das baianas 
(Frames de Orí, minuto 01:25:34) 

 
Fonte: Print capturado pela autora 

 

 
 
 

Imagem 51 – O Sorriso das Jovens Africanas  
(Frames de Orí, minuto 01:26:00) 

 
Fonte: Print capturado pela autora 

 

Para a realização dessa esperança feminista, é necessário lembrar, reconhecer o 

mito, o herói, e superá-lo. Assim, Beatriz Nascimento evoca Zumbi, o chefe do maior e 

mais famoso de todos os quilombos e símbolo de liberdade, como mulher:  

 

Para ti comandante das armas de Palmares. 
Filho, irmão, pai de uma nação. 
O que nos deste? 



178 
 

Uma lenda, uma história ou um destino? 
Oh Rei de Angola Jaga! 
Último guerreiro Palmar. 
Eu te vi Zumbi. 
Nos passos e nas migrações diversas dos teus descendentes. 
Te vi adolescente sem cabeça e sem rosto nos livros de história. 
Eu te vejo mulher em busca do meu eu. 
Te verei vagando oh estrela negra! 
Oh luz que ainda não rompeu. 
Eu te tenho no meu coração. 
Na minha palma de mão verde como o Palmar. 
Eu te espero na minha esperança do tempo que há de vir. 

 

  
Imagem 52 –Sacerdotisa Mãe Hilda 
(Frames de Orí, minuto 01:16:42) 

 
 

 

Ao reconhecer-se em Zumbi, Beatriz se torna o mito e a heroína de si mesma, ela 

é o quilombo, o território mítico e também real em que as mulheres negras dançam o 

carnaval, o baile black, debatem nas universidades e nos parlamentos, ocupam todos os 

lugares que desejam, vivem sua espiritualidade e estão inteiras, corpo e mente-cabeça, 

autonomia e vontade: Orí. 

 

4.2.6 - Passados presentes: Beatriz Nascimento (1989 ) e Doroteia dos Santos Rosa 
(2021) 

 

 Inspirada pela trajetória de Beatriz Nascimento registrada em Orí (1989) e no livro 

Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual: possibilidade nos dias da destruição 

(2018), publicação que reúne sua obra entre os anos de 1974 e 1990, procurei estabelecer 



179 
 

diálogos e interconexões com aspectos da trajetória de vida de Doroteia dos Santos Rosa, 

55 anos, mulher quilombola, negra, agricultora familiar, professora, mãe de Gabriel, 

Rafael e Rahiane e avó. 

 A partir dos instrumentos e caminhos tecidos para construção de suas autonomias, 

reconhecidas como expressões epistemológicas feministas afro-latino-americanas, 

busquei ponto de conexão entre as narrativas de Beatriz e Doroteia.  

 A entrevista com Doroteia foi realizada em sua casa no dia 10 de agosto de 2021 

ao longo de uma tarde de outono no Quilombo do Engenho 2, entre a varanda de sua casa, 

a varanda de seu barzinho e os cuidados com seu netinho, vizinhos nos saudando, vida 

em movimento. Em dado momento da entrevista, Doroteia recorreu a fotografias e no 

contato com as imagens ela teceu e compartilhou suas memórias. 

Nosso reencontro se deu após um intervalo de dez anos, foi Doroteia quem 

generosamente e gentilmente me acolheu em sua casa quando realizei o trabalho de 

campo de minha pesquisa no mestrado e nos tornamos amigas. 

 

Imagem 53 - Doroteia dos Santos Rosa no Engenho II, Comunidade Quilombola 
(Goiás, agosto de 2021) 

 

Fonte: Registro da autora 

 



180 
 

Imagem 54 - Doroteia mostra suas recordações 

 

Fonte: Registro da autora 

 

Ao olhar para a disposição das fotografias feita por Doroteia, me lembrei das 

imagens pessoais compartilhadas por Beatriz Nascimento em Orí (1989).  

Também conhecida por Duruta, Doroteia nasceu na Comunidade Quilombola do 

Engenho 2, no território Kalunga, município de Cavalcante, estado de Goiás, onde residiu 

até aproximadamente aos 10 anos de idade. 

 

Meu nome é Doroteia dos Santos Rosa, meus pais, meu pai chama 
Joaquim Ernesto Tenesmaes, minha mãe se chama Daniela dos Santos 
Rosa, já são todos falecidos. Sou nascida e criada aqui nessa 
comunidade, eu saií, depois já de grandinha né, para estudar lá em 
Cavalcante, na nossa cidade aqui. (…) eu tinha uns dez para doze anos, 
era isso.A. E onde que você ficou lá? Eu fiquei na casa da minha tia. Eu 
fui para lá devido (pausa), que o cachorro me mordeu aqui na 
comunidade, né! (…) ai eu fui e meu tio falou com mãe: Daniela, coloca 
sua filha aqui na escola. Na verdade eu não estava nem estudando, né! 
Aií ela falou, mas não tem com quem ela fique!  Ele disse: ela fica aqui 
comigo. Ai meu tio se chama Guilherme e minha tia Vitalina. (…) eu 
fiz até a quarta série né, que hoje é o quinto ano, que o pessoal mudou 
né! E daí pronto! Eu fui embora para Brasília trabalhar e aí fiquei 
grávida. 



181 
 

(…) Eu fui com dezenove anos; eu fiquei lá, eu fui grávida, né! Depois 
quando o bebê já estava grandinho, que era para ganhar, eu vim embora 
aqui para Cavalcante. Minha irmã disse que iria buscar eu, trouxe eu. 
Ai eu vim embora e ganhei o neném. Passados alguns dias, alguns 
meses, um rapaz arrumou um serviço para mim lá em Brasília e eu 
voltei novamente com ele e eu trabalhei lá na casa com ele. 

 

A narrativa de Doroteia é marcada pela rememoração de elementos de sua vida 

que não seguiram uma cronologia linear. Embora ela tenha saltado de sua infância para a 

juventude e a experiência da maternidade, posteriormente relatou sobre o período em que 

viveu na casa de seus tios em Cavalcante, com foco na experiência de ser uma menina 

quilombola e negra na escola. Assim, como a família de Beatriz Nascimento, a família de 

Doroteia buscou caminhos para assegurar a ela o acesso a uma melhor educação. 

 

quando eu estava estudando na cidade (…) eles não eram de chamar a 
gente de kalungueiro, entendeu? Essas coisas, não. Uma professora, 
ela sempre foi grosseira, (…) ela tinha mania de... Eu sempre fui 
tímida para conversar, entendeu? Eu sou mais de ouvir do que de 
falar. Juntou aquele tantão de gente, eu não sou... você não vê eu 
conversando. Eu sou mais para ouvir do que ficar falando porque às vezes 
eu vou falar e sai errado e o povo vai rir de mim, eu zango. Na sala de 
aula, a professora, nós fomos, foi no quinto ano (…) nós fazendo um 
trabalho,  no jornal da tarde, né? Aquele jornal da tarde de uma hora e 
meia, de uma hora, né? (referindo-se ao jornal da TV) E  a gente estava 
fazendo um trabalho lá e aí a professora foi e falou: tem jornal da tarde, 
folha da tarde e não sei o que, foi procurando e de manhã e tanta coisa. E 
ai a gente falava e falava.... Você acredita que fiquei duas horas em 
pé, no pé do quadro lá para responder esse trabalho. (…) (A 
professora disse) – Sua burra” (ênfase) Que jornal da tarde, que 
folha da tarde nada! Burra murcha, cabelo duro, não aprende nada 
que a gente ensina!E ai, você sabe o que é? Aquela grosseria, ruim, 
ela era ruim, (…) xingando. E eu fiquei, eu e o outro menino lá em pé, 
todo o tempo lá. Ela já aposentou, já. Lá em pé, lá no quadro, entendeu? 
Eu já tive discriminação (pausa), na sala de aula quando eu era pequena. 
Silêncio, pausa. E até mesmo preconceito, né? 

 

 O termo kalungueiro é uma forma pejorativa de se referir às pessoas do quilombo 

kalunga. Embora Doroteia afirme não ter sido chamada dessa forma na escola, fez menção 

ao rememorar sua experiência na escola em Cavalcante, cuja violência sofrida lhe marcou 

sua subjetividade pela vivência do racismo e discriminação em função da cor da sua pele, 

associando a sua imagem à de um animal, fazendo referência a sua imagem como feia e 

que ela não aprendia nada. 

Ao longo da entrevista, Doroteia menciona como durante sua vida foi tomando 

consciência da questão racial e das discriminações existentes e pelas quais sofreu e, 



182 
 

dialeticamente, a escola foi o espaço que lhe ofereceu essa oportunidade, juntamente com 

a organização comunitária quilombola e a luta pela terra. 

A despeito das violências vividas na escola em Cavalcante, Doroteia seguiu seus 

estudos, retornou para o Engenho 2 e tornou-se professora concursada na escola Joselina 

Francisco Maia, escola da comunidade onde nasceu. 

 
Imagem 55 - Fotografias na parede da sala da casa de Doroteia 

Fonte: Registro da autora 

 

Até decidir retornar para a comunidade, trabalhou como babá, empregada 

doméstica em Cavalcante e em Brasília, mas sempre também trabalhando com a terra, a 

roça. 

Depois eu fiquei aqui trabalhando mesmo, depois voltei para Cavalcante 
trabalhando nas casas, trabalhava na roça, né! Aí fiquei andando aqui. 
Depois, quando foi em 1992 a professora daqui, Milza Francisco Maia 
me convidou para ajudar ela. E eu disse: Não, não é a coisa que eu quero.  
Eu não queria trabalhar na sala de aula não. Além de uma que o meu grau 
de escolaridade é muito pouco e ai não tem como. Aí o pessoal falou: 
Não, Doruta, ajuda ela porque tem muito aluno. Nessa época tinha trinta 
e tantos alunos. Não! Eram sessenta alunos e ela sozinha, né! Daí eu fui 
e peguei. Eu falei: olha, eu vou ajudar a senhora só uns dias. (risos) Isso 
em noventa e dois, dia três de março. Ai eu fui para Cavalcante, 
inexperiente, não tinha experiência de nada! Eu fui lá, teve um cursinho, 
viemos e começaram as aulas. Porque não era igual. Antes, em março 
abriam as aulas, né. Era assim, enquanto não passasse a semana santa não 
tinha aula, assim que passasse,  já tinha! Ai peguei e fui ajudando, fui 
dando aula para ela. Quando foi em noventa e três, quando entrou um 
outro prefeito que ganhou na eleição. Aí deu concurso e o pessoal 
queria que eu fizesse para o cargo de auxiliar e eu não queria fazer. 



183 
 

Eu fui e peguei, fiz mesmo assim, com muita luta fiz. E eu passei!  
Depois, eu fiz outro concurso, de professora. Tornei a passar. Sou 
concursada duas vezes. Aí continuei sempre trabalhei, foi aqui na 
sala de aula e sempre na sala de aula (ênfase)! Nunca outro serviço. 
Assim, para não dizer que saí para outro lugar, né. Desviar da sala 
de aula. A não ser para a roça, né! Na roça sim, na roça vai! (sorrisos) 
E continuei, passou um tempo. Em 2000, em noventa e nove, nós fizemos 
o pro-formação que tinha, né! 

 

Apesar de não se sentir preparada, Doroteia, com o apoio da comunidade lançou-

se, realizou o curso de formação e assumiu a escola como auxiliar, tendo inclusive sido 

aprovada por concurso e, posteriormente, tornou-se professora em séries iniciais de 

alfabetização. “Eu sempre trabalhei com a primeira série. Tanto é que esses meninos que 

estão dando aula hoje aqui na escola, só tem dois professores que eu não alfabetizei, o 

restante fui eu que alfabetizei todos”, completou Doroteia com orgulho. 

Após assumir o cargo de professora, Doroteia tornou-se referência política na 

comunidade. Por meio da educação, Doroteia conseguiu retornar e se manter no território, 

criar seus filhos e assim conquistar sua autonomia a despeito de todas as dificuldades 

decorrentes da falta de acesso aos direitos sociais fundamentais, aspecto profundamente 

relacionado com o direito socioterritorial quilombola. 

 

Imagem 56 – Doroteia com seus alunos (s/d) 

 

Fonte; Registro da autora 



184 
 

 

Doroteia relatou que não se casou, mas conviveu com o pai de dois de seus três 

filhos Foi vítima de violência doméstica por duas vezes e criou seus filhos sozinha e 

encarando o preconceito em função de sua decisão. Ao longo da entrevista, Doroteia narra 

que sua mãe também foi vítima de violência doméstica e assim como ela, rompeu com o 

agressor. 

 

E fiquei sozinha. O povo falou assim, um bocado de gente vinha falar 
assim para mim: Mas, você virou sapatona por causa que não quer mais 
homem. Recebi isso tudo na minha cara, tudo isso eu ouvi, recebi na 
cara. Eu falei: não, não virei sapatona não, é porque eu não quero. Não 
quero homem que fique me perturbando, eu quero que ele me ajude, 
quem não me ajuda, então pronto. 

 

 No período da entrevista, Doroteia relatou que estava com um companheiro que 

escolheu após seus filhos já terem se tornado adultos. 

 

Então eu falo para o pessoal, não é metimento meu, ou bondade, 
querer ser boa. (...) porque eu criei meus filhos, eu posso dizer, fui 
eu só. Eu não tenho inveja de mãe, algumas mães que criam filhos com 
pai, mãe e tudo junto. Eu não tenho inveja [ela tem orgulho da educação 
que deu a eles]. Eles todos sabem sobreviver (…) Todos os três tem o 
ensino médio (…) A Rahiane agora está fazendo a faculdade dela, 
particular, mas está fazendo. O Gabriel e Rafael não têm vontade. (…). 
Então, o que eu vejo é que tem criança que é criada com o pai e a mãe 
e é o mesmo que nada. Porque todo defeito é a mulher solteira que 
tem. Ah! Filho de mulher solteira, não sei o que. Só dá isso. Não! 
Não é bem assim, não! Graças a Deus (…). Eu comprei o lote, 
construí minha casa lá (em Cavalcante) para eles estudarem, porque 
aqui [no quilombo] só tinha até a quarta-série, que é o quinto ano hoje, 
e tinha que ir para Cavalcante. Eu falei, meu Deus, e agora, i Gabriel 
terminou a quinta-série e agora? Eu fui e comprei o lote de um senhor 
lá em Cavalcante, um preço ótimo, oitocentos e cinquenta reais e ai eu 
tinha um dinheiro e completei com bezerro. 

 
Assim como Doroteia, seus filhos precisaram sair da comunidade para dar 

seguimento aos seus estudos. Embora tenha contato com os seus familiares que residiam 

em Cavalcante, Doroteia decidiu que os filhos morariam em sua própria casa. 

Com relação ao acesso à educação, a situação de parte da área reivindicada pelos 

quilombolas kalungas trouxe melhorias e atualmente as crianças e adolescentes têm 

acesso a todo o ciclo da educação básica no território do Engenho II. 

A conquista do reconhecimento territorial, por meio do Decreto Federal nº 12.305 

no ano de 2009, promoveu muitas transformações e melhoria das condições de vida da 



185 
 

comunidade, mas há partes do território reivindicado que ainda não foi reconhecida e a 

comunidade ainda enfrenta conflitos agrários. 

O território quilombola Kalunga atravessa três municípios do estado de Goiás: 

Cavalcante, Monte Alegre e Teresina. A área titulada corresponde a pouco mais de 261 

mil hectares. Trata-se do território quilombola com maior extensão de terras no Brasil, 

com 3.528 pessoas residentes, conforme Censo 2022. 

Sobre a luta pela regularização fundiária e sobre sua participação, Doroteia relata: 

 

Nós ficamos uma época aqui que nem para plantar roça nós poderíamos 
(…) quando a gente plantava era meio a meio. Era uai, a gente tinha que 
dividir [com os ditos proprietários] que diziam que a terra é deles, a gente 
tinha que dividir. (…) [Quando] teve o decreto, que foi marcado tudinho. 
A gente ficou feliz por a gente ter as terras, entendeu? Igual essa parte aí 
que está dentro, mas o pessoal não concorda [referindo-se à áreas que 
estão sendo questionadas judicialmente]. A gente ficou feliz, e estou 
feliz. Com fé em Deus, a gente vai vencer! 
 

Essa conquista, entretanto, foi parcial e a tensão e o medo ainda estão presentes 

no cotidiano das famílias da comunidade: 

 

(…) a gente tem medo porque a perseguição é muita. A perseguição por 
aqui, [sobre] essa comunidade é muita. Entendeu? Das pessoas, de muitas 
pessoas. Na verdade, nós só temos direito a isso aqui, olha. Do lado de cá 
desse [rio] Capivara até a beira do Tiririca. Os outros vales todos é do 
pessoal que comprou, roubou, às vezes comprou um pouquinho, eu já 
falo logo é roubado, grilou né! Mais outro pedação e é assim até hoje. 
Até hoje eu tenho medo, eu nunca acabei o medo. Tem época que a gente 
está aqui quieto, a gente está pensando que parou tudo, parou essas 
perseguições, daí a pouco começa tudo de novo. Agora mesmo, aqui para 
dentro estava parado, aí para o Pequi, estava tudo parado, não estava 
tendo perseguição nenhuma mais. Agora, já voltou tudo de novo. O 
pessoal já voltou porque diz que é deles, os terrenos, já está tudo lá no 
Pequi. 

 
Sobre a organização política da comunidade, 
 

Eu sou associada. No começo, quando teve a primeira associação eu 
participei dela, da “Mãe”, né?. Participei dela e isso tem muitos anos e 
só foi um ano. Meu menino era pequeno, Rafael estava pequenininho, 
bebezinho de braço, e eu participei, mas depois saí. Falei, não! Deixa 
para o povo porque para mim é difícil, porque trabalho, é difícil (..). Aí 
eu deixei. Mas, foi muito bom para a gente conhecer (…) viajava 
bastante, ia para Brasília. Hoje não tem mais essas coisas, essas 
reuniões assim. E ia tanta gente, né? Participavam mais. Hoje, se 
vai, vai pouquinha gente. Foi bom, eu gostei, entendeu? Depois eu 
entrei aqui na associação da comunidade (…) fiquei dois anos e saí. 
Sempre o pessoal me chama, entendeu? Mas, eu gosto de participar. 
Quando tem reunião aqui eu vou. Para a gente ouvir, entendeu? Eu vou. 



186 
 

Eu gosto de participar. Foi bom demais, evoluiu bastante (…) a nossa 
sorte está sendo essas associações, senão tivessem essas associações, 
nós não estaríamos mais aqui. Não estaríamos. Mas, tem pessoas que 
não entendem.  

 
 Doroteia relata sua experiência nas associações da comunidade, mas sua 

participação é limitada em função das atividades como docente e dos cuidados com os 

filhos que se estende aos cuidados com sua mãe, tio, sobrinhos. Sua contribuição na 

comunidade está no diálogo com os pais dos seus alunos, na mediação com a juventude 

em função dos vários casos de abuso de álcool. Sua atuação política se processa no âmbito 

das relações comunitárias. 

 

Imagem 57 - Doroteia e seus familiares 

 

Fonte: Registro da autora 

  

Doroteia conta que sentiu muito a perda de sua mãe, dona Daniela, falecida no 

ano de 2013. Elas eram muito ligadas e Dona Daniela foi a parteira de seus filhos. Era 

uma referência para toda a comunidade. 

 
 

(…) minha mãe era parteira de meus meninos, só Rahiane que ela não 
pegou, os outros dois tudo foi ela quem pegou. Ganhei tudo aqui. (…) 
Você lembra de mãe, pois é? O pessoal fala assim: foi embora uma 
Daniela mas ficou a outra Daniela velha, diz que é eu, ficou a outra 
representando. (sorrisos) 
 



187 
 

A comunidade do Engenho II possui um calendário festivo/religioso, tais como 

folias, festas religiosas e outras atividades culturais. Nesses momentos a comunidade 

costuma dançar a Sussa, esta manifestação envolve um tipo de instrumento de percussão, 

geralmente tocado por homens, e as mulheres dançam e cantam. 

Vestidas com saias longas e rodadas, geralmente em tecido de chita, as mulheres 

dançam em roda e de maneira circular, girando seus corpos. Esta dança também pode 

acontecer com garrafas levadas pelas mulheres no topo de suas cabeças. 

Rahiane, filha de Doroteia, é uma das mulheres que dançam a Sussa e, ao 

perguntar a ela o que ela sentia quando dançava, ela respondeu: 

 

Quando eu danço a Sussa, eu sinto um sentimento de expressão, de 
alegria, de harmonia. É, me sinto feliz quando eu danço a dança da Sussa, 
aquele movimento que eu acho muito bonito, eu fico muito alegre quando 
eu danço assim a Sussa, parece que libera assim uma energia tão positiva. 

 

A Sussa é, assim, reconhecida como um ato de resistência da ancestralidade negra 

no quilombo Kalunga, o movimento contínuo do corpo, ao som dos instrumentos de 

percussão trazem a sensação de transe, de alegria e libertação, como vimos nos bailes 

black registrados em Orí. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



188 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

A escuta de mulheres foi o que me conduziu ao desenvolvimento dessa pesquisa. 

Suas vozes presentes e passadas se misturaram a minha voz e segui o rastro de suas 

experiências de resistência e de re-existência na luta pela terra e por território. 

O encontro com Leonice Flores, Roseli Nunes, Beatriz Nascimento e Doroteia 

dos Santos Rosa se deu por (des)caminhos que, ao final, se encontraram na encruzilhada 

levadas pelas narrativas orais e fílmicas, pela memória e pela esperança. Pudemos ver a 

centralidade da terra como expressão material da autonomia dessas mulheres 

camponesas e quilombolas e o território como espaço de resistências e re-existências. 

São experiências de autonomia, desde a consciência individual e coletiva dessas 

mulheres sobre as relações sociais de gênero, raça e classe e suas inserções políticas 

nesse campo social. 

Tais experiências são vividas desde seus corpos-territórios que através de atos e 

gestos subvertem as estruturas de poder impostas pelo sistema hegemônico que busca 

controlar e determinar suas existências. As trajetórias de vida de Rose, Leonice, Beatriz 

e Doroteia são atravessadas por experiências que subvertem as estruturas de poder, e 

fazem emergir epistemologias feministas afro-latino-americanas. 

Suas vozes e imagens permitem leituras sobre gestos e atos subversivos 

registrados nos filmes documentários Terra para Rose (1987) e Orí (1989) e também 

nas entrevistas e fotografias de Leonice (2020) e Doroteia (2021). Vozes e imagens 

ecoam através dos filmes e também nas marchas e ocupações, além dos diversos 

territórios negros (quilombos, terreiros, bailes black, congressos, carnaval), subvertendo 

silenciamentos e invisibilizações históricas sobre a contribuição das mulheres nas lutas 

sociais por emancipação e liberdade para todas as pessoas e povos oprimidos.  

O mergulho sobre as histórias de vida de Rose Nunes e Leonice Flores permitiu 

conhecermos empiricamente os conhecimentos produzidos por  mulheres camponesas, 

Sem Terra que viveram a experiência da migração como uma necessidade e desejo de 

garantir a continuidade de suas vidas, ameaçadas pela ausência de direitos. Elas saíram 

em busca de realizar seus sonhos de conquista de melhores condições de vida para si e 

suas famílias, mesmo que para tal, contraditoriamente, arriscassem a própria vida. 

Essas mulheres têm em comum a negação da exclusão social e histórica, 

subvertida em luta social e política organizada junto ao MST, por meio de práticas sociais 

e políticas organizativas de base comunitária, centradas no cuidado e construídas no 



189 
 

cotidiano; a terra como símbolo da conquista da autonomia para as mulheres; a 

maternidade como motor para as lutas; a afirmação dos corpos femininos à frente das 

lutas políticas subvertendo estereótipos sociais opressores e limitadores; os corpos 

femininos como instrumentos para denúncia das desigualdades sociais de gênero e 

classe; a memória como farol para as lutas sociais e o impulso/inspiração para a 

construção de um mundo em que sejamos verdadeiramente iguais e livres. 

Embora Rose e Leonice tenham entre si a distância do tempo, ambas se lançam à 

vida interpelando o Estado e suas instituições na luta pelos seus direitos sociais como 

cidadãs. Se nos anos finais da década de 1980 havia esperança na retomada da 

democracia e Rose acreditava nessa promessa, nos anos finais da segunda década do 

século XXI Leonice seguiu em luta, à despeito do governo de viés autoritário, inspirada 

na memória das conquistas camponesas durante os governos de Lula e Dilma.  

O encontro entre Beatriz Nascimento e Doroteia dos Santos Rosa, mulheres 

negras e quilombolas, nos convida a estabelecer diálogos sobre a importância dos 

quilombos como território de resistência negra e de criação de modos de serem 

amparados na memória. 

Doroteia nasceu e reside no território quilombola Kalunga, localizado na região 

nordeste do estado de Goiás. Beatriz nasceu em Sergipe e em sua infância migrou para 

o Rio de Janeiro. Ambas destacam em suas narrativas a experiência da migração levadas 

pela busca por melhores condições de vida, especialmente pelo acesso a educação. Tal 

movimento de dimensões geográficas, simbólicas e subjetivas contribuiu para a 

construção da identidade racial e de gênero dessas mulheres, cujos gestos exprimem seus 

conhecimentos. 

Beatriz Nascimento conquistou notoriedade como historiadora e seu pensamento 

tem sido objeto de vários estudos sobre quilombo e a contribuição do pensamento negro 

para a sociedade. É inovadora para o campo das ciências humanas, sua análise sobre o 

quilombo desde a escala geográfica do corpo negro, reconhecido como documento de 

memória dos povos afrodiaspóricos.  

Doroteia conquistou reconhecimento em seu território como professora e 

alfabetizadora de grande parte dos adultos, jovens e crianças do Quilombo do Engenho 

2 - Kalunga, além de significativa participação política no contexto comunitário. 

A educação formal para as duas personagens foi central para a subversão dos 

destinos a elas reservados pelas estruturas de poder hegemônicas. Ambas, a despeito do 

racismo enfrentado nas escolas, seguiram em frente e ocuparam seus lugares sociais. 



190 
 

Os diversos desafios ao longo de suas formações socioeducativas enquanto 

mulheres negras e periféricas, as conduziram a um processo de tomada de consciência 

individual e coletiva sobre os males do racismo e a necessidade de resistir. Assim, o 

quilombo, enquanto experiência territorial afro-brasileira, possui centralidade para 

ambas, desde seus corpos, passando pelas relações comunitárias que envolvem 

sociabilidades tais como a relação com a terra e as festividades. A dinâmica territorial 

quilombola é marcadamente circular e suas memórias registradas em Orí (1989) e na 

entrevista de Doroteia evidenciam esse pensamento. 

Ao ocuparem seus lugares no mundo, Doroteia e Beatriz enfrentaram o 

machismo: a primeira em suas relações afetivas e domésticas, a segunda nas 

organizações políticas do movimento negro e no ato de dororidade114 para com uma 

colega que a levou à morte. 

Beatriz lutou no contexto de retomada democrática em busca do reconhecimento 

pelo Estado dos quilombos e Doroteia vive essa conquista e segue a luta social. A 

despeito dos conflitos agrários, Doroteia segue com sua roça, produzindo seus alimentos 

e semeando esperança na escola quilombola. 

Leonice, Rose, Beatriz e Doroteia enfrentaram o sistema patriarcal, racista e 

capitalista do qual todas foram vítimas de diferentes formas. Leonice e Doroteia seguem 

firmes na luta. Beatriz e Rose foram brutalmente assassinadas. 

Todas as quatro representam corpos-territórios resistentes e re-existentes. Nossas 

vidas se entrelaçam e em marcha seguimos dançando e sorrindo porque lutamos por um 

devir fundado no feminismo afro-latino-americano.  

Por fim, creio que a luta de Rose, Leonice, Beatriz e Doroteia é a expressão de 

um passado que não passou, de um passado que faz apelo ao presente, que está inscrito 

no presente e exige reparação, redenção. 115 

Lembramos que para Benjamin, “nem os mortos estarão seguros se o inimigo 

vencer. E esse inimigo nunca deixou de vencer” (Benjamin, 2013, p. 62). Assim, o ideal 

que impulsiona essas mulheres é o de manter viva a luta social pelo direito a terra, ao 

território e a liberdade. Tais mulheres escreveram e escrevem o que Benjamin chama de 

                                                           
114 Dororidade é um conceito elaborado por Vilma Piedade (2017) que articula as experiências da dor e de 
sororidade – solidariedade entre mulheres – às experiências de racismo e irmandade vivenciadas por 
mulheres negras. 
115 O MST, por exemplo, pode ser visto como a continuidade de lutas passadas como o Movimento dos 
Agricultores Sem Terra (MASTER), criado em 1960 no Rio Grande do Sul e mesmo como herdeiro da 
proposta de tantos outros movimentos como o que deu origem a Vila de Canudos, na Bahia. 



191 
 

uma contra-história, ou uma história a contra-pelo, uma vez que suas ações são 

silenciadas e subalternizadas pela história oficial. Entre vozes e imagens essas mulheres 

criam e recriam suas existências afirmando o pensamento e prática do feminismo afro-

latino-americano (2018) desde seus corpos-territórios. 

  



192 
 

REFERÊNCIAS 
 
AGAMBEN, Giorgio. Estado de exceção. São Paulo: Boitempo, 2004. 
ALMEIDA, Rogério de. O cinema: entre o real e o imaginário. Revista USP, São Paulo 
n. 125, p. 89-98, abril/maio/junho 2020. 
ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. São Paulo: Cia das Letras, 2008. 
AURORA, Braulina. Mulheres e Território: Reflexão sobre o que afeta a vida das 
mulheres indígenas quando os direitos territoriais são ameaçados. Vukápanavo: Revista 
Terena, Vukápanavo: Revista Terena, p. 165 - 170, 01 nov. 2018. 
BAIOCCHI, Mari de Nasaré. Kalunga: povo da terra. Brasília: Ministério da 
Justiça/Secretaria de Estado dos Direitos Humanos, 1999. 
BALLESTRIN, Luciana. "O Sul Global como projeto político". Horizontes ao Sul, vol 
15, 2020. Disponível em: https://www.horizontesaosul.com/single-post/2020/06/30/O-
SUL-GLOBAL-COMO-PROJETO-POLITICO. Acessado em 10. Nov. 2024. 
BALLESTRIN, Luciana. Feminismos Subalternos. Revista Estudos Feministas, n. 25 (3), 
Set-Dec 2017. 
BENJAMIN, Walter. “Crítica da Violência – Crítica do Poder”. In: BOLLE, Willi (org). 
Documentos de Cultura – Documentos de Barbárie: Escritos Escolhidos. São Paulo: 
EdUSP/Cultrix, 1986. 
BENJAMIN, Walter. Sobre o Conceito de História In Magia e Técnica, Arte e Política. 
São Paulo: Ed. Brasiliense, 2012. 
BENJAMIN, Walter. O anjo da história. São Paulo: Autêntica, 2013. 
BENTO, Maria Aparecida da Silva. Pactos narcísicos no racismo: Branquitude e poder 
nas organizações empresariais e no poder público. Tese (doutorado). Instituto de 
Psicologia da Universidade de São Paulo, 2002.  
BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, 
Ramón (Org), Decolonialidade e Pensamento Diaspórico. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2019. 
BONIATTI, Edina. Vereda da Salvação e Terra para Rose: interfaces entre a escritura 
documental no teatro e no cinema. Dissertação (mestrado), Programa de Pós-Graduação 
da Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE), 2007. 
BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembrança dos velhos. 3ª ed. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1994. 
BRAUDEL, Fernand. História e Ciências Sociais: a longa duração. Revista de História, 
São Paulo, v. 30, n. 62, p. 261–294, 1965. 
BUTLER, Judith. Os atos performativos e a constituição do gênero: um ensaio sobre 
fenomenologia e teoria feminista. Caderno de Leituras, n. 78, Edições Chão da Feira 
(jun), 2018. 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 2003. 
BUTLER, Judith. Vida precária. Belo Horizonte: Grupo Auténtica, 2019. 
CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento 
epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. Momento de 
paro Tiempo de Rebelión, v. 116, n. 3, p. 14-17, 2010. 
CALDART, Roseli Salete. Pedagogia do Movimento Sem Terra. - Petrópolis, RJ: Vozes, 
2000. 
CÂMARA, Antônio da Silva e LESSA, Rodrigo Oliveira (org). Cinema Documentário 
brasileiro em perspectiva; prefácio, Jorge Nóvoa, Soleni Bsicouto Fressato. Salvador: 
EDUFBA, 2013. 



193 
 

CARDOSO, Lourenço. Branquitude acrítica e crítica: A supremacia racial e o branco 
anti-racista. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, v. 8, n. 1, 
p. 607-630, 2010. Disponível em: http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/alianza-cinde-
umz/20131216065611/art.LourencoCardoso.pdf. Acesso em: 09 dez. 2024. 
CARNEIRO, Sueli.. “Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América 
Latina a partir de uma perspectiva de gênero”: Takano Editora, 2003. 
CARVALHO, Vladimir. Do cinematógrafo ao cinema cidadão. Acervo: Revista do 
Arquivo Nacional, Rio de Janeiro, v.16, n. I, p – 9-22, jan/jun.2003. Disponível em: 
https://revista.arquivonacional.gov.br/index.php/revistaacervo/article/view/131/131. 
Acessado em 10/01/25.  
CHARTIER, Roger. Diferenças entre os sexos e dominação simbólica (nota crítica). 
Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 4, p. 37–47, 2008. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1761. Acesso em: 
21 abr. 2024. 
CHAVES, Patrícia R. “Fala Parente!” “Fala Comadre!” “Fala Vizinho!” “Fala Irmão!” – 
Resistência Camponesa, Indígena e Quilombola em tempos de pandemia da COVID-19. 
In: Conflitos no Campo 2020: Goiânia. CPT Nacional, 2021. 
COLLINS, Patrícia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2021. 
CORSO, João Carlos. A mística da Terra: um estudo sobre a Romaria da Terra (Rio 
Bonito do Iguaçu-PR, 1997). Dissertação (Mestrado), Unicentro-Unesp, Guarapuava, 
1999. 
CORSO, João Carlos. A religiosidade presente no processo de formação do MST do 
Paraná: As relações entre CPT e MST (Déc. 80-90). ANPUH – XXIII Simpósio Nacional 
de História, Londrina, 2005. 
CPT NACIONAL. Conflitos no Campo: Brasil 2020. Cedoc Tomás Balduíno. Goiânia: 
CPT Nacional, 2021. 
CROMBERG, Monica. Tempo e história: algumas aproximações acerca do presente em 
Walter Benjamin e em Martin Buber. Cadernos de Filosofia Alemã n. 8, 2002. 
CRUZ HERNANDÉZ. D. T.  Una mirada muy otra a los territorios-cuerpos femeninos. 
SOLAR – Revista de Filosofia Iberoamericana, ano 12, vol. 12 – n. 1, 2017. 
CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores - 1a ed. - . Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 4. 
Tradução de Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 2012. 
DI MARCO, Graciela. “Women’s Movements in Argentina: Tensions and Articulations”. 
In: MAIER, Elizabeth; LEBON, Nathalie (Orgs.). Women's Activism in Latin America 
and the Caribbean: Engendering Social Justice, Democratizing Citizenship . New Jersey: 
Rutgers University Press, 2010.  
DUPRAT, Debora. A criminalização dos movimentos que lutam por terra, água e meio 
ambiente In: CPT NACIONAL. Conflitos no Campo: Brasil 2020. Goiânia: Cedoc Tomás 
Balduíno/CPT Nacional, 2021. 
ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio 
y diferencia. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014. 
FERREIRA SILVA, Conceição de Maria. Barravento, Ori et Santo Forte: représentation 
des religions afro-brésiliennes au cinéma. 2010. 213 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciências Sociais Aplicadas) - Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2010. Disponível 
em http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tde/1419. Acessado em: 19 fev. 2025 
FERREIRA, Ceiça. 2020. “Corpos e territórios negros: representações da religiosidade 
afro-brasileira no documentário Orí (1989)”. Cuadernos de Música, Artes Visuales y 



194 
 

Artes Escénicas 15 (1): 94-111, 2020. Disponível em: 
http://doi.org/10.11144/javeriana.mavae15-1.cetn. Acesso em: 10 abr. 2025. 
FERREIRA, Marieta de Moraes. História do tempo presente: desafios. Cultura Vozes, 
Petrópolis, v. 94, n. 3, p.111‐124, maio/jun., 2000. 
FERREIRA, Marieta de Moraes. Notas iniciais sobre a história do tempo presente e a 
historiografia no Brasil. Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 10, n. 23, 2018. 
FICO, Carlos. História do Tempo Presente, eventos traumáticos e documentos sensíveis. 
O caso brasileiro. Varia História, Belo Horizonte, vol. 28, n. 47, p. 43-59, jan./jun. 2012. 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1986. 
GARCÍA-TORRES, Miriam et al. Extrativismo e (re)patriarcalização dos territórios. In: 
HERNÁNDEZ,Telma e JIMÉNEZ, Manuel (org). Corpos, territórios e feminismos: 
compilação latino-americana de teorias, metodologias e práticas políticas. São Paulo: 
Elefante, 2023 
GERBER, Raquel. O Mito da Civilização Atlântica – Glauber Rocha, Cinema, Política e 
a Estética do Inconsciente. Vozes, Petrópolis, 1982. 
GOMES, Joaquim B. Barbosa. A recepção do Instituto da Ação Afirmativa pelo Direito 
Constitucional Brasileiro. In: SANTOS, Sales Augusto (Org.). Ações Afirmativas e 
combate ao racismo nas Américas. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. 
GOMES, Tatiana. “Os carrascos avançam”: Múltiplas violências do patriarcado patronal 
branco contra Mulheres em confitos agrários e socioambientais. In: Conflitos no Campo: 
Brasil 2020. Disponível em https://www.cptnacional.org.br/publicacoes-
2/destaque/5664-conflitos-no-campo-brasil-2020 Acesso em: 29 set. 2021. 
GONÇALES, Renata. Walter Benjamin E Ae a importância do cinema na modernidade. 
“Existência e Arte”- Revista Eletrônica do Grupo PET - Ciências Humanas, Estética e 
Artes da   Universidade Federal de São João Del-Rei – Ano IV - Número IV – janeiro a 
dezembro de 2008 Existência e Arte Revista Eletrônica do Grupo PET, Ciências 
Humanas, Estética e Artes da Universidade Federal de São João Del-Rei, Ano IV, 
Número IV, jan a dez de 2008. 
GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. 
São Paulo: Diáspora Africana, 2018. 
GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções 
e Diálogos Rio Janeiro: Zahar, 2020. 
GROSFOGUEL, Ramón. Para uma visão decolonial da crise civilizatória e dos 
paradigmas da esquerda ocidentalizada. In. Decolonialidade e Pensamento Diaspórico. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 
HAESBAERT, Rogerio. Território e descolonialidade: sobre o giro 
(multi)territorial/de(s)colonial na “América Latina”. Buenos Aires/Niterói: Programa de 
Pós-Graduação em Geografía da Universidade Federal Fluminense, 2021. 
HAESBAERT, Rogério. Do corpo-território ao território-corpo (da terra): contribuições 
decoloniais. GEOgraphia, v. 22, n. 48, p. 76-77, 2020. 
HALBWACHS. Maurice. Memória Coletiva. Vértice, São Paulo: 1990. 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de janeiro: DP&A; 2005. 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 5, p. 7–41, 2009. 
Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773. Acesso em: 
21 abr. 2024. 
HARVEY, David. O novo imperialismo. São Paulo: Loyola, 2005. 



195 
 

HIRATA, Helena et al. (org.). Dicionário Crítico do Feminismo. São Paulo: Editora 
UNESP, 2009. 
HOLLANDA, Karla (Org.) Quase Catálogo 1 - Realizadoras de cinema no Brasil (1930-
1988). Rio de Janeiro: CIEC, Escola de Comunicação UFRJ, 1989. 
HOLLANDA, Karla (org). Mulheres de cinema. Rio de Janeiro: Numa, 2019. 
HUIJG, Dieuwertje Dyi. Feministas brancas, tirando às máscaras: a expressão da 
branquitude feminina nas relações raciais intra-gênero. Dissertação (mestrado), 
Departamento de Letras da Universidade de Leiden. Holanda, 2007. 
. 
JESUS, Jaqueline Gomes (org.). Transfeminismo: Teorias & Práticas. Rio de Janeiro: 
Editora Metanoia, 2014. 
LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora Unicamp, 2003. 
LESSA, Rodrigo Oliveira. Modos de apreensão e representação da luta social do MST no 
cinema documentário: da terra ao sonho de Rose..  Revista Café com Sociologia, v. 2, n. 
2, p. 50-66, 2013. 
LIMA, João Gabriel: BAPTISTA, Luis Antonio. Itinerário do conceito de experiência na 
obra de Walter Benjamin. Princípios Revistade Filosofia, Natal, v. 20, n. 33, 
Janeiro/Junho de 2013. 
LIMA, Márcia; RIOS, Flávia. Introdução In: GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo 
Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções e Diálogos Rio Janeiro: Zahar, 2020. 
LOWY, Michel. 5 Walter Benjamin: Aviso de Incêndio. Uma leitura das teses “Sobre o 
conceito de história”. São Paulo: Boitempo, 2005.  
LÖWY, Michael. Marxismo e teologia da libertação. São Paulo: Cortez, 1991. 
LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 
22, p. 935-952, 2014. 
MAGALHÃES, Nancy. Marcas da terra, marcas na terra: um estudo da terra como 
patrimônio cultural e histórico: Guarantã do Norte – MT (1984-1990). Brasília: Editora 
UnB, 2013. 
MBEMBE, Achille. Políticas da Inimizade. Lisboa: Antígona, 2017. 
MINGNOLO, Walter. Quales son los temas de género y (des) colonialidad?. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: Del Signo, 2014. 
MIÑOSO, Yuderkys Espinosa et al. Tejiendo de otro modo. Feminismo, epistemología y 
apuestas descoloniales em Abya Yala (AL, 2014). Popayán: Editorial Universidad del 
Cauca, 2014. 
MOHANTY, Chandra Talpade. “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and 
Colonial Discourses”. Boundary 2, v. 12/13, p. 333-358, 1984. 
MUNERATO, Elice & OLIVEIRA, M. Helena Darcy de. As musas da matinê. Rio de 
Janeiro, Edições RioArte, 1982. 
NAPOLITANO, Marcos. Fontes audiovisuais: A História depois do papel. In. Pinky, 
Carla B. (org). Fontes Históricas. 2ª ed. , 1ª impressão – São Paulo: Contexto, 2008. 
NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual: Possibilidade 
nos dias da destruição. Diáspora Africana, Editora Filhos da África, 2018. 
NASCIMENTO, Beatriz. O negro visto por ele mesmo: ensaios, entrevistas e prosa. Ubu 
Editora, 2022. 
NUNES, José Walter. Cine memória e história: Reconstrução de si e outro em imagens 
de filmes Andrés Di Tella de perspectiva de Walter Benjamin. Cadernos CERU, 22(2), 
171-186, 2011. 
NUNES, José Walter. Patrimônios Subterrâneos em Brasília. São Paulo: Annablume, 
2005. 



196 
 

OLIVEIRA, Alcilene. A rebeldia do cinema de mulheres no Brasil: os desafios de Maria 
do Rosário Nascimento e Silva, em anos de ditadura civil-militar. Cadernos Pagu, 2020. 
PEDRO, Joana Maria. Narrativas fundadoras do feminismo: poderes e conflitos (1970-
1978). Revista Brasileira de História [online], 2006, v. 26, n. 52, pp. 249-272. Disponível 
em: <https://doi.org/10.1590/S0102-01882006000200011>. Acesso em: 07/08/2025. 
PENAFRIA, Manuela. Análise de Filmes - conceitos e metodologia(s). VI Congresso 
SOPCOM, Abril de 2009. Disponível em: https://www.bocc.ubi.pt/texts/bocc-penafria-
analise.pdf 
POLLACK, Michael. Estudol Históricos. Rio de Janeiro, vol. 2. n. l, 1989. 
POLLAK, Michael. Memória, esquecimento e silêncio. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, v. 2, n. 3, 1989. 4. 
POLLAK, Michael. Memória, esquecimento e silêncio. Estudos Históricos. Rio de 
Janeiro, v. 2, n. 3, 1989. 
PORTO-GONÇALVES, C. W. La reinvención de los territorios: la experiência latino-
americana y caribeña. In: Porto-Gonçalves, C. W. Territorialidades y lucha por el 
territorio em América Latina. Lima: Unión Geográfica Internacional, 2006 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: DE BARROS, 
Deolindo. SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES. Maria Paula (orgs). 
Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010.  
RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. Masculino, feminino, 
plural. Florianópolis: Ed. Mulheres, p. 25-37, 1998. 
RAMOS, Tânia Regina Oliveira (Orgs.). Falas de Gênero. Santa Catarina: Editora 
Mulheres, 1999.  
RATTS, Alex. Eu sou Atlântica. Sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. São 
Paulo, Imprensa Oficial, 2006. 
RIBEIRO, Matilde. O feminismo em novas rotas e visões. Estudos Feministas, 
Florianópolis, 14(3): 272, setembro-dezembro de 2006. 
BELAUSTEGUIGOITIA, Marisa; SALDAÑA-PORTILLO, María Josefina (org). 
Des/posesión: género, territorio y luchas por la autodeterminación. Universidad Nacional 
Autónoma de México, Programa Universitario de Estudios de Género, 2015. 
RODRIGUÉ, Maria das Graças de Santana. Orí Àpérè ó. O Ritual das Águas de Oxalá. 
São Paulo: Selo Negro Edições da Summus Editorial, 2001. 
RODRIGUES, Rafael Ferreira. Rose, um símbolo em busca da Terra Prometida: Um 
olhar sobre as significações do corpo feminino. Revista Territorial, v. 9, n. 1, p. 142-153, 
2020. 
ROSENDO, Daniela et al. Ecofeminismos: fundamentos teóricos e práxis interseccionais. 
Ape'Ku Editora, 2019. 
SANTOS, Antonio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significações. Ministério da 
Cultura, Brasília, 2015. 
SANTOS, Michela Katiúscia Calaça Alves dos. Feminismo camponês popular: 
contribuições à história do feminismo. RURIS, Campinas, SP, v. 13, n. 01, p. 29 - 66, 
mar. 2021. 
SANTOS, Milton. Por uma Geografia Nova: da crítica da Geografia a uma Geografia 
Crítica. 3ª edição. São Paulo: HUCITEC, 1986.  
HARVEY, David Apud SCOTELARO, Marina; RAMOS, LEONARDO; TEIXEIRA, R. 
C et al. Acumulação por despossessão, novo imperialismo e neoliberalismo: notas sobre 
David Harvey e o internacional. Critica Marxista (São Paulo), v. 46, p. 163-172, 2018. 
SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Nova Iorque: 
Columbia University Press, 1989. 



197 
 

SCOTT, Joan W. Experiencia. Revista de estudios de género La ventana, v. 2, n. 13, p. 
42-74, 2001.  
SEGATO, Rita Laura. La perspectiva de la colonialidad del poder. Buenos Aires: Del 
Signo, 2014. 
SEGATO, Rita Laura. Em busca de um léxico para teorizar a experiência territorial 
contemporânea. História Revista, v. 10, n. 2, p. 1, 2005. 
SEGATO, Rita. La escritura em el cuerpo de las mujeres asesinadas em Ciudad Juaréz. 
Buenos Aires: Tinta Limón, 2013. 
SILVA, Alessandra dos Santos da. O pensamento de Beatriz Nascimento: análise do 
longa-metragem Orí (1989). Dissertação (Mestrado em História). Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em História, Porto Alegre, 2022. 
SILVA, Marcos A. da. O trabalho da linguagem. In: Revista Brasileira de História. São 
Paulo: Brasiliense, 1985. 
SOARES, Vera. Movimento Feminista. Paradigmas e Desafios. Revista de Estudos 
Feministas. Rio de Janeiro: CIEC/ECO/UFRJ, N° Especial, 2° Sem. 1994. 
SOBRINHO, Gilberto Alexandre. Ôrí e as vozes e o olhar da diáspora: cartografia de 
emoções políticas. Cadernos Pagu (60), p. e206002, 2020. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/18094449202000600002. Acesso em: 10 jan. 2025. 
SOUTO, Stéfane Silva de Souza. Aquilombamento: um referencial negro para uma 
gestão cultural insurgente . Dissertação (Mestrado em Cultura e Sociedade) – Instituto de 
Humanidades, Artes e Ciências, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2021. 
SOUZA, Talita Rodrigues de. Estudo de uma trajetória: O feminismo periférico 
contemporâneo brasileiro. São Paulo: EFLCH/UNIFESP, 2020. 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG: 
2010. 
TELES, Maria Amélia de Almeida et al. Por que a creche é uma luta das mulheres?. São 
Carlos: Pedro & João Editores, 2018.  
VELLOSO, Alessandra. Mapeando narrativas: uma análise do processo histórico-
espacial da Comunidade do Engenho II - Kalunga. Dissertação (Mestrado em Geografia) 
- Universidade de Brasília (UnB), Brasília, DF, 2007. 
VEYNE, Paul Marie. Como se escreve a história. Foucault revoluciona a história. 
Brasília: Ed. UnB, 1995. 
VIEZZER, Moema. ‘Si me permiten hablar...’. Testimonio de Domitila. Una mujer de las 
minas de Bolivia. México, D.F.: Siglo XXI Editores, 1977. 
WALLERSTEIN, Immanuel. Analise dos sistemas mundais. In: GIDDENS, Anthony; 
TURNER, Jonathan (Org.). Teoria social Hoje. Sao Paulo: Ed. UNESP, 1999. 
XAVIER, Ismail. O discurso cinematográfico: a opacidade e a transparência. São Paulo, 
Paz e Terra, 2005. 
ZIRBEL, Ilze. Ondas do Feminismo. In. Blogs de Ciência da Universidade Estadual de 
Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 7, n. 2, 2021. 
 


