
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

JANAINA TEODORO OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

NATUREZA, ALMA E LIBERDADE: O CONCEITO LÓGICO EM SUA 

EFETIVIDADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

 2025 



NATUREZA, ALMA E LIBERDADE: O CONCEITO LÓGICO EM SUA 

EFETIVIDADE 

 

 

JANAINA TEODORO OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade de 

Brasília (PPGFIL/UnB) como requisito parcial 

à obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Fábio Mascarenhas 

Nolasco. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



BANCA EXAMINADORA 

 

 

NATUREZA, ALMA E LIBERDADE: O CONCEITO LÓGICO EM SUA 

EFETIVIDADE 

 

 

JANAINA TEODORO OLIVEIRA 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade de 

Brasília (PPGFIL/UnB) como requisito parcial à obtenção do título de Mestre em 

Filosofia. 

 

 

 

Prof. Dr. Fábio Mascarenhas Nolasco 

Presidente da Banca Examinadora 

Universidade de Brasília (UnB) 

 

 

Profa. Dra. Júlia Sebba Ramalho Morais 

Membro Titular da Banca Examinadora 

Universidade Federal de Goiás (UFG) 

 

 

Prof. Dr. Erick Calheiros de Lima 

Membro Titular da Banca Examinadora 

Universidade de Brasília (UnB) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para as minhas duas mães, pelo cuidado gentil que me possibilitou chegar até aqui, 

principalmente por me permitirem ser a tempestade que sempre fui. 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente ao meu orientador, Fábio Nolasco, pelo acolhimento 

desde o primeiro encontro, pela paciência e dedicação em explicar assuntos complexos. 

Agradeço pelo tempo e pelas orientações, pela disponibilidade e ajuda sempre que 

necessário, seja em trâmites burocráticos ou em tarefas mais simples, seu auxílio sempre 

foi constante. Não posso deixar de ressaltar sua dedicação na correção e instrução de um 

texto tão exigente como é a dissertação de mestrado. Tive a sorte de desenvolver minha 

pesquisa com um orientador extremamente qualificado, que é igualmente uma pessoa 

atenciosa. Por responder o meu e-mail, obrigada! 

Agradeço à minha família, especialmente à minha mãe, pelo apoio incondicional, 

por acreditar (e financiar) os meus planos, por mais impossíveis que eles aparentassem 

ser. Agradeço à minha irmã por me acompanhar, mesmo que indiretamente, nas 

madrugadas em que eu escrevia meu projeto de mestrado. Agradeço à minha família como 

um todo: avó, tias, tio e primos, por toda gentileza, amor e cuidado que sempre recebi. 

Não posso deixar de mencionar de maneira especial a minha prima Tainara, uma irmã de 

outra mãe, com quem tenho a sorte de compartilhar os anos vividos, sejam eles com suas 

angústias ou felicidades. 

Agradeço imensamente ao meu parceiro Kauan, por todo amor e companheirismo, 

eu tenho muita sorte de dividir a vida com você. Agradeço pelos sinônimos, pelas 

conversas intermináveis acerca de temas filosóficos e pela companhia sempre animada 

em congressos, palestras e aulas. Agradeço pelo incentivo, pela paciência e por sempre 

acreditar. Não posso deixar de mencionar a inesgotável ajuda, sempre que necessário e 

independentemente de qual fosse a tarefa. Sempre tive a certeza de seu auxílio, isso tornou 

minha caminhada muito mais leve, obrigada mesmo! Agradeço também a Eliane e 

Marcelo, por toda assistência nesse percurso, sem vocês nada disso seria possível. 

Sou grata aos professores que contribuíram com a minha formação, de modo 

especial a Júlia Sebba, que me orientou na elaboração do projeto de mestrado e se fez 

disponível por toda a minha trajetória hegeliana. Agradeço igualmente ao professor Erick 

Lima pelos ensinamentos que contribuíram de maneira decisiva para minha jornada 

acadêmica. 

Agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES), que financiou essa pesquisa, o que consequentemente permitiu seu 

desenvolvimento e conclusão. 



Agradeço aos amigos, aos de longa data e aos que a vida em Brasília me 

proporcionou. Menciono de modo carinhoso Carina Marquetti e Ana, por tornarem os 

estranhos corredores da UnB mais aconchegantes.  

Por fim, agradeço a Deus, por seu trato ideal com a negatividade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mas que precisamente os olhos 

sejam aquele órgão donde brota a dor que se 

verte em lágrimas, isso se baseia em que o 

olho tem a dupla determinação de ser, por 

um lado, o órgão da visão, portanto da 

sensação dos objetos exteriores, e por outro-

lado, o lugar no qual a alma se manifesta da 

maneira mais simples, pois a expressão do 

olho apresenta por assim dizer, como num 

sopro, o retrato fugaz da alma; justamente 

por isso os homens, para se conhecerem 

mutuamente, primeiro se olham uns nos 

olhos dos outros. 

(Hegel, 2011, §401, Adendo) 



Resumo 

 

 

A presente dissertação investiga o desenvolvimento lógico das determinações espirituais, 

seu recorte se concentra especificamente nos estágios iniciais do espírito, seja ele 

subjetivo ou objetivo, sob a perspectiva da filosofia de Hegel. Refletindo acerca de tais 

considerações, é indispensável que a relação da ideia absoluta com a naturalidade seja 

considerada, já que inicialmente esse produto da Lógica se depara com uma naturalidade 

permeada pela externalidade. Desse modo, acompanharemos o âmbito natural - 

constituído pela independência de seus elementos - avançar para a subjetividade e a vida. 

O resultado desse progresso negativo é o espírito, o qual apesar de dispor de sua origem 

na natureza, é a sua verdade e seu princípio primeiro. Esta pesquisa empenha-se em 

analisar o primeiro momento do exercício espiritual, isto é, a alma. Assim, o espírito está  

em sua forma imediata como alma, sua característica plasticidade conceitual permite que 

ele coloque de maneira ideal as particularidades de sentimento, as quais o influenciam 

significativamente em sua efetivação anímica. Graças à conceituação negativa das 

determinações, a alma passará de uma universalidade indiferenciada para a reflexão sobre 

si mesma, tornando-se consciência. O mesmo progresso lógico pode ser constatado na 

Filosofia do direito, mais especificamente no conceito abstrato de vontade livre.  

Acompanharemos, portanto, como a atuação dialética comporta as diferentes concepções 

de liberdade que são exploradas pelo filósofo em sua argumentação. Dessa forma, 

buscaremos mostrar os paralelos lógicos que constituem o fundamento do espírito 

objetivo e consequentemente estabelecem uma semelhança com a progressão examinada 

no começo subjetivo. 

 

Palavras-chave: Espírito. Alma. Lógico. Desenvolvimento. Conceito 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

 

This dissertation investigates the logical development of spiritual determinations, 

focusing specifically on the initial stages of the spirit, whether subjective or objective, 

according to Hegel’s philosophy. Reflecting on such considerations, it is essential that the 

relationship between the absolute idea and naturalness is considered, since initially this 

product of Logic is faced with a naturalness permeated by externality. Thereby, we will 

follow the natural scope - constituted by the independence of its elements - advancing 

towards subjectivity and life. The result of this negative progress is the spirit, which 

despite having its origin in nature, is its truth and its first principle. This research 

endeavors to analyze the first moment of spiritual exercise, that is, the soul. Thus, the 

spirit is in its immediate form as soul, its characteristic conceptual plasticity allows it to 

ideally place the particularities of feeling, which significantly influence its psychic 

realization. Thanks to the negative conceptualization of determinations, the soul will 

move from an undifferentiated universality to reflection upon itself, becoming 

consciousness. The same logical progress can be seen in the Philosophy of law, more 

specifically in the abstract concept of free will. Therefore, we will follow how dialectical 

action encompasses the different conceptions of freedom that are explored by the 

philosopher in his argument. In this way, we will seek to show the logical parallels that 

constitute the foundation of the objective spirit and consequently establish a similarity 

with the progression examined in the subjective beginning. 

 

Keywords: Spirit. Soul. Logical. Development. Concept 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

Introdução .............................................................................................................................11 

CAPÍTULO 1 – A SUBJETIVIDADE NA TEORIA DE HEGEL E SUA RELAÇÃO 

COM A NATUREZA .......................................................................................................... 14 

1.1 A progressão da Filosofia da natureza à luz da ideia lógica .................................. 15 

1.2 Organismo e subjetividade: plantas e animais ........................................................ 31 

1.3 O espírito livre em decorrência do conceito............................................................ 37 

CAPÍTULO 2 – ANTROPOLOGIA: O SONO DO ESPÍRITO E O SEU 

PROGRESSIVO DESPERTAR ......................................................................................... 44 

2.1 Alma natural e alma que-sente: da universalidade à determinação ....................... 45 

2.2 O hábito e o surgimento da segunda natureza ......................................................... 52 

2.3 O desenvolvimento da (in)consciência espiritual ................................................... 57 

CAPÍTULO 3 – O CONCEITO DE LIBERDADE E SEU DESENVOLVIMENTO 

NEGATIVO: AMBITOS OBJETIVOS E SUBJETIVOS ................................................ 63 

3.1 Paralelos entre o espírito objetivo e subjetivo: o conceito abstrato da vontade.... 64 

3.2 Singularidade e alma efetiva: a unidade negativa dos momentos precedentes ..... 71 

Conclusão ............................................................................................................................ 77 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 82 

 

 



11 

 

 

Introdução 

 

 

O pensamento maduro e sistemático de Hegel começa a se consolidar em 1812 

com a Ciência da Lógica – A Doutrina do Ser, e encontramos a síntese de suas concepções 

amadurecidas na Enciclopédia das Ciências Filosóficas, que dispõe de três volumes: A 

Ciência da Lógica, A Filosofia da Natureza, e a Filosofia do Espírito. A Filosofia do 

Espírito de Hegel, por sua vez, se divide em três partes: Espírito Subjetivo, Espírito 

Objetivo e Espírito Absoluto. A primeira edição da Enciclopédia das Ciências Filosóficas 

foi lançada em 1817 em Heidelberg, seguida pela segunda edição de 1827 e a terceira 

edição em 1830, ambas publicadas no período de sua estadia em Berlin. A concepção de 

espírito (Geist) em Hegel é complexa, abarcando as três divisões do espírito instauradas 

pelo filósofo, ultrapassando a noção de sujeito das correntes filosóficas modernas 

anteriores. 

No presente trabalho, procuraremos acompanhar o autodesenvolvimento do 

conceito de espírito, evidenciando o processo lógico/negativo que permeia a Filosofa da 

natureza, a Antropologia e a Filosofia do direito. O começo de nossa análise, i.e., o 

primeiro capítulo, aborda a relação da ideia absoluta com o âmbito natural. Ainda que a 

natureza seja permeada pela exterioridade ela é dotada de vivacidade e tende a sua 

autoconservação. Desse modo, ao acompanhar a ideia lógica e sua relação com as 

Filosofias Reais, questões como exterioridade, diferença e identidade apresentam-se 

centrais para compreender o conceito efetivado. Defende-se, portanto, que a identidade 

não ganha uma prevalência sobre a diferença na Ciência da lógica, e consequentemente 

em seu progresso empírico, pois a ideia absoluta é a identidade do idêntico e do não-

idêntico. Essa identidade não é mais uma identidade simples, ainda assim, ela é uma 

identidade – e é isso que faltará na Filosofia da natureza, onde o não-idêntico prevalece, 

enquanto resto inassimilável pela ideia. 

No que concerne à Filosofia da natureza, Hegel concebe esse âmbito a partir de 

um sistema de degraus, no qual os componentes progridem segundo uma perspectiva de 

gradualidade. A independência, característica dos elementos naturais, passará, dessa 

maneira, do fora-um-do-outro para a subjetividade e a vida. A subjetividade é 

primeiramente encontrada nas plantas e nos animais, em razão de estes desfrutarem de 

interioridade e algum senso de autoconservação. O animal, contendo uma subjetividade 



12 

 

mais completa, dispõe de alma, contudo, somente no espírito esse momento anímico pode 

alcançar o âmbito universal. Dessa forma, a natureza tende ao espírito, pois somente o 

espírito corresponde à ideia – e é exclusivamente a negatividade inerente ao exercício 

espiritual que se encontra em conformidade ao conceito lógico.  O espírito provém da 

natureza, dessa maneira, seu momento inicial é denominado de alma e seu 

desenvolvimento anímico é apresentado na Antropologia. 

A Antropologia, tema do segundo capítulo, expõe como o espírito emerge da 

natureza, se relacionando intimamente com ela em um primeiro momento, entretanto 

negará a naturalidade em nome de sua liberdade. A alma (Seele) será denominada por 

Hegel de “espírito da natureza” (§387, p. 37), em razão de sua imediatidade e sua 

proximidade com o âmbito natural. Hegel defende, desse modo, uma concepção 

espiritual-subjetiva, que estabelece uma relação ideal com a externalidade. Graças a seu 

método dialético, o filósofo se ocupará dessa clássica questão filosófica, abordando os 

âmbitos interior e exterior, com suas devidas especificidades, ao mesmo tempo que 

conceitua a liberdade do espírito em meio a essa dualidade. A alma percorre, portanto, 

três momentos significativos para sua efetivação: primeiramente, ela se encontra 

indiferenciada dos estímulos naturais; posteriormente, ela constata uma determinação 

através das sensações; e, ao final, é uma reflexão-sobre-si e se torna eu. Esse estágio 

anímico precede a consciência, e sua etapa final contempla a unidade de seus momentos 

precedentes. O início do desenvolvimento do espírito, a alma, é composto por elementos 

que repercutem por toda sua trajetória, presentes inclusive no âmbito do espírito objetivo.  

O desenvolvimento lógico permite que o espírito avance de sua origem natural 

para se tornar consciência e vontade, na Fenomenologia. Contudo, a fundação em que o 

solo espiritual se estabeleceu, sua tríade conceitual, reaparece em diversos momentos 

fundamentais de sua efetivação, de modo mais evidente na Introdução da Filosofia do 

direito. O terceiro capítulo se ocupa dos parágrafos §5, §6 e §7, que tematizam o conceito 

abstrato da vontade livre, isto é, o conceito especulativo explicitado em sua estrutura 

interna. A universalidade, a particularidade e a singularidade são momentos dessa 

estrutura lógica, em vista disso, ambos os estágios espirituais, alma e espírito objetivo, se 

encontram segundo essa disposição conceitual. Dessa maneira, a vontade livre é o 

resultado desse processo negativo em que as restrições são trabalhadas sob uma nova 

perspectiva, ocasionando uma singularidade autodeterminada. 

A pesquisa aqui debatida apresenta estágios fundamentais para a efetivação 

espiritual, desse modo as análises empreendidas se encontram delimitadas aos primeiros 



13 

 

momentos de suas respectivas etapas – sendo a alma como começo do espírito subjetivo 

ou o conceito de liberdade como sustentáculo para o âmbito objetivo. Busca-se, portanto, 

compreender como as argumentações expostas nessas ocasiões iniciais ressurgem ao 

longo do caminhar espiritual, como informa Hegel em sua Ciência da lógica: “[...]; nesse 

caso, esse círculo é um círculo de círculos; pois cada membro singular, como animado 

pelo método, é a reflexão dentro de si que, ao retornar ao início, é, simultaneamente, o 

início de um novo membro” (Hegel, 2018, p. 332). Nessa passagem, o filósofo discute 

acerca da natureza de seu método, o qual é interpretado como um círculo fechado em si, 

assim seu desenvolvimento percorre suas determinações e alcança seu fim. No entanto, a 

ideia é sempre relação e esse círculo se torna um círculo de círculos, em que a 

contemplação empreendida dá início a um novo círculo. É, dessa maneira, que a dialética 

especulativa conduz a atividade negativa a ser uma atividade relacional, na qual seus 

conceitos lógicos reaparecem por toda a sua progressão conceitual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

CAPÍTULO 1 – A SUBJETIVIDADE NA TEORIA DE HEGEL E SUA RELAÇÃO 

COM A NATUREZA 

 

Neste capítulo, iniciaremos a abordagem a respeito da concepção de subjetividade 

na Filosofia do espírito de Hegel. A composição da subjetividade/interioridade na teoria 

hegeliana se relaciona de modo dialético com a exterioridade empírica. Faz-se necessário 

compreender, portanto, como essa subjetividade é construída. Assim, buscaremos 

explicitar como a Filosofia da natureza desempenha um papel primordial na composição 

da subjetividade, uma vez que na disposição de suas concepções naturais evidenciam-se 

indícios de componentes que serão trabalhados posteriormente na Filosofia do espírito. 

Abordando noções centrais da filosofia da natureza de Hegel, o esforço deste capítulo 

reside em elucidar o surgimento da interioridade e em compreender como o 

desenvolvimento natural proporciona uma (ainda rudimentar) noção de subjetividade. 

Partindo de uma perspectiva dialético-negativa, discorreremos especificamente 

acerca do impacto que a ideia lógica possuirá na estruturação da Filosofia real de Hegel. 

A ideia almeja reencontrar-se em seu outro, a realidade externa, sua busca, portanto, se 

inicia em um campo permeado pela exterioridade. É por liberdade (segundo um conceito 

de liberdade que é também necessidade) que o resultado autorreferente da Ciência da 

lógica avança para fora, para a naturalidade. Sendo assim, como esses dois âmbitos – 

lógico e empírico – se relacionarão considerando suas características divergentes 

(autocentramento vs. descentramento)? A hipótese interpretativa aqui trabalhada elabora 

essas questões em conformidade com a plasticidade do conceito, dado que compreende a 

relação entre esses âmbitos como uma parte coesa de um todo – ou “um círculo de 

círculos” (Hegel, 2018, p. 332).  

Após uma contextualização da relação entre natureza e espírito ancorada nos 

parágrafos da Filosofia da natureza, a mesma temática será abordada a partir da 

perspectiva espiritual, investigando, portanto, como as características espirituais se 

relacionarão com os elementos naturais. A essência do espírito é a liberdade, assim, à 

medida em que ele se efetiva apresenta-se uma dinamicidade especulativa com a 

naturalidade. Hegel dedica a Introdução de sua Filosofia do espírito para explicar, entre 

outras questões, a relação de identidade e alteridade (ou identidade da identidade com a 

não-identidade) na qual os âmbitos interno e externo estarão nesse momento submetidos. 

Dessa forma, investigaremos igualmente a perspectiva espiritual frente a uma 

exterioridade natural.   



15 

 

1.1 A progressão da Filosofia da natureza à luz da ideia lógica 

 

Hegel dedica o segundo livro de sua organização enciclopédica para discorrer a 

respeito da filosofia da natureza. Segundo o filósofo, essa temática foi “manejada 

grosseiramente por mão inábeis”1, explicitando-se com isso que a filosofia que se 

dedicava a conceituar as especificidades da natureza não recebera uma abordagem 

adequada, visto que a disciplina em questão sofrera grande prejuízo, não em razão de 

críticas avassaladoras, e sim em decorrência da insuficiência de sua composição teórica 

– que promove incompreensões e preconceitos no que concerne aos segmentos naturais. 

O claro aborrecimento de Hegel no que se refere o tratamento cometido por parte dos 

pensadores modernos, em especial Schelling, no tocante à filosofia da natureza, faz com 

que o filósofo promova uma ampla abordagem do tema com o segundo volume de sua 

Enciclopédia.  

Assim, precedida pela Ciência da lógica, a Filosofia da natureza emprega uma 

detalhada investigação no que concerne aos elementos que correspondem ao âmbito da 

naturalidade. Portanto, perpassa por temas como mecânica, física, a química e a biologia, 

dedicando-se a analisar todas as partes pertencentes à ciência da natureza. A 

inteligibilidade natural se relacionará com a plasticidade do conceito, de modo que a ideia 

lógica percorrerá o âmbito empírico ambicionando o seu reencontro. A fim de observar 

alguns aspectos tanto da passagem da Lógica à Filosofia da natureza, e desta ao Espírito 

Subjetivo, recorreremos ao artigo da Professora Dra. Márcia Cristina Ferreira Gonçalves. 

No trabalho intitulado “Do Logos à Physis: O problema da passagem da lógica para a 

filosofia da natureza no sistema filosófico de Hegel”, Márcia Gonçalves aborda a 

necessidade (e a liberdade) que a ideia absoluta, final da Lógica, pressupõe ao se 

manifestar na natureza. A proposta da autora é investigar como ocorre a passagem da 

ideia para a natureza, na tentativa de averiguar se essa transição se realiza através de uma 

evolução gradual ou se o filósofo alemão adota uma concepção de salto imediato. 

Considerando a relevante questão da passagem da ideia lógica para o âmbito 

natural, Márcia Gonçalves enuncia que o objetivo de seu artigo é:  

                                              
1 “Aconteceu na certa – o que não costuma falhar após um grande estímulo – que a ideia da filosofia da 

natureza tal qual se expandiu na época mais recente – podemos dizê-lo, na primeira euforia proporcionada 

por esta descoberta – foi manejada grosseiramente por mãos inábeis, em vez de tratada pela razão pensante, 

e, assim, amarrotada em todas as direções, não tanto por seus adversários quanto por obra de seus próprios 

amigos” (Hegel, 1997, p. 11).  Hegel alude sem demora, no parágrafo inicial da Introdução de sua obra, a 

sua insatisfação no que concerne à abordagem negligente à qual a filosofia da natureza foi anteriormente 

submetida, em particular por seu mais célebre pioneiro, Schelling. 



16 

 

 

A hipótese interpretativa que gostaria de demostrar é que a necessidade 
da passagem da Ciência da lógica para a Filosofia da natureza de Hegel 

se funda em sua tese sobre a necessidade da manifestação da ideia 
absoluta na natureza enquanto forma imediata da unificação entre o 
conceito e sua realidade efetiva (Gonçalves, 2021, p. 113). 

 

Para compreendermos melhor essa hipótese, adentremos um pouco mais no artigo. 

No primeiro tópico de seu trabalho, Márcia Gonçalves discorre a respeito de autores que 

influenciaram a concepção de natureza na filosofia de Hegel, dentre os quais há a notável 

influência de Aristóteles. A compreensão de uma naturalidade que é dotada de 

necessidade e finalidade interior demonstra uma consideração teleológica, a despeito de 

componentes que anteriormente, na filosofia moderna, eram interpretados sob o 

regimento de lógicas mecanicistas. Inicialmente, o parecer aristotélico correspondia a 

uma conceituação de uma naturalidade unitária, ideia que passou a ser melhor 

recepcionada a partir de Leibniz. Portanto Aristóteles, Leibniz, Kant e Schelling assumem 

posições contrárias à de uma lógica mecanicista causal, e por isso Hegel reconhecerá a 

importância desses pensadores para uma consideração dinâmica da teleologia interna.  

Desse modo, Hegel enfatiza especificamente a conceituação desenvolvida por 

Aristóteles, que se refere a uma natureza viva, dotada de interioridade (psyché) e sendo 

regida por sua lógica interna. Segundo Márcia Gonçalves: “há uma racionalidade na 

Physis”2. A autora alega que Aristóteles exerceu uma influência positiva na filosofia 

hegeliana:  

 

Com essa reinterpretação de Aristóteles, Hegel reconhece na evolução 
da natureza uma espécie de substituição gradativa da passividade 
natural, presente nos seres vivos menos complexos, pela liberdade que 
se realizaria completamente apenas no espírito (Geist)” (Gonçalves, 
2021, p.116). 

 

Trata-se de compreender a natureza não somente como um processo 

organizacional, e sim contemplando igualmente a existência de um desenvolvimento da 

                                              
2 Márcia Gonçalves faz uso dos termos “logos” e “physis”, visto que uma das argumentações centrais de 

seu artigo é a discussão acerca das concepções de racionalidade e naturalidade: “O conceito de physis é 

aqui usado como contraponto para o termo grego logos e tem o significado de natureza no sentido mais 

universal possível, tal como usado pelos filósofos jônicos antigos” (Gonçalves, 2021, p. 114). A 

terminologia grega é igualmente utilizada como uma alusão a Aristóteles, em virtude da reconhecida 

influência que o filósofo dispõe na teoria hegeliana. Para Aristóteles ou Leibniz, essa racionalidade 

imanente à natureza é uma tese ontológica, o que difere da filosofia de Hegel, uma vez que para ele essa 

racionalidade tem como fundamento apenas a decisão livre da ideia absoluta de saltar para fora de si e 

buscar se reencontrar na natureza. 



17 

 

própria naturalidade enquanto inteligibilidade interior. Esse princípio de 

desenvolvimento natural ocorre de maneira interna, isto significa que há uma 

autoprogressão imanente que dispõe como finalidade o télos. A inteligibilidade interna 

da natureza não é pressuposta pela ideia lógica (i.e., como condição para que a ideia possa 

se reencontrar a si mesma no seu outro), mas apresenta-se nos próprios termos das 

ciências naturais que expõem o objeto natural, de modo que a ideia lógica não faz mais 

que observar (zusehen) o desdobramento imanente da racionalidade interna da natureza. 

Assim, na interpretação de Hegel, o desenvolvimento natural corresponde a uma 

passagem gradual, na qual as formas naturais se modificam à medida que interagem com 

outras formas naturais. Apreciando a influência aristotélica, Márcia Gonçalves, volta-se 

novamente a seu questionamento principal, analisando se a presença dessa racionalidade 

natural respaldaria o desenvolvimento gradual ou se ainda seria necessário algum salto.  

Após discorrer acerca dos principais filósofos que demonstraram possuir alguma 

influência na teoria da natureza de Hegel, Márcia Gonçalves dedica a terceira parte de 

seu trabalho para abordar especificamente a conceituação hegeliana de natureza, e a 

relação que essa dispõe com o espírito.  

 

 A tese schellinguiana de que a ideia absoluta se realiza efetivamente na 
natureza é reinterpretada e complementada por Hegel com a tese da 
efetivação da autoconsciência do espírito que suspende a forma 

imediatamente alienada da ideia na natureza. Esse processo que parte 
da ideia absoluta, passa por sua efetivação na natureza, de modo ainda 
alienado, e culmina na efetivação do espírito é resumido por Hegel no 
início de sua Filosofia do espírito, exposta na edição de 1817 da 
Enciclopédia das ciências filosóficas [...] (Gonçalves, 2021, p.125). 

 

A autora retoma sua proposta inicial de demonstrar como a Filosofia da natureza 

de Hegel é consequência de suas concepções desenvolvidas na Ciência da lógica, 

correlacionando com o resultado obtido de suas investigações lógicas: a ideia absoluta. 

Por conseguinte, a ideia absoluta em contato com os elementos naturais se depara com a 

pura exterioridade que permeia o âmbito natural. Encontrando-se em seu outro ainda de 

maneira alienada, ela não reconhece, a princípio, nenhuma potencialidade nesses 

elementos de serem “por si”. Ao utilizar a terminologia “em si” (Ansich) intenciona-se 

enunciar que algo, sendo a natureza ou o espírito, ainda não é autossuficiente, 

encontrando-se em um estado de alienação. No que diz respeito à expressão “por si” (für 

sich) compreende-se um momento de autonomia e contempla (em alguma medida) a 

liberdade. À vista disso, para que haja a efetivação do espírito, na qual a ideia absoluta 



18 

 

irá enfim se reconhecer, é preciso negar a natureza, negar sua alienação e os elementos 

que impedem que a essência livre do espírito se realize. Como é abordado suscintamente 

na citação acima, Hegel trabalha esses aspectos na Filosofia da natureza e a na Filosofia 

do espírito, ambas contempladas em sua Enciclopédia das ciências filosóficas. 

As investigações concebidas na Ciência da lógica ocorrem na privação do tempo 

e do espaço, no entanto, na ocasião em que o conceito é aplicado à natureza é preciso 

considerar uma gama de elementos que se fizeram anteriormente ausentes.  

 

É essa perspectiva dialética presente de modo definitivo na filosofia da 
natureza, capaz de transformar a oposição em contradição, que 
possibilita também superar a visão abstrata de que a evolução da 
natureza seria apenas uma mera passagem da natureza inconsciente para 
o espírito consciente. O desenvolvimento da natureza é, muito mais, um 
processo progressivo, movido pelo princípio dialético de contradição, 

cuja origem se encontra desde sempre na própria da ideia: “O sistema 
todo da natureza é a continuidade (ou o progredir) (Fortgang) da 
totalidade deste princípio” (Gonçalves, 2021, p. 127).  

 

Na medida em que discorre a respeito da relação entre espírito e naturalidade, 

Márcia Gonçalves almeja interpelar o elemento que sustenta essa relação, que é a 

contradição. A contradição, ou a oposição que se torna contradição, para muitos filósofos 

se apresenta como algo intransponível, no entanto, para a teoria hegeliana ela será 

fundamental para o processo dialético. Portanto, a perspectiva dialética que o filósofo 

alemão emprega na filosofia da natureza, essa plasticidade negativa, permitirá a 

compreensão de um processo progressivo. Essa progressão dialética corrobora tanto a 

relação da ideia lógica na natureza quanto o surgimento do espírito e sua relação com o 

âmbito natural. Dessa forma, de acordo com Hegel, o movimento progressivo que advém 

da contradição dialética (que é fruto e condição da ideia absoluta) permite conceber o 

desenvolvimento imanente da naturalidade, de modo que uma determinação se engendre 

da outra num nexo racional.  É analisando a funcionalidade da contradição que a autora 

finalmente apresentará sua resposta à indagação inicial, ou seja, a passagem é realizada 

por uma evolução gradual.  

A transição da ideia lógica para a natureza, seu saltar para fora de si, dispõe como 

uma de suas bases o caráter de gradualidade, característica essa que advém da 

negatividade atuante do conceito. Dessa maneira, Hegel defenderá um desenvolvimento 

gradual da naturalidade, no qual organização, autossuficiência e interioridade são 

adquiridas paulatinamente, pois sua investigação propõe-se “em considerar a natureza 



19 

 

como livre em sua vitalidade própria” (Hegel, 1997, §245, adendo) – e isso não apenas 

como um pressuposto, mas como o resultado da aplicação do método dialético 

especulativo. À vista disso, o filósofo percorre todos os processos aos quais os elementos 

naturais estão submetidos; o âmbito natural se encontra inicialmente permeado pela pura 

exterioridade (espaço, tempo, matéria), e a modificação desse estado se dá na ocasião em 

que em suas investigações deparam-se com a autopreservação característica da 

organicidade (geologia, botânica, zoologia). Todo esforço consiste, portanto, em fazer 

com que a ideia (essa plasticidade) se reencontre nos elementos da natureza – na qual 

somente obtém sucesso ao defrontar-se com o ser humano. 

Ainda que Márcia Gonçalves tenha apresentado sua concepção de uma progressão 

dialética na relação da ideia lógica com a natureza, ela levanta também o questionamento 

acerca da existência de um salto qualitativo entre os dois âmbitos. Esse processo 

progressivo-negativo abarcaria, em vista disso, conjuntamente uma espécie de salto. 

 

Qualitativamente, entretanto, haveria sim um salto. Um dos principais 
exemplos de Hegel para demostrar essa tese de um salto qualitativo nos 
processos da natureza encontra-se nas “ligações químicas” (chemischen 
Verbindungen), por que elas envolvem progressivamente uma mudança 
quantitativa, mas, em um determinado ponto de virada, essa mudança 
de massa ou medida provoca um salto qualitativo (Gonçalves, 2021, 

p.129-130). 

 

Segundo a autora, esse salto qualitativo corresponderia ao desenvolvimento 

progressivo, dado que, à medida em que avança, igualmente se distancia do estado 

anterior. A evolução gradual permite que os elementos se relacionem dialeticamente, 

engendrando-se um através do outro e assim superando a dicotomia entre ideia e natureza, 

no entanto, nesse desenvolvimento imanente apresenta-se igualmente um salto 

qualitativo. Conforme Hegel, é a mudança que o desenvolvimento progressivo acarreta, 

através de uma variação gradual, em que um determinado estágio será tão diferente de 

seu começo que é possível constatar sua mudança, categorizando, então, o salto 

qualitativo. Na Ciência da lógica o filósofo nos apresenta alguns exemplos desse salto, 

dentre eles dispomos das variações do estado da água, dessa maneira podemos encontrar 

a água em seus diferentes estados, como o líquido, o gasoso e o sólido. Esses momentos 

são percorridos pela água de modo gradual, entretanto, na medida em que se alcança outro 

estado, uma qualidade diferente é constatada, identifica-se um salto: “[...], mas justamente 

o progredir meramente gradual da variação da temperatura é de uma vez interrompido e 



20 

 

impedido por esses pontos, e o ingresso de um outro estado é um salto” (Hegel, 2016, p. 

398). Por conseguinte, Márcia Gonçalvez constrói sua argumentação evidenciando como 

a concepção do salto qualitativo é igualmente essencial para a compreensão da relação do 

âmbito da natureza orgânica com a ideia lógica. 

As colocações finais da autora demonstram como o progresso infinito está 

abordado na Filosofia da natureza da Hegel, considerando a ideia de vida como o melhor 

exemplo do conceito dialético. O âmbito empírico é permeado por contradições, porém 

para o método dialético as oposições não assumem o caráter de barreiras instransponíveis, 

a conceituação natural é constituída de maneira progressiva e não através de uma abrupta 

mudança. A ideia lógica percorrerá todos os âmbitos que compõem o domínio natural 

sem se deparar com algo semelhante a si, porém somente na vida como manifestação 

espiritual ela encontra a chance de se reconhecer por si. Assim, o princípio dialético de 

contradição percorrerá todo o processo do desenvolvimento natural, ele guiará e 

sustentará toda a argumentação que pode ser proferida a respeito dos elementos que 

constam externos à Ciência da lógica. 

A fim de nos aprofundarmos ainda mais nestas questões, vejamos agora um outro 

aporte do debate. Andreas Arndt, em sua apresentação no XII Congresso Internacional da 

Sociedade Hegel Brasileira, dedica-se a analisar questões que são pertinentes ao presente 

trabalho, dado que sua comunicação aborda os resultados da Ciência da lógica e como 

esses se relacionam com o âmbito empírico. Com o texto intitulado: “Exterioridade do 

conceito” – a não-identidade permanente na filosofia real de Hegel – que está em vias 

de ser publicado nas atas do referido congresso (Editora Phi, no prelo), Arndt propõe não 

somente discutir a relação da exterioridade com o conceito, mas busca principalmente 

compreender como a não-identidade está posta na filosofia de Hegel. O autor inicia sua 

argumentação destacando que frequentemente Hegel é considerado um filosofo da 

identidade, portanto em sua teoria todas as diferenças estariam subjugadas pelo universal. 

Embora a concepção usual tenda a classificar o filósofo alemão como um defensor 

dedicado do universal idêntico, o autor buscará demonstrar que a não-identidade é um 

traço fundamental da filosofia hegeliana.  

Orientando-se a partir da Ciência da lógica, Arndt explica em um primeiro 

momento que os objetos da Lógica são resultado da abstração dos objetos externos, visto 

que essa investigação é realizada pelo pensamento que tem a si mesmo como objeto. 

Desse modo, a Lógica dispõe de um árduo trabalho no que se refere à abstração, uma vez 

que ao articular sua autorrelação sem pré-determinação, Hegel apresentará a concepção 



21 

 

de imediaticidade simples. O autor ressalta que essa imediatidade difere de uma 

compreensão de algo que não é mediado3, na verdade, essa imediaticidade é a relação 

negativa da abstração para um começo absoluto. “Portanto, o “puro” pensar em sua 

autorreferencialidade imediata se baseia em uma abstração da mediação com a qual ele 

está negativamente relacionado (como i-mediaticidade [Un-Mittelbarkeit]).” (Arndt, 

2025, p. 2). É precisamente pela autorreferencialidade simples (a i-mediaticidade) que os 

elementos concretos serão negados, em razão da abstração do pensamento, e teremos 

assim, em alguma medida, uma identidade do pensamento consigo mesmo mediante a sua 

não-identidade com o ponto de que partiu a abstração. O puro pensar, por iniciativa 

própria, empreenderá tal relação negativa, afastando-se daquilo que é externo a ele. 

 

O projeto da Ciência da lógica tem, portanto, um começo absoluto – 
absoluto porque o pensar aqui não depende de algo externo a ele, e 

também a resolução de querer pensar puramente não é motivada de 
maneira exterior – por exemplo, por considerações de utilidade (Arndt, 

2025, p. 03). 

 

Essa autorreferencialidade abstrata permitirá que o pensamento componha um 

começo absoluto para as suas investigações. Entretanto, Andreas Arndt ressalta que essa 

abstração indica igualmente algo relevante: “Em outras palavras: por trás da identidade 

como a autorreferencialidade absoluta do puro pensar, a diferença está à espreita desde o 

começo, e o puro pensar tem sempre uma exterioridade atrás de si, que, porém, não é ela 

mesma evocada dentro dele” (Arndt, 2025, p. 3). O pensar fez uso da identidade para 

contemplar a autorreferencialidade, contudo, isso indica que existe uma diferença, algo 

que foi suspenso pelo puro pensar com o intuito de conduzir sua investigação. Esse 

começo absoluto, do qual a Lógica se serve, não é concebido de forma arbitrária, mas é 

algo colocado necessariamente pelo pensamento. Toda determinação e toda diferença são 

nesse momento negadas. 

 Mergulhado na autorreferencialidade, o pensamento volta-se para si, 

suspendendo as determinidades concretas para alcançar a sua própria determinidade 

lógica. Consequentemente, Arndt compreende que essa será uma exterioridade separada 

do conceito: 

                                              
3 A questão da imediatidade se faz importante aqui não somente para compreender a abstração e a identidade 

na filosofia de Hegel, mas em razão de que Andreas Arndt ressalta igualmente as problemáticas de uma 

identidade sem-relação, como ocorre com Fichte na Doutrina da Ciência (1794) ou no Absoluto de 

Schelling (Arndt, 2025, p. 2).  



22 

 

 

Essa exterioridade não tem de ser produzida, primeiramente, a partir do 
conceito ou da ideia, mas ela desde sempre estava lá, nas costas da 

Lógica. Nessa medida, o fim da Lógica é também onde, de acordo com 
Hegel, a ideia se determina como uma “ideia exterior”, como Natureza 
(ibid.) – não apreendida como ato de criação. Hegel diz que “a ideia se 
entrega livremente” [sich selbst frey entläßt] e que deve se tratar, até 
mesmo, de uma “resolução da ideia pura” de “se determinar como uma 
ideia exterior” (ibid.). Ele também diz, porém, que não se trata de um 
“ser-que-se-tornou [Gewordenseyn] e uma passagem”, o que exclui a 

interpretação teológica da criação, sobretudo [porque] a natureza é 
determinada como “exterioridade sendo absolutamente por si mesma 
do espaço e do tempo” (ibid.). Eu entendo essas construções – sobre as 
quais não posso aqui entrar em mais detalhes – desta maneira: o 
“entregar-se livremente” [Sich-frei-Entlassen] e o “resolver-se” [Sich-
Entschließen] têm de ser entendidos no sentido de um retorno da 
abstração inicial, como uma abertura [Aufschließen] para algo que é 
absolutamente para si mesmo e do qual a Lógica só tinha abstraído 

(Arnt, 2025, p. 3-4). 

 

A autorreferencialidade da ideia absoluta, produto da Lógica, gerada pelo puro 

pensar, não se relaciona com a exterioridade como sua produtora, uma vez que a realidade 

não será moldada a partir do conceito, antes é o conceito que se dá forma a si como 

abstração da realidade externa. Como apresenta Arnt, a exterioridade sempre esteve 

presente, dessa forma o produto da Ciência da lógica não é um conceito gerador da 

natureza, mas sim a determinação da ideia como “ideia exterior”. De fato, a ideia lógica 

retorna ao âmbito natural por liberdade, “a ideia deixa sair livremente a si mesma” (Hegel, 

2018, p. 334), sua partida estabelecida pela liberdade revela, em alguma medida, a sua 

não-obrigatoriedade com a elaboração do novo espaço explorado. Desse modo, 

compreendendo as concepções hegelianas, Arndt defende que a entrega livre da ideia é 

um retorno do que foi inicialmente suspendido, o concreto. Constata-se, dessa forma, uma 

abertura para o que anteriormente havia sido abstraído, observando que a suspenção que 

se faz necessária para as investigações empreendidas na Ciência da lógica evidência 

igualmente a presença da exterioridade “nas costas da Lógica” (Arndt, 2025).  

No entanto, o autor salienta que esse retorno ao estágio anterior ao das 

investigações lógicas é respaldado no desenvolvimento lógico, algo assimilado pela 

determinação do conceito. Assim, ao abordar o desenvolvimento do conceito, Arndt 

compreende que há uma diferença entre a identidade concebida no âmbito lógico e a 

identidade que se encontra nas partes da Filosofia real. O conceito comporta em si mesmo 

a contradição, ele é a identidade com a sua contradição interna (e, por isso, a identidade 

do idêntico e do não-idêntico), dessa forma, contempla-se no âmbito lógico uma 



23 

 

correspondência contraditória, ou pelo menos não idêntica diretamente, entre o conceito 

e o objeto. 

 

A identidade completa do conceito consigo na universalidade concreta 
da Ideia tem validade apenas no espaço lógico. Fora desse espaço – do 

“Lógico apenas”, i.e., do formal – a saber, naquela realidade (finita) que 
será tematizada nas Filosofias Reais, da Natureza e do Espírito, não se 
pode alcançar essa autorreferencialidade absoluta (Arndt, 2025, p. 5). 

 

A identidade, mesmo que dá contradição, é relativa ao espaço lógico e nessa 

instância a ideia absoluta será a identidade do idêntico e do não-idêntico, dado que essa 

identidade não é uma identidade simples. Desse modo, Arndt enfatiza que a validade da 

correspondência lógica está delimitada ao espaço formal, e que, à medida que se avança 

para a Filosofia da natureza e do espírito, não será possível constatar essa 

autorreferencialidade absoluta. Consequentemente, o real nunca conseguirá se igualar ao 

conceito, mesmo que o resultado da Ciência da lógica possa ser trabalhado nesse âmbito 

exterior, sua correspondência nunca será absoluta, (a não ser no último subcapítulo do 

Espírito absoluto, a Filosofia), uma vez que cada âmbito é composto por elementos 

diferentes. “Há, portanto, em Hegel uma diferença constitutiva entre Lógica, i.e., 

conceito, e realidade (finita), diferença que, dado que ela segue das determinações da 

própria Lógica, será enunciada de maneira translúcida” (Arndt, 2023, p. 5). Dessa 

maneira, o autor argumenta como essa diferença indica que a realidade não será derivada 

do conceito pois eles se encontram, em alguma medida, externos um ao outro – visto que 

na realidade existem a contingência e outros elementos que não corresponderão ao 

conceito. 

No que se tange à passagem da Lógica para as ciências particulares em geral, 

Andreas Arndt prossegue sua argumentação, ocupando-se do âmbito exterior, 

investigando, portanto, como os elementos trabalhados no espaço lógico se relacionarão 

na natureza. Deste modo, a realidade não poderá alcançar uma concepção de identidade 

absoluta em si mesma: “Posto que essas Ciências Reais não podem se encontrar dentro 

de si mesmas numa identidade absoluta [...]” (Arndt, 2025, p. 6). Contudo, é em função 

da plasticidade característica da ideia lógica (o resultado de ela ser a identidade do 

idêntico e do não idêntico) que haverá uma relação com as Ciências Reais, e não uma 

projeção direta, autoritária, tampouco um solipsismo. A ideia lógica percorrerá todos os 

âmbitos das Filosofias Reais, buscando se reencontrar na realidade, porém, o autor afirma 

que a identidade absoluta da ideia não será ali algo completamente alcançado. A realidade 



24 

 

finita aparenta contraditoriedade à ideia lógica (e isso desde a dificuldade de se 

estabelecer o começo pelo ser), dessa forma o desenvolvimento espiritual – 

principalmente alcançado no Espírito Absoluto – será um bálsamo para essa discordância. 

 

Natureza e Espírito são, segundo Hegel, “modos” fundamentalmente 
“diferentes” de apresentar o “ser-aí” da Ideia (GW 12, 236); a Ideia 
Absoluta como o resultado do “puro” pensar tem, portanto, um ser-aí 
apenas na Natureza e no Espírito, e não num mundo metafísico 
escondido; de acordo com isso, Natureza e Espírito são, como relatos 
diferentes um do outro, também necessariamente relacionados 

reciprocamente (Arndt, 2025, p. 6-7). 

 

Ao contrário do que é comumente constatado pelos críticos da teoria hegeliana, a 

ideia absoluta não corresponderá a um conceito descolado da realidade, em razão de que 

o próprio filosofo alemão empreende duras críticas às teorias que fixam e isolam o 

conceito em face da realidade. Compreende-se, portanto, que as investigações lógicas são 

realizadas pelo puro pensar – que é sempre relação – e esse relacionar é o motivo pelo 

qual a ideia absoluta precisa sair livremente de si mesma. A Lógica se fecha em si mesma, 

mas ao empreender tal movimento ela compreende que seu fundo é a relação (negativa), 

e, à vista disso, ela encontra-se conectada com algum conteúdo da natureza ou da história. 

Não mais estruturando-se a partir de categorias fixas, a filosofia de Hegel será uma teoria 

do movimento, dado que ao fechar-se em si mesma, abstraindo-se de toda determinidade 

concreta, ela compreende como se dá a passagem de um conceito ao outro. No âmbito do 

real, em que se observa a Natureza e o Espírito, a ideia absoluta se apresentará 

determinada, dessa forma seu ser-aí será expresso em uma composição concreta, na qual 

harmoniosamente articulará elementos como a passagem e a negatividade. Ao fechar-se 

em se mesma a Lógica se abre, de modo que, embora habitando âmbitos diferentes, 

Natureza e Espírito estarão relacionados de forma recíproca, isto é, livre. 

A relação que a ideia lógica estabelecerá no âmbito real será representada pela 

atuação do espírito, dessa maneira o espírito atuará como essa plasticidade negativa que 

é característica fundamental da ideia absoluta. Arndt enfatiza que o espírito finito 

(subjetivo e objetivo) é consumado no Espírito Absoluto, assim sendo, é somente no 

Espírito Absoluto que será possível alguma reconciliação dessas esferas distintas. É 

exclusivamente na autonomia presente na Arte, na Religião e na Filosofia que será 

concebida a superação do finito: “Aqui o finito é suspenso e reconciliado no absoluto. 

Essa reconciliação ocorre, para Hegel, somente num mundo “ideal” e não na realidade” 



25 

 

(Arndt, 2025, p. 11). O autor ressalta que é especificamente na absolutidade do espírito, 

no seu desenvolvimento mais elevado, ou seja, de volta no âmbito da Lógica, que será 

possível a concepção de uma unidade entre o conceito e o real. Em virtude da efetivação 

espiritual, que abstrai da exterioridade suspendendo o seu ser-aí determinado de outrora, 

o conceito estará novamente em unidade (absoluta) consigo mesmo, equilibrando 

especulativamente a identidade e a não identidade. 

Ao contrário do que pode ser comumente compreendido, a unidade presente no 

Espírito Absoluto não é uma subordinação do não-idêntico ao conceito, visto que o 

desenvolvimento imanente do conceito será pautado pelo discernimento racional. “O 

passo rumo ao universal do espírito, tal como ele ocorre no espírito absoluto, não significa 

uma rejeição da realidade ou sua idealização (Verklärung), mas sim a referência à razão 

como instância normativa da crítica do meramente existente em si nulo” (Arndt, 2025, p. 

13). Arndt argumenta que o retorno à universalidade não será em favor da superioridade 

desse absoluto, mas é o resultado de uma crítica racional. A Ideia se relacionará com a 

realidade de forma crítica, uma vez que a realidade será considerada através do conceito 

e sua reprovação será dirigida àquilo que não lhe for compatível4. À vista disso, será 

constatado que no real ainda haverá questões que não se adequarão em unidade ao 

conceito. 

A realidade não correspondente inteiramente ao conceito, isto é, o real que é 

criticado pela razão, não alcançará a compatibilidade com a ideia. Assim sendo, aquilo 

que não for efetivo segundo o conceito, não disporá correspondência com a ideia lógica, 

compreendendo que essa desigualdade será deixada na realidade como existência. Dessa 

forma, ao cabo de seu texto, Andreas Arndt, explicita de modo sucinto a relação dessa 

diferença pertencente ao real com o produto da Ciência da lógica: 

 

 Eu resumo brevemente: O não-idêntico é essencialmente para o 
conceito e é posto como diferença em relação ao conceito com a entrada 
no reino da autorreferencialidade do pensamento. A esse respeito, o 

não-idêntico tem existência na realidade como tal e não deve ser banido 
do conceito, embora o respectivo meramente existente é, na sua 
determinidade histórica, um finito e com isso nulo. Somente por meio 
da elevação sobre o finito no espírito absoluto e por fim na ideia 
absoluta, pode dele ser abstraído, mas essa abstração é inscrita como 
retorno à realidade, uma vez que a Ideia absoluta, tal como Hegel se 

                                              
4 Ao contrário do que é defendido por Adorno, a compreensão da realidade através do conceito não é uma 

função afirmativa, em que a realidade seria medida unilateralmente ou solipsistamente pelo conceito. 

Contrariamente, o caráter da Lógica hegeliana consiste em observar o desenvolvimento imanente das coisas 

nelas mesmas (Arnt, 2025). 



26 

 

expressa, nela quer encontrar-se. Mediante esse retorno, o conceito 
recebe uma significação crítico-normativa: ele mede o subsistente pela 
exigência de validez da razão (Arndt, 2025, p. 14).   

 

As considerações finais de Andreas Arndt exemplificam todo o esforço 

argumentativo de seu trabalho. Essa recapitulação enfatiza os tópicos principais de sua 

reflexão, desse modo, mesmo que sua discussão perpasse por especificidades lógicas, o 

que realmente está sendo discutido é um novo jeito de interpretar a relação da Ideia 

Absoluta com as Filosofias Reais. O não-idêntico será encontrado na realidade, portanto, 

o pensamento puro se eleva para superar essa diferença, abandonando a finitude, mas seu 

exercício de abstração tem como resultado o seu retorno à realidade, porque de fato nunca 

foi uma abstração do tipo que se satisfaz com a identidade, sendo antes uma abstração 

que lida com a identidade da identidade e da não identidade. A relação com o real será 

pautada pela racionalidade, buscando legitimidade naquilo que disponha dessa coerência. 

Assim, não é inadequado dizer que há um “resto” no âmbito do real, com o qual o método 

hegeliano não se relacionará, ou seja, não será reconhecido por sua racionalidade. A ideia 

absoluta permite que as formas naturais se desenvolvam nelas mesmas, mostrando em-si 

o seu próprio conceito, nunca porém completamente autorreferente. Deste modo, o outro 

segue livremente o seu desenvolvimento, pois a Lógica não construirá a estrutura 

apriorística da natureza, ao contrário, a natureza e a história concretas seriam o “apriori” 

da Lógica. A base para tanto é que o método de Hegel permite – consiste em – deixar que 

o real se apresente nele próprio, assim ele desdobrará suas próprias categorias ausentando-

se da influência da ideia absoluta, algo que apresentará sempre um “resto”. 

No esforço de compreender como ocorre a passagem da Ideia Absoluta para a 

Filosofia da natureza, avaliando igualmente as consequências dessa passagem para o 

desenvolvimento natural, comtemplamos agora em conjunto os trabalhos da professora 

Márcia Gonçalves e do professor Andreas Arndt. Ambos os textos se dedicam a analisar 

esse momento significativo da filosofia de Hegel, e pelo que se percebe, esses dois autores 

usufruirão de pareceres em comum. Refletindo acerca dessas semelhanças, no trabalho 

de Márcia Gonçalves encontraremos a contradição como o motor da progressão dialética.  

“E a contradição, como sabemos, ao contrário de ser um erro lógico, constitui a origem 

mesmo de todo processo dialético” (Gonçalves, 2021, p. 126-127). Desse modo, a autora 

utilizará da contradição, tão presente no âmbito do real, como uma promotora para o 

método hegeliano, constituindo uma dinamicidade que se adequará posteriormente à 



27 

 

exterioridade das determinações da natureza. Arndt, por sua vez, destacará a mesma 

importância para a relação da ideia lógica com o real: 

 

A exterioridade das determinações conceituais na natureza enquanto 
ser-exterior da Ideia é condição para que o espírito possa ordenar os 

disjecta membra da Ideia segundo determinações de finalidade 
objetivamente possíveis e com isso dar um passo a mais de volta à 
unidade do conceito; [...] (Arndt, 2025, p. 8).   

 

Esse breve trecho explicita elementos de concordância com as argumentações de 

Márcia Gonçalves, visto que partimos de uma natureza que é exterioridade e as 

determinações conceituais se relacionarão com ela a partir de suas diferenças. É 

necessário o relacionar-se com a exterioridade, com as diferenças, para que possa voltar-

se a sua unidade no âmbito do absoluto. Assim sendo, é preciso o ser-exterior da Ideia na 

natureza, para que haja condições favoráveis de avançar até o Espírito Absoluto. Ambos 

os autores estão em concordância nesses aspectos, e em muitos outros, mas nosso 

interesse volta-se, agora, para as discordâncias. No início de seu texto, Márcia Gonçalves, 

apresenta sua análise no que concerne à “necessidade da manifestação da ideia absoluta 

na natureza enquanto forma imediata da unificação entre o conceito e sua realidade 

efetiva” (Gonçalves, 2021, p. 113). Examinando isoladamente este trecho, compreende-

se que a ideia absoluta dispõe da necessidade de manifestação na natureza, para que assim 

haja a unidade entre o conceito e a realidade, desta forma, haveria dois âmbitos 

originalmente separados que se uniriam posteriormente pela manifestação da ideia. Por 

conseguinte, o conceito e o real estariam primeiro separados, pela etapa abstrativa, e sua 

união dialética dependeria da progressão da ideia absoluta. 

Evidentemente, Márcia Gonçalves fundamenta sua hipótese argumentativa no 

texto de Hegel, referenciando diretamente o último capítulo da Doutrina do Conceito. 

Sua investigação ocupa-se em analisar a efetividade da ideia lógica, de modo específico 

na natureza e no espírito subjetivo, levando em consideração o conceito de unidade – 

mesmo que a unificação entre o conceito e a realidade ocorrerá exclusivamente no âmbito 

absoluto.  No que concerne à argumentação de Andreas Arndt, é incontestável sua ênfase 

no tocante a algo que não se equivalerá ao conceito: “A realidade, pelo contrário, não é 

congruente com a efetividade real, pois ela designa também o contingente e o meramente 

existente, que não corresponde ao conceito e não lhe diz respeito” (Arndt, 2025, p. 5). 

Ainda que a efetividade da ideia se realize no espírito, haverá um “resto” que não 

compartilhará dessa correspondência. De fato, a ideia lógica não realizaria a unidade entre 



28 

 

o conceito e a realidade efetiva, na medida em que se compreende os padrões de 

racionalidade do método desenvolvido por Hegel.   

Contudo, a unidade que Andreas Arndt constata é a correspondência presente no 

Espírito Absoluto. A unidade entre ideia e conceito existirá exteriormente às investigações 

lógicas, no entanto, essa reconciliação ocorrerá em um momento “ideal”, em que as 

adversidades naturais não mais interferem como ocorria anteriormente. É importante 

compreender que ambos os textos, tanto o de Márcia Gonçalves quando o de Arndt, 

dispõem de propostas e objetivos argumentativos diferentes. Dessa forma, um concentra-

se na necessidade da manifestação da ideia enquanto unificação do conceito e da realidade 

(Gonçalves, 2021), o outro ocupa-se do não-idêntico presente na realidade, não 

correspondendo à totalidade do conceito (Arndt, 2025). Suas discordâncias remetem-se 

às finalidades de seus trabalhos, ambos autores dispõem de recortes interpretativos e 

pesquisas com objetivos diversos. As constatações no artigo de Gonçalves são 

fundamentadas no texto de Hegel, de modo mais específico, aludindo ao final do capítulo 

da Ideia Absoluta. Portanto, faz-se necessário, após o diálogo entre esses dois autores, 

encaminhar-se diretamente à obra de Hegel, para que assim compreendamos melhor as 

argumentações apresentadas. 

Arnt e Gonçalves utilizarão as páginas finais da Doutrina do conceito como 

fundamentação de suas construções argumentativas. Hegel, no capítulo da Ideia Absoluta 

(final da Lógica) desenvolve a seguinte concepção: 

 

Porém, essa primeira decisão da ideia pura de se determinar como ideia 
externa põe para si, com isso, apenas a mediação a partir da qual o 
conceito se eleva como existência livre, que foi para dentro de si desde 

a exterioridade, realiza plenamente sua libertação através de si na 
ciência do espírito e encontra o conceito supremo de si mesmo na 
ciência da lógica enquanto conceito puro que se compreende (Hegel, 
2018, p. 334). 

 

Essas linhas finais da Doutrina do conceito comprovam a argumentação 

trabalhada por Andreas Arndt. Considerando o trecho acima referenciado, Hegel, ocupa-

se da transição da ideia pura para a natureza, portanto, essa determinação externa é uma 

deliberação livre da própria ideia absoluta. De fato, é na ciência do espírito que essa ideia 

conseguirá realizar plenamente sua libertação, visto que é no espírito que o conceito 

reencontrará a si mesmo e através da mediação será existência livre. O final de sua Lógica 

indica, mesmo que sutilmente, o caminho que a ideia terá de percorrer até ser espírito, 



29 

 

contudo, a última linha de seu parágrafo enfatiza um ponto específico: o conceito só se 

encontrará em sua pureza na Ciência da lógica, que é a parte mais pura, abstraída, da 

Filosofia, que por sua vez é a expressão última e mais plástica do Espírito absoluto. O 

conceito que compreende a si mesmo, aquele que é autorreferencialidade absoluta, só será 

possível no espaço lógico (Arndt, 2025). Segundo Arndt, em sua interpretação de Hegel, 

a realidade não desfrutará da autorreferencialidade do pensamento, dado que sempre 

existirá a presença de um excedente, um “resto”.  

Se o texto de Hegel realmente comprova a tese defendida por Arndt, de que o 

conceito puro só é possível na Lógica, como pode ser apreendida a busca pela unidade 

entre conceito e realidade efetiva contemplada por Márcia Gonçalvez? Como ressaltado 

anteriormente, a autora fundamenta igualmente suas concepções no texto hegeliano, 

portanto, a ideia como uma unidade do conceito e da realidade será algo igualmente 

abordado pelo filósofo.  

 

Assim, pois na ideia absoluta a lógica também retornou para essa 
unidade simples que é seu início; a pura imediatidade do ser, na qual, 
primeiramente, toda determinação aparece como extinta ou deixada de 
lado através da abstração, é a ideia que chegou à sua correspondente 
igualmente consigo através da mediação, a saber, através da suspenção 
da mediação. O método é o conceito puro que se relaciona somente 

consigo mesmo; ele é, por conseguinte, a relação simples consigo 
mesmo que é ser (Hegel, 2018, p. 332-333).  

 

As investigações lógicas são realizadas na ausência de determinações naturais, ou 

seja, a abstração é empregada almejando a inexistência de reflexões prévias, uma vez que 

o conteúdo da Lógica são, em alguma medida, as regras que direcionam o pensamento. 

Hegel afirma que a ideia absoluta é unidade, uma vez que retorna à simplicidade de seu 

início, desse modo, o devir é esse movimento imanente ao juízo, sendo o responsável por 

sustentar/permitir essa unidade5 simples. É essa unidade inquieta, proveniente do devir, 

que conseguirá abarcar os conceitos sem que se abdique (ou sacrifique) um dos lados 

desse desenvolvimento lógico. A pura imediatidade do ser, em princípio, não concebe 

nenhuma determinação, porém, atentando-se à atividade negativa do pensamento e seu 

resultado absoluto, a ideia retornará para junto de si através de sua (i)mediatidade. Essa 

                                              
5 A unidade proporcionada pelo devir é, como mencionado no corpo do texto, uma unidade na inquietude. 

A finalidade dessa concepção hegeliana é compor uma unidade que é movimento, dessa forma, o filósofo 

busca evitar uma unificação que seja estática e que se fundamentaria na comparação, na medida em que 

esse conceituar se tornaria exterior à reflexão. De fato, em uma comparação exercida há igualmente a 

problemática de suprimir tudo em nome da dessa unidade (Hegel, 2016, p. 95).   



30 

 

relação com a imediatidade e a suspenção da mediação ocorre em virtude do caráter 

simples para o qual a ideia absoluta retorna em seu desfecho, como indicado no trecho 

acima. 

 Dessa forma, é pela efetividade da ideia lógica na natureza que ela se 

reencontrará no (espírito) absoluto, como coloca Gonçalves: “[...] o espírito descobre que 

a verdadeira liberdade consiste em sua unificação como o mundo objetivo, até alcançar a 

absolutidade” (Gonçalves, 2021, p. 126). É o desenvolvimento imanente do conceito, que 

assegura sua saída para a externalidade e, consequentemente, seu retorno desta. Em 

conformidade com o viés lógico, a ideia deixa-se sair livremente e percorre as esferas do 

real, seu intuito é se reconhecer nos elementos exteriores e, na sua efetividade, alcança a 

subjetividade e o espírito. O método foi desenvolvido pelo puro conceituar, 

possibilitando, assim, dispor somente de si mesmo em suas investigações, por 

conseguinte, ele é relação simples consigo mesmo – o pensar em sua pureza é sempre 

relação. “Portanto, no contínuo processo que é a natureza da vida ou a vida da natureza, 

negativo e positivo, ideal e real, finito e infinito estão sempre presentes em sua relação 

absolutamente dialética” (Gonçalves, 2021, p. 130, grifo nosso). A ideia absoluta não 

está negando o seu autocentramento e a sua pureza, mas na verdade afirmando que seu 

autocentramento é relação, e que sua pureza pressupõe (negativamente) o exterior. Desse 

modo, o espírito, como correspondente do conceito e graças ao seu processo contínuo, 

abstrai de sua realidade finita voltando-se para sua unidade. 

Compreendendo essas concepções esclarecidas por Hegel no capítulo da Ideia 

Absoluta é possível conceber que tanto Márcia Gonçalvez quando Andreas Arnt 

produzem argumentações válidas e fundamentadas na filosofia hegeliana. As diferenças 

entre esses dois estudiosos situam-se no recorte teórico de seus textos, consequentemente 

os temas e objetivos empreendidos são distintos. Arndt se dedica a pesquisar a relação 

entre exterioridade e conceito, concentrando-se em discorrer a respeito de uma não-

identidade que é permanente no âmbito da filosofia real. Márcia Gonçalvez argumenta 

acerca da passagem da ideia lógica para a filosofia da natureza, assim, a autora desenvolve 

questionamentos quanto à relação entre esses dois âmbitos, remetendo conjuntamente à 

influência de outros autores, como Aristóteles e Schelling, na composição da teoria de 

Hegel. Independentemente de uma construção argumentativa distinta, ambos os 

pesquisadores abordam a temática corretamente, logo, produziram frutíferas concepções 

a partir de seus textos.   



31 

 

Ao buscar compreender como a exterioridade (da natureza) e a interioridade (do 

espírito) se relacionam, elaborando uma concepção que difere da problemática 

composição dos pensadores modernos, a resposta hegeliana estará fundamentada no 

resultado de sua lógica: a ideia absoluta. Somente a ideia usufruirá de elementos 

necessários para ocupar-se com concepções contraditórias, pois o fundamento hegeliano 

utiliza da contradição dialética como estímulo e não como uma barreira intransponível. É 

pela liberdade (absoluta) que a ideia lógica deixa-se sair de si mesma e anseia se 

reencontrar na natureza, desse modo, após percorrer os elementos naturais sua busca 

apresenta-se satisfatória na subjetividade, mas é somente no espírito que ela se 

reconhecerá plenamente.  

 

 

1.2 Organismo e subjetividade: plantas e animais 

 

Dedicando-se especificamente à filosofia da natureza, as concepções hegelianas 

se confrontam com as adversidades próprias dessa conjuntura, tais como as teorias 

dualistas e mecanicistas que em muitos casos eram utilizadas para desvendar o 

funcionamento da naturalidade. Dessa forma, Hegel compreenderá que a filosofia da 

natureza precisa direcionar-se (criticamente) para um viés aristotélico6, apreciando uma 

naturalidade que está viva e tende à autoconservação. Sua filosofia visa discorrer a 

respeito de uma concepção de natureza que é compreendida na unidade, concebendo uma 

inteligibilidade interior (metodológica, e não ontológica, como em Aristóteles) e que 

contempla assim um processo constante e infinito. A filosofia hegeliana relacionará o 

âmbito exterior e interior sob a competência da ideia lógica, usufruindo do conceito 

dialético para explicitar o desenvolvimento do natural, contendo a vida e o gênero como 

estágios significativos dessa argumentação.  

 

A natureza é em si um todo vivo; o movimento através de seu gradativo 
percurso é mais precisamente este no qual a ideia se poria como o que 
ela é em si; ou – o que é o mesmo – no qual ela partiria de sua 

imediatidade e exterioridade, que é a morte, em direção a si, para ser 

                                              
6 A composição teórica de Aristóteles é compreendida por Hegel como uma boa filosofia no que se refere 

aos elementos da natureza, muito embora a Aristóteles falte ainda uma diferenciação adequada entre lógica 

e natureza, bem como um conceito de lógica que não estaria mais fundado na identidade, mas na 

contradição. Hegel profere críticas aos pensadores modernos, alegando que a temática da natureza não é só 

negligenciada, mas também recebe abordagens insuficientemente coerentes. Ele critica em especial aqueles 

que optam pelo empobrecimento teórico, característico da lógica causal mecanicista. 



32 

 

pela primeira vez como um [ser] vivo, mas, ulteriormente também, ela 
suspenderia essa determinidade na qual ela é apenas vida e se produziria 
para a existência do espírito, que é a verdade e o fim último da natureza 
e a verdadeira realidade efetiva da ideia  (Hegel, 1997, §251). 

 

As investigações concebidas na Ciência da lógica ocorrem na privação do tempo 

e do espaço, no entanto, na ocasião em que o conceito é aplicado à natureza é preciso 

considerar uma gama de elementos que se fizeram anteriormente ausentes. Portanto, no 

trecho anteriormente referenciado, a interpretação adotada é a de uma naturalidade que 

performe como uma unidade, dispondo de um funcionamento organizacional. A ideia 

lógica perpassa pelos elementos naturais, como algo em si, encontrando majoritariamente 

exterioridade como o fora-um-do-outro, porém, somente ao se deparar com a vida a ideia 

contempla a possibilidade do espírito (Geist), de finalmente ser por si. O parágrafo §251, 

localizado na Introdução, apresenta um breve panorama acerca da concepção de natureza 

adotada por Hegel, e como o seu conceito performará perante os elementos e 

determinações naturais, no qual agora se encontra submetido. Ao suspender a 

determinidade na qual a ideia se encontra somente como simples vida orgânica, ela 

consegue alcançar o espírito, que é a “verdadeira efetividade da ideia”. 

Em vista disso, a teoria hegeliana inicia sua investigação sob a competência da 

pura exterioridade: 

 

A natureza mostrou-se como ideia na forma do ser-outro. Visto que a 
ideia é assim como o negativo dela mesma ou exterior a si, assim a 
natureza não é exterior apenas relativamente ante esta ideia (e ante a 
existência subjetiva da mesma, o espírito), mas a exterioridade constitui 

a determinação na qual ela está como natureza (Hegel, 1997, §247).   

 

Ao apresentar o conceito de natureza no parágrafo §247, Hegel aborda 

suscintamente a relação que a ideia possuirá com a natureza e como a exterioridade 

participará dessa relação. Deste modo, o filósofo inicia sua conceituação acerca da 

natureza investigando o caráter que a ideia lógica assume ao entrar em relação com a 

naturalidade. A ideia em sua negatividade resulta, portanto, na natureza, como o ser-outro, 

a exterioridade é constitutiva da determinação natural, ou seja, a natureza está na forma 

da exterioridade. Temos aqui uma oposição clara: a autorrelação da ideia com o seu outro 

com vistas ao puro pensar; a autorrelação da ideia com seu outro com vistas à 

exterioridade. É, dessa forma, sempre a mesma relação, mas com sentidos e funções 

diferentes, talvez opostas. A proximidade da ideia lógica com a natureza resulta no ser-



33 

 

outro, proporcionando que a ideia em detrimento da exterioridade coloque para si a 

diferença, pois a ideia nesse fora-um-do-outro determina si mesma. No entanto, a ideia 

não encontrará nessa naturalidade externa uma correspondência satisfatória, não obtendo 

a liberdade: “a ideia não está aí da maneira como é em-e-por-si, ainda que a natureza seja 

uma das maneiras de a ideia se manifestar, e aí precise [muss] aparecer” (Hegel, 1997, 

§247, Adendo). Mesmo que a ideia não esteja em um primeiro momento como em-e-por-

si, a sua manifestação precisa ocorrer na esfera da natureza, uma vez que como 

mencionado anteriormente (§251) há o movimento de um “gradativo percurso”. 

No âmbito da Filosofia da natureza é perceptível o impulso para a liberdade, ou 

seja, um impulso para o reencontrar da autossuficiência característica da ideia absoluta . 

“Esta libertação da natureza e de sua necessidade é o conceito de filosofia da natureza” 

(Hegel, 1997, §376, Adendo). A natureza, em princípio, contemplará uma ampla 

exterioridade, salientando a independência de seus elementos, daí que essa primeira 

percepção hegeliana se ocupará dessas propriedades externas. Os capítulos iniciais de sua 

obra abordam uma naturalidade na qual a organicidade ainda não é perceptível, discutindo 

temas como a Mecânica (espaço, tempo e matéria) e a Física (individuação dos corpos, 

elementos da matéria). A independência dos componentes naturais passará do fora-um-

do-outro e tenderá à vida e à subjetividade, dado que essa passagem se realiza em razão 

do desenvolvimento imanente e progressivo da autorrelação da ideia com seu outro. 

Investigando os elementos que compõem o âmbito natural, Hegel, ocupa-se da Física 

Orgânica – ou teoria da subjetividade natural – que inicia com a Geologia e o Processo 

da Terra. O planeta Terra é formalmente um sujeito, mas um sujeito cuja subjetividade 

está inteiramente fora de si e na qual as partes muito dificilmente são captadas numa 

unidade. “[...] mas, já que elas são à maneira do fora-um-do-outro então falta a forma 

infinita da subjetividade” (Hegel, 1997, §338). Esse é o primeiro passo da subjetividade 

natural, no entanto, ainda incompleto.  

No que concerne aos objetos que não dispõem de vivacidade, Terry Pinkard 

argumenta que eles são, em alguma medida, influenciados pelo seu ambiente. “Por mais 

que a pedra responda ao seu ambiente, digamos, dissolvendo em condições úmidas, e por 

mais que a natureza da pedra de se decompor em virtude da exposição à água salgada, 

por exemplo, a pedra nada faz para conseguir esse resultado” (Pinkard, 2012, p. 24). 

Sendo assim, a pedra, mesmo dotada de exterioridade, integra o meio no qual se encontra 

e consequentemente é por ele passível de modificação. Conduto, como ser inanimado, a 

pedra não agirá na tentativa de uma autopreservação perante as influências recebidas, ela 



34 

 

se encontrará submetida a esse ambiente no qual está inserida. No que concerne o âmbito 

vegetal em comparação com o mundo geológico, este é uma subjetividade mais concreta. 

A presença da subjetividade revela um impulso de dentro para fora, que intenciona a 

autoconservação do ser vivo.  

 

Já nas plantas se mostra um centro expandido na periferia, uma 
concentração das diferenças, um desenvolver-se de-dentro-para-fora, 

uma unidade diferenciando-se a si mesma, e no rebento produzindo-se 
a si mesma [a partir] de suas diferenças: por isso [é] alguma coisa a que 
atribuímos o impulso (Trieb) (Hegel, 2011, §381, Adendo). 

 

 Em vista disso, a teoria hegeliana encontra nas plantas uma unidade que 

permanece frente as diferenças, um impulso que surge internamente e dirige-se para fora 

com o intuito de se autopreservar. Mas, apesar da subjetividade encontrada na 

organicidade das plantas, essa unidade também é ainda incompleta, não possui a 

complexidade necessária para o espírito. Segundo Hegel, as partes que compõem as 

plantas são apenas “uma repetição dela” (§381), significando que não se apresentam em 

uma unidade na qual essas partes se integram, não procedem de modo colaborativo para 

que haja uma ampla unidade subjetiva.  

Uma subjetividade em grau superior é percebida no organismo do animal. No 

domínio animal, já é possível contemplar alguma superação da exterioridade, uma 

sensação de unidade, portanto, ele dispõe de impulso e instinto, buscando sua 

autoconservação. 

 

Uma vitória ainda mais completa sobre a exterioridade apresenta-se no 
organismo animal; neste, não somente cada membro engendra no outro, 
é sua causa e efeito, seu meio e fim, por conseguinte ele mesmo e ao 
mesmo tempo o seu outro; mas [também] o todo é de tal modo 
penetrado por sua unidade que nada nele aparece como autônomo; [...] 

(Hegel, 2011, §381, Adendo). 

 

 De modo mais aprimorado do que o que havia sido apreendido no reino vegetal, 

o animal se encontra em maior harmonia na sua relação de unidade com os seus membros. 

Esse processo subjetivo encontra no gênero a forma “natural” do conceito, a forma do 

conceito fora de si na exterioridade da natureza, e desta forma, esse procedimento será a 

unidade simples e universal das espécies. As partes são subjugadas pelo todo, portanto 

essa interioridade subjetiva se dedica à autoconservação e preservação do ser vivo. O 

animal está junto-de-si em suas partes constituintes, dispondo consequentemente de 



35 

 

sensação, algo que permite a essa vida animal usufruir de uma unidade com seus 

membros. A sensação de unidade com o todo estabelece que os membros do animal se 

relacionem de modo imediato com sua totalidade, transmitindo qualquer sensação sentida 

sem interrupção. Pinkard, discorre igualmente acerca da interioridade característica do 

organismo animal: “Para Hegel, principalmente, animais podem ser descritos como 

sujeitos de suas próprias vidas. Enquanto a pedra simplesmente é, o animal é o que é por 

manter a si mesmo e assim sustentando um tipo diferente de relação com seu eu” (Pinkard, 

2012, p. 24). Não obstante, ainda que na vida animal a natureza tenha se deparado com a 

sua forma mais acabada, essa subjetividade não se faz suficiente para alcançar a liberdade.  

Hegel compreende que ao defrontar-se com uma subjetividade natural em seu 

estado mais elevado, que é encontrada na vida animal, haverá consequentemente a 

presença de alma. Portanto, a alma para o filósofo corresponde a uma organização 

subjetiva que dispõe de autoconservação frente as contradições percebidas – como ocorre 

no animal. Mas como o animal não é, por si, espírito, “[...] no animal a alma ainda não é 

para a alma, o universal como tal [não é] para o universal” (Hegel, 2011, §381, Adendo). 

Especificamente na alma animal, como referenciado no adendo do §381, a alma em 

questão não conquistará o universal, à medida que essa organização subjetiva não 

conseguirá se desvencilhar da sua característica de finitude (típica dos elementos 

naturais), que a impedem, dessa forma, de avançar para o universal e para a 

autoconsciência.  

Discutindo semelhanças e diferenças entre a interioridade animal e a humana, 

Pinkard, investiga como esse aspecto subjetivo se desenvolve e repercute em ambas as 

subjetividades.  O animal, dotado de interioridade e percepção, se relaciona com o mundo 

ao seu redor, buscando, dessa forma, elementos necessários para sua autopreservação e 

bem-estar, portanto, ele se relaciona com o seu ambiente através de sua sensação. Pinkard 

evidencia a elaboração hegeliana no tocante à distinção entre os termos sentir e 

representar, explica que o sentir é referente à sensação de unidade consigo e com o 

ambiente, por sua vez, o representar envolve autorreflexão e consciência. “Humanos e 

animais têm vidas interiores, mas a interioridade do animal não é em si uma questão de 

consciência como interioridade” (Pinkard, 2012, p. 27). O autor apresenta uma 

diferenciação fundamentada na intencionalidade, uma vez que o animal dispondo de 

interioridade percebe e age, contudo, seu ato está submetido ao instinto e não à 

racionalidade. Não dispondo da capacidade de julgar e nem de realizar inferências, por 



36 

 

conseguinte, o animal utiliza de sua percepção a seu favor mesmo que esta não seja 

rebuscada.    

Ainda que na vida animal seja possível encontrar subjetividade e, portanto, 

autopreservação, somente essas características não serão suficientes para que essa alma 

alcance o âmbito da universalidade, somente a alma espiritual atingirá essa conquista. 

  

Portanto, ainda na forma mais acabada, à qual a natureza se eleva – na 
vida animal –, o conceito não chega a uma efetividade igual à sua 
essência anímica, à completa vitória sobre a exterioridade e finitude do 
seu ser-aí. Isso só ocorre no espírito que, precisamente por essa vitória 
que nele se realiza, se diferencia da natureza; [...] (Hegel, 2011, §381, 
Adendo). 

 

Mesmo que a natureza tenha se elevado, especialmente no âmbito da Física 

Orgânica, toda subjetividade encontrada é ainda finitude, e em consequência dessa 

limitação o fim alvo da natureza, lida a partir da autorrelação da ideia com seu outro, será 

o surgir do espírito (§376). O conceito – como discutido no tópico anterior – não encontra 

seu correspondente equivalente na natureza, somente com o espírito, que nega essa 

naturalidade, é que será possível obter uma efetivação. Assim, alma animal e alma 

espiritual se diferem, dado que, mesmo que a subjetividade animal seja chamada de alma, 

o conceito não conseguirá realizar sua efetivação através dela. O animal também será 

portador de alma, e em razão de suas características, no entanto, ele não possuirá espírito, 

somente no ser humano será encontrada esta particularidade. Desse modo, o espírito é 

primeiramente alma (Seele), visto que se encontrará próximo à naturalidade, na qual sua 

subjetividade terá que resolver as contradições anímicas para que possa se tornar 

consciência.  

A natureza propende ao espírito e o espírito destina-se à liberdade. Portanto, não 

é equivocado afirmar que espírito e a natureza desfrutam de características semelhantes 

– principalmente nos momentos iniciais da vida espiritual. O espírito advém da 

naturalidade, mas precisa suspendê-la, no sentido especulativo de negar, conservar e 

elevar. “Tanto os humanos como os animais são caracterizados em termos do tipo de 

autorrelação que eles mantêm, e o que é diferente entre eles é o tipo de autorrelação que 

marca a distinção entre a alma animal e a agência humana” (Pinkard, 2012, p. 29). A 

distinção entre o estágio anímico mais elevado da natureza (no animal) e a alma humana 

é a ação que eles realizam perante sua autorrelação e sua vinculação com a natureza. 

Mesmo dispondo de semelhanças anímicas, é o espírito atuante e racional que se 



37 

 

distinguirá dessa simples concepção de subjetividade encontrada no âmbito natural. O 

surgir espiritual é na verdade o desenvolvimento do conceito que perpassou as 

determinações naturais e se reencontrou na vida, especificamente na vida dotada de 

racionalidade. Somente o espírito consegue se elevar acima da singularidade da sensação 

e, portanto, “só o homem é o espírito pensante, e por isso – e, na verdade, só por isso – é 

essencialmente diferente da natureza” (Hegel, 2011, §381, Adendo).  

 

 

1.3 O espírito livre em decorrência do conceito 

 

Em detrimento da análise anteriormente empreendida, no que concerne à relação 

da ideia lógica com a externalidade e o gradativo percurso relativo ao âmbito da 

naturalidade, faz-se necessário igualmente compreender como o resultado do 

desenvolvimento natural – o espírito – se relacionará com a natureza a partir de sua 

perspectiva. Dessarte que, avançaremos para o terceiro volume da Enciclopédia das 

ciências filosóficas – Filosofia do espírito. Embora a autossuficiência, que é característica 

da vida espiritual, tenha como consequência a negação dos elementos naturais, é 

interessante compreender que a naturalidade estará perceptivelmente presente nos 

momentos iniciais do espírito subjetivo. Por conseguinte, a vinculação entre esses dois 

âmbitos, espiritual e empírico, estará submetida a um novo arquétipo, pois se 

anteriormente tínhamos a ideia lógica em contato com a externalidade da natureza, agora 

dispomos do espírito, que é a ideia que chegou ao ser-por-si.  

 

Esta é a transição do natural para o espírito; no vivente a natureza se 
aperfeiçoou e concluiu sua paz, enquanto se transforma em algo mais 
alto. O espírito assim proveio da natureza. O fim [alvo] da natureza é 

matar-se a si mesma e quebrar sua casca do imediato, sensível, queimar-
se como fênix para emergir desta exterioridade rejuvenescida como 
espírito (Hegel, 1997, §376, Adendo). 

 

O espírito é a verdade da natureza, consistindo em seu produto mais elevado. Após 

percorrer os elementos da ciência da natureza, Hegel encontra refletida a ideia absoluta 

na existência da vida espiritual, inicialmente apenas em si na alma natural. O espírito é 

resultado da natureza, contudo, à medida que essa espiritualidade se autodesenvolve a 

natureza constata seu fim. O filósofo enuncia previamente no último parágrafo da 

Filosofia da natureza (§376) o que será extensamente abordado na Filosofia do espírito, 



38 

 

ou seja, a negação da imediata influência com que os elementos sensíveis interferem no 

desenvolvimento espiritual. Entretanto, mesmo com a promissora descoberta do gênero 

como forma universal, e o conceito da vida com sua característica de autopreservação, a 

liberdade não se encontrará na naturalidade – a libertação pertencerá exclusivamente ao 

espírito. Sob os desígnios da natureza a ideia lógica não se vê como autônoma, os 

organismos vivos pertencentes a este meio, ainda que possuam atributos de organização 

e autoconservação, não se distinguem das influências e impulsos recebidos. A verdadeira 

liberdade só poderá ser concretizada na negatividade do espírito, somente ele poderá 

alcançar o status de autonomia e ser-por-si. 

Contemplando particularmente o parágrafo §381 da Introdução, intitulado de 

“Conceito do espírito”, Hegel aborda a notável relação entre o âmbito espiritual e o 

âmbito natural. O filósofo afirma: “O espírito tem para nós a natureza por sua 

pressuposição, da qual ele é a verdade e, por isso, seu [princípio] absolutamente primeiro” 

(Hegel, 2011, §381). O espírito dispõe de sua origem na natureza, entretanto, ele é a sua 

verdade e seu princípio primeiro. Esse início aparentemente contraditório, no qual o 

parágrafo §381 é apresentado, introduz de forma acertada a dinâmica especulativa à qual 

espírito e natureza estão submetidos. Para compreender como o espírito consegue ser esse 

princípio primeiro, ao mesmo tempo que seu surgimento acontece no âmbito natural, 

como resultado, precisamos trazer à tona a dialética, pois essa relação de opostos é 

compreendida à luz da ideia lógica. A interpretação acerca da relação entre espírito e 

natureza é uma continuidade da relação entre a ideia lógica e a naturalidade, ambas 

consideradas em suas respectivas complexidades. 

O seguinte trecho do adendo do §381 igualmente nos corrobora a elucidação das 

questões aqui discutidas: “O espírito efetivo, que é nosso objeto somente na ciência do 

espírito, tem a natureza exterior por sua pressuposição mais próxima, como tem a ideia 

lógica por sua pressuposição primeira” (Hegel, 2011, §381, Adendo). O espírito tem seu 

surgimento histórico ou temporal no âmbito natural, porém, a ideia lógica possuirá maior 

correspondência com as características espirituais, sendo sua predecessora direta. Na 

natureza o espírito ainda não se encontra como autônomo, como ocorre no ser-por-si, 

ainda não há liberdade ou efetividade do conceito para si mesmo. Desse modo, na segunda 

sentença referente ao parágrafo §381 Hegel prossegue alertando que: “Nessa verdade, a 

natureza desvaneceu, e o espírito se produziu como ideia que chegou ao ser-por-si, cujo 

objeto, assim como o sujeito, é o conceito.” (id., ibid.) Por conseguinte, a relação 

anteriormente estabelecida do espírito com a natureza é nesta ocasião negada, a 



39 

 

naturalidade permeada por exterioridade não se conduziu de modo satisfatório para que a 

ideia se encontrasse de forma autônoma.  

A frase continuada do parágrafo §381 reforça a relação de correspondência que a 

ideia lógica possui com o espírito. O espírito se fez ideia que alcançou a autonomia, que 

se tornou ser-para-si (autoconsciência) ou ser-por-si (autossubsistência), no qual o objeto 

e o sujeito desta autonomia correspondem ao conceito. O exercício empreendido pelo 

espírito, que dispõe como resultado o conceito, estabelece seu início à medida que a 

“morte” da natureza é anunciada. Isto posto, Hegel coloca a construção de uma identidade 

espiritual, fundamentada na negação: “Essa identidade é a negatividade absoluta, porque 

o conceito tem na natureza sua objetividade externa consumada, porém essa sua 

exteriorização é suspendida, e o conceito tornou-se nela idêntico a si mesmo” (Hegel, 

2011, §381). A ideia dirigiu-se à natureza, mas o que se deu por apreendido naquele 

domínio não correspondia à eficácia de sua plena manifestação, assim, a ideia suspende 

a naturalidade juntamente com a influência característica desse âmbito, para que ela possa 

utilizar plenamente de sua autonomia adquirida no conceito, e torna-se identidade com 

sua contradição (identidade da identidade e da não-identidade). 

O conceito se fez identidade (contraditória) a partir da perspectiva do espírito, este 

por sua vez dispõe de seu advento na natureza, mas nesta ocasião coloca esse domínio 

como uma diferença. “Por isso o conceito só é essa identidade enquanto é retornar da 

natureza” (Hegel, 2011, §381). O espírito nega a natureza, suspende a exterioridade na 

busca de sua liberdade e, em virtude dessa negação e diferenciação, o conceito obtém a 

sua identidade contraditória consigo, ele está junto de si como o seu outro e se encontra 

suspenso em face da pressuposta autoridade externa. A identidade é colocada por Hegel 

em reciprocidade com a diferença, o espírito só se sabe idêntico a si porque se 

compreende diferente da natureza. Alteridade e identidade estabelecem uma vinculação 

correlacionada, na qual ambas nutrem uma à outra.   

A insuficiência da manifestação da ideia no elemento da exterioridade faz com 

que a natureza seja colocada como um outro para o espírito. Essa relação permeada pela 

alteridade possui justamente como justificativa a impossibilidade de uma efetividade livre 

do conceito. Ambas as esferas, natural e espiritual, possuem em suas composições 

disposições que são constituídas de forma a serem divergentes entre si. Por conseguinte, 

a frase que encerra o parágrafo §381 é uma clara indicação da relação de co-dependência 

que a identidade e a diferença possuem nesse momento de passagem, pois só há 

identidade do conceito refletida na alteridade da natureza. 



40 

 

A exterioridade é suspendida (aufgehoben), seu retorno será construído através da 

idealidade. “Como a determinidade distintiva do conceito do espírito, deve ser indicada a 

idealidade, isto é, o suspender do ser-outro da ideia, o seu retornar e ser-retornada de seu 

Outro para si mesma; [...]” (Hegel, 2011, §381, Adendo). Hegel denomina essa faculdade 

suspensiva do espírito em relação à natureza de idealidade, no sentido de que o espírito 

tem o poder de considerar ideais (e não imediatamente como barreiras reais e 

irremovíveis) o tempo e o espaço e seus objetos. Assim, essa concepção apresentada no 

adendo do parágrafo esclarece que a determinidade espiritual se contrapõe à 

determinidade natural (ao menos em um primeiro momento), na configuração de uma co-

dependência, pois “por isso aquela só pode ser apreendida ao mesmo tempo com esta” 

(Hegel, 2011, §381, Adendo). 

A idealidade hegeliana atuará como reconciliadora da divisão anteriormente 

implementada, portanto, há o estabelecimento de uma troca entre o outro – que é como o 

espírito colocou a natureza – e o respectivo âmbito espiritual. “Todas as atividades do 

espírito nada são a não ser maneiras diversas da recondução do que é exterior, à 

interioridade que é o espírito mesmo [...]” (Hegel, 2011, §381, Adendo). A idealidade será 

aqui sinônimo de assimilação (espiritual), podendo ser assimilado da exterioridade para 

a interioridade, ou igualmente partindo do espírito e repercutindo no mundo material. 

Desse modo, Hegel evidencia a superioridade de espírito, lembrando que sua intenção 

não é a de compor uma substância isolada, como procedia a Psicologia Racional. 

Ao prosseguir sua argumentação no que tange às características distintivas do 

espírito, Hegel, em seu parágrafo §382, esclarece que o espírito almeja sua liberdade, pois 

ela é a sua essência: 

 

A essência do espírito é, por esse motivo, formalmente a liberdade, a 
absoluta negatividade do conceito enquanto identidade consigo. 
Segundo essa determinação formal, ele pode abstrair de todo o exterior 
e de sua própria exterioridade, de seu próprio ser-aí; pode suportar a 
negação de sua imediatez individual, a dor infinita, isto é, nessa 
negatividade conservar-se afirmativamente, e ser idêntico para si 

mesmo. Essa possibilidade é sua universalidade abstrata, que é para si 
dentro de si mesma (Hegel, 2011, §382). 

 

A mais importante característica do espírito é a sua liberdade, pois é em virtude 

de sua essência livre que ele será segundo o conceito. No §382 Hegel explicita que a 

liberdade é a circunstância fundamental da consideração espiritual, já que desfrutando de 

um caráter autorreferente, o espírito reivindica sua autonomia perante o outro. O espírito 



41 

 

corresponde ao conceito, e é justamente por sua proximidade com o conceito que ele 

suportará as contradições e a negatividade. Assim, é destacado no adendo do parágrafo 

em questão (§382) que a verdadeira liberdade do espírito reside na unidade “do conceito 

e da objetividade”, portanto, a liberdade só acontece verdadeiramente em conjunto 

(dinâmico e contraditório, não meramente sintético) com o outro. Hegel não compõe uma 

liberdade que exclua completamente o outro – ou o âmbito empírico –, em outras 

palavras, o filósofo afirmará que a liberdade só possui sua efetividade no/através desse 

outro.  

A constituição espiritual que correspondente ao conceito é igualmente referida por 

Hegel no §382. O espírito sendo semelhante à universalidade abstrata (no seu momento 

inicial) dispõe da habilidade de colocar a diferença para si mesmo, essa negatividade 

colocada pelo próprio espírito é aqui denominada de outro. Como foi aludido neste tópico, 

a negação do outro é também a sua suspensão, pois: “Essa suspenção da exterioridade – 

suspensão que pertence ao conceito do espírito – é o que temos chamado sua idealidade” 

(Hegel, 2011, §381, Adendo). Assim, o movimento de negar e suspender é também o 

movimento de troca, dado que ao suspender o outro eu permito que ele retorne e se 

relacione comigo. A essência do espírito é a liberdade, e a liberdade é a unidade do 

conceito com o objetivo, portanto, a identidade na diferença é o suspender e retornar a si 

do espírito. “[...] o universal que se diferencia a si mesmo e é junto de si e para si em sua 

diferença” (Hegel, 2011, §382, Adendo). Em consequência de seu cateter plástico, o 

espírito é capaz de suportar as negações e contradições, em razão disso sua essência é 

livre, conquistando sua autonomia (por si) na diferença. 

A compreensão da idealidade na filosofia de Hegel é imprescindível, dado que 

esse conceito suspensivo se faz presente por toda a extensão de sua teoria: “Hegel explora 

[esse termo] para moldar um dos conceitos operativos principais da dialética 

especulativa” (Müller, 2022, p. 173). Nesse sentido, Marcos Lutz Müller, em sua tradução 

da Filosofia do Direito7, fornece uma detalhada observação no rodapé do parágrafo §6, 

dispondo do intuito de compreender como o significado de aufheben seria adequadamente 

representado na língua portuguesa. À vista disso, Müller salienta o distinto significado 

                                              
7 Marcos Lutz Müller é responsável pela eximia tradução de Linhas fundamentais da filosofia do direito. A 

edição publicada no ano de 2022 está contemplada com detalhadas notas de rodapé, elaboradas pelo 

professor Müller, que têm como objetivo auxiliar o leitor em sua compreensão através dessa clássica obra 

hegeliana. A explicação aqui abordada é relativa a uma dessas observações concebidas por Müller, na qual 

o tradutor aborda a gênese lógica da liberdade presente na Filosofia do Direito, localizando-se 

especificamente nos parágrafos §5, §6 e §7.  



42 

 

que esse conceito apresenta: “A Hegel interessa principalmente o duplo significado 

negativo e positivo de aufheben (“suprimir” – “conservar”), já contido na linguagem 

comum” (Müller, 2022, p. 173). Ao utilizar esse termo como parte de sua dialética 

especulativa, Hegel busca representar igualmente na linguagem o que ocorre na teoria, a 

relação do positivo e do negativo, ambos sob a competência de uma suspenção 

conservativa.  

Empregando o termo aufheben, Hegel confronta as limitações do entendimento, 

pois este, no que lhe diz respeito, apresenta dificuldade em conceber como duas 

significações distintas conseguem se relacionar. Portanto, a ambiguidade característica do 

termo adotado pelo filósofo (aufheben) visa estabelecer um prenúncio da comunhão dos 

opostos que é elaborada no conceito. 

 

[...] a de que as determinações abstratas e opostas, resultantes da análise 
que o entendimento faz da unidade imediata, uma vez apreendidas na 
negatividade imanente à sua unilateralidade e finitude, se resolvem, isto 
é, se suprimem/se suspendem na unidade integrativa e superior da 
razão, na qual são conservadas e erguidas à sua verdade (Hegel, E, §§ 
79-82, apud Müller, 2022, p. 174). 

 

No trecho referenciado, Müller expõe de forma condensada e precisa como ocorre 

essa suspensão. A consciência sendo subordinada ao entendimento no momento da 

imediatidade, infere determinações que são abstratas e opostas, entretanto, quando são 

compreendidas sob a influência da negatividade, essas oposições se dissolvem: se 

suspendem. Dado que, para o filósofo a razão dispõe da capacidade de empreender tal 

exercício – suspender as contradições – conservando-as em suas verdades, o suspender 

não significa uma simples aniquilação, mas de acordo com Müller, possuirá um caráter 

de: elevar-se, conservar-se. Assim, Marcos Müller opta por fazer uso de “suprimir” nos 

momentos em que o texto corresponderá a uma exclusão, não exigindo o panorama 

dialético completo; no que concerne ao termo “suspender”, será referente à composição 

da dialética especulativa, em razão de indicar propriamente as diversas significações que 

a terminologia hegeliana em sua totalidade abarca.   

No §382 aufheben será também chamado de idealidade, uma suspensão que é 

igualmente recondução. O espírito, como perfeito correspondente do conceito, utilizará 

da suspenção como um meio de resolver o impasse com o Outro, visto que: “[...] essa 

relação ao outro é para o espírito não simplesmente possível, mas necessária” (Hegel, 

2011, §382, Adendo). É propriamente pela contradição que o espírito possuirá sua 



43 

 

suspenção e recondução desse outro para si mesmo. A necessidade dessa relação parte do 

princípio de que através dessa suspenção o espírito chegará até a verdade, é em 

consequência do conceito de aufheben (portanto, de toda significação que ele carrega) 

que será possível haver a verdadeira liberdade no outro. Portanto, a suspenção é um dos 

conceitos principais da dialética hegeliana, pois é através da contradição/negação que o 

espírito consegue estabelecer uma reconciliação com esse outro e assim se efetivar. 

O espírito – de acordo com sua correspondência ao conceito – consegue lidar 

eximiamente com as contradições que permeiam os momentos de sua efetivação. Desde 

a negação da natureza até a negação de si mesmo, o espírito utiliza dessa negatividade 

como combustível para sua efetivação. A relação de identidade e diferença na qual 

natureza e vida espiritual estão submetidos resulta em uma relação retroalimentadora, que 

encontra sua resolução na idealidade (aufheben). Ao investigar especificamente a 

essência espiritual, compreendemos que essa essência é semelhante ao conceito – cuja 

substância é a liberdade. Concebendo que a negatividade é algo constitutivo do espírito, 

só assim é possível assimilar como o espírito lidará com suas contradições, sejam elas 

internas ou externas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

CAPÍTULO 2 – ANTROPOLOGIA: O SONO DO ESPÍRITO E O SEU 

PROGRESSIVO DESPERTAR 

 

Na seção anterior investigou-se a concepção de subjetividade a partir das 

determinações naturais, diante disso compreendeu-se como o espírito se manifesta através 

desse “conceito” natural do subjetivo, o gênero. De acordo com a filosofia hegeliana, o 

primeiro momento dessa vida espiritual será denominado alma (Seele). A alma, como 

estágio posterior à natureza, se encontrará ainda imersa nas particularidades de 

sentimento, dessa maneira ela será objeto de estudo da Antropologia. A alma é a 

imaterialidade universal da natureza, que consequentemente veio-a-ser sua verdade, pois 

ela é ainda a possibilidade de receber todas as formas, ela é essa idealidade sem 

determinidade, sem conteúdo específico. Fundamentando-se na proximidade do estágio 

anímico com a naturalidade, a presente argumentação se ocupa em acompanhar a 

progressão negativa na qual o espírito anseia pelo seu despertar.  

A Antropologia, pertencente à Enciclopédia das ciências filosóficas, inaugura as 

discussões da Filosofia do espírito. Deste modo, a Antropologia dispõe da árdua tarefa 

de apresentar desde a primeira noção subjetiva espiritual até os desdobramentos anímicos 

que resultam na consciência – Fenomenologia. As diferenças presentes nas 

determinidades da natureza e do espírito promovem uma relação idealizada, na qual essas 

alteridades são suspensas e reconduzidas. 

Analisaremos, portanto, o conceito de alma contemplado por Hegel, que 

culminará na tripartição: alma natural, alma que-sente e a alma efetiva. No que concerne 

à alma natural, neste primeiro momento, Hegel ressalta: “Nessa primeira vida espiritual 

ainda não foi posta nenhuma diferença, nem individualidade em contraste com a 

universalidade, nem da alma em contraste com o [ser] natural” (2011, §390, adendo). Este 

estágio anímico inicial apresenta uma espiritualidade universal, que se encontra em um 

estado de imediatidade, em uma disposição de simplicidade. A alma natural não é 

contemplada com nenhuma determinidade, ou particularidade. Em virtude dessa condição 

de ausência, é preciso que o espírito avance para uma circunstância de determinação – é 

precisamente em razão das determinações que ela será a alma que-sente. Na alma efetiva 

a relação com a corporeidade ainda se mantém próxima, porém, como essa relação já foi 

idealizada e suas contradições suspendidas, esse é um estado de comunhão com o corpo 

no qual é perceptível um maior desenvolvimento espiritual. 

 



45 

 

2.1 Alma natural e alma que-sente: da universalidade à determinação 

 

Como argumentado anteriormente no §376 da Enciclopédia das ciências 

filosóficas II - Filosofia da natureza, Hegel atribui somente ao espírito o ensejo de 

alcançar plenamente a liberdade. Mesmo que a ideia lógica tenha percorrido todos os 

componentes naturais, é exclusivamente no espírito que ela pode começar a se reconhecer 

em seu outro. O espírito tem a natureza por sua pressuposição, mas ele é primeiro a ela, 

e não deve ficar à mercê de suas demandas. A natureza “mata-se a si mesma”8 (ibid.) e 

propicia que o espírito se distancie das coisas imediatas e sensíveis, isto é, é preciso 

vencer a naturalidade e se diferenciar dela. No momento em questão, no âmbito do 

espírito subjetivo, a liberdade se dará como a suspensão dessa exterioridade, que se 

encontra fortemente presente. Acordado com o método dialético hegeliano, a suspensão 

(Aufhebung) da natureza não é uma anulação, pois neste estágio inicial subjetivo o espírito 

contará com a idealidade – sendo esta uma recondução e assimilação espiritual. O espírito 

se reconhece divergente dos elementos naturais, ao contrário do animal, que, apesar de 

suas qualidades de autoconservação, não se sabe diferente dos estímulos que recebe. Já o 

espírito progride por si mesmo incondicionadamente, embora nunca deixe de ter na 

natureza, se não o seu fundamento, pelo menos a sua base.  

O espírito se encontra em sua forma imediata como alma (Seele). Hegel referencia 

igualmente esse momento inicial sob a titulação de espírito-da-natureza – Naturgeist 

(§387), em virtude da proximidade espiritual com os elementos naturais. Assim, o filósofo 

dedicará o estudo da Antropologia para as questões relacionadas à alma, especificando 

como se sucede desse estágio inicial, no qual a alma progride da imediatidade (em si), e 

desenvolve-se até o momento em que é por si.  

 

Na alma, a consciência desperta; a consciência se põe como razão, que 
está desperta imediatamente para [ser] a razão que se sabe, e que por 
sua atividade se libera para [ser] a objetividade, para [ser] consciência 

do seu conceito (Hegel, 2011, §387). 

 

                                              
8 “O fim alvo da natureza é matar-se a si mesma e quebrar sua casca do imediato, sensível, queimar-se como 

fênix para emergir desta exterioridade rejuvenescida como espírito” (Hegel, 1997, §379, adendo). A 

utilização da “morte” e consequentemente da “fênix”, demonstra que o filósofo busca explicitar o caráter 

transformador ao qual a natureza será submetida, não se tratando de uma anulação daquilo que é natural, 

mas sim de uma recondução das determinações naturais de modo a que possam “emergir desta exterioridade 

rejuvenescida como espírito”.  



46 

 

A alma é um momento relevante do desenvolvimento espiritual, visto que nela a 

consciência sairá de um estado de inatividade e será finalmente desperta. A alma é o 

começo da jornada espiritual rumo a sua efetivação, seu desenvolvimento anímico é, 

portanto, concluído no despertar da consciência. Essa consciência se colocará em seguida 

como razão e tornar-se-á uma razão que dispõe de autoconhecimento, essa “razão que se 

sabe” converte-se, consequentemente, em atividade no mundo (espírito objetivo). O 

espírito passa por uma progressão durante seu desenvolvimento, cada determinidade 

adquirida é um momento deste caminhar. Portanto, Hegel afirma que o objetivo do 

espírito é: “fazer-se e tornar-se por si o que é em si” (§387, p. 37). O espírito almeja 

liberdade e autonomia, o começo de sua busca é no momento da alma, dado que nessa 

esfera anímica serão estabelecidas determinidades que repercutirão por todo o 

desenvolvimento espiritual. 

A filosofia hegeliana apresenta uma pertinente concepção da comunhão do corpo 

e da alma. Partindo de uma conceituação dialética, Hegel, profere significativas críticas à 

filosofia dualista, que concebia a estrutura corporal e a interioridade como substâncias 

distintas. Diferindo dessa corrente que admitia a dualidade, o filósofo apresenta uma 

notável composição a respeito da relação entre corpo e alma: “Antes, a separação do 

material e do imaterial só pode explicar-se [partindo] da base da unidade originária dos 

dois” (Hegel, 2011, §389, adendo). A compreensão evoca a questão de uma unidade 

originária, na medida em que o estágio anímico é algo que está intimamente ligado com 

seu corpo (de forma imediata), e se encontra ainda próximo à natureza. Especialmente no 

parágrafo §389, Hegel confronta o proceder do entendimento na elaboração de uma rígida 

oposição entre corpo e alma, dado que a Velha Metafisica9 assumia como verdadeira essa 

relação de seres absolutamente autônomos. É previsível que tal corrente filosófica 

encontrasse obstáculos significativos para superar essa contradição e conceituar a junção 

e funcionamento dessas substâncias distintas. À vista disso, a teoria hegeliana parte de 

uma base unitária e apenas posteriormente é que será compreendida a “oposição”10 do 

corpo e da alma – como é o proceder do espírito. 

                                              
9 Hegel utiliza do termo “Velha Metafísica” no parágrafo §389 para se referir à metafísica moderna que 

conceituava corpo e alma como substâncias distintas, esses “seres absolutamente autônomos” 

proporcionavam uma dificuldade teórica para conceber sua comunidade posteriormente à separação.  
10 A oposição citada por Hegel é, na verdade, uma diferenciação. A subjetividade e a materialidade 

procedem de acordo com suas qualidades, contudo, seu relacionamento nunca é interrompido. Deste modo, 

é a utilização de suas alteridades que evidencia o seu desenvolvimento imanente: “Porém a filosofia do 

espírito desenvolve essa prova da inverdade de tais categorias do entendimento, ao demonstrar como, por 

meio da idealidade do espírito, todas as determinações fixas são nele suspendidas” (Hegel, 2011, §389, 

adendo). 



47 

 

Como apresentando na introdução do capítulo, Hegel compreenderá o 

desenvolvimento anímico destacando três momentos, são eles: a alma natural, alma que-

sente e a alma efetiva. A alma natural, o primeiro estágio da progressão anímica, possuirá 

um caráter de universalidade e em consequência de sua acentuada proximidade com a 

natureza ela disporá igualmente de imediatidade. Portanto, a concepção desse primeiro 

momento trabalhado na Antropologia será de um “[...] simples pulsar, simples mover-se 

em si da alma” (Hegel, 2011, §390, adendo). Não há ainda diferença ou determinidade, 

i.e., a universalidade imediata da alma natural não compreende individualidade ou 

contraste. Esse início é marcado por uma ausência de determinação, dado que não há 

nenhuma particularização ou efetividade, sendo assim o espírito em seu alvorecer 

encontra-se de forma simples e indiferenciado.  

A obra O Futuro de Hegel, de autoria de Catherine Malabou, analisa 

atenciosamente o desenvolvimento da alma na Antropologia de Hegel, uma vez que 

examina a progressão imanente dos estágios anímicos. Conforme Malabou, o primeiro 

momento da vida espiritual, e consequentemente o primeiro estágio da alma, é uma 

universalidade sistemática. 

 

Hegel usa a noção de ‘alma universal’ para designar a vida em sua 
forma mais simples e elementar: uma vitalidade original (anterior à 
divisão que introduz formas particulares) que ainda não chegou ao 

estágio de divisão que caracteriza formas particulares. A universalidade 
é aqui, em todos os sentidos da palavra, o estágio mais primitivo da 
alma; ela só pode atingir ‘sua verdade real como individualidade’ 
(Malabou, 2004, p. 29).  

 

O início da conceituação de vida (humana) na filosofia de Hegel concebe uma 

noção de simplicidade, sendo tão-somente um impulso vital. A alma, nesse primeiro 

momento, é ainda a possibilidade de receber todas as formas, é uma idealidade sem 

determinidade, sem conteúdo específico, de modo que ela é o νοῦς passivo11 e substância. 

A alma é a imaterialidade universal da natureza porque corresponde à idealidade 

espiritual, em vista disso ela é igualmente possibilidade: “A natureza na forma de alma já 

está refletida em si mesma e, portanto, praticamente diferenciada. Por isso, a ‘alma 

universal’ conterá dentro de si o momento da particularidade” (Malabou, 2004, p. 29). A 

                                              
11 No início de sua Antropologia, Hegel, referencia a concepção de Intelecto Passivo, o nous pathetikós de 

Aristóteles: “Mas, nessa determinação ainda abstrata, a alma é apenas o sono do espírito – νοῦς – passivo 

de Aristóteles, que segundo a possibilidade é tudo” (Hegel, 2011, §389). Malabou, ao acompanhar o 

desenvolvimento do argumento hegeliano, relembra essa notável passagem que alude ao filósofo grego 

(Malabou, 2004, p. 29).   



48 

 

efetivação anímica em seu princípio é majoritariamente universalidade, dispondo da 

ausência de contraste, entretanto, como ressalta Hegel, ela é igualmente a possibilidade 

de todas as coisas particulares. Dessa forma, a idealidade espiritual, presente na alma 

mesmo que de maneira rudimentar, possibilitará o momento da particularidade – a qual 

será desenvolvida nos estágios subsequentes.  

A primeira particularização da alma natural será denominada de qualidades 

naturais. “O espírito vive esta vida ‘de acordo com ela’ – uma expressão que traduz a 

palavra alemã mitleben, literalmente, ‘viver com’, implicando aqui uma harmonia 

imediata e elementar, uma ‘simpatia’ com a natureza” (Malabou, 2004, p. 30). A 

determinação inicial contida na alma natural estará em conformidade, por ora, com o 

âmbito natural. Desse modo, o filósofo examina as evidências dessa substancialidade 

(possibilidade) anímica: “[...] embora separado a certa distância de sua mãe, sentiu 

imediatamente, em união com ela, a angústia dela ao ser amarrada por assaltantes, e se 

sentiu irresistivelmente forçado a se precipitar, sem mais esperar, em direção a ela” 

(Hegel, 2011, §405, Adendo). Esses estados naturais imediatos compreendem que a alma 

natural está em simpatia com o mundo natural, ela vive-com, ela sente-com o mundo 

natural. Hegel discorrerá a respeito das diversas influências que a naturalidade dispõe na 

composição da subjetividade espiritual, especialmente em estágios que não se 

reconhecem como indiferenciados dessa natureza. Assim, investigando as qualidades 

naturais, o filósofo alemão aborda sua teoria acerca da diversidade das raças12, a qual é 

concebida pelos ‘espíritos governados pela natureza’ (Naturgeister) (Hegel, 2011, §393). 

O início da efetividade anímica se dá na universalidade, contudo, ela se 

determinará e progredirá em seu desenvolvimento. Dessa maneira, no parágrafo §399, 

Hegel, apresenta como essa universalidade imediata adquire componentes de 

autopreservação.  

 

Quando a alma sente, está lidando com uma determinação imediata, que 
é, ainda não produzida por ela, mas somente pré-encontrada por ela; 
dada interior ou exteriormente e, portanto, que dela não depende. Mas 
ao mesmo tempo essa determinação está submersa na universalidade da 
alma, e desse modo está negada em sua imediatez: por isso está posta 
idealmente. Por conseguinte, a alma que sente retorna para si mesma 

                                              
12 Os parágrafos nos quais Hegel aborda as influências geográficas na formação e nas características das 

raças apresentam concepções de caráter controverso, consequentemente esses trechos despertam interesses 

e discussões. Discorrer acerca de tal conteúdo demandaria uma abordagem adequada à sua relevância, algo 

que o trabalho em questão não permite. Para uma perspectiva detalhada sobre essa temática e a respeito do 

desenvolvimento do argumento hegeliano, cf LIMA, Erick. Hegel contra Hegel: Eurocentrism, 

Colonialism, and Progress. Hegel Bulletin, p. 1-28, 2024.  



49 

 

nesse seu outro, como no que é seu; a alma está junto de si mesma no 
imediato, no ente que ela sente (Hegel, 2011, §399, adendo).  

 

Conforme Hegel, ao identificar o contato com alguma sensação a alma encontra 

uma determinação imediata, algo que não foi produzido por ela, e sim apreendido. Ou 

seja, ao ocupar-se com uma sensação encontrada a alma lida com uma determinação, 

dessa maneira esse contato é animicamente interpretado como uma limitação ou restrição. 

A determinação, segundo o filósofo, dispõe de sua origem na interioridade ou na 

exterioridade, dado que, não é uma sensação familiar para a alma. No entanto, embora a 

alma esteja, neste primeiro estágio, em simpatia com a natureza e seja por ela determinada 

extrinsecamente, a alma é também, dada a sua natureza espiritual, reflexão infinita dentro 

de si, de modo que ela alcança, nessa reflexão, transformar em determinação imanente o 

que se apresentou como transcendente. Assim a alma toma propriedade do extrínseco, e 

o afirma como seu. Ao se deparar com a determinidade, estando animicamente submetida 

à universalidade, a sensação imediata é, portanto, negada. Em razão dessa negação, a 

alma coloca a determinação imediata de forma ideal, suspendendo e retornando para si 

mesma, e consequentemente incorporando elementos dessa negação. Ao retornar-se para 

si mesma, trazendo elementos desse outro através da sua idealidade, a alma se faz 

semelhante à sensação recebida, integrando igualmente uma característica de 

imediatidade, algo típico desse princípio anímico, mas sem abdicar por completo de sua 

“autonomia” ou “imanência”. Dessa forma, conclui-se que mesmo com a instantaneidade 

da sensação recebida, graças à idealidade a alma se conservará autodeterminante perante 

a exodeterminação natural.  

O universal anímico é superior à determinidade que ele encontra. “[...] pois uma 

coisa tem sensação por se conservar o mesmo em sua determinidade, como um universal.” 

(Hegel, 2011, §399, adendo). Segundo Hegel, assim se estabelece a subjetividade relativa 

à alma, na qual a universalidade característica desse momento prevalece perante a 

determinidade extrínseca, já que sendo universalidade ela consegue superar as 

determinidades que são perceptíveis para ela. A alma não sofre uma alteração radical 

quando é submetida a uma sensação, ela pode ser influenciada por essa determinidade, 

mas essa influência externa não leva a alma a perder o seu autocentramento e 

autorreferência, por isso ela conserva-se a mesma, apesar da alteração. “Só assim [é que] 

a alma atingiu sua verdadeira subjetividade” (Hegel, 2011, §399, adendo). É graças à 

idealidade que a alma se conserva perante as determinações, somente por conta do seu 



50 

 

exercício negativo é que ela atinge a verdadeira subjetividade – a autoconservação. 

Através desse processo negativo-suspensivo a alma certifica seu ser-por-si, ao menos em 

seu estágio inicial, visto que a determinidade da sensação é “seu primeiro preenchimento” 

(ibid.). 

Ainda no que concerne à temática da sensação, no parágrafo seguinte, §400, o 

filósofo explicita: “A sensação é a forma do surdo tecer do espírito em sua 

individualidade, sem consciência nem entendimento; no qual toda determinidade é ainda 

imediata, posta [como] não desenvolvida [tanto] segundo o conteúdo [...]” (Hegel, 2011, 

§400). A sensação, portanto, é algo que o espírito encontra e com o qual se relaciona, 

porém, essa não será sua manifestação plena, em razão de que não há racionalidade nessa 

determinação imediata. Nesse estágio o espírito não se encontra consciente, uma vez que 

não consegue contemplar uma reflexão ao menos no nível do entendimento. À vista disso, 

essa sensação – ou a subjetividade adquirida com essa sensação – não se encontra no 

âmbito livre espiritual, ela ainda não possui a capacidade de se determinar por si mesma 

porque ela é dada de modo imediato. Essa sensação é algo que acontece no âmbito 

individual do sujeito, realizando-se de modo imperceptível, a fim de que o inaudível agir 

da sensação favorece uma noção de autopertencimento para o indivíduo. A sensação 

efetua-se, sendo assim, de forma individual e imperceptível, isso ocorre pelo fato de ser 

uma determinidade imediata. Esse não é um estágio livre da subjetividade.  

 

A subjetividade da alma que sente é tão imediata, tão subdesenvolvida, 
determinando e diferenciando-se tão pouco a si mesma, que a alma, 
enquanto apenas sente, não se apreende ainda como um subjetivo em 
contraste com um objetivo. Essa diferença só pertence à consciência; 
só surge quando a alma chegou ao pensamento abstrato do seu Eu, de 
seu infinito ser-para-si (Hegel, 2011, §400, adendo). 

 

A determinidade da sensação consistindo como primeiro preenchimento anímico, 

um preenchimento que estabelecerá sua subjetividade, é um processo que ainda se 

encontra em sua alvorada. A alma que sente está, nesse estágio inicial, de forma imediata 

e não desenvolvida completamente, de maneira que as determinações encontradas são 

para ela quase imperceptíveis. “Essas formulações figurativas mostram que, embora o 

espírito já esteja presente, ele ainda não pode ser claro e livre porque está preso a uma 

forma de naturalidade” (Sell, 2023, p. 351). Hegel afirma que somente a consciência, no 

capítulo da Fenomenologia, possuirá uma composição favorável para empreender uma 

diferenciação entre subjetivo e objetivo, exclusivamente a consciência conseguirá 



51 

 

distinguir-se como um sujeito perante as sensações e o mundo objetivo. Essa construção 

de maior complexidade será possível no estágio final da alma (a alma efetiva), na qual 

ela será ser-por-si, tornando-se pensamento abstrato. Deste modo, o filósofo compreende 

que a sensação é algo limitado, pois não há possibilidade de nenhum pensamento 

conceituante, ela é apenas uma determinidade transitória que pertence ao natural. 

Ao abordar a emergente subjetividade presente na sensação, a filosofia hegeliana 

compreende uma progressão imanente do desenvolvimento espiritual. Assim, ao se dirigir 

especificamente para as sensações e suas consequências, que são despertadas 

animicamente, Hegel afirma que essa temática dará início à segunda parte da 

Antropologia. 

  

Assim está dada passagem à segunda parte, tão difícil quanto 
interessante, da Antropologia, em que a alma se opõe à sua 

substancialidade, faz frente a si mesma, alcança ao mesmo tempo em 
suas sensações determinadas o sentimento dela mesma, ou a 
consciência ainda não objetiva, mas somente subjetiva, de sua 
totalidade, e portanto – já que a sensação como tal está ligada ao 
singular – deixa de ser simplesmente sensível (Hegel, 2011, §402, 
adendo). 

 

A alma que-sente confronta-se com uma oposição colocada por si própria. Esse 

segundo momento anímico conduz a contradição para si mesma e, por conseguinte, 

dispõe da possibilidade de resolução desse panorama contraditório. Em decorrência da 

alteridade em que a alma se encontra nesse estágio, ela possuirá a capacidade de utilizar 

as sensações determinadas para constituir um sentimento de si, fazendo com que esse 

momento anímico desfrute de uma (pré)consciência subjetiva. Essa consciência subjetiva 

encontra sua base na sensação do sujeito individual, proporcionando que a alma desfrute 

de uma maior complexidade, ao menos comparada com seu momento precedente. 

Anteriormente a sensação era “o surdo tecer do espírito”, agora, na alma que-sente, essa 

sensação se relaciona com uma forma espiritual mais desenvolvida, que se compreende 

perante as contradições.  

Hegel argumenta que esse é um momento peculiar do desenvolvimento anímico, 

sendo que: “Reina nessa esfera uma contradição entre a liberdade e a não liberdade da 

alma; [...]” (Hegel, 2011, §402, adendo). Esse é um estágio no qual a alma se encontra 

em um termo médio, pois ela começa a desenvolver um sentimento-de-si que se conserva 

perante as determinações e contradições que lhe são apresentadas. Devido a sua 

progressão imanente, ela avança igualmente conseguindo colocar para si mesma as 



52 

 

contradições, e de forma ideal dispõe da capacidade de resolvê-las. O estágio anímico se 

inicia em uma alma natural e universal que avança para lidar com determinidades e 

sensações. No adendo do §402, Hegel, explicita como esse momento anímico é pairar 

entre uma alma que está encadeada em sua subjetividade natural e uma alma que busca 

imanentemente a liberdade – libertando-se dessa naturalidade. 

 

 

2.2 O hábito e o surgimento da segunda natureza 

 

Quando a naturalidade anímica se torna insuficiente, manifesta-se a necessidade 

do rompimento com a unidade imediata, que foi anteriormente constituída. Desta forma, 

Hegel apresenta no §410 da Enciclopédia das ciências filosóficas III - Filosofia do 

espírito, o seu conceito de hábito:  

 

O hábito foi chamado, com razão, uma segunda natureza: natureza 
porque é um ser imediato da alma; uma segunda [natureza] porque é 
uma imediatez posta pela alma, uma introjeção e penetração [Ein-und 
Durchbildung] da corporeidade, que pertence às determinações-de-
sentimento como tais, e às determinidades da representação e da 
vontade enquanto corporificadas (Hegel, 2011, §410). 

 

O que começa a se estabelecer a partir deste crucial momento do hábito é uma 

imposição sutil do espírito frente à dominação corpórea. A busca pela liberdade encontra 

nesta ocasião, na alma que-sente, finalmente um alicerce significativo. O espírito mais 

uma vez suspende a exterioridade, volta-se para si mesmo, e incorpora elementos próprios 

(i.e., seus próprios componentes) no seu retorno à sua estrutura física. O dominar-se 

através da habituação, da repetição, faz com que o ato exercitado se sedimente. Deste 

modo, a imediatidade lhe é conferida graças ao condicionamento (idealidade)13 posto pelo 

espírito. Essa habitualidade se torna usual a sua constituição corporal, seu exercício é 

praticado sem que ocorra uma reflexão rebuscada, transformando-se em uma segunda 

natureza imediata.  

O impulso por liberdade, que tem seu surgimento na interioridade, torna-se uma 

autoprodução que transpassa a corporeidade. É a própria alma que se contrapõe ao instinto 

                                              
13 Compreende-se o hábito como o primeiro operador da idealidade do espírito. Ou seja, como uma figura 

ainda rudimentar dessa idealidade, uma vez que essa é a primeira introjeção espiritual (Cf. Hegel, 2011, 

§410).  



53 

 

natural, e, portanto, é ela (ou o espírito através dela, como seu fundo negativo) a produtora 

da nova ação. “A determinação essencial é a libertação, que o homem por meio do hábito 

adquire, das sensações enquanto é afetado por elas” (Hegel, 2011, §410). O espírito 

ambiciona a liberdade dos estímulos corpóreos, e usufrui dessa introjeção para submeter, 

ainda que brevemente, o corpo. O hábito é, dessa forma, a sedimentação de estruturas de 

racionalidade espiritual que tendem a dar forma, retroativamente, aos impulsos naturais. 

O hábito dá à alma a potência de reconstruir enquanto idealidade o que imediatamente se 

dava enquanto realidade natural e imediata. 

No artigo intitulado Segunda Natureza e Reconhecimento: Hegel e o Espaço 

Social, Italo Testa reflete acerca do conceito de segunda natureza, sua idealidade e por 

consequência a progressão espiritual para o âmbito social. Analisando os textos 

hegelianos, os quais são utilizados para a construção de sua argumentação, o autor 

compreenderá o momento do hábito como o alicerce em que o desenvolvimento espiritual 

progride para âmbitos de maior complexidade. 

 

O hábito é aqui entendido como um modo de existência natural (§409) 
- uma vez que possui a imediatez não reflexiva e a espontaneidade das 

funções naturais - que é, no entanto, o precipitado de uma atividade 
através da qual as disposições corporais são moldadas e modificadas, 
pela repetição e prática, até formarem “aptidões ou habilidades 
(Geschicklichkeit)” que funcionam como “mecanismos da inteligência 
(Mechanismus der Intelligenz)”: uma “segunda natureza” […] (Testa, 
2009, p. 361). 

 

As sedimentações provenientes das repetições são oriundas do momento do 

hábito, resultando na segunda natureza. No âmbito do espírito subjetivo, a libertação 

ocorre de forma moderada, a construção de ações que performam imediatidade são 

colocadas pelo espírito, de modo a serem naturais para a alma. Como Hegel argumenta 

no §410, essa segunda natureza posta de forma imediata proporciona que o corpo negue 

instintivamente impulsos e estímulos. Temos o exemplo do ser humano que se coloca de 

pé. Segundo o filósofo, esse ato da sustentação de uma postura ereta se deve graças ao 

hábito, sendo uma determinação que ocorre de forma imediata e inconsciente (§410). Este 

exemplo refere-se ao ato arbitrário de se levantar ou sentar-se, o qual Hegel afirma ser 

uma ação que foi naturalizada no ser humano pela introjeção ideal do espírito: “[...] o 

homem fica em pé só porque quer e enquanto quer, e só tanto tempo quanto o quer 

inconscientemente” (Hegel, 2011, §410).  À vista disso, o autor trabalha com o termo 

segunda natureza, pois é uma concepção eivada de imediatidade e inconsciência, i.e., a 



54 

 

ação que é tomada (ou a ação que não se realiza) ocorre de forma repentina sem maiores 

reflexões14. O inconsciente se faz em consequência da vontade do indivíduo em questão, 

sendo sua pretensão permanecer de pé ou sentado, mesmo que não haja uma reflexão 

rebuscada a esse respeito.  

A segunda natureza estabelecida pelo espírito subjetivo retrai a sensação recebida 

e rapidamente – através da idealidade – coloca outra determinação em seu lugar, uma 

determinidade que transpassa a naturalidade.  Para que a construção estabelecida pelo 

hábito possua este caráter “natural”, mais especificamente de uma segunda naturalidade, 

é imprescindível a atuação negativa da imediatidade. “Aqui, da maneira mais clara 

possível, Hegel mostra a estrutura lógica do imediatismo mediado como própria da 

segunda natureza, equiparando assim a primeira natureza com a primeira imediatidade e 

a segunda natureza com a segunda imediatidade” (Testa, 2009, p. 356). É em virtude da 

imediatidade que o caráter de segunda natureza é possível. Dessa maneira, Testa 

igualmente argumenta que o imediatismo advém de uma estrutura lógica, ressaltando que 

a segunda natureza dispõe de uma imediatidade mediada – pelo espírito. Essa 

determinação espiritual será denominada pelo autor de segunda imediaticidade. Nesse 

sentido, a imediatez posta animicamente (§410) utiliza-se da composição lógica, mesmo 

que, até este momento, seu desenvolvimento dialético encontre-se incompleto. 

Assim, em conformidade com o progresso imanente espiritual, se faz necessário 

ponderar a respeito da cristalização do hábito. Essa cristalização exerceria um poder de 

necessidade (“natural”) sobre os indivíduos, do qual eles terão também de se libertar. Isto 

é, a segunda natureza do hábito é já um feito do espírito, mas ela ainda fica presa no 

elemento da necessidade (“natural”) e precisa ser revificada pela atuação negativa do 

espírito. No que concerne ao âmbito do espírito subjetivo, contemplaremos uma 

habitualidade na qual a “determinação essencial é a libertação” (§410). Visto que o 

desenvolvimento anímico almeja libertar-se de suas determinações naturais, é justamente 

                                              
14 “É importante observar como a zweite Natur hegeliana reflete características tanto da interpretação grega 

da física quanto da interpretação moderna e mecanicista da natureza. Na verdade, por um lado, a segunda 

natureza é baseada em um indivíduo vivo que age espontaneamente, mas por outro tal imediatismo também 

tem características da mecanicidade, própria da interpretação moderna da natureza como um processo 

objetivado” (Testa, 2009, p. 356). Italo Testa, ressalta como a constituição hegeliana de segunda natureza 

interpreta duas concepções distintas presentes no discurso filosófico: primeiramente há a compreensão do 

conceito de physis, pertencentes aos gregos, seguidamente o autor destaca a teoria mecanicista moderna. 

Ambas as interpretações são aqui utilizadas para uma melhor assimilação do processo de segunda natureza, 

já que esta precisa abarcar a espontaneidade e a imediatidade simultaneamente. Esse argumento apresentado 

por Testa é alusivo aos textos de Hegel: “[...] o hábito é a determinidade feita um natural-ente, algo 

mecânico, do sentimento, [e] também da inteligência, da vontade etc., enquanto pertencente ao sentimento-

de-si” (Hegel, 2011, §410). 



55 

 

através do exercício do hábito que ela concebe uma conquista significativa na jornada 

para sua libertação efetiva. 

 

O hábito consiste em que a alma se faça assim um ser abstrato universal, 
e reduza nela o [que há de] particular nos sentimentos (e também na 

consciência) a uma determinação apenas que é. Dessa maneira, a alma 
tem em [sua] posse o conteúdo, e nela o contém de sorte que em tais 
determinações não é como [alma] que-sente, não está em relação com 
elas diferenciando-as delas, nem nelas imersa; senão que as tem nela 
mesma, e se move nelas sem sensação nem consciência (Hegel, 2011, 
§410). 

 

De acordo com Hegel, o momento do hábito é significativo pela clara 

intencionalidade da alma em libertar-se da naturalidade, contudo é igualmente relevante 

porque modifica a dinâmica anteriormente estabelecida com as determinações. No tópico 

anterior foi possível compreender como a relação com a sensação encontrada pela alma 

era concebida como uma determinação imediata, sendo consequentemente negada. Dessa 

forma, no hábito as determinações que anteriormente dominavam a alma através de seu 

“surdo tecer”, tal como as determinações das raças, são nesta ocasião reduzidas a uma 

determinação passageira. A conceituação do hábito permite que a alma se desfaça do 

modo de procedimento adotado na alma que-sente, dado que a relação com as sensações 

é nesta ocasião compreendida sob uma nova perspectiva, e a unidade imediata da alma 

com as determinações é suspendida. A alma se sabe diferente dos impulsos que recebe, e 

mesmo sem consciência ou reflexão ela consegue exercer sutilmente uma imposição 

sobre essas sensações. Noutros termos, o hábito reconfigura aquilo que a antropologia 

anterior quis cristalizar como as determinações raciais. O hábito e a segunda natureza 

substituem as raças como determinações originárias do espírito, relegando todas as 

antropologias raciais a um estágio da pré-história da antropologia. 

 

Quando a alma – como foi acima indicado –, pela superação de seu 
dilaceramento, de sua contradição interior, se tornou uma idealidade 

que a si mesma se refere, [então] separou de si sua corporeidade antes 
imediatamente idêntica com ela, e exerce, ao mesmo tempo, a força de 
sua idealidade no [ser] corporal assim liberado para a imediatez (Hegel, 
2011, §410, adendo). 

 

O espírito-da-natureza era em seu princípio uma universalidade natural, na qual 

desfrutava uma plena comunhão com a natureza e as sensações. Em seguida, a alma 

supera as contradições e negações interiores típicas das determinações de sentimento, a 



56 

 

resolução dessas contradições possui como fundamento a idealidade e, dessa forma a 

atividade anímica retorna exclusivamente para si mesma. Nesse retorno a si, ao tornar-se 

uma idealidade autorreferente, embora ainda inconsciente, a alma nega sua corporeidade, 

ela se separa do que anteriormente era causa de seu dilaceramento. Ao negar sua 

corporeidade a alma busca sua liberdade, ela almeja referir-se somente a si mesma, não 

mais receber determinações extrínsecas como se fossem próprias de sua constituição 

anímico-natural. A negação desdobrada a partir do espírito-da-natureza detém como 

objetivo a utilização da sua autorreferencialidade operando de modo ideal em sua 

corporeidade, se libertando, por conseguinte, da imediatidade. Essa conjuntura posta 

animicamente é algo que colaborará para a libertação espiritual, mesmo que o âmbito do 

espírito subjetivo não disponha da consciência dessa introjeção. É essa busca pela 

liberdade que corrobora os desenvolvimentos subsequentes do espírito. 

A segunda natureza contribui para o processo de constituição dos sujeitos, na 

medida em que o espírito molda a subjetividade através de sua sutil imposição. Segundo 

Italo Testa, esse processo estabelecido pelo espírito não dispõe como princípio a exclusão 

da naturalidade e dos processos pertencentes à primeira natureza: 

 

[…] refere-se à constituição interna dos indivíduos, ao modo como são 
feitos, como resultado de um processo de desenvolvimento e construção 
que, no entanto, não os impede de agir com uma espontaneidade 

análoga à dos primeiros-simplesmente instintivos e geneticamente 
programados processos da natureza (Testa, 2009, p. 349). 

 

Ainda que a alma se introjete na corporeidade e se oponha aos estímulos 

recebidos, Hegel salienta como ela ainda se encontra próxima a esse corpo. “Entre o 

espírito e o seu corpo próprio, encontra-se, de maneira natural, uma ligação ainda mais 

íntima que [a existente] entre o resto do mundo externo e o espírito” (Hegel, 2011, §410, 

adendo). O espírito está junto de seu corpo, ele é o seu primeiro contato com a 

exterioridade, uma vez que é através do corpo que ele se manifestará no mundo. O corpo 

é, portanto, um meio do espírito, o mais imediato, e em razão disso ele deve submeter-se 

aos moldes espirituais e não o contrário. Nessa perspectiva, Hegel coloca: “Contudo, a 

alma não pode ficar nessa unidade imediata com seu corpo. A forma de ser dessa 

harmonia contradiz o conceito da alma, sua determinação de ser uma idealidade que se 

refere a si mesma” (Hegel, 2011, §410, adendo). A despeito da ligação íntima entre o 

corpo e a alma, a conjuntura presente nessa unidade contradiz o conceito anímico. Quando 

a alma está em unidade imediata com a sua corporeidade ela não é autorreferente, já que 



57 

 

ela ficaria à mercê de estímulos corpóreos e sujeitando-se a esses estímulos, como fazem 

os animais, ou aqueles que apresentam o “dom” da simpatia universal.   

A alma ambiciona, mesmo que sutilmente, romper com a unidade imediata, assim 

o espírito será o mediador dessa relação corpórea, pois ele dispõe dos recursos necessários 

para “modelá-lo em instrumento dócil e apto de sua atividade” (Hegel, 2011, §410, 

adendo). Dessa maneira, estabelece-se uma segunda natureza, na qual a alma utiliza o 

corpo, ainda que sutilmente e, possivelmente, sem coação ou violência, para colocar suas 

condições e determinações. Uma segunda natureza que é posta idealmente pelo espírito 

na busca de sua libertação, empenhando-se em passar do em-si anímico para o ser-por-si. 

“Esse abstrato ser-por-si da alma, em sua corporeidade, não é ainda [um] eu, não é a 

existência do universal que é para o universal. É a corporeidade reconduzida à sua pura 

idealidade; corporeidade que compete, desse modo, à alma como tal” (Hegel, 2011, 

§409). Essa segunda natureza sem reflexão ou consciência não é um eu propriamente, 

mesmo com a presença de subjetividade esse estágio é apenas a recondução da pura 

idealidade. É o momento de uma introjeção ideal e imediata na corporeidade, algo 

pertencente à conceituação do espírito-da-natureza. 

Hegel compreende, desse modo, que a naturalidade anímica através de seu 

desenvolvimento imanente busca a libertação da corporeidade ante a necessidade 

extrínseca da natureza e assim lida de maneira ideal/espiritual com os estímulos 

recebidos. Através da habituação é concebida a segunda natureza, no âmbito subjetivo, a 

alma introjeta no corpo suas próprias determinações. O hábito dá forma aos impulsos 

naturais, sedimentando novas estruturas de racionalidade (religiões, nações etc.). A 

filosofia hegeliana apresenta o conceito do hábito na passagem para a alma efetiva, 

momento este que será o último estágio anímico anterior à Fenomenologia. Dessa forma, 

é possível compreender que a habituação é uma etapa significativa do desenvolvimento 

da consciência e do espírito, dado que esse conceito é importante para a liberdade e 

reaparece no “reino da liberdade efetiva” (2022, §4) que é o âmbito do espírito objetivo. 

 

 

2.3 O desenvolvimento da (in)consciência espiritual  

 

O desenvolvimento subjetivo atravessa seus primeiros momentos como o “espírito 

da natureza”, estando na simplicidade universal e indiferenciada com seu corpo (simpatia, 

raças). Sua imediatidade, enquanto se relaciona com elementos diversos, avança para um 



58 

 

estado mediatizado, em que compreende e toma posse dos estímulos aos quais está 

submetida. O hábito permite que a alma utilize da oposição característica de sua relação 

para suspender e reconduzir, retornando, assim, à sua unidade consigo. Sua progressão 

(anímica) à luz da negatividade imanente proporciona o avanço espiritual. O último 

estágio desse desenvolvimento subjetivo será a alma efetiva, que se constituirá pela 

ausência de uma corporificação involuntária das sensações. Devido às determinações 

ideais do hábito, o espírito experimenta seu maior grau de liberdade no momento que 

precede a passagem para a Fenomenologia. Portanto, a consciência é produto dessa 

idealidade anímica, proporcionando a unidade e a efetivação espiritual. 

No parágrafo §409 da Antropologia, precedendo a apresentação do exercício do 

hábito, Hegel discorre acerca de uma crescente percepção do si como consequência da 

progressão negativa do espírito. Deste modo, a alma, ainda que imersa na naturalidade, 

percebe-se através de seus impulsos. “Mas o si é, em si, relação simples da idealidade 

consigo mesma, universalidade formal, e esta é a verdade desse particular” (Hegel, 2011, 

§409). Contudo, na atual vigência anímica não há uma consciência em sua plenitude e o 

termo “Eu” não foi cunhado, dado que temos aqui uma sensação do si rudimentar, ainda 

não construída e nem trabalhada. O ser-por-si aqui apresentado, i.e., sua autossuficiência, 

é no presente estágio abstrato, consequentemente aludindo a uma idealidade pura, sem 

reflexão. O resultado dessa progressão imanente é “o intuir totalmente puro” (§409, 

p.168), isto é: o inconsciente. 

 

[...] são apenas formas subjetivas, puro intuir, também aquele ser puro, 
que é o ser-por-si, enquanto foi nele suspendido a particularidade da 
corporeidade, isto é, a corporeidade imediata, é o intuir totalmente puro 

[e] inconsciente [...] (Hegel, 2011, §409). 

 

 A sutil suspensão da corporeidade possibilita uma intuição, essa intuição pura, 

diferentemente do que pode ser compreendida em outros momentos do hegelianismo, 

significa o princípio de uma sensação própria, na qual não há até agora nenhuma reflexão. 

A alma é, portanto, apenas um estágio do espírito, enquanto ele está em seus momentos 

iniciais e ainda não se despertou para a consciência. A contemplação da inconsciência 

apresenta uma relevante investigação fomentada pelo filósofo, pois considera que os 

conteúdos da alma são infra-conscientes, ou seja, inconscientes. Esse é um aspecto 

pioneiro da Antropologia de Hegel: abrir espaço na filosofia para a consideração 

filosófica, e não mística ou religiosa, desses conteúdos infraconsciênciais. “Essas teorias 



59 

 

beiram as ideias esotéricas de possibilidades de cura por meio da imposição das mãos, 

por hipnose ou pelo toque com ímãs.” (Sell, 2023, p. 354). Essas teorias investigadas por 

Hegel, o magnetismo animal e o sonambulismo, eram concepções relevantes em suas 

épocas, uma vez que buscavam elucidar o funcionamento do espírito. Pela imposição das 

mãos atestavam-se curas, e pelo sono da hipnose induziam-se os indivíduos. “Os 

fenômenos que por essa via se provocaram intencionalmente não são contudo diferentes 

dos já discutidos, que também se produzem sem intervenção do magnetismo animal 

propriamente dito” (Hegel, 2011, §406, Adendo). Hegel analisa a atuação fisiológica do 

magnetismo animal, perpassando pelos estados físicos que podem ser suscitados a partir 

desses fenômenos de cura. No entanto, ao investigar o caráter imediato dessas teorias, 

constata-se que a base de sua atuação foi previamente analisada na Antropologia, pois 

esses fenômenos ocorrem independentemente do exercer magnético, porque “ele somente 

é posto o que aliás está presente como estado natural imediato” (ibid.).  

As reflexões hegelianas a respeito do inconsciente, na medida em que estes são 

elementos fundamentais para a construção da consciência, dispõem de uma interessante 

influência de Herder. Com suas expressivas contribuições para o nascimento da 

antropologia moderna, esse teórico alemão, investiga os aspectos culturais e o impacto 

das socializações no indivíduo. Dessa maneira, é inevitável que esse autor não se 

dedicasse às perspectivas filosóficas, de modo mais específico atentando-se às questões 

relativas à filosofia da mente. Michael N. Foster fornece um detalhado trabalho no que se 

refere às teorias de Herder, pois evidencia sua importância no desenvolvimento do 

pensamento moderno. Publicado pela Oxford University Press, o texto apresenta um 

compilado das obras desse teórico alemão, abordando igualmente alguns conteúdos que 

influenciaram o pensamento hegeliano. No tocante à temática do inconsciente, Herder 

também afirmará que a mente depende e é gerada por este: 

 

[...] mas forças menos brilhantes e obscuras que estão no vínculo mais estrito 
com a senhora monarca, a qual pensa e deseja dentro de nós [i.e. a alma 
consciente ou a mente], de modo que tudo esteja sob seu comando e neste 
reino intimamente ligado o espaço e o tempo desapareçam - o que poderia ser 
mais natural do que ela governar aqueles sem os quais ela não seria o que é? 
Pois somente através deste reino, nesta conexão, ela se tornou e é uma alma 
humana. Seu pensamento surge apenas da sensação; seus servos e anjos, 

mensageiros do ar e da chama, transmitem-lhe seu alimento, assim como 
vivem apenas em sua vontade. Ela governa, para falar com Leibniz, num reino 
de seres adormecidos, mas muito mais profundamente eficazes (Herder apud 
Foster, 2018, p. 188). 

 



60 

 

Essa passagem expõe algumas concepções notáveis, em primeiro lugar apresenta-

se a compreensão de que Herder concebe corpo e alma em unidade, de modo que eles 

estariam ligados por uma mútua reflexão. À vista disso, o autor discorre sobre a estreita 

relação que o corpo terá com a mente, compreendendo que na proximidade imediata não 

surgirão maiores reflexões. Sua escrita metafórica visa salientar a influência que o âmbito 

inconsciente dispõe na construção de uma mente consciente, uma vez que os impulsos 

são passivamente recebidos, mas são igualmente construtores dessa interioridade: “Seu 

quadro completo aqui é que a mente consciente é tanto dependente quanto gerada por 

esses inconscientes profundos, mas que também reage a estes.” (Foster, 2018, p. 187). A 

ausência de espaço e tempo salienta o caráter inconsciente desse âmbito, não havendo 

reflexão ou pensamento, contendo somente a ligação imediata. Como apontado 

anteriormente, para Hegel, essa imediatidade sem reflexão é denominada de intuição 

pura. 

Para Herder, a alma humana é igualmente caracterizada por sua relação imediata 

com a naturalidade. Dessa forma, a construção de consciência está atrelada a essa relação 

imediata com as sensações: “Seu pensamento surge apenas da sensação; [...]” (Herder 

apud Foster, 2018, p. 188). A filosofia hegeliana conceberá, tal como é igualmente 

indicado aqui, que o sentir é o início do progresso, a partir dessa simples determinidade 

o espírito conseguirá avançar para estágios de maior complexidade.  

 

mas é o fundamento da consciência, para a qual ele se dirige em si 
mesmo, enquanto suspendeu em si a corporeidade de que é a substância 
subjetiva, e que ainda é para ele como limite; e assim é posto como 
sujeito para si mesmo (Hegel, 2011, §409).  

 

Essa é a efetivação anímica que se torna consciência: a libertação do estado de 

imersão para voltar a si mesma e suspender os impulsos anteriormente dominantes, 

portanto, esse progresso ideal fundamenta o inconsciente e viabiliza a consciência. A 

noção do si (§409), apresentada anteriormente à introjeção do hábito, é destacada por ser 

a verdade desse momento de particularidades dos sentimentos e sensações. O si, ainda 

que corresponda a uma relação simples, é a idealidade consigo mesma, e em razão disso 

conseguirá corporificar as determinações da vontade. Independentemente da disposição 

espiritual de uma indiferenciada ligação com a naturalidade em seus primeiros momentos, 

consta-se a superioridade no tocante à natureza, já que somente o espírito possui a 

potencialidade de se tornar consciência e razão. Em detrimento das inspirações de Herder, 



61 

 

e contemplando essas teorias com o seu método dialético, Hegel considera que a 

interioridade seja negativamente construída.  

Em suma: imediatamente após o hábito e sua segunda natureza, Hegel conduz o 

leitor à alma efetiva, sendo este o último estágio da alma e a passagem para a consciência. 

Na alma efetiva (§411), será observada a unidade entre os âmbitos interno e externo. Em 

decorrência de sua conceituação ideal, esses momentos contraditórios estarão agora 

submetidos a uma unidade imediata. Em consequência do desenvolvimento anímico, que 

parte de uma influência natural e conquista uma harmonia com essa corporeidade, será 

concebida a noção do eu.   

 

Mas à efetividade do eu pertence mais que a subjetividade imediata, 
natural da alma; pois o eu é este universal, este simples, que em verdade 
só existe quando tem a si mesmo por objeto, quando veio-a-ser o ser-
por-si do simples no simples, a relação do universal ao universal 
(Hegel, 2011, §412, Adendo). 

 

O espírito torna-se consciência justamente por realizar esse movimento, dirigir-se 

a si mesmo enquanto suspende a naturalidade. A conclusão do processo anímico permitirá 

que o eu apareça, já que é somente graças à reconciliação estabelecida pela idealidade 

com a naturalidade que observaremos o surgir de uma reflexão sobre si mesmo. É 

precisamente pela concepção de ter a si mesmo como objeto  que o caminho para a 

consciência é pavimentado. Mesmo no contexto dos momentos precedentes à atuação 

negativa do espírito, a autonomia adquirida não dispunha efetivamente de nenhum 

pensamento acerca de si mesmo. É contemplando o surgimento do sentimento de si no 

nível inconsciente, com o qual o hábito surgiu, e através do hábito será possível a relação 

do universal ao universal, isto é, o eu simples.  “O universal, referindo-se a si mesmo, não 

existe em lugar algum fora do eu” (Hegel, 2011, §412, adendo). O eu inicial do espírito 

subjetivo, em que compreende apenas o relacionar que este dispõe consigo mesmo, faz-

se suficiente para o surgimento do universal autorreferente – posto que, Hegel concebe 

ambos os termos (universal autorreferente e eu) com o mesmo significado.  

 

[...] ao contrário, no grau de desenvolvimento agora atingido pela alma, 
como se mostrou antes, o si se efetivou no ser-aí da alma, em sua 

corporeidade, e inversamente pôs, em si mesmo, o ser; de forma que 
agora o si ou o eu se intui a si mesmo em seu outro e é esse intuir-se 
(Hegel, 2011, §412, Adendo). 

 



62 

 

As concepções trabalhadas no momento da alma apresentam uma progressão 

negativa, dessa maneira, o espírito utiliza-se das diferenças e disparidades a fim de alterar 

o estado de inatividade para um sentimento-de-si. A composição do si compreende um 

autossentimento perante os estímulos corpóreos, entretanto, é a utilização da 

corporificação, e não somente sua negação, que permite sua efetividade. Previamente ao 

exercício do hábito, Hegel, emprega o uso do termo si e posteriormente a constituição da 

segunda natureza dispõe-se da concepção de eu. A consciência, no que concerne à 

filosofia hegeliana, ocupa-se da reflexão e, no que lhe diz respeito, esse refletir será 

unicamente possível pela noção do eu. Deste modo, é ao compreender-se o si como eu 

que o outro se tornará objeto (da reflexão). 

A Antropologia aborda os conteúdos inconscientes da alma, a Fenomenologia, no 

que lhe concerne, parte da cisão entre sujeito e objeto, portanto trata dos conteúdos da 

consciência. Ao acompanhar o desenvolvimento progressivo espiritual, salientando a 

construção da consciência através da inconsciência, almeja-se detalhar as concepções 

hegelianas acerca das determinações subjetivas. O espírito é essa potencialidade negativa 

que perpassa momentos diversos em sua efetivação e em virtude de uma idealidade 

plástica ele consegue deslocar-se do em-si para o por-si. O intuito da progressão espiritual 

é a autonomia, a liberdade, de modo que conceitos como a segunda natureza e a noção de 

eu são conceituações imprescindíveis para que o espírito cumpra com seu objetivo. “Na 

alma, a consciência desperta” (Hegel, 2011, §387), o espírito percorre seu caminho da 

naturalidade à consciência, enquanto relação consigo mesmo ele é subjetividade, mas à 

medida em que ele se relaciona com o mundo ele é objetividade. 

  

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

CAPÍTULO 3 – O CONCEITO DE LIBERDADE E SEU DESENVOLVIMENTO 

NEGATIVO: AMBITOS OBJETIVOS E SUBJETIVOS  

 

Hegel, em sua obra Linhas fundamentais da filosofia do direito: direito natural e 

ciência do Estado no seu traçado fundamental, reflete a respeito da liberdade, de modo a 

contemplar uma filosofia política que usufrui de uma abordagem dialética e institucional. 

O filósofo fornece um contexto inovador para discussões clássicas do campo filosófico, 

pois rompe com pressupostos individualistas do direito natural moderno. A reflexão 

acerca da negatividade, ou das contradições, se faz fortemente presente como parte 

decisiva da filosofia hegeliana, demonstrando o caráter singular da composição de suas 

argumentações. Assim, os conflitos que surgem ao longo da investigação não se mostram 

como limitações ou inverdades, mas são concebidos como momentos do espírito (Geist), 

os quais o impulsionam na sua efetivação. Na Filosofia do direito, ao se dedicar 

especificamente ao mundo produzido pelos homens, Hegel dispõe da frutífera 

oportunidade de explorar diretamente as complexidades que um tema como este é capaz 

de proporcionar.     

O presente capítulo pretende investigar o conceito de liberdade em Hegel, 

correlacionando os momentos do espírito subjetivo e objetivo. O conceito de vontade 

livre, expresso nos parágrafos §5, §6 e §7 da Introdução, é apresentado a partir de seu 

movimento lógico interno, colocando-se dessa maneira como um processo isento de 

especificidades. Os dois momentos iniciais do conceito exprimem concepções 

insuficientes, dado que em princípio compreende-se a liberdade em uma forma irrestrita 

e universal, e posteriormente ela é considerada como uma particularidade restritiva. Desse 

modo, na particularidade, a reflexão idealizada proporciona a suspensão (Aufhebung) e 

recondução da determinação, assim seu retorno a uma universalidade verdadeira necessita 

da dupla negação, i.e., a negação da negatividade. O terceiro estágio do conceito, a 

singularidade, é composto pela unidade da pura indeterminidade e da determinação, nesta 

ocasião, ela coloca-se para si sua restrição, estando junto de si mesma e, nela, livre. 

A análise do desenvolvimento da vontade livre efetua-se analogamente ao 

progresso do espírito subjetivo enquanto atividade anímica, de modo que há a 

possibilidade de estabelecer uma comparação com O espírito subjetivo. A matriz lógica 

que conduz os acontecimentos no âmbito objetivo é a mesma que atende ao 

desenvolvimento da alma e suas contradições. O espírito em Hegel é fundamentalmente 

livre, almejando sua autonomia em todos os momentos de sua efetivação. 



64 

 

3.1 Paralelos entre o espírito objetivo e subjetivo: o conceito abstrato da 

vontade 

 

A ideia absoluta deixa-se sair livremente de si mesma, em outras palavras, é por 

liberdade que ela transpõe as investigações lógicas e percorre as Filosofias reais. 

Contrariamente à autorreferencialidade da ideia, o âmbito natural abrange uma ampla 

externalidade, dado que essas determinações do fora-um-do-outro são características 

pertencentes à natureza. Contudo, em decorrência do progresso subjetivo da naturalidade, 

a ideia encontra sua satisfação no espírito, que é a plasticidade negativa do conceito. O 

primeiro momento espiritual, denominado de alma, mesmo perante a influência dos 

elementos naturais, corresponde ao desenvolvimento lógico da ideia absoluta. A 

efetivação anímica acontece mediante o trato com as determinidades, em razão de que a 

composição subjetiva está sujeita às adversidades do outro e de si mesma. Diante disso, 

é possível traçar um paralelo entre o conceito abstrato da vontade e o desenvolvimento 

anímico/espiritual15, já que ambos ocorrem de acordo com o progresso lógico e as 

consequências do espírito subjetivo apresentam-se no âmbito objetivo. 

A libertação é a essência do espírito (§382), e assim como ocorre com a sua 

plasticidade, a liberdade se efetiva de acordo com as especificidades de cada âmbito, 

sendo este subjetivo ou objetivo. O primeiro momento, o estágio anímico, refere-se a uma 

interioridade individual e pré-consciente, já na objetividade a atividade espiritual dispõe 

de consequências na esfera social. A ética hegeliana é produzida pelo espírito, isto 

significa que a liberdade será também produzida pelos sujeitos, pela coletividade. 

Compreende-se, deste modo, que a efetivação plena no espírito objetivo será inseparável 

de sua ação no mundo, i.e., o conceito consumado em esferas intersubjetivas e 

instituições. O desenvolvimento que se iniciou no âmbito subjetivo, em uma 

universalidade simples, se realiza, nesta ocasião, em um mundo criado pela razão 

humana.  Dessa forma, em sua Filosofia do direito, Hegel conceberá uma concordância 

                                              
15 No início de sua Antropologia, Hegel aborda algumas semelhanças acerca do desenvolvimento que ocorre 

na alma e surgimento do estado como um sistema de diferentes esferas de liberdade: “A alma está no meio, 

entre a natureza que jaz atrás dela e o mundo da liberdade ética – mundo que se elabora a partir de espírito-

da-natureza. Assim como as determinações simples da vida da alma têm, na vida universal da natureza, sua 

imagem despedaçada no fora-um-do-outro, assim [também] o que tem no homem singular a forma de algo 

subjetivo, de um impulso particular, e está nele inconscientemente como um ser, desdobra-se no Estado em 

um sistema de diferentes esferas de liberdade – em um mundo criado pela razão humana consciente-de-si” 

(Hegel, 2011, §391, Adendo). 



65 

 

entre deveres e direitos, de modo que o estado será um lugar de realização daquilo que 

cada um é, mas sem que o outro seja uma ameaça que precise ser contida ou eliminada.  

Em um mundo produzido pelos indivíduos, como é possível a articulação das 

contradições, tanto subjetivas quanto objetivas, em uma universalidade livre? Com a 

finalidade de esclarecer como ocorre a efetivação do conceito de liberdade, Hegel 

apresenta na Introdução de sua FD a tríade lógica, ou o também denominado conceito 

abstrato16 da vontade. Esse conceito será desenvolvido a partir de três momentos da 

estrutura lógica: a universalidade, a particularidade e a singularidade, de tal forma que 

essas etapas da vontade abstrata serão concebidas a partir da dialética especulativa. O 

primeiro momento do desenvolvimento lógico é abordado no parágrafo §5, em que se 

apresenta a concepção de uma pura indeterminidade. 

 

A vontade contém o elemento da pura indeterminidade ou da pura 
reflexão do eu (a)dentro de si, na qual estão dissolvidas toda restrição, 
todo conteúdo imediatamente aí-presente pela natureza, pelas 
carências, pelos desejos e impulsos, ou dado e determinado pelo que 
quer que seja; a infinitude irrestrita da abstração absoluta ou a 
universalidade, o puro pensamento de si mesmo (Hegel, 2022, §5). 

 

O primeiro conceito discutido pela tríade lógica reflete acerca de uma liberdade 

que é definida pela ausência de escolha – ou a ausência de determinação. Em vista disso, 

a liberdade será compreendida como possiblidade, sendo, portanto, uma universalidade 

em que todas as restrições estão dissolvidas e o puro pensamento volta-se somente para 

si mesmo. A apreciação autocentrada tem por consequência a pura indeterminidade, que 

visa conceber uma liberdade sem restrições. A vontade pode abstrair de todo conteúdo, 

correspondendo ao conceito livre do vazio em que toda determinação é entendida como 

uma limitação. Essa interpretação irrestrita constitui igualmente a concepção de algo 

simples, inflexível e incompleto. “[...] mas a deficiência do entendimento está em que ele 

ergue uma determinação unilateral à condição de única e suprema” (Hegel, 2022, §5, 

Adendo). Para Hegel, essa será uma interpretação de liberdade unilateral, a qual se 

demonstra deficiente em razão de sua rigidez e autocentramento. Assim, a perspectiva 

hegeliana interpreta essa liberdade como algo negativo, uma negatividade do 

entendimento, pois ela se manifesta de modo restritivo em consequência de sua pura 

                                              
16 O termo abstrato não é aqui utilizado de acordo com os princípios do entendimento, na medida em que 

o intuito dessa tríade é apresentar a estrutura do conceito e seu desenvolvimento pleno. A abstração de 

Hegel é relacional, compreendendo como um conceito passa ao outro, já na filosofia moderna o exercício 

de abstrair é isolar o objeto investigado. 



66 

 

indeterminidade fixa. “Essa liberdade negativa ou esta liberdade do entendimento é 

unilateral, mas essa unilateralidade sempre contém em si uma determinação essencial” 

(Hegel, 2022, § 5, Adendo). Dessa forma, limitando-se em sua indeterminidade, a vontade 

livre se determina, visto que, à medida em que busca a universalidade, ela põe para si a 

sua restrição. 

O primeiro momento do desenvolvimento lógico evoca uma universalidade 

indeterminada, algo que reaparece em diversas passagens da filosofia hegeliana, como 

acontece no exemplo da alma, trabalhado no capítulo anterior. Lembremos, nesse sentido, 

do primeiro estágio anímico, a alma natural (§391). Nesse alvorecer espiritual, 

encontraremos a alma como substância universal, ou seja, ela é a possibilidade de todas 

as coisas, bem como dispõe da potencialidade de construir ativamente para si seu processo 

ideal. Assim sendo, esse momento anímico inicial é também a ausência de determinação, 

não contendo nenhuma diferença ou individualidade. A efetivação de sua negatividade 

espiritual é ainda uma possibilidade não concretizada, de tal forma que a unilateralidade 

desse estágio anímico reflete sua incompletude e limitação. “Caso se acredite que se deve 

começar pelo simples conceito do espírito, comete-se um erro; pois, como já se disse, o 

espírito é sempre ideia, portanto conceito efetivo” (Hegel, 2011, §387, Adendo). 

Semelhantemente às concepções apresentadas no parágrafo §5 (FD), a indeterminidade 

se determinará, embora no âmbito subjetivo-espiritual o adquirir de algum conteúdo 

ocorra em virtude de que o espírito é ideia (absoluta), dessa maneira ele sempre será a 

negatividade conceitual. 

A liberdade, inicialmente compreendida como pura indeterminidade, se 

determina, dado que a unilateralidade (ir)restritiva é uma determinação. Portanto, essa 

determinação pela limitação avança a estrutura lógica para seu segundo momento: o pôr 

a si um conteúdo ou determinidade. Deste modo, o parágrafo §6 argumenta a respeito da 

diferença: 

 

O eu é igualmente o passar da indeterminidade indiferenciada à 
diferenciação, ao determinar e ao pôr uma determinidade enquanto um 
conteúdo e um ob-jeto. – Esse conteúdo pode, então, ou ser dado pela 

natureza ou gerado a partir do conceito do espírito. Por esse pôr a si 
mesmo enquanto eu determinado, o eu entra no ser-aí em geral – [é] o 
momento absoluto da finitude ou da particularização de eu. (Hegel, 
2020, §6). 

 



67 

 

No segundo estágio lógico, a indeterminidade indiferenciada se determina, já que 

o eu coloca algum ob-jeto enquanto outro, desta forma o vazio precedente é nesta ocasião 

preenchido com algum conteúdo. Essa autodeterminação é a liberdade como arbítrio, uma 

liberdade que consiste na escolha arbitrária de um dos infinitos conteúdos possíveis. 

Desse modo, o conceito de liberdade que se encontra usualmente abordado nas 

concepções teóricas é o da liberdade como arbítrio, em que é apreciada a possibilidade de 

escolha e ação individual. O filósofo alemão critica essa caracterização do conceito de 

liberdade como uma interpretação insuficiente, visto que ela se determina e se finitiza ao 

realizar uma escolha. À vista disso, essa liberdade que se situa centrada no sujeito, na 

qual o próprio indivíduo cinde sua liberdade, permanece constantemente à mercê do 

conteúdo de sua escolha, e consequentemente encontrando-se suscetível à sua alternância 

tediosa. Se escolho este conteúdo, perco todos os demais. Constata-se, assim, que a 

particularização corresponde a uma restrição, pois na ocasião em que uma decisão é 

tomada, o sujeito se limita na sua escolha. 

Essa segunda etapa da matriz lógica da vontade livre é significativa não somente 

porque aborda uma concepção de liberdade comumente discutida na filosofia em geral, 

como também apresenta um conceito imprescindível para a efetividade lógica, isto é, a 

suspensão. O conceito do verbo aufheben, anteriormente tratado em outros trechos deste 

trabalho, é o suspender e conservar, de modo que ele nega a negação anterior: “O segundo 

momento, o da determinação, tanto quanto o primeiro, é negatividade, suspender – ele é, 

com efeito, o suspender da primeira negatividade abstrata” (Hegel, 2022, §6). A 

suspensão da negatividade é uma etapa essencial para a progressão dialética, uma vez que 

o suspender estabelece a relação da negatividade com a negatividade – nesse caso 

referindo-se ao primeiro e o segundo momento livre –, e retornar da particularização 

desses conceitos unilaterais como o positivo. A suspensão na filosofia hegeliana visa 

contemplar a relação das determinações que são opostas e excludentes, como expresso na 

indeterminidade e na particularização, a fim de que neguem, se conservem e se elevem à 

sua verdade. 

Contudo, ao analisar a unilateralidade e a finitude das determinações da vontade 

livre, percebe-se que tais elementos já se encontravam no primeiro estágio do conceito. 

A indeterminidade indiferenciada não é uma infinitude verdadeira e sua pressuposta 

universalidade é na verdade uma limitação (o vazio da possibilidade infinita). Hegel 

afirma, portanto, que é a insuficiência do entendimento que produz uma indeterminidade 

já determinada. É o incompleto processo de abstração que constitui esse momento 



68 

 

unilateral, o qual inicialmente ambicionava contemplar a infinitude positiva e irrestrita, 

no entanto sua limitação se traduz em determinação e negatividade. “Mas essa 

indeterminidade é ela mesma apenas uma negação em face do determinado, em face da 

finitude: o eu é esta solidão e esta negação absoluta” (Hegel, 2020, §6, Adendo). 

Colocando em perspectiva os conceitos de liberdade abordados nos parágrafos §5 e §6, 

tornam-se evidentes suas limitações causadas pela negatividade do entendimento – sendo 

essa percepção negativa compreendida como um obstáculo. Segundo a análise hegeliana, 

constata-se uma negatividade imanente que transpassa os dois conceitos de liberdade, de 

maneira que suas insuficiências finitas se dissolvam na negatividade dialética. 

Recorrendo novamente às concepções anímicas, o segundo momento será 

relacionado à alma que-sente. Inicialmente, a alma é a capacidade de receber qualquer 

forma particular, correspondendo, portanto, à substância universal. O espírito se encontra 

indiferenciado da natureza e, consequentemente, não tem nenhuma percepção de si 

mesmo. Em seguida, no segundo momento anímico, a indeterminação é negada e o 

espírito concebe a particularização:  

 

O indivíduo que-sente é a idealidade simples – subjetividade do sentir. 
Trata-se, pois, de pôr sua substancialidade, a plenitude que é apenas em 
si como subjetividade, tomar posse de si, e tornar-se para si a potência 
[dominante] de si mesmo (Hegel, 2011, §403). 

 

A alma que-sente contempla neste segundo estágio uma individualidade, dado que 

na presente ocasião a alma é a totalidade refletida do sentir. Assim como ocorre no 

parágrafo §6, a constituição anímica apresenta, no momento da particularidade, uma 

suspensão de suas contradições. Portanto, a idealidade é a capacidade suspensiva do 

espírito, em que a negação ocorre conjuntamente à elevação, dessa maneira o espírito 

reconduz elementos da exterioridade para a interioridade ou o contrário. Conforme 

previamente abordado ao longo dos capítulos, a idealidade exercida na alma que-sente 

permite que o espírito avance para composições de maior complexidade, em comparação 

com a universalidade indeterminada de seu processo inicial.  O espírito é ideal, ele dispõe 

da capacidade de trabalhar a negatividade e, por consequência, avança através das 

limitações unilaterais de seus dois primeiros momentos, de modo que ele é sempre a 

plasticidade do conceito. 

Esse estágio espiritual se individualiza e não mais representa uma 

indiferencialidade natural. Dessa maneira, sua substancialidade universal transforma-se 



69 

 

em uma interioridade, verifica-se então o surgimento de uma alma individual. “[...] a alma 

individual que põe idealmente sua determinidade, retornando ali a si mesma e vindo-a-

ser por si: isto é, à alma individual que-sente” (Hegel, 2011, §402, Adendo). O espírito é 

correspondente ao conceito, e em seu progresso imanente ele coloca sua indeterminidade 

inicial de maneira idealizada, resultando em uma percepção de suas sensações. É em 

decorrência desse processo negativo que se identificam as sensações, i.e., as 

determinações. A alma assimila a sensação como uma determinação imediata, 

compreendendo que essa sensação não foi produzida por ela, mas sim percebida. A 

determinação da alma que-sente é igualmente concebida como uma restrição, já que ela 

não se identifica como produtora desse conteúdo, pois ela ainda está encadeada em sua 

disposição anímica, sendo este um em si e não um por si espiritual. 

O segundo momento do desenvolvimento do lógico, referindo-se ao âmbito 

subjetivo ou objetivo, discute concepções que são imprescindíveis para a filosofia 

hegeliana. No parágrafo §6 da FD, a argumentação empreendida remete-se à negação e à 

restrição, no entanto, em decorrência do tratamento suspensivo, essa negação é negada, 

apresenta-se então a negação da negação. De fato, o tratamento das contradições 

impulsiona o desenvolvimento imanente do conceito: “Apreender a negatividade 

imanente no universal ou no idêntico, assim como no eu, era o passo ulterior que a 

filosofia especulativa tinha que dar [...]” (Hegel, 2020, §6). As investigações no campo 

filosófico ambicionavam a elaboração de teorias que não possuíssem contradições, que 

fossem, dessa forma, positivas. Porém, ao considerar a positividade, essas teorias 

comumente se deparam com a negatividade, como unilateralidade e restrição. Ainda que 

as argumentações se ocupem da universalidade ou da determinação, a negatividade se 

expressa inerente ao pensamento. O mesmo processo ocorre no âmbito subjetivo, em que 

a universalidade se demonstra insuficiente e, graças à idealidade espiritual, o sujeito 

coloca para si a determinação, que igualmente é apreendida como restrição. Dessa forma, 

é preciso que a determinação e a unilateralidade sejam negadas, não somente negadas 

como suspensas e retrabalhadas, e é contemplando esses aspectos que Hegel apresenta o 

exercício do hábito. 

Nesse estágio da alma que-sente, o hábito será responsável por provocar uma 

transformação na dinâmica subjetiva até então estabelecida. Assim sendo, no hábito, a 

alma busca se libertar da naturalidade, que influenciara grandemente seu início subjetivo, 

em razão de que esse momento estabelece uma nova dinâmica com as determinidades 

(negatividades) anímicas. 



70 

 

 

 [...] porque em si a alma é a idealidade absoluta, o que pervade todas 
as suas determinidades; e em seu conceito reside que, pela suspensão 

das particularidades, que nela se tornaram fixas, ela se demonstre como 
a potência ilimitada [imperando] sobre elas; que ela rebaixe o que nela 
é ainda imediato, ente, a uma simples propriedade, a um simples 
momento; para vir-a-ser, por essa negação absoluta, como livre 
individualidade para si mesma (Hegel, 2011, §410, Adendo). 

 

O hábito é uma intervenção da alma que coloca de maneira mediatizada, embora 

insconsciente, a determinação (sensação) que anteriormente se fazia imediata. Essa 

habituação opera na dinâmica corporal do sujeito, de modo que seus resultados podem 

ser conferidos através da ação ou resistência de sensações e atos específicos. As 

determinações imediatas, passivamente recebidas pela alma, agora são reduzidas a uma 

determinação passageira, pois o espírito introjeta na corporeidade suas próprias 

determinidades. Dessa forma, o hábito será considerado uma segunda natureza, visto que 

se utiliza da imediatez para caracterizar a naturalidade, mas é também vontade espiritual 

corporificada – é, portanto, uma natureza colocada pelo espírito. A idealidade espiritual 

remodela a natureza originária do indivíduo, uma natureza supostamente originária. 

Dessa maneira, a alma é a idealidade absoluta e, com isso, consegue não somente penetrar 

nas suas particularidades, mas igualmente retrabalhá-las, suspendendo essas 

determinidades. Esse importante exercício espiritual marca o momento em que a 

subjetividade dispõe, enquanto alma, de seu maior grau de libertação, dado que trabalha 

dialeticamente a negatividade. 

Da mesma forma como ocorre com a particularização no parágrafo §6, o segundo 

momento do desenvolvimento subjetivo não delimita a sua análise às simples 

determinações de sentimento, pois a investigação igualmente se ocupa acerca da 

limitação, que é intrínseca à determinação. Embora a habituação proporcione o maior 

nível de liberdade que o espírito desfrutará na Antropologia, pode suceder que a vontade 

corporificada se cristalize, como brevemente abordado no capítulo precedente. Ainda que 

o hábito seja a idealidade negativa, sua introjeção dispõe da potencialidade de se 

estabelecer como uma nova limitação. Essa cristalização pode ser encontrada em diversos 

âmbitos, como por exemplo: religiões, leis e técnicas de trabalho. É preciso, portanto, que 

a idealidade seja mais uma vez revificada – diante disso, somente os dois primeiros 

momentos lógicos não são suficientes para trabalhar essa negatividade. A ética hegeliana 

busca uma liberdade que seja produzida pelo próprio espírito, uma libertação que se 



71 

 

estenda a todos – pois pode ocorrer que certos hábitos consolidados (como, por exemplo, 

o patriarcalismo) venham a se chocar com pretensões de liberdade de grupos inteiros, 

fazendo-se necessária a atuação negativa do espírito para readequar-se o real ao efetivo. 

Na Introdução de sua Filosofia do direito, Hegel contempla uma diversidade de 

concepções que atuam na formação do conceito de liberdade, sendo esta uma liberdade 

produzida pelos sujeitos e se efetivando em comunidade. Diante da organização de sua 

eticidade, a filosofia hegeliana apresenta o conceito abstrato da vontade, ou em outros 

termos, o desenvolvimento lógico da liberdade. Dispomos, então, neste tópico, dos 

estimados parágrafos §5 e §6, que elaboram os dois primeiros momentos dessa estrutura 

dialética: universalidade e particularidade. Desse modo, essa matriz lógica contempla a 

liberdade como pura possibilidade e como arbítrio, dado que esses princípios utilizados 

para compor a vontade livre pertencem à discussão filosófica em geral. Hegel não 

emprega essas concepções unicamente para criticá-las, mas faz uso da negatividade 

imanente para retrabalhá-las. Desfrutando da estrutura lógica para compreender a 

liberdade, torna-se evidente a ligação entre as dimensões subjetivas e objetivas, visto que 

é sob a progressão do conceito que a alma avança para o seu maior nível de liberdade. Os 

momentos tratados no §5 e §6 explicitam a negatividade inerente, contudo, é somente na 

singularidade que a negação é negada e a vontade efetiva-se de maneira plenamente livre.  

    

 

3.2 Singularidade e alma efetiva: a unidade negativa dos momentos 

precedentes  

 

O conceito especulativo de liberdade é composto por um desenvolvimento lógico 

que compreende que as conceituações se relacionam entre si de modo intrínseco. A 

negatividade é o fundo operante que permeia essa relação dialética da liberdade, de modo 

que ao abordar o terceiro momento, a singularidade, a unidade dos estágios anteriores é 

elaborada. Consequentemente, a dimensão subjetiva é mais uma vez expressada e suas 

similaridades com o desenvolvimento do conceito são novamente discutidas. O resultado, 

a alma efetiva ou a singularidade, são tanto produtos como produtoras da estrutura lógica, 

uma vez que, desprovido da unidade proveniente dessas concepções, ainda se persistiria 

uma filosofia unilateral. Se a liberdade é discutida nesses parágrafos de modo abstrato, 

na eticidade Hegel interpreta o conceito livre como algo que ocorre na coletividade, na 

vida em comunidade. O espírito, sendo este subjetivo ou objetivo, almeja a liberdade, 



72 

 

visto que ela é a sua verdade e essência, dessa maneira, apreende-se como esse conceito 

livre se efetiva de modo similar, mas em esferas distintas.  

A liberdade indeterminada disposta como possibilidade e o arbítrio apreendido 

como escolha formam os dois primeiros momentos do conceito, é necessário, portanto, 

compreender o último estágio da estrutura lógica, na medida em que nele todas as 

negações estão colocadas de maneira ideal. A vontade é a harmonização dos momentos 

precedentes: 

 

A vontade é a unidade desses dois momentos – ela é a particularidade 
refletida dentro de si e reconduzida mediante essa reflexão à 
universalidade –, a singularidade; ela é a autodeterminação do eu, a 
um só tempo pôr-se como o negativo de si mesmo, a saber, como 
determinado, restringido, e permanecer junto a si, isto é, em sua 
identidade consigo e em sua universalidade, e na determinação 

encadear-se somente consigo mesmo (Hegel, 2022, §7). 

 

A vontade livre decorre da união de concepções unilaterais, de modo que essa 

singularidade articula elementos dos momentos precedentes. Isso ocorre em virtude da 

negatividade que transpõe as limitações, pois esses estágios do conceito, indeterminidade 

e particularidade, estão intrinsecamente ligados pelo negativo. Desta forma, a 

singularidade consiste em sua autodeterminação, dado que não mais interpreta o negativo 

como uma restrição, mas coloca a si mesma como essa negatividade. O conceito da 

vontade livre é o permanecer junto de si, de maneira a pôr para si sua restrição: “O eu se 

determina na medida em que ele é a relação da negatividade a si mesma [...]” (Hegel, 

2022, §7). A autodeterminação da vontade é essa identidade consigo mesmo, refletida 

dentro de si, em que a determinação se sucede pela negatividade inerente ao eu. 

Como competentemente aponta Marcos Müller, nas notas de rodapé da Filosofia 

do direito, essa estrutura do conceito de vontade livre dispõe de um trato pertinente com 

a negação. Desse modo, Müller recapitula o desenvolvimento lógico, ressaltando sua 

efetivação:  

 

Hegel pensa a singularidade da vontade livre como resultante da sua 
autodeterminação, graças à qual o universal nega a indeterminidade da 
sua universalidade imediata para pôr-se como determinado (primeira 
negação, momento da particularidade) e, de uma só vez nega essa 
determinação, a particularidade no sentido meramente negativo 
enquanto restrição, para reafirmar-se nela como universal idêntico a si 
(segunda negação, momento da singularidade enquanto universalidade 

concreta) (Müller, 2022, p. 177). 



73 

 

 

A singularidade é uma consequência da autodeterminação do conceito, ou seja, é 

o próprio conceito que se determina e avança através de suas determinidades. Ao 

acompanhar o progresso lógico, Müller retorna ao estado de universalidade da vontade, 

no qual presenciamos a primeira negação: o universal nega a determinidade, colocando-

se como indeterminado. Em seguimento dessa primeira negação, encontraremos na 

particularidade a negação restritiva e arbitrária da indeterminação e, para superar essa 

nova unilateralidade, teremos a efetivação da negação da negação, i.e., a negação da 

determinação como limitação. Desse modo, a singularidade enquanto vontade livre é o 

resultado desse processo lógico que se utiliza da negatividade para transpor as limitações 

do entendimento. O universal idêntico de si é resultado do conceito, contudo, ele também 

pode ser compreendido como o primeiro e fundamento: “[...] mas a singularidade, o 

sujeito, é o conceito posto como totalidade” (Hegel, 2012, §163, Adendo). Essa é a 

fundação regressiva, em que o resultado é compreendido como fim e gerador de seu 

processo, em vista disso, a singularidade se coloca como fundamento verdadeiro de seus 

dois momentos precedentes. 

Assim como se sucedeu no tópico anterior, os elementos que compõem a 

singularidade se encontram igualmente presentes no último estágio do desenvolvimento 

anímico, a alma efetiva. “A alma é efetiva enquanto é essa unidade do interior com o 

exterior, o qual lhe está sujeito: tem, em sua corporeidade, sua figura livre na qual se sente 

e se dá a sentir; (Hegel, 2011, §411). Como resultado de sua conceituação ideal, o terceiro 

momento anímico, contempla as contradições dos estágios anteriores em uma unidade 

imediata. Como discutido no capítulo 2, a alma efetiva precede a Fenomenologia e é 

passagem da alma para a consciência. Devido às determinações ideais do hábito, com a 

sua naturalidade negativa, é que o espírito usufrui de seu maior estado de liberdade 

enquanto alma. “A passagem a esse grau-de-desenvolvimento é constituída pelo conceito 

de hábito, considerado no parágrafo precedente” (Hegel, 2011, §411, Adendo).  Hegel, 

portanto, compreende que o desenvolvimento anímico contém igualmente a negação da 

negatividade, já que os dois primeiros momentos eram concepções unilaterais e 

insuficientes, seja a indeterminidade da alma ou de sua determinação arbitrária na 

sensação. Dessa maneira, a universalidade anímica é preenchida com a sensação, que logo 

se apresenta como uma limitação, e ambas as negações são segadas no hábito – e unidas 

na alma efetiva. 



74 

 

Evidenciando o caráter plástico e negativo do espírito objetivo, Hegel não recorre 

a princípios morais eternos, que apresentariam uma característica de inquestionabilidade 

e rigidez. A independência do espírito é formulada por ele mesmo através de sua 

atividade, e a concepção desenvolvida no hábito possibilita sua autoprodução, através da 

idealidade negativa. Consequentemente, o domínio do espírito objetivo fornece as 

condições adequadas para um desenvolvimento dos conceitos apresentados no âmbito 

subjetivo, ou seja, como os hábitos se cristalizam em instituições coletivas. Somente no 

âmbito ético o espírito usufruirá das ferramentas necessárias para alcançar a plena 

realização dessa liberdade, o que implica também numa ação retroativa e negativa sobre 

os hábitos previamente cristalizados, reafirmando-se o elemento plástico da atividade 

negativa do espírito.  

Na Fenomenologia do espírito, o filósofo discorre a respeito de uma eticidade que 

tem sua execução na intersubjetividade objetiva:  

 

É na vida de um povo que o conceito da efetivação da razão consciente-
de-si tem de fato sua realidade consumada: ao intuir, na independência 
do outro, a perfeita unidade com ele; ou seja, ao ter por objeto, como 
meu ser-para-mim, essa livre coisidade de um outro, por mim 
descoberta – que é o negativo de mim mesmo (Hegel, 2014, §350). 

 

A coletividade característica de uma vida em sociedade é profundamente 

considerada por Hegel. Dessa maneira, a liberdade precisa ser conceituada na proposta à 

qual está inserida: a existência em comunidade. Ao descartar o arbítrio e a liberdade 

individual como a base central de sua teoria, o filósofo estabelece uma ética que leva em 

consideração o contexto em que o indivíduo se situa, de modo que suas ações possuem a 

potencialidade de influenciar a vida de outros. Assim sendo, a liberdade para Hegel 

consiste na unidade, ou seja, sou livre na medida em que o outro é livre; a consciência-

de-si encontra libertação na mesma proporção que confere liberdade ao outro. O conceito, 

então, abarcará o seu outro sem precisar reduzi-lo, o foco não é mais o sujeito, e sim a 

relação entre as consciências, a segunda natureza (objetiva) se dá como uma dimensão de 

realização social dessa ética.  

As reflexões abordadas na Fenomenologia, na qual a unidade da universalidade 

espiritual se efetiva na individualidade independente dos indivíduos (§349), refletem 

imprescindivelmente o conceito apresentado na Filosofia do direito. Se o espírito é uma 

coletividade constituída de individualidades, sua eticidade percorre desde o âmbito social 

até a esfera particular, repercutindo na objetividade, e a coletividade é, desse modo, 



75 

 

composta por individualidades. O conceito de liberdade é a autodeterminação enquanto 

coletividade. “Já temos essa liberdade na forma do sentimento, por exemplo, na amizade 

e no amor” (Hegel, 2022, §7, Adendo). É na unidade com o outro, através do amor, da 

amizade e dos laços políticos-civis, que o conceito de eticidade hegeliana se efetua. É 

dessa forma que as relações permeadas por bons sentimentos – amor e amizade – 

funcionam, a autolimitação é feita livremente, por escolha própria, sendo elas realizadas 

com boa disposição. 

Segundo Hegel, a vontade livre é a autodeterminação, na qual os dois momentos 

precedentes se articulam em uma unidade que resulta no estar junto de si mesmo. Dessa 

forma, a restrição é na verdade uma abertura: “Nessa perspectiva, “resolver-se” implica 

um abrir-se da vontade a essa indeterminidade repleta de determinações possíveis, para 

trazê-las, pela decisão/resolução, ao ser-aí e, assim, efetivar-se enquanto vontade 

singular” (Müller, 2022, p.188). Como discorre Müller, a escolha não é algo arbitrário, 

como acontece na particularização, de modo que a resolução do terceiro momento 

constitui uma decisão livre. Portanto, decidir é compreender que a vontade pode 

contemplar uma multidão de determinações, de possibilidades, mas somente quando 

exerço minha autodeterminação eu me abro e a possibilidade se torna efetividade. Müller, 

ao abordar em suas notas como a resolução da singularidade é uma vontade que se abre, 

demonstra a semelhança desse exercício especulativo com a decisão da ideia lógica de 

abrir-se para sua autodeterminação. 

O conceito abstrato da vontade ou a conceituação lógica da liberdade corresponde 

ao desenvolvimento dialético, que mesmo como produto dos momentos precedentes, 

contempla uma fundação regressiva. A negação da negatividade, em outros termos, a 

negação das limitações conceituais permite que o espírito não se restrinja em seu 

progresso, contudo, é preciso que essas concepções se relacionem de forma harmônica. 

Na Antropologia as introjeções dizem respeito ao desejo subjetivo do indivíduo de 

permanecer de pé ou se sentar, não obstante, na Introdução a FD as penetrações se 

dispõem no campo da objetividade, uma esfera mais complexa de conceituação. É 

precisamente na singularidade que a unidade dessas reflexões conflitantes é exercida, 

possibilitando, dessa forma, que a atuação da vontade livre opere não de modo abstrato, 

mas se efetive na objetividade. É a atividade da vontade livre de se autodeterminar, não 

mais compreendendo a negatividade como particularização, que exerce sua própria 

autolimitação.  O amor e a amizade, assim como a libertação do outro, são algumas das 



76 

 

elucidações apresentadas pelo filósofo perante as objeções encontradas na deliberação de 

tais questões éticas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

 

Conclusão 

 

O progresso imanente do conceito é, antes de tudo, o relacionar das determinações 

negativas, assim como ocorre no início subjetivo espiritual e no conceito abstrato da 

liberdade. A ideia lógica anseia se reencontrar em seu outro, de maneira que sua procura 

na natureza é, em um primeiro momento, desafiadora, pois o âmbito natural é permeado 

pela externalidade. Segundo Márcia Gonçalves, há uma progressão dialética na relação 

da ideia com a natureza, em que a oposição é compreendida como uma contradição e, por 

consequência, será submetida a um processo especulativo e negativo. De fato, o princípio 

dialético da contradição possibilita contemplar o desenvolvimento imanente na 

naturalidade, já que estas são determinações que se engendram em um nexo racional. Em 

anuência com sua argumentação empreendida, Gonçalvez destaca o salto qualitativo que 

decorre desse processo gradual. Dessa forma, esse salto cumpre-se à medida em que a 

variação gradual concebe um estágio que se distingue significativamente da sua 

determinação inicial. A autora em questão se ocupa da relação que a ideia lógica dispõe 

com a natureza, de modo a contemplar a unidade que advém dessa relação especulativa. 

Assimilando essa mesma temática, a ideia lógica na natureza, mas considerando 

uma perspectiva distinta, Andreas Arndt analisa a relação do conceito com a 

exterioridade, discutindo temas como identidade e o não-idêntico. As investigações 

empreendidas na Ciência da lógica buscavam um começo absoluto, dessa maneira o 

pensar volta-se para si, suspendendo as determinidades concretas para investigar suas 

próprias determinidades lógicas. A proposta argumentada por Arndt expressa que a ideia 

absoluta, produto da Lógica, almeja se reencontrar na realidade, no entanto, a 

autorreferencialidade característica da ideia não será algo completamente alcançado no 

âmbito do real. Desse modo, a atuação que a ideia lógica estabelece com a filosofia real 

é representada pelo espírito, que é a negatividade plástica do conceito. O espírito 

corresponde à ideia, porém a totalidade externa não participará dessa comunhão lógica, 

já que o não-idêntico perdura, independentemente da relação especulativa pautada pela 

racionalidade. Arndt conclui que há um “resto” no âmbito real, algo que não se adequará 

às determinações conceituais e, consequentemente, não será reconhecido por sua 

racionalidade. 

  Márcia Gonçalves e Andreas Arndt dispõem da árdua e rica tarefa de discutir a 

relação da ideia lógica na exterioridade, natural ou social. Fez-se necessário, portanto, 

recorrer ao texto de Hegel a fim de compreender como da externalidade natural deu-se o 



78 

 

espírito. A Filosofia da natureza é inicialmente composta pela independência de seus 

elementos, assim seus capítulos inaugurais abordam temas como a mecânica e a física – 

espaço, tempo, matéria e individuação dos corpos. Essa exterioridade, ou esse fora-um-

do-outro, tenderá à vida e à subjetividade, isso ocorre em razão do desenvolvimento 

imanente e progressivo ao qual os elementos naturais se encontram submetidos. Dessa 

maneira, ao analisar a Física Orgânica, Hegel compreende que a subjetividade tem seu 

início com a Geologia e o Processo da Terra, no entanto, essa é ainda uma subjetividade 

incompleta. A subjetividade é um impulso de dentro para fora, que intenciona a 

autoconservação do ser vivo. Em vista disso, nas plantas é constatada uma unidade que 

permanece frente às diferenças. Contudo, uma subjetividade superior é percebida no 

organismo animal, pois ele dispõe de impulso e instinto de modo que sua autoconservação 

supera, em alguma medida, a exterioridade, tomando-a não como uma barreira, mas como 

um ideal que o animal alcança moldar segundo seus interesses. Na vida animal, a 

subjetividade se expressa em seu estado mais elevado, e sua autopreservação 

consequentemente demonstra a presença de alma – mas essa é uma atividade anímica sem 

racionalidade e, dessa maneira, sem espírito. 

O gradativo percurso que a ideia lógica transcorre no âmbito natural, amplamente 

contemplado pela externalidade, encontra alguma satisfação ao se deparar com a 

subjetividade. Somente o exercício espiritual corresponde plenamente à ideia lógica, uma 

vez que ele é o conceito efetivado no mundo. Dessa forma, o espírito decorre da natureza, 

ele dispõe de seu segmento histórico ou temporal no âmbito natural, no entanto, ele é a 

verdade da natureza e seu produto mais estimado. A ausência de autonomia constatada 

pela ideia ao se manifestar nos elementos da exterioridade faz com que a natureza seja 

colocada como um outro para o espírito, já que este refere-se ao ser-por-si. Assim, Hegel 

argumenta que o espírito almeja sua liberdade, pois ela constitui sua essência, e 

consequentemente é em razão dessa essência que o elemento espiritual será segundo o 

conceito. A liberdade do espírito acontece de acordo com uma dinâmica contraditória com 

seu outro, outro que nessa ocasião é a natureza. A composição espiritual admite que o 

espírito coloque para si mesmo a diferença, com isso se compreende que o movimento de 

negar é equivalente ao movimento de troca, de maneira que ao suspender o outro, permito 

que ele retorne e se relacione comigo. A essência do espírito é a liberdade, e a liberdade 

é a identidade na diferença.  

Desse modo, o espírito está em sua forma imediata como alma, este momento 

anímico como estágio posterior à natureza se encontrará ainda imerso nas particularidades 



79 

 

de sentimento, dessa forma ele será instrumento de estudo da Antropologia. O primeiro 

estágio da alma apresenta-se como uma universalidade imediata, já que essa alma natural 

não dispõe de nenhuma diferença ou determinidade, ela é um simples pulsar, no qual não 

há contraste ou efetividade. Se a atividade anímica contempla seu início através de uma 

simples universalidade, é a partir das sensações que sua determinação é constatada. A 

sensação é, dessa forma, o surdo tecer do espírito, sendo uma determinidade que ele 

comprova e com a qual se relaciona de modo ideal, no entanto, como não dispõe de 

racionalidade em sentido desenvolvido, essa primeira manifestação não alcança a 

plenitude. A determinação da sensação é compreendida como uma barreira, pois a alma 

não consegue se determinar, mas as recebe de maneira imediata, indicando a ausência de 

sua autonomia. Em decorrência da alteridade desse momento anímico, a alma possui a 

capacidade de usufruir das sensações determinadas para construir um sentimento de si, 

ainda que rudimentar. 

Ainda no segundo momento anímico, na alma que-sente, Hegel apresenta o 

conceito do hábito, este corresponde a uma imposição sutil do espírito frente à dominação 

corpórea. Nesta ocasião, o espírito suspende a exterioridade, os impulsos naturais que se 

davam imediatos, assim ele volta-se para si mesmo e incorpora seus próprios 

componentes em seu retorno. A autonomia anímica é, portanto, empregada segundo o 

dominar-se através da habituação, da repetição, que tem como resultado a sedimentação 

do ato exercitado ou da atividade interrompida. A habitualidade se torna comum ao 

espírito, sua reprodução exercida sem que ocorra uma reflexão rebuscada confere-lhe a 

condição de uma segunda natureza imediata. Segundo Hegel, a alma, através de seu 

desenvolvimento imanente, busca a libertação da corporeidade ante a necessidade 

extrínseca da natureza, e realiza tal feito ocupando-se de maneira ideal com os estímulos 

apreendidos. O hábito precede o terceiro e último estágio anímico, a alma efetiva, que 

corresponde à passagem para a consciência. Dessa forma, na alma efetiva, observa-se a 

unidade dos dois primeiros momentos anímicos, a alma natural e a alma que sente. Esse 

panorama dialético ocorre como resultado de sua idealização segundo o conceito. A 

conclusão desse primeiro momento espiritual permitirá que o Eu apareça, em razão de 

que é somente pelo trato especulativo com as determinações que observaremos o surgir 

de uma reflexão sobre si mesma. 

É graças ao desenvolvimento do conceito que se apreende o despertar espiritual e 

sua ação idealizada perante as contradições de sua efetivação anímica. Em detrimento do 

marcante viés lógico que permeia a análise deste trabalho, a apreciação do conceito 



80 

 

abstrato da vontade livre, na Filosofia do direito, é um claro exemplo da atuação dialética. 

O processo negativo desenvolve-se de modo semelhante em ambos os momentos iniciais 

do espírito, sendo subjetivo ou objetivo, de maneira que seus conteúdos podem ser 

igualmente correlacionados. As consequências das determinações anímicas apresentam-

se na objetividade, dado que Hegel compreende uma filosofia em sua totalidade, e não 

disserta a respeito de uma teoria que concebe sua unidade de forma externalizada.  

A Filosofia do direito é marcada por argumentações políticas e éticas, dentre 

outras temáticas, e o solo para essas discussões é o conceito de liberdade. Assim, Hegel 

desenvolve na Introdução de sua obra a tríade lógica ou o conceito abstrato da vontade, 

que se encontra especificamente nos parágrafos §5, §6 e §7, que portanto coroam e 

colocam em seu lugar concreto e efetivo todo o processo de livre auto-reconhecimento da 

ideia absoluta em seu outro. O primeiro momento do conceito analisa a pura 

indeterminidade, em que a liberdade é definida pela ausência de escolha e, por 

consequência, pela ausência de particularidade. Essa é uma apreciação autocentrada que 

se coloca de maneira universal, pois toda determinação será interpretada como uma 

limitação. Segundo a perspectiva hegeliana, essa concepção de liberdade é uma 

inflexibilidade do entendimento, de modo que, ao se restringir em sua indeterminação, 

ela coloca para si sua limitação. Da mesma forma ocorre na alma natural, seu início é a 

universalidade, já que ela é a possibilidade de todas as coisas, e sua indeterminação 

anímica é refletida como incompletude e limitação. Ambos os estágios almejam a 

dissolução de toda restrição, porém, em decorrência da rigidez de suas concepções, a 

limitação é implementada por si mesma. 

O segundo estágio lógico é compreendido, portanto, como o pôr para si da 

determinação, essa é a liberdade como arbítrio, visto que ela consiste na realização de 

uma escolha. A liberdade como possibilidade está centrada no indivíduo, cujas 

possibilidades são finitizadas à medida em que exerce sua preferência, desse modo 

permanecendo-se constantemente suscetível à alternância tediosa. Contudo, esse segundo 

momento é significativo por apresentar o conceito da Aufhebung, que consiste na 

suspensão e recondução da negatividade que, nesta ocasião, estão presentes nas etapas 

anteriores do desenvolvimento. A suspensão é um exercício imprescindível para a 

progressão dialética, na medida em que estabelece a relação da negatividade com a 

negatividade, indeterminidade e particularidade, produzindo como resultado desse 

relacionar o positivo. O mesmo acontece no espírito subjetivo. Assim, na alma que-sente 

suas determinações são as sensações percebidas animicamente que, de maneira imediata, 



81 

 

interpretam-se como restrições. Desse modo, constata-se o conceito do hábito, que 

corresponde ao aufheben, pois trabalha de modo idealizado as determinações impostas na 

alma através da negatividade de suas restrições.  

A liberdade indeterminada e o arbítrio formam os dois primeiros momentos do 

conceito, dessa forma a vontade livre se sucede da união dessas concepções precedentes 

e unilaterais. Os estágios anteriores estão intrinsecamente ligados pela negatividade, 

assim, após a suspensão das restrições, a singularidade utiliza-se desse negativo para se 

autodeterminar. O conceito da vontade livre é o decidir-se autonomamente por uma 

restrição que na verdade é abertura, de modo que ela é uma identidade consigo mesmo 

que emprega o negativo a favor de sua autonomia. A liberdade não é a ausência de 

restrição, mas é o restringir-se de bom grado em vistas de uma efetiva abertura. No último 

momento da alma, não poderia ocorrer diferente, a alma efetiva é a unidade de suas etapas 

anteriores, devido às determinações ideais do hábito, seu maior grau de autonomia é 

alcançado.  

O presente trabalho se ocupou em analisar o desenvolvimento conceitual nos 

estágios iniciais do espírito, seja ele abordado na Antropologia ou concretizado na 

Filosofia do direito. No anseio de compreender a efetivação do conceito, a presente 

abordagem se ocupou da relação que a ideia absoluta dispõe com o âmbito natural e, 

consequentemente, a influência que a naturalidade exerce no começo da vida espiritual. 

O que possibilita a progressão de um início insuficiente e restritivo é o trato especulativo 

com as contradições, desse modo, é a utilização da negatividade imanente que permite o 

desenvolvimento espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARNDT, Andreas. “Exterioridade do conceito” A não-identidade permanente na 

filosofia real de Hegel. Editora Phi, no prelo, 2025. 

FOSTER, M. N. Heder’s Philosophy. 1 ed. Oxford University Press, 2018. 

GONÇALVES, M. C., Do Logos à Physis: O problema da passagem da lógica para a 

filosofia da natureza no sistema filosófico de Hegel, in Revista Eletrônica Estudos 

Hegelianos, Vol. 18, Nº 31, 2021, pp. 113-136  

HEGEL, G.W.F. Ciência da Lógica: 3. A Doutrina do Conceito. Petrópolis, RJ: Editora 

Vozes, 2018. 

 _______. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio: (1830) – I A ciência 

da lógica. Trad. Paulo Menezes. Colaboração Pe. José Machado. 3. Ed. São Paulo: 

Loyola, 2012. 

_______. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio: (1830) – III A 

filosofia do espírito. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2011.  

_______. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio: (1830) – II A 

Filosofia da Natureza. Trad. José Machado. Colaboração de Paulo Meneses. São Paulo: 

Loyola, 1997.   

_______. Fenomenologia do Espírito. Trad. Paulo Menezes. 5ª edição. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2000.  

_______. Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito: direito natural e ciência do 

Estado no seu traçado fundamental. Trad. Marcos L. Muller. 1ª edição. São Paulo: 

Editora 34, 2022.  

MALABOU, Catherine. The future of Hegel: plasticity, temporality, and dialectic. 

Psychology Press, 2005. 

PINKARD, Terry. Hegel's naturalism: Mind, nature, and the final ends of life. Oxford 

University Press, 2012. 

SELL, A. The Sick Soul. Anthropology and Natural Philosophy in Hegel's 

Encyclopedia of the Philosophical Sciences in Basic Outline and the Lecture Notes. 

Hegel y el círculo de las ciências [recurso eletrônico]: Actas del III Congreso Germano-

Latinoamericano sobre la Filosofía de Hegel/Miguel Giusti, Thomas S. Hoffmann, 

Agemir Bavaresco (Editores). – Porto Alegre: Editora Fundação Fênix, 2023. 

TESTA, Italo. Second nature and recognition: Hegel and the social space. Critical 

Horizons, v. 10, n. 3, p. 341-370, 2009. 


