
 

 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISABELA MENDES FECHINA 

 

“Para socegar os vassalos”: sociabilidades e perspectivas de ordem para religiosos da 

capitania de São Paulo (primeira metade do séc. XVIII) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 
2025 



ISABELA MENDES FECHINA 

 

 

 

 

“Para socegar os vassalos”: sociabilidades e perspectivas de ordem para religiosos da 

capitania de São Paulo (primeira metade do séc. XVIII) 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em História, Instituto de Ciências 

Humanas da Universidade de Brasília, para 

obtenção do título de Mestra em História. 

Linha de pesquisa: História Social e suas 

Múltiplas Formas. 

Orientador: Dr. Jonas Wilson Pegoraro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 
2025 



Dissertação de mestrado apresentada em 30 de julho de 2025 à Banca Examinadora 

constituída pelos professores: 

 

 

 

______________________________ 

Dr. Jonas Wilson Pegoraro (orientador) 

Universidade de Brasília - UnB 

 

______________________________ 

Dra. Camila Corrêa e Silva de Freitas 

Universidade de Pernambuco - UPE 

 

______________________________ 

Dr. Luiz Antônio Sabeh 

Universidade Federal de Uberlândia - UFU 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória de meu pai, Ricardo Fechina e de 

minha avó, Marinete Mendes,  

com amor e gratidão. 

 

  



Agradecimentos 

Começo agradecendo a minha mãe Magda e a minha irmã Luísa, pelo apoio 

incondicional em tudo que eu almejo fazer e por me proporcionarem força e alegria a cada 

dia. Pela paciência durante a minha ausência em alguns períodos, e pelo carinho e atenção, 

sempre. Sem vocês seria impossível realizar esse trabalho. Meu mais verdadeiro obrigada vai 

para vocês, que são exemplo de resiliência para mim. Agradeço a minha família como um todo, 

em especial minha avó Erivan, por me dar inspiração; às minhas tias, em especial minha tia 

Mitoca (Mirtes) pela força e amparo; e a todas as minhas primas, pelas risadas. Sou muito 

grata por todas vocês.  

 Às minhas amizades meu muito obrigada. Gratidão à Nicole e à Mariana, que são meu 

porto seguro e minhas confidentes; aos meus amigos Paulo e João Pedro, por serem aqueles 

a me falar “Respira!”, quando eu mais preciso; meus amigos e amigas que o curso de História 

e o Programa de Pós-Graduação em História me deram, de 2019 até 2025: Júlia, Ramon, Izabel, 

Emily, Luciana, Thalita, Geovanna, Fernando, Maria Clara, Antonio e Fabrícius. Obrigada por 

estarem comigo não somente nas dificuldades que a vida acadêmica inevitavelmente acarreta, 

mas sobretudo nas alegrias. Obrigada demais pela parceria. 

 Aos meus professores e professoras, meus maiores agradecimentos. Não há 

dissertação sem base teórica, sem apoio institucional, sem conselhos, dicas e perguntas 

desafiadoras. Primeiramente, agradeço ao meu orientador Jonas Pegoraro, que desde 2020, 

na iniciação científica, acreditou no meu potencial e me ajudou a crescer enquanto 

historiadora. Você brincava que eu “me orientava sozinha”, mas isso é longe de ser verdade; 

sem suas provocações nas reuniões de orientação e seus rabiscos em cada versão apresentada 

dos capítulos dessa dissertação, essa pesquisa estaria condenada à superficialidade.  

Agradeço ao professor Luiz César de Sá, por, em 2019, ter elaborado uma disciplina de 

Introdução ao Estudo da História tão rica e tão complexa, mas ao mesmo tempo com um 

ambiente tão leve para que a turma trouxesse intrigantes pensamentos, até hoje lembro com 

carinho daquela disciplina que, acredito eu, fez de mim uma pesquisadora mais crítica e atenta 

anos depois. Aos professores André Honor e Luciana Gandelman, agradeço e parabenizo o 

esforço conjunto que fazem para manter o projeto de extensão da Oficina Permanente de 

Paleografia. Sem a “Paleo”, como apelidamos a Oficina, eu não teria acessado a riqueza que a 

documentação manuscrita objeto dessa pesquisa carrega; também não teria participado de 



projetos ou me aproximado de pessoas tão queridas, que hoje chamo de amigas. Sou 

imensamente grata a vocês pelo apoio.  

Não poderia deixar de agradecer aos professores José Inaldo Chaves e Tiago Luis Gil. 

Professor Inaldo, obrigada pela acolhida na realização do Estágio Docente, pela sua rica 

contribuição em minha banca de Trabalho de Conclusão de Curso, agradeço também por, junto 

à professora Vânia Moreira, ter me aberto os olhos para a questão indígena e sua centralidade 

na História em diferentes recortes temporais. Obrigada, professor Tiago, por mostrar que 

criatividade e inovação tem um papel enorme na nossa área; sua disciplina de Micro-História 

focada na leitura detalhada e orientada de basicamente um único livro é o exemplo da 

variedade de maneiras de se abordar a história e a historiografia. Além disso, preciso agradecê-

lo pela disponibilidade em me ajudar de maneira tão atenciosa na confecção dos mapas dos 

conventos da capitania de São Paulo que enriqueceram em muito a minha dissertação.  

 Minha gratidão ao professor Luiz Antônio Sabeh e à professora Camila Corrêa e Silva 

Freitas pela excelente contribuição na banca de qualificação da minha dissertação. As 

indicações bibliográficas (com direito a envios de pdfs de textos e empréstimos interestaduais 

de livros), além das críticas e comentários extremamente atenciosos foram imprescindíveis 

para o preenchimento de lacunas fundamentais nessa pesquisa. Vocês são exemplos de como 

profissionalismo e carinho não precisam andar separados. Muito obrigada mesmo.  

 Agradeço imensamente à CAPES, pela bolsa de pesquisa, que me permitiu ir a São 

Paulo, pesquisar no Arquivo Público do Estado de São Paulo, e também a Belo Horizonte e a 

Santarém, para apresentar minha dissertação respectivamente no Encontro Regional da 

ANPUH-MG e no X Encontro Internacional de História Colonial. As discussões tidas nestes 

eventos, graças aos professores e Angelo Adriano Faria de Assis, Yllan de Mattos e Bruno 

Kawai. foram fundamentais para o desenvolvimento da minha pesquisa. Meus agradecimentos 

à CAPES vêm acompanhados de um apelo para que mais pós-graduandas e pós-graduandos 

possam ter a oportunidade de terem suas pesquisas valorizadas e incentivadas 

financeiramente. 

 Esse trabalho é fruto do incentivo de meu pai Ricardo e de minha avó Marinete, que 

sempre prezaram tanto pela educação. As memórias que tenho com vocês me dão saudades, 

mas também me preenchem de vontade de orgulhá-los. A vocês, dedico esta dissertação.  

  



Resumo: 

A pesquisa parte do princípio de que a correspondência com os governadores expõe tanto as 

estratégias dos religiosos para garantir proteção, graças, esmolas e autoridade, quanto os 

valores compartilhados em torno de justiça e hierarquia, mostrando que tais relações eram 

marcadas por interesses, conflitos e expectativas mutáveis e complexas. A presente 

dissertação analisa as relações entre religiosos do clero regular e os governadores da capitania 

régia de São Paulo na primeira metade do século XVIII. Tem-se como foco as dinâmicas sociais 

e de poder inseridas nas correspondências remetidas aos governadores, disponíveis no 

Arquivo Público do Estado de São Paulo. A hipótese do trabalho foi que a oposição entre 

“ordem” e “desordem”, expressa de variadas formas na documentação enviada pelos freis 

revela aspectos sociais e lógicas de justiça que configuravam a realidade colonial da capitania 

no período destacado. O trabalho, primeiramente, contextualizou a capitania régia de São 

Paulo e o papel da religião e do clero regular naquela, para depois analisar de casos em que 

religiosos se colocavam como denunciantes de violências, abusos, conflitos, e injustiças de 

caráter variado. Por fim, o trabalho examinou situações em que os próprios religiosos eram os 

acusados de cometerem as tais “desordens” e “desassossegos”. O estudo explora a 

complexidade das relações entre os frades dos conventos, entre eles e os poderes políticos, e 

as redes de sociabilidade baseadas em hierarquias coloniais. 

Palavras-chave:  

Capitania de São Paulo. Sociabilidades e religião. Ordem religiosa. Colonização.  

 

  



Abstract:  

This research begins from the principle that the correspondence between members of 

religious orders and governors exposes both the friars and brothers’ strategies to gain 

protection, privileges and authority, and their shared values around justice and hierarchy. 

These social relations were marked by interests, conflicts and expectations that were both 

mutable and complex. This dissertation analyses the relationships between friars and brothers 

in the regular clergy and the governors and captains of the royal captaincy of São Paulo during 

the first half of the 18th century. The focus established for this study was the social and power 

dynamics within the correspondence sent by these clergymen to the governors, available at 

the São Paulo State Public Archives. The hypothesis of this work was that the dichotomy 

between “common order” and “disruption”, expressed in various ways in the documentation 

sent by the friars and brothers, reveals specific social and juridical aspects and logic that 

framed the colonial reality of the captaincy in this historical period. This dissertation first 

presented the social and political context of the São Paulo royal captaincy and the role of 

religion and of the regular clergy in the colonial period during the first half of the 18th century. 

Then, cases in which the clergymen acted as the accusers of various violent, abusive or 

injustice situations were analyzed. Finally, situations in which the clergymen were accused of 

committing those “disruptions” were examined. This study puts an emphasis on the 

complexity of the relationships built between those friars and brothers of the regular clergy 

among themselves and among political powers, by also focusing on social networks based on 

colonial hierarchies. 

Keywords: 

Captaincy of São Paulo. Sociability and religion. Religious orders. Colonization.  

  



 

Sumário  

 

Introdução ..................................................................................................................10 

Capítulo I – Para conhecer os vassalos: religião e poder na capitania régia de São Paulo 
(séc. XVIII) ................................................................................................ 20 

1.1. Cristandade colonial ............................................................................................. 20 

1.1.1.Franciscanos e capuchinhos ................................................................... 32 

1.1.2. Carmelitas..............................................................................................41 

1.1.3. Recolhimentos femininos: franciscanos e carmelitas .......................... 50 

1.1.4. Beneditinos ............................................................................................. 53 

1.2. Colonização .......................................................................................................... 61 

1.2.1. Administração da capitania régia de São Paulo .................................... 68 

1.2.2. Sociedade...............................................................................................76 

Capítulo II – “Contra toda a razão e zelo das almas”: fugas, mentiras, violência, 
perseguição e maus costumes na visão do clero regular paulista (séc. XVIII)
 ................................................................................................................ 84 

2.1. Fuga.......................................................................................................................85 

2.1.1. Convento de Santa Clara da vila de Taubaté ........................................ 86 

2.1.2. Sujeitos...................................................................................................89 

2.1.3. Ações......................................................................................................95 

2.2. Desacato e mentira .............................................................................................. 97 

2.2.1. Convento de Santo Antônio da vila de Santos e Convento de Nossa 
Senhora do Amparo da vila de São Sebastião................................................. 97 

2.2.2. Sujeitos.................................................................................................100 

2.2.3. Ações....................................................................................................104 

2.3. Tumulto, violência e violação.............................................................................. 111 

2.3.1. Sujeitos.................................................................................................113 

2.3.2. Ações....................................................................................................113 

2.4. Perseguição ........................................................................................................ 121 

2.4.1. Hospício de São Bento da vila de Sorocaba ........................................ 122 

2.4.2. Sujeitos.................................................................................................126 

2.4.3. Ações....................................................................................................129 

2.5. Maus costumes .................................................................................................. 130 

2.5.1. Aldeia de São João ............................................................................... 131 



2.5.2. Sujeitos.................................................................................................137 

2.5.3. Ações....................................................................................................139 

Capítulo III – “Para se evitar alguma descompostura”: perturbações, desordem, 
desconcertos, desaforos, conspiração, apostasia cometidas pelo clero 
regular paulista (séc. XVIII) ..................................................................... 152 

3.1. Perturbação ou Desordem .................................................................................. 153 

3.1.1. Sujeitos ................................................................................................. 153 

3.1.2. Ações .................................................................................................... 156 

3.2. Desconcertos ...................................................................................................... 163 

3.2.1. Sujeitos ................................................................................................. 163 

3.2.2. Ações .................................................................................................... 164 

3.3. Desaforos e conspiração ..................................................................................... 168 

3.3.1. Sujeitos ................................................................................................. 169 

3.3.2. Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e Convento de Nossa Senhora 
do Carmo do Rio de Janeiro ........................................................................... 170 

3.3.3. Ações .................................................................................................... 173 

3.4. Apostasia e escândalo ........................................................................................ 188 

3.4.1. Sujeitos ................................................................................................. 189 

3.4.2. Ações .................................................................................................... 194 

3.5. “Índios e fregueses perturbados” ........................................................................ 210 

3.5.1. Sujeitos ................................................................................................. 211 

3.5.2. Santo Amaro ......................................................................................... 212 

“Para socegar os vassalos”: considerações finais ....................................................... 218 

Fontes.........................................................................................................................222 

Referências ................................................................................................................227 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

Introdução 

 

Ao longo da primeira metade do século XVIII, os conventos, hospícios, mosteiros e 

aldeamentos franciscanos, carmelitas e beneditinos localizados na capitania régia de São 

Paulo, foram o cenário para algumas situações que deixaram seus frades aflitos. Nesses 

espaços, religiosos do clero regular de São Paulo foram “denunciantes” e “denunciados” em 

casos de fugas, injustiças, desacatos, tumultos, conspirações, escândalos – em outras palavras, 

“desordens”. Para solucionar suas contendas, freis como Agostinho de Santa Catharina, 

Seraphino de Santa Thereza, Antonio da Soledade, Constantino de Santa Maria, Bento da 

Porciúncula, José do Nascimento, Jerônimo da Rosa, Carlos da Conceição, Francisco das 

Chagas, Francisco da Purificação e o capelão João de Pontes remeteram cartas e ofícios aos 

governadores e capitães-generais queixando-se dessas “desordens”, em busca de auxílio ou 

recursos. Esses religiosos relatavam situações de seus cotidianos a essas autoridades e 

escreviam em suas correspondências suas visões idealizadas de mundo, perante as relações 

sociais conflituosas que construíam. 

A relação entre religiosos do clero regular com os governadores e capitães-generais é 

um importante objeto de estudo para a compreensão do passado colonial. O objetivo dessa 

dissertação é aprofundar os conhecimentos sobre as ordens regulares e suas relações com o 

poder colonial representado pela figura do governador e capitão-general, mobilizando o 

conceito de sociabilidade. O caminho metodológico empreendido por este estudo foi a análise 

de correspondências remetidas por religiosos do clero regular, oriundos de diversos conventos 

da capitania régia de São Paulo. Nessas correspondências, os freis com frequência queixavam-

se de perturbações, desassossegos e desordens. No presente trabalho, tais situações relatadas 

foram o meio de acesso às expectativas, prerrogativas e significados construídos socialmente 

sobre o que deveria ser a ordem1, como ela deveria ser obtida, e quem era responsável por 

mantê-la. São esses os aspectos que permitiram identificar as características da relação entre 

o clero regular e os governadores da capitania régia de São Paulo na primeira metade do século 

XVIII.  

 
1 O objetivo dessa dissertação não é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do 
universo cristão. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutenção 
de relações sociais hierárquicas, de poder e de obediência eram idealizadas por cada frei para seus espaços de 
atuação. Por essa razão, optou-se pelo destaque em itálico do termo ordem. 



11 
 

O império ultramarino português2, frente ao gradual processo de colonização de seus 

amplos espaços, foi marcado por uma amálgama de fatores, entre eles as religiosidades. Ao 

lado das armas e conquistas dos espaços, a religião era utilizada como um dos aspectos para 

legitimação portuguesa nos territórios3. Neste sentido, concentrada na primeira metade do 

século XVIII, a presente pesquisa buscou investigar as dinâmicas sociais entre religiosos da 

capitania régia de São Paulo e os oficiais régios para quem remetiam suas correspondências, 

a saber: Rodrigo César de Menezes (1721-1727) e D. Luís de Mascarenhas (1739-1748). 

Sobretudo, o foco de análise foram as situações por eles narradas e qualificadas como “falta 

de socego” ou “perturbaçõens”4 relatadas nas correspondências oriundas de variados 

conventos5. 

Para encaminhar a reflexão, este trabalho foi estruturado em três capítulos. No 

primeiro, tem-se uma contextualização da capitania régia de São Paulo, com foco na primeira 

metade do século XVIII. Nesta parte, o objetivo foi descrever, com base na historiografia 

especializada6, as características administrativas e sociais da capitania que, ao longo de seu 

processo de colonização, se configurou de forma dinâmica. Na linha de argumentação 

proposta, as pesquisas trabalhadas auxiliam a melhor compreender as dinâmicas sociais que 

envolviam os sujeitos históricos que remeteram as correspondências ao governador-geral da 

 
2 Ver: BOXER, Charles R. O império marítimo português, 1415-1825. São Paulo: Companhia das Letras, 2002; 
BOXER, FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima; BICALHO, Maria Fernanda. O Antigo Regime nos Trópicos: 
a dinâmica imperial portuguesa, séculos XVI-XVII. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. 
3 Ver: HESPANHA, António Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceânico. Em: HESPANHA, 
António Manuel (coord.). História de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa. 1998. p.351-366. 
4 Optou-se por manter a grafia das palavras conforme o original na documentação, exceto quando 
comprometerem o entendimento do conteúdo. 
5 O acesso aos documentos foi possível pois foram digitalizadas e disponibilizadas pelo Laboratório de História 
Social da Universidade de Brasília. 
6 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªEd.São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022 [1994]; MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária 
paulista (1700-1836). São Paulo: EdUSP, 2000; SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida 
Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lúcia Maria Bastos Pereira das., 2009; BACELLAR, Carlos de Almeida. 
Desbravando os sertões paulistas, séculos XVI a XIX. História (São Paulo), v.39, 2020. Disponível em: 
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023; BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. 
Dilatação dos confins: caminhos, vilas e cidades na formação da Capitania de São Paulo (1532-1822). Anais do 
Museu Paulista, São Paulo. V. 17. n. 2. p. 251-294. jul-dez. 2009. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-
47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024; SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia 
de Jesus e a administração Habsburgo no Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2014; SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António 
do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertação (Mestrado em História e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 
2007; ALMEIDA, Marcos Antonio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Província de 
Santo Antônio do Brasil em época de transição. Clio. Série História do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 
2006. Disponível em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. 
Acesso em: 24 out. 2023. 

https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097


12 
 

capitania, ou seja, os religiosos do clero regular de São Paulo. Na mesma perspectiva, o 

primeiro capítulo também dá ênfase na atuação das ordens religiosas na América portuguesa. 

Por sua vez, o segundo capítulo apresenta parte da análise documental. Nele, foram 

examinados cinco casos em que religiosos queixaram-se aos governadores de situações de 

seu cotidiano nos conventos de Santa Clara da vila de Taubaté, de Nossa Senhora do Amparo 

da vila de São Sebastião, de Santo Antônio da vila de Santos, no hospício de São Bento da vila 

de Sorocaba e na Aldeia de São João. Nesse capítulo, o elemento comum entre os casos foi o 

papel de “denunciante” adotado pelos freis, enquanto queixavam-se de outros sujeitos, em 

sua maioria autoridades locais e escravizados. Os casos investigados trazem situações de 

fugas, desacatos, mentiras, tumultos, violências, violações, perseguição e maus costumes, 

apresentados pelos religiosos do clero regular como “perturbações ao sossego” ou 

“desordens”7. Argumenta-se nesse capítulo que ao relatarem e julgarem as ações e 

motivações de outros sujeitos para a autoridade máxima disponível que era o governador da 

capitania, esses religiosos expressavam suas expectativas a respeito de lógicas de justiça, 

verdade, costume e ordem que não eram apenas individuais, mas pautadas em relações 

construídas socialmente.  

No terceiro capítulo, deu-se prosseguimento à análise documental de mais cinco casos, 

também de situações descritas por religiosos dos conventos de Santo Antônio da vila de 

Santos, da Província de Nossa Senhora do Monte do Carmo do Rio de Janeiro8, da Freguesia 

de Nossa Senhora da Piedade e da vila de Santo Amaro. As questões de perturbação, 

desordem, desconcertos, desaforos, conspirações, apostasia, escândalos, perturbação de 

“índios e fregueses” narradas pelos religiosos analisadas nesse capítulo tiveram o seguinte 

elemento comum: religiosos estavam sendo denunciados como causadores de “desordens”. 

O objetivo do capítulo foi complexificar a categoria “religiosos”, investigando as rivalidades 

entre esses sujeitos de uma mesma ordem religiosa e também entre eclesiásticos, bem como 

os papéis que as autoridades políticas, sobretudo os governador e capitães-generais tiveram 

 
7 Adianta-se que na documentação, este termo é utilizado apenas uma vez. Contudo, para a presente pesquisa 
considerou-se as expressões “falta de socego”, “perturbaçõens”, “distúrbios” entre outras utilizadas na 
documentação com o sentido de perturbação de uma ordem que deveria existir naquele espaço colonial, 
segundo os religiosos. 
8 A qual englobava os conventos de Espírito Santo, Ilha Grande, Rio de Janeiro, Santos, São Paulo, Mogi das Cruzes 
e Itu.  



13 
 

em cada caso. Foi possível observar as trajetórias de alguns religiosos, suas mudanças de 

postura em diferentes momentos e perante diferentes circunstâncias. 

 

Corpus documental 

 

Antes de encaminhar a discussão aqui proposta, cabe uma pequena descrição do 

corpus documental estudado. Este abrange principalmente três grandes massas documentais 

dispostas no Arquivo Público do Estado de São Paulo, fotografadas no início da década de 

2000 e disponibilizadas digitalmente pelo Laboratório de História Social, vinculada ao 

Departamento de História da Universidade de Brasília. Essas massas são, no geral, compostas 

por documentos ora fragmentários ora completos, de diversas tipologias e oriundos de várias 

vilas da capitania régia de São Paulo, e foram colocadas de forma subsequente9 uma a outra, 

dentro do fundo “SEGOVC - Secretaria de Governo da Capitania”, no grupo “1G7 - Negócios 

eclesiásticos”, que inclui 7 grandes pastas10. As três primeiras foram transcritas e catalogadas, 

e serviram de base para a argumentação construída ao longo do presente trabalho.  

Ao total, as três massas contabilizam 195 documentos, dispostos em 371 

folhas/páginas. Entre o final de 2022 até meados de 2023, realizou-se a transcrição11 

paleográfica da documentação das Pastas 1 e 2, que foi revisada pela Oficina Permanente de 

Paleografia, projeto de extensão vinculado ao Laboratório de História Social da Universidade 

de Brasília. Em finais de 2023 e início de 2024, realizou-se a transcrição paleográfica da 

documentação da Pasta 3. Feitas as transcrições, foram elaborados três bancos de dados12 

para melhor descrever a tipologia das fontes da presente pesquisa, um específico para cada 

 
9 Segundo os arquivistas do Arquivo Público do Estado de São Paulo, a sequência em que foram colocados os 
documentos nas pastas em muito obedeceu às formas originais de arquivar os maços na secretaria de governo 
da capitania, quando chegavam as correspondências. Os documentos eram empilhados, e costurados quando se 
tratava de conjuntos, e colocados em baús. 
10 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pastas 1.1.13 - 1.1.19.  
11 Optou-se por utilizar a transcrição paleográfica diplomática, que, segundo Ana Regina Berwanger e João 
Eurípedes Franklin Leal, realiza “a interpretação do texto, explora o seu teor e conteúdo, analisa a língua e o estilo 
e verifica a autenticidade do documento”. Ver: BERWANGER, Ana Regina; LEAL, João Eurípedes Franklin. Noções 
de Paleografia e de Diplomática. 3. ed. Santa Maria: UFSM, 2008. p. 35. Nesse sentido, manteve-se a grafia 
original das palavras quando não prejudicavam a compreensão do texto, como é o caso de “socego”; utilizou-se 
“[a.b.]” para indicar ataques biológicos de qualquer matéria, no lugar de “[corroído]”, por exemplo; abreviações 
foram escritas todas por extenso, indicando em sublinhado os algarismos acrescentados (V.M. = Vossa 
Majestade); palavras ilegíveis foram indicadas em colchetes como “[ilegível]” e palavras de transcrição duvidosa 
estão escritas com “[?]” imediatamente ao lado (por exemplo: “convento[?]”). 
12 A ferramenta utilizada para a criação desses bancos de dados foi a Planilhas Google. 



14 
 

conjunto documental. Tais bancos de dados incluem as seguintes colunas: Documento; Página 

(seguindo a ordem em que foram fotografadas nos anos 2000, a qual foi conferida em 2024); 

Local (citado da forma como está no documento, ora mais ora menos completo; por exemplo: 

“São Paulo” ou “Convento da Nossa Senhora do Carmo de São Paulo”); Data; Remetente; 

Destinatário (este é quase sempre o governador-geral da capitania); Tipologia; Assunto; 

Observações (campo destinado à inserção de referências a outros conjuntos documentais, 

entre outras informações). 

A primeira massa documental conta com documentos de 1624 a 1726, embora 

concentrem-se majoritariamente13 entre 1722 e 1726, e intitula-se “Documentos diversos 

sobre vigários, conventos, do incidente ocorrido entre religiosos do convento de Santos e 

Conceição”. Essa pasta conta com 56 documentos, dispostos em 76 folhas. Destes 

documentos tem-se 27 ofícios e 12 bilhetes; 3 ofícios ou bilhetes; 2 ofícios ou informações; 2 

relações; 2 requerimentos; 1 alvará, auto, carta de agradecimento, ordem, provisão, 

informação, bilhete ou recibo, 8 ofício ou recibo14. Desta massa, destacam-se variados ofícios 

remetidos por religiosos de conventos de toda a capitania régia de São Paulo ao governador 

e capitão-general, Rodrigo Cézar de Menezes, queixando-se de situações de “perturbaçõens” 

e falta de “socego” por eles vivenciadas. 

A segunda massa documental intitula-se “Requerimentos, cartas e ofícios referentes 

a conventos e jesuítas. Declarações feitas por diversos religiosos e mais pessoas de que não 

pertenciam à seita jesuítica”, e possui 77 documentos dispostos em 116 folhas, de 1736 a 

1769. Dos documentos produzidos entre 1736 e 1748, tem-se 17 documentos referentes a 

temáticas semelhantes às da Pasta 1, correspondendo a 10 ofícios; 1 pedidos de esmola; 3 

requerimentos; 1 petição; 1 bilhete e 1 termo de memória de dívidas do convento do Carmo 

da cidade de São Paulo. Todos estes também foram remetidos de várias vilas da capitania 

régia de São Paulo, sobretudo por religiosos advindos de conventos; apenas dois são de fora 

da capitania, remetidos da cidade de Lisboa ao então governador do Rio de Janeiro, São Paulo 

e Minas Gerais, António Gomes Freire de Andrade. 

 
13 Dos 56 documentos dispostos nessa pasta, apenas 5 não correspondem ao período de 1722 a 1726, 
justificando o recorte cronológico adotado na presente pesquisa. 
14 Foi importante entender as principais características que configuram cada uma dessas tipologias. Para isso foi 
consultado: Documentos manuscritos avulsos da Capitania de São Paulo: (1644-1830). São Paulo: EDUSC. 2000. 



15 
 

Já os documentos restantes15 foram produzidos entre 1755 e 1769 e correspondem 

a: 17 certidões; 13 termos de denúncia que contemplam 4 depoimentos na cidade de São 

Paulo, 23 em Santos, 1 em Taubaté e 3 em São Sebastião, 7 em Guaratinguetá, 1 em Mogi das 

Cruzes, 2 em Jundiaí; 8 atestados; 6 documentos sem tipologia ou de difícil reconhecimento 

de suas tipologias; 2 requerimentos e 1 documento que complementa um deles; 3 Regimentos 

para os Confederados em Adoração Perene; 2 informes; 2 termos de remessa ou 

encerramento de um auto de denúncias; 1 resposta; 1 auto de denúncias; 1 Atestado de 

Irmandade; 1 devolutiva de requerimento. 

Em sua maioria, os atestados são de capitães de variadas vilas confirmando terem 

recebido ordens do governador e capitão-general Luís António de Sousa Botelho Mourão para 

observar a entrada de desconhecidos nas vilas e suspeitarem se fossem padres jesuítas, ou 

para publicar bandos para coletar denúncias daqueles que fossem de irmandades ou 

confraternidades de jesuítas. Os termos de denúncias correspondem ao cumprimento dessa 

ordem, em que os juízes ordinários das vilas recolhiam denúncias de antigos frequentadores 

do Colégio dos jesuítas em São Paulo ou membros da Irmandade da Nossa Senhora da Boa 

Morte que renunciavam tais vínculos16. 

Finalmente, a terceira massa documental transcrita e catalogada intitula-se 

“Requerimentos, officios, cartas referentes a jesuítas, conventos bispos vigários capitular, 

parochos e recolhimentos. Papeis de esmolas da Santa Cruzada. Diversas localidades.” Nesta 

pasta são contemplados documentos de 1768 a 1797, com a exceção de um documento que 

é um registro de provisões feitas entre 1709 e 1722 e foi utilizado num requerimento de um 

religioso chamado Ignacio Correa Leme, que solicitava concessão de privilégios semelhantes 

 
15 Como os termos de denúncia citados a seguir muitas vezes são dispostos em muitas folhas com os 
depoimentos dos denunciantes em processos de denúncia que poderiam se estender por vários dias, às vezes 
acompanhados de termos de remessa ou autos, ficou dificultada a contabilização destes por tipologia. Por isso, 
optou-se por não contabilizar exatamente quantos documentos de 1755 a 1769 fazem parte da Pasta 2; sabe- 
se que o número está entre 52 e 60. 
16 A segunda parte da Pasta 2, portanto, apresenta documentos que diretamente referem-se à política 
pombalina de expulsão dos jesuítas. Apesar de riquíssima e muito interessante, o escopo dessa pesquisa abrange 
apenas a primeira metade da Pasta 2, com o intuito de melhor investigar as dinâmicas de ordem e desordem 
relacionada aos religiosos de conventos variados da capitania régia de São Paulo. Em outro momento, a 
documentação da segunda parte dessa massa será melhor trabalhada. Há extensa bibliografia sobre a temática, 
a título de exemplo ver: AMANTINO, Márcia. A expulsão dos jesuítas da capitania do Rio de Janeiro e o confisco 
de seus bens. Revista do Instituto Histórico e Geographico Brazileiro, ano 170, v. 443, p. 169-191, 2009. 
Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=18413
5. Acesso em: 24 out. 2023. 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135


16 
 

aos que haviam sido concedidos no início do XVIII. É importante pontuar os locais de produção 

da documentação utilizada na presente pesquisa.  

Os documentos da primeira massa documental foram produzidos nos seguintes 

espaços17: Santos (23 documentos); Convento de Santo Antônio de Santos (5 documentos); 

Convento da Nossa Senhora do Carmo de São Paulo (2 documentos); Convento de Santa Clara 

de Taubaté (2 documentos); Convento da cidade de São Paulo (2 documentos); Convento de 

São Francisco de São Sebastião (1 documento); Freguesia de Nossa Senhora da Piedade de 

Lorena (1 documento); Mosteiro de São Bento de Santos (1 documento); Convento de Santos 

(1 documento); Araritaguaba (1 documento); Santo Amaro 1 documento; São Paulo (1 

documento); Rio de Janeiro (1 documento); Outros18 (10 documentos). 

Os documentos selecionados19 da segunda massa documental foram produzidos nos 

seguintes espaços: Convento da Nossa Senhora do Carmo de São Paulo (2 documentos); 

cidade de São Paulo (2 documentos); Santos (1 documento); Convento de Santo Antônio de 

Santos (1 documento); Convento de São Francisco em Lisboa (1 documento); Convento da 

Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1 documento); Hospício de São Bento de Sorocaba 

(1 documento); Araçariguama:(1 documento); Convento de São Luís de Itu (1 documento); 

Lisboa (1 documento); Convento do Rio de Janeiro (1 documento); Convento de São Paulo (1 

documento); Outros: 3 documentos20. 

A etapa de cruzamento de fontes também foi essencial para a realização da presente 

pesquisa. Iniciado durante a confecção do banco de dados, o cruzamento das informações do 

corpus documental acima descrito foi feito utilizando os documentos digitalizados e 

disponibilizados na plataforma digital do Projeto Resgate, no site da Biblioteca Nacional. Os 

documentos do Arquivo Histórico Ultramarino sobretudo das caixas de São Paulo e do Rio de 

Janeiro auxiliaram na complementação de informações sobre a trajetória e circulação dos 

religiosos e de sua relação com os poderes administrativos da capitania de São Paulo na 

 
17 Localidade não necessariamente significa “vila”, pois optou-se por mencionar os locais conforme está na 
documentação. Ou seja, por mais que o “Convento de Santo Antônio de Santos” estivesse na vila de Santos, 
optou- se por mantê-lo como um local separado. 
18 5 destes não constam local de produção ou estão ilegíveis; 1 diz apenas “cidade”, 2 dizem “fazenda”, 1 diz 
“aldeia”, 1 de Porto Alegre, que é de 1810, portanto foge do escopo da pesquisa. 
19 Como mencionado, apenas a primeira metade dos documentos da Pasta 2 serão objeto de estudo da presente 
pesquisa, portanto, os locais de produção aqui citados referem-se a esta metade, que contém 17 documentos. 
20 2 documentos ilegíveis ou em que não consta local de produção; 1 documento do “Conselho do Rio de Janeiro” 
que é de 1766, portanto, que foge do escopo da presente pesquisa. 



17 
 

primeira metade do século XVIII. Para a mesma finalidade, utilizou-se também da obra 

“Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo”.  

 

*** 

 

Para além dos processos técnicos, cabe salientar alguns caminhos conceituais e 

teóricos construídos adotados pela presente pesquisa. Um dos conceitos que desde já merece 

melhores qualificações é o de sociabilidade colonial. Tem-se entendido sociabilidade colonial 

como conjunto de construções históricas, isto é, situadas nos tempos e nos espaços, e que 

permitem em certa medida alguma comparação. Aqui, este conceito apresenta-se como as 

múltiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam relações sociais tendo como 

pressuposto básico a desigualdade, isto é, as hierarquias sociais de Antigo Regime tidas como 

necessárias e suas complexidades dentro de sociedades escravistas marcadas pela violência. 

Dentro dessa sociabilidade estaria, como busca-se observar na presente pesquisa, um 

conjunto de expectativas de comportamento determinados para cada sujeito de maneira 

relacional21. Ou seja, o que determinado frei em determinado convento da capitania régia de 

São Paulo entendia e esperava que um governador ou um outro religioso deveria agir em cada 

espaço de atuação, sempre de acordo com suas maneiras de se relacionar com aquele universo 

colonial hierárquico e escravista, em cada situação. 

Apesar de a presente pesquisa não ter como objetivo adotar um conceito fechado para 

ordem e sim observar seus múltiplos sentidos que os religiosos remetentes da documentação 

 
21 Para a elaboração do conceito de sociabilidade adotado pela presente dissertação, utilizou-se, dentre muitos 
trabalhos: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e práticas 
políticas no império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005; HESPANHA, António Manuel. As 
vésperas do Leviathan. Instituições e poder político. Portugal – séc. XVII. Livraria Almedina: Coimbra, 1994; 
HESPANHA, Antônio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventuranças da inferioridade nas sociedades de Antigo 
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008; HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formação e 
atuação dos carmelitas reformados na América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em História) - Faculdade de 
Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013; LARA, Silvia Hunold. 
Campos da Violência. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro, 1750-1808. Rio de Janeiro: Paz & 
Terra, 1988; MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misión en los espacios del mundo ibérico: conversiones, 
formas de control y negociación. In: XAVIER, Ângela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). 
Monarquias Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dinâmicas Imperiais e Circulação de Modelos 
Administrativos. Imprensa de Ciências Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590; MONTEIRO, John Manuel. Negros da 
terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªEd.São Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994]; 
PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de São 
Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022; SABEH, Luiz Antonio. 
Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no Brasil. 2014. Tese 
(Doutorado em História) – Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2014.  



18 
 

davam a ele, identifica-se que os religiosos e governadores compartilhavam um certo ideal de 

ordem, o qual era por eles apropriado, significado e posto em prática. Adotou-se como chave 

de leitura desse ideal de ordem o conceito de ordenamento corporativo explorado por Antonio 

Manuel Hespanha, observando as prerrogativas políticas perante a sociedade pautada em 

hierarquias rígidas, que, quando rompidas, eram classificadas pelos sujeitos como 

“desordens”22.  

Ao final da pesquisa, tem-se o objetivo de apresentar a atuação do clero regular na 

capitania régia de São Paulo, bem como apontar reflexões significativas sobre a construção de 

uma sociabilidade colonial destes religiosos com os governadores-gerais. A correspondência 

entre esses dois grupos configura-se como objeto de estudo propício para atender esse 

objetivo. Nesse sentido, durante a análise dessa gama variada de ofícios e cartas dos religiosos 

remetidos aos governadores e capitães-generais teve-se a seguinte hipótese: a forma como 

estes sujeitos mobilizavam uma dicotomia entre “ordem” e “desordem” em suas queixas sobre 

o cotidiano de seus conventos e espaços religiosos, apresenta-se como uma das formas de se 

acessar as dinâmicas envolvidas no longo processo de colonização das terras e gentes.  

Isto é, os religiosos remetentes das correspondências, ao descreverem sujeitos que 

consideravam de “mal procedimento” ou “fascinorosos”, demonstravam, em contraposição, o 

que entendiam por bons comportamentos. Ainda, quando se decepcionavam com as atitudes 

de autoridades ou mesmo de outros religiosos, também possibilitavam o entendimento das 

expectativas que tinham perante eles. Durante o exercício de investigação de cada caso, foi 

possível observar as camadas que compunham a lente desses religiosos sobre sua realidade, 

bem como conhecer as redes de poder as quais estavam inseridos e perante as quais recorriam 

em situações que os desagradavam.  

Embora a presente pesquisa dificilmente acessou as respostas dos governadores e 

capitães-generais, o fato de eles serem as autoridades a quem os religiosos recorriam informa 

dois fatores principais. Primeiramente, que a relação entre os religiosos e os governadores era 

pautada na lógica de serviço e benefício. Em segundo lugar, que ambos compartilhavam de 

um mesmo senso de justiça e de como a justiça deveria ser realizada, algo que se tornava 

evidente a cada “injustiça” que os religiosos narravam, com a expectativa de que o governador 

revertesse a situação, evidentemente conforme as lógicas de merecimento, prudência e 

 
22 HESPANHA, Antônio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventuranças da inferioridade nas sociedades de Antigo 
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008 



19 
 

hierarquia vigentes. Contudo, salienta-se que esses dois fatores não apontam 

necessariamente para posturas estáticas, homogêneas ou constantes; pelo contrário, o 

desenrolar de cada caso aponta para posturas voláteis de sujeitos históricos complexos.  

Assim, tanto a contextualização da capitania régia de São Paulo na primeira metade do 

século XVIII como o conjunto de dez casos analisados na presente dissertação oferecem uma 

gama de reflexões sobre que sentido os religiosos, freis de variados conventos e irmãos de 

variadas ordens religiosas, atribuíam às “faltas de socego” de seus cotidianos. O trabalho aqui 

empreendido, ao reduzir e ampliar as escalas de análise para com a documentação e a 

historiografia, constrói a cada caso investigado um olhar crítico para as expectativas que 

tinham perante as relações sociais que construíam entre si, entre eclesiásticos, com seus 

superiores e subordinados, com os escravizados de seus conventos e das vilas onde viviam, e 

com as autoridades administrativas desses espaços.  

  



20 
 

Capítulo I – Para conhecer os vassalos: religião e poder na capitania régia de 

São Paulo (séc. XVIII) 
  

Neste capítulo, apresenta-se uma contextualização sobre a cristandade colonial na 

capitania régia de São Paulo. Isto é, os sujeitos que compunham a comunidade de cristãos e 

os elementos que fundamentaram a sua construção. Nesse sentido, o capítulo estrutura-se 

em duas partes. Na primeira, discute-se a formação e estabelecimento da cristandade colonial 

na América portuguesa e em São Paulo, enfatizando a atuação dos franciscanos e capuchinhos, 

dos carmelitas, dos recolhimentos femininos e dos beneditinos. Na segunda parte, articulou-

se os aspectos administrativos e políticos da capitania régia de São Paulo, bem como os 

aspectos sociais relativos a esse espaço, sobretudo no início do século XVIII. Para encaminhar 

essa contextualização, estabeleceu-se diálogos com a historiografia especializada para pensar 

qual o papel da religião na colonização da América portuguesa e da capitania de São Paulo, 

quais os possíveis papéis que tiveram as ordens religiosas neste recorte espacial, quem eram 

os vassalos “paulistas” e que relações sociais e políticas estabeleciam entre si e entre 

autoridades dentro de lógicas de sociabilidade hierárquicas e escravistas.  

 

1.1. Cristandade colonial  

O papel da religião na colonização da capitania régia de São Paulo configura-se como 

uma questão central da presente pesquisa. Para fundamentar adequadamente a investigação 

sobre a relação entre religiosos de ordens regulares e governadores e capitães-generais na 

capitania régia de São Paulo no início do século XVIII, abordada no conjunto documental objeto 

desta pesquisa, torna-se necessário o estudo destes dois elementos – religiosos de ordens 

regulares e governadores – como parte do que se entende aqui como cristandade em 

expansão e em reeducação nos espaços coloniais. A construção da sociabilidade entre os 

sujeitos históricos remetentes, destinatários e citados nas correspondências dos religiosos 

torna imprescindível tratar a religião23 como conjunto de ideias e práticas que estruturavam o 

 
23 Na presente pesquisa “religião” foi objeto de uma abordagem histórica, e não fenomenológica. Agnolin traça 
a distinção destas duas possíveis abordagens. Na perspectiva histórica, segundo o autor, a religião é abordada 
“em função de uma cultura” (AGNOLIN, Adone. p. 133). Mais sobre a definição destas abordagens e do campo 
História das Religiões, ver: AGNOLIN, Adone. História das Religiões: perspectiva histórico-comparativa. São Paulo: 
Paulinas. 2019.  



21 
 

corpo político e a atuação das pessoas no campo social. A seguir foram apresentadas algumas 

considerações a esse respeito.  

Entender a construção da relação entre os religiosos – aqui entendidos como membros 

de cleros regulares em diferentes situações hierárquicas dentro de suas respectivas ordens, 

com destaque para os franciscanos, beneditinos e carmelitas – e governadores da capitania de 

São Paulo no século XVIII implica refletir sobre como, conforme apontam Federico Palomo e 

Aliocha Maldavsky, “a evangelização foi possivelmente um dos elementos que de maneira mais 

determinante definiu o caráter das experiências imperiais durante todo o período moderno”24. 

Ou seja, os aspectos políticos, sociais e culturais, os quais foram necessariamente negociados 

e adaptados pela realidade e pelo cotidiano das missões, assim como a lógica de contatos 

entre diferentes povos, só são verdadeiramente compreendidos considerando o elemento 

religioso em diferentes recortes espaciais e temporais. 

Para discutir o papel da religião – sobretudo da atuação do clero regular – na 

colonização, especificamente considerando a construção do chamado império português, é 

interessante remontar as diretrizes emanadas do Concílio de Trento, cujas “fases” ocorrem 

durante as chamadas Reformas Religiosas na Europa. A primeira delas, composta por dez 

reuniões dos representantes da cristandade europeia ocorreu de 1545 a 1548 e caracterizou-

se pela decisão dos conciliares em retomar as ações militares do imperador Carlos V contra os 

protestantes. Conforme explica Paolo Prodi, a lógica ali era reformar a Igreja através do 

Concílio para evitar rebeliões, deixando de lado questões mais dogmáticas. Contudo, a 

gravidade das divisões doutrinárias e a iminência da “heresia” exigiam que os conciliares 

lidassem com as controvérsias relacionadas ao dogma – dentre os temas estavam: as 

Escrituras, o pecado original, a doutrina da salvação, a doutrina dos sacramentos, entre outros. 

Ainda nessa fase, foi definida a estrutura do Concílio em que bispos (e generais das ordens e 

chefes de congregações monásticas) tinham voto individual e intransferível, enquanto 

teólogos e canonistas atuariam como consultores25. 

 
24 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misión en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas 
de control y negociación. In: XAVIER, Ângela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias 
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dinâmicas Imperiais e Circulação de Modelos 
Administrativos. Imprensa de Ciências Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 543. 
25 PRODI, Paolo. Christianisme et Monde Moderne: cinquante ans de recherches. Paris: Hautes Études, 
Gallimard/Seuil. 2006. p. 42-51.  



22 
 

O segundo momento do Concílio de Trento ocorreu de 1551-1552 por vontade do papa 

Júlio III, presidente da fase anterior, e contemplou da décima primeira à décima sexta sessão. 

Prodi aponta que as reuniões desta segunda fase enfatizaram definições sobre os sacramentos, 

sobretudo a Eucaristia, reafirmando a presença real de Cristo e a transubstanciação, mas 

também passando pela temática da penitência e da extrema unção. Segundo o autor, “do 

ponto de vista da Reforma, esta fase é ainda mais negativa que a anterior: acreditava-se que a 

crise poderia ser remediada pela formulação de cânones como os da Idade Média, 

permanecendo à superfície dos abusos”26. 

Já a terceira fase, de 1562 a 1563, incluiu da décima sétima à vigésima quinta reunião 

e contou com a maior participação de bispos. Reforma e doutrina foram assuntos 

complementares, enquanto o eixo das discussões envolveu principalmente o problema da 

residência e do sacramento da ordem, lidando inclusive com o problema da instituição dos 

bispos por Cristo e da origem do problema episcopal. Paolo Prodi argumenta que nesse 

momento, lidou-se, ainda, com a questão do dever dos bispos – administrar os sacramentos – 

e com os fundamentos da vida religiosa, modesta, que os bispos e cardeais deveriam conduzir, 

proibindo-os, por exemplo, de enriquecer suas famílias com rendimentos da Igreja e com a 

proibição de atos que se assemelhassem à transmissão hereditária. Nas últimas sessões de 

Trento, foram abordadas as reformas das ordens regulares sobre o noviciado e o 

recinto/clausura.  

Conforme aponta Luiz Antonio Sabeh,  

a partir do momento em que começou a trabalhar para reaver a gerência da 

evangelização, a Igreja tridentina exigia que a atividade missionária desempenhasse 

sua função de constante reeducação religiosa da cristandade, fosse para preservar o 

teor salvífico dos sacramentos questionados pelos protestantes fosse para fazer 

dessas instituições de salvação a pedra fundamental de uma reforma político-

religiosa de construção de uma societas perfecta27. 

 

As implicações das formulações advindas do Concílio de Trento no clero da América 

portuguesa dizem respeito às atribuições do Padroado régio e aos dados às novas dinâmicas 

 
26 Ibidem. p. 46. Trecho original em francês: “Du point de vue de la reforme, cette phase est encore plus negative 
que la precedente: on croit pouvoir remédier à la crise par la formulation de canons analogues à ceux pris tout 
au long du Moyen Âge, em restant à la surface des abus.” Tradução da autora. 
27 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) – Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná. 
Curitiba, 2014. p. 225. 



23 
 

às missões ultramarinas. A partir disso, conforme pontua Maria da Conceição Vilela Franco, 

surgiu a instituição Mesa de Consciência e Ordens:  

criada no século XVI, responsável, entre outros assuntos, pela aplicação do Padroado 
aos territórios ultramarinos: examinando as indicações de sacerdotes para as 
paróquias e os cabidos das catedrais, as solicitações dos bispos para a criação de uma 
nova freguesia e as queixas dos fiéis a respeito de um pároco considerado relapso 
etc28. 

 

No mesmo contexto surgiu também a Companhia de Jesus, com o intuito de manter e 

aprofundar a disseminação das ideias reformistas da Igreja Católica.  

Lana Lage Lima explica como as reuniões do Concílio de Trento foram pautadas na 

promoção de um clero “mais austero em seus costumes, mais bem preparado 

intelectualmente, mais coeso enquanto corpo social hierarquizado e mais obediente a 

Roma”29. Tal processo envolveu a mobilização de bispos, justiças eclesiásticas e inquisitoriais 

a fim de punir condutas desviantes. A sistematização da reforma tridentina só ganhou forma 

sistemática na América portuguesa no século XVIII, apesar de evidentemente seus princípios 

orientadores se manifestarem desde o início da missionação. Essa sistematização implicou, 

por exemplo, na criação de novas prelazias e bispados, na multiplicação e colação das 

paróquias, no reforço da hierarquia eclesiástica, na realização de visitas episcopais, na 

fundação de seminários diocesanos, no controle das ordenações, da pregação e da confissão, 

entre outros.  

No século XVIII, essas e outras determinações embebidas das orientações tridentinas 

foram consolidadas nas chamadas Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, 

publicadas em 1707 por D. Sebastião Monteiro da Vide, difundidas pelas paróquias por meio 

de cartas pastorais30. Este documento pode ser considerado um esforço para adaptar as 

Constituições de Lisboa (de 1536 mas com alterações publicadas em 1565), até então vigentes 

no território colonial, às condições da Igreja no Brasil Segundo argumenta Lage, as 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia “reconhecia as peculiaridades da Colônia e a 

dificuldade de se implantar nos trópicos uma legislação criada para região de condições tão 

 
28 FRANCO, Maria da Conceição Vilela. A Igreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares na América 
portuguesa (séculos XVI-XVIII). In: FLECK, Eliane; AMANTINO, Márcia. Franciscanos, Jesuítas e Beneditinos na 
América colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: São Leopoldo, 2023. pp. 17-46. p. 37. 
29 LIMA, Lana Lage da Gama. As Constituições da Bahia e a Reforma Tridentina do Clero no Brasil. In: FEITLER, 
Bruno; SALES SOUZA, Everton. (Org.). A Igreja no Brasil: Normas e práticas durante a vigência das Constituições 
Primeiras do Arcebispado da Bahia. São Paulo: UNIFESP, 2011. pp. 147-177. p. 147. 
30 Ibidem. p. 148 



24 
 

diferentes como o Reino”, isto é, “seriam uma adaptação da legislação eclesiástica portuguesa 

às condições coloniais”31.  

As implicações das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia sobre o clero na 

América portuguesa nos meados do século XVIII incluíram ações que fortaleceram a estrutura 

eclesiástica colonial, visando sua disciplina, preparo e controle, enquanto enfraqueciam a 

autonomia das ordens religiosas, que, por exemplo, foram proibidas de estabelecer casas nas 

regiões das minas e foram impostas à submissão ao bispo. As recomendações sobre trajes 

clericais, exercício de ministérios fora dos conventos, circulação de freis, observação às regras, 

entre outros, foram reforçadas na forma do controle episcopal sobre o clero regular, mas não 

sem reação. Por exemplo, Lage pontua como os capuchos – franciscanos da reforma da estrita 

observância – da Província da Imaculada Conceição (Rio de Janeiro, São Paulo e Espírito Santo) 

provocaram uma série de insurgências, negando-se a submeterem-se ao poder diocesano32 

até 1738. 

É interessante, ainda, salientar o papel dos religiosos nas sociedades coloniais. 

Conforme resumiu André Cabral Honor, 

Em uma sociedade imersa no catolicismo, os religiosos ocupavam uma posição social 
de destaque regendo as normas de convívio social e preceitos morais. Uma 
proximidade com algum membro do clero poderia ser fator diferencial na obtenção 
de algum privilégio espiritual ou até mesmo temporal. Quem não fazia parte desses 
espaços privilegiados tentava atrair a simpatia do clero para si, da maneira que lhe 
fosse possível. Ao mesmo tempo, o clero regular buscava apoio na elite local para se 
sobressair perante as demais ordens na América portuguesa33. 

 

A presente pesquisa, por ter como objeto a relação entre governadores e religiosos do 

clero regular na capitania régia de São Paulo, expressa nas correspondências remetidas por 

freis de variados conventos à secretaria de governo, exige uma reflexão com maior 

profundidade sobre a ideia de padroado. Como discutido neste capítulo, o papel político e 

social dos governadores da capitania de São Paulo é de relevante destaque, por esse encabeçar 

o poder político local, representando o poder do monarca do império, embora em uma 

instância mais acessível aos chamados vassalos da capitania. Ou seja, segundo a lógica do 

padroado régio, cabia ao monarca português proteger e expandir a fé católica nos territórios 

 
31 Ibidem. p. 151. 
32 Ibidem. p. 155 a 159. 
33 HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formação e atuação dos carmelitas reformados na 
América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em História) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 156. 



25 
 

ultramarinos, o que demandava dos governadores desses territórios o auxílio nesse processo. 

Isso explica, em grande medida, por que os religiosos daquela capitania recorriam a esse 

sujeito para lidar com suas demandas cotidianas e solucionar problemas.  

O padroado na Época Moderna, conforme pontua António Manuel Hespanha, se 

constituiu enquanto um direito de caráter honorífico, oneroso e utilitário que podia competir 

a muitas entidades, além de serem transmitidos por sucessão34. O conjunto de prerrogativas 

cabíveis dentro do direito de padroado tornam-se palpáveis quando vislumbradas a partir da 

sua realização histórica, como foi o caso do padroado régio português. No contexto da 

associação “cruz e coroa”35 por volta do século XVI, conforme explica Ágatha Gatti, sucessivas 

bulas papais:  

outorgaram às Coroas ibéricas a prerrogativa de cuidar do estabelecimento da fé 
católica nos territórios por elas alcançados, organizando-os em novas circunscrições 
eclesiásticas, e dotando-os, concomitantemente, de uma estrutura necessária para 
acolher os cristãos, bem como de religiosos em número suficiente para promover a 
catequização dos nativos36. 

  

Gatti explica que, com isso, as coroas ibéricas converteram-se em patronas do 

empreendimento religioso e missionário nos territórios em vias de colonização. Por isso, 

conforme a autora, instituições como a Ordem de Cristo, receberam em retorno alguns direitos 

por parte da Santa Sé, os quais coroa portuguesa buscou gradualmente transferir para si 

própria ou para instituições dela diretamente dependentes. Na América portuguesa, 

reforçando a contribuição de José Pedro Paiva, a autora entende que a conformidade entre 

monarquia portuguesa e Igreja católica se manifestava na ereção de igrejas, dotação de 

templos e mosteiros, nomeação e provimento do sustento de eclesiásticos, cobrança de 

 
34 HESPANHA, António Manuel. Os bens eclesiásticos na Época Moderna: benefícios, padroados e comendas. In: 
TENGARRINHA, José (org.). História de Portugal. São Paulo: UNESP, 2000. pp. 87-104. p. 92 e 93. Ainda, Maria da 
Conceição Vilela Franco resume: “[...] o Padroado eclesiástico era dado sobre o benefício fundado e dotado pelos 
bens da Igreja ou dado que é dotado por ‘um leigo e é dado à igreja ou mosteiro’. O padroado leigo era o que 
pertencia a um leigo ou a algum clérigo, não por motivo de seu benefício ou da igreja, mas em virtude de seu 
patrimônio ou de sucessão. Enfim, o padroado misto poderia ser concedido, simultânea ou alternativamente, a 
um leigo e a um eclesiástico. O padroado de caráter secular dividia-se em hereditário, familiar gentílico. O 
padroado pessoal “era dado a alguma pessoa, independentemente de qualquer coisa determinada a que andasse 
anexo”, já o padroado real estava ligado ao solo ou à propriedade.” Ver: FRANCO, Maria da Conceição Vilela. A 
Igreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares na América portuguesa (séculos XVI-XVIII). In: FLECK, 
Eliane; AMANTINO, Márcia. Franciscanos, Jesuítas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora 
Oikos: São Leopoldo, 2023. pp. 17-46. p. 27.  
35 Expressão discutida em: HOORNAERT, Eduardo. Formação do catolicismo brasileiro 1550-1800. 2ª ed. Rio de 
Janeiro: Vozes. 1978. 
36 GATTI, Ágatha Francesconi. Domínios da fé: políticas missionárias e a defesa do Padroado régio português 
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em História) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. p. 13. 



26 
 

dízimos, entre outros37. Adiante foi abordado como as ordens religiosas foram elementos 

centrais dentro da ótica de missionação e ação evangelizadora da Igreja Católica.  

 Contudo, as relações entre a Santa Sé e a monarquia portuguesa não se manifestaram 

a todo tempo como harmônicas e consoantes, e a Sagrada Congregação “De Propaganda Fide” 

foi uma expressão disso. Segundo Ágatha Gatti, a iniciativa da criação da Congregação em 1622 

foi um “esforço da Santa Sé em recobrar para si o primado da política de expansão da 

cristandade mundial”, sobrepondo-se ao que até então as monarquias ibéricas entendiam 

como direitos – os padroados régios. Em síntese, o que ocorreu nesse momento foi  

a busca, por parte da Santa Sé, de religiosos capazes de dar prosseguimento a esse 
projeto [de expansão da cristandade] [...] enviar e coordenar a atuação de um 
contingente de missionários que exercessem o ministério sob sua tutela impunha-se 
como pré-requisito. Todas estas incumbências, aliás, se constituíram como 
atribuições centrais da Propaganda Fide. Tal movimento significará, aos olhos de 
Portugal, a presença de vigários e missionários apostólicos completamente 
independentes de seu controle, que passarão a transitar por territórios defendidos 
pela Coroa portuguesa como pertencentes ao seu padroado régio. Sua presença se 
concentrará particularmente em espaços nos quais as estruturas instauradas pela 
colonização portuguesa – ou, se quisermos, os alicerces básicos para a instalação do 
domínio político – eram, no geral, sensivelmente frágeis [como as possessões 
portuguesas na Ásia]. Diante desse cenário, a Coroa portuguesa buscará encontrar 
vias e conceber estratégias para conter a crescente presença de religiosos 
“estrangeiros” que não reconheciam as prerrogativas do reino e a autoridade dos 
monarcas lusitanos no governo espiritual de suas possessões ultramarinas38. 

 

Como resposta da monarquia portuguesa a essa “intromissão” da Santa Sé nos 

assuntos da missionação e do padroado, foi criada a Junta das Missões em 1655. Esse 

organismo não ocupou o mesmo espaço na administração central das demais juntas apesar 

de, tal como as demais, ter sido concebido como um organismo de especialização para lidar 

com um assunto sensível em um momento de crises e instabilidades. A Junta das Missões não 

se sobrepunha às outras instituições e sim, funcionava paralelamente aos conselhos e 

tribunais do reino, sempre em canal direto com os monarcas portugueses39. O objetivo da 

Junta das Missões era “encontrar maneiras de aumentar o número de missionários 

 
37 PAIVA, José Pedro. “A Igreja e o Poder”. In: Carlos Moreira Azevedo (dir.). História Religiosa de Portugal. Vol.02 
– Humanismos e Reformas. Lisboa: Círculo de Leitores - Centro de Estudos de História Religiosa da Universidade 
Católica Portuguesa, 2000, p.138-139. apud. GATTI, Ágatha Francesconi. Domínios da fé: políticas missionárias e 
a defesa do Padroado régio português (Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). Tese (Doutorado em História) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. p. 14 e 15. 
38 GATTI, Ágatha Francesconi. Domínios da fé: políticas missionárias e a defesa do Padroado régio português 
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). Tese (Doutorado em História) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. p. 18 e 19.  
39 Ibidem. p. 135 a 137. 



27 
 

portugueses disponíveis para as missões ultramarinas. Coordenar seu envio, bem como 

controlar sua atuação e os desdobramentos de seu trabalho”40. Segundo Ágatha Gatti, 

Basta lembrarmos os não raros conselhos dados ao monarca para que Portugal 
enviasse o maior número possível de missionários para suas conquistas, medida que 
fragilizaria um dos principais argumentos empregados pela Santa Sé para o envio de 
vigários e missionários apostólicos. Mesmo dispondo que a ela [Junta das Missões], 
não cabia emitir pareceres e nem envolver-se em questões políticas, sua eficácia em 
arregimentar missionários, viabilizar sua viagem e seu sustento, e em certificar que 
os mesmos se dedicavam de maneira comprometida à catequização, garantiria 
desdobramentos positivos para o controle da atividade missionária de Portugal em 
seus territórios ultramarinos e, em última instância, para as tratativas de fundo 
político que tais questões suscitavam à Coroa lusitana. Os frutos decorrentes de uma 
histórica presença expressiva e comprometida de missionários atuantes sob a tutela 
de Portugal constavam, via de regra, dentre os argumentos mais sólidos presentes 
em memoriais, discursos e pareceres dedicados a defender as prerrogativas e os 
privilégios atrelados ao padroado português. Era prudente, portanto, demonstrar 
que essa preocupação se mantinha entre as prioritárias da Coroa portuguesa, tendo 
mesmo sido criada uma instituição estritamente dedicada a essa matéria41. 

 

Palomo e Maldavsky pontuam que entre os elementos que contribuíram para a 

dimensão mais global das missões estão as formas de organização que as ordens religiosas nos 

vários contextos imperiais ibéricos, nos quais se criaram estruturas institucionais que atuaram 

em duas grandes dimensões. Por um lado, permitiram assegurar o governo dos religiosos ali 

presentes, a articulação de suas atividades e a interlocução com outros poderes – a presente 

pesquisa tem esse último como objeto. Por outro lado, serviram de modos pelos quais 

articulavam-se meios de comunicação que estabeleciam vínculos entre distintos espaços42. 

Esses debates em torno do controle da atividade missionária implicam reiterar como 

“a atividade missionária se apresentou como uma das mais importantes ferramentas de 

construção da sociedade brasileira em função do seu imenso potencial de transformação de 

estruturas sociais e culturais”43, conforme explica Luiz Antonio Sabeh. Retrocedendo ao tempo 

para situar tais atividades na América portuguesa, tem-se que a missionação iniciou-se de 

maneira mais contundente com a vinda dos jesuítas em 1549, e foi ampliada a partir de 1580 

com a permissão dada aos carmelitas, beneditinos e franciscanos (inclusive capuchinhos). 

 
40 Ibidem. p. 136. 
41 Ibidem. p. 139 e 140. 
42 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misión en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas 
de control y negociación. In: XAVIER, Ângela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias 
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dinâmicas Imperiais e Circulação de Modelos 
Administrativos. Imprensa de Ciências Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 575 
43 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2014. p. 4. 



28 
 

Sabeh pontua que o período da União Ibérica (1580 a 1640) foi fundamental para retirar o 

privilégio jesuítico no processo de evangelização e formação social no espaço da América 

portuguesa, e fomentou uma reorganização administrativa que ofereceu bases teóricas para 

que missionários de variadas ordens religiosas atuassem até 1760. O período entre 1640 e 

1760 foi marcado pela atividade missionária gerenciada não mais pelas Coroas Ibéricas, como 

explica o autor, mas pela Propaganda Fide44, cujos contornos políticos foram explicitados 

anteriormente. 

Pontua-se que a atuação jesuítica45 de muitas formas serviu de base para a expressão 

missionária dos carmelitas, beneditinos, capuchinhos e franciscanos na América portuguesa, 

portanto, é importante entender o significado dessas missões. Uma vez que, segundo pontua 

Camila Corrêa e Silva de Freitas, 

a missão religiosa possibilitava a dominação cultural e política de seus habitantes. 
Isto porque a ação missionária deveria, ao propagar a fé católica, transmitir o modelo 
político e social vigente no reino, baseado nos valores cristãos europeus. Dessa 
forma, valores fundamentais na cultura católica moderna como ‘hierarquia’, ‘ordem’ 
e ‘lei’ poderiam ser incorporados pelos nativos, submetendo-os às leis e à autoridade 
do deus cristão, da Igreja católica e do rei. A missão, portanto, proveria uma educação 
religiosa e civil aos nativos, colaborando com a ocupação e o domínio português no 
território americano46. 

  

Conforme explica Márcia Amantino, os primeiros religiosos da Companhia de Jesus que 

chegaram à América portuguesa logo movimentaram a lógica de que a posse de terras e o 

controle da população indígena escravizada eram as maneiras pelas quais se movimentava 

aquela sociedade. Aos poucos solicitaram ao reino a concessão de sesmarias para produção 

alimentícia para não somente se sustentar, mas dar autonomia ao seu projeto missionário. As 

fazendas e aldeamentos inacianos, conforme observa Amantino, configuraram-se como 

microcosmo da sociedade de Antigo Regime, e os religiosos em seu interior não somente 

executavam as tarefas relacionadas à propagação da fé e conversão dos povos indígenas, mas 

se estabeleciam em importantes rotas comerciais para escoar sua produção agrícola e 

criatória. Amantino pontua que: 

 
44 Ibidem. p. 7. 
45 A documentação trabalhada na presente pesquisa em pouquíssimas ocasiões foi oriunda de Colégios, contudo, 
é fundamental mencionar a atuação dos jesuítas na América portuguesa e na capitania de São Paulo, tendo como 
pressuposto que esta foi basilar para o estabelecimento e as formas de missionação das demais ordens religiosas 
no período colonial.  
46 FREITAS, Camila Corrêa e Silva de. A missão jesuítica como ação política: aldeamentos, legislação e conflitos 
na América portuguesa (séculos XVI-XVII). História e Cultura, v. 03, p. 28-42, 2014. Disponível em: 
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 24 out. 2023. p. 30. 

https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004


29 
 

O complexo sistema de produção da Companhia de Jesus precisa ser analisado em 
suas especificidades locais e imperiais. Se, por um lado, as propriedades inacianas 
eram espaços agrários pautados por relações escravistas e lidavam com 
representações ligadas ao Antigo Regime europeu, adaptadas às realidades locais, 
por outro, mantinham relações sociais, políticas, econômicas e religiosas com 
variadas regiões do império português e mesmo com outras monarquias europeias47. 

 

Na segunda metade do século XVIII, “contudo, apesar ou por causa de todo esse poder 

econômico”, conforme a autora, os jesuítas encontraram-se em uma conjuntura bastante 

diferente. Diversas categorias sociais passaram a pressioná-los em busca de minimizar o seu 

poder. As alegações contra os jesuítas eram de que estes não pagavam tributos à coroa e 

lucravam em demasia com seus produtos, controlavam a mão de obra indígena de forma 

predatória à geração de renda para os colonos e consequentemente para o rei, e que, por 

conta destes fatores, os jesuítas teriam deixado de comportarem-se como religiosos, tendo se 

transformado em comerciantes desleais e ambiciosos. Essas alegações se converteram em 

políticas de expulsão e confisco de bens da Companhia de Jesus48.  

Os Colégios na América portuguesa, mas também os conventos, hospícios49 e 

mosteiros, eram, portanto, mais do que espaços de missionação, lições e contemplação que 

levavam em consideração a concepção de educação como ferramenta salvífica em muito 

defendida no Concílio de Trento (1545-1563). Esses serviram como verdadeiras bases para 

todas as atividades sociais das vilas. Em determinados espaços marcados pela ausência ou 

ação diminuta de cleros seculares – lembrando que o bispado de São Paulo só foi consolidado 

em 1745 –, as missas e os sacramentos eram realizados e aplicados principalmente nos 

espaços acima destacados. Tais espaços recebiam esmolas e doações da Coroa além da 

redízima do dízimo do bispado da Bahia; chegavam a ganhar autonomia financeira que 

 
47 AMANTINO, Márcia. A Companhia de Jesus na América portuguesa. In: FLECK, Eliane; AMANTINO, Márcia. 
Franciscanos, Jesuítas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: São Leopoldo, 2023. 
pp. 149- 180. p. 161. 
48 Ibidem. p. 166 e 167.  
49 Conforme explicou André Honor, “Os hospícios eram criados no intuito de servir de apoio ao projeto 
missionário e doutrinário das ordens religiosas. Tratavam-se de casas de acolhimento de religiosos onde os frades 
passavam curtas temporadas quando necessitavam se deslocar para resolver questões naquela localidade [...] 
Apesar de destinados primordialmente aos membros da ordem, os hospícios também podiam acolher pessoas 
que de alguma forma contribuíssem para o aumento da religião. [...] Apesar de também abrigar religiosos de 
outras ordens, o hospício atendia principalmente às demandas da província na qual estava inserido”. HONOR, 
André. Universo cultural carmelita no além-mar: formação e atuação dos carmelitas reformados na América 
portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em História) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 29 e 30. 



30 
 

permitiam a ampliação de atividades docentes; às vezes serviam como hospitais; ofereciam 

educação formal; cuidavam dos órfãos, entre outros50. 

MAPA 1 – Colégios jesuítas (São Paulo, 1722-1748) 

 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localização dos 
espaços é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepõem. Contudo, nesta 
seção, estão apresentados mapas com os espaços separados por ordem religiosa, para uma melhor observação. 
Pontua-se que eles não esgotam todos os espaços – mosteiros, conventos, hospícios, colégios, etc. –, 
contemplando apenas os mencionados na documentação base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15. 

 

Seguindo o princípio de que os colégios fariam mais pelo Evangelho que todos os 

sermões juntos, muitas ordens religiosas também criaram seus colégios para formarem seus 

membros, para além dos espaços dos conventos, tradicionalmente relacionados a elas51. 

Segundo Sabeh, 

As congregações que exerciam uma posição de vanguarda na Reforma Católica 
abriram as portas dos seus colégios aos estudantes leigos e, também lentamente, se 

 
50 SCHWARTZ, Stuart. B. Plantations and peripheries. In: BETHELL, Leslie. (org.). Colonial Brazil. Cambridge 
University Press. 1987. p. 67-144. 
51 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2014. p. 133 a 137. 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital


31 
 

consolidaram nesse campo. Nesse caso, a presença dos mendicantes nas colônias 
ultramarinas refletia tanto uma necessidade da empresa ultramarina, já que 
contribuía para a instalação dos colonos no Novo Mundo, quanto a execução, por 
parte das Coroas, de um programa político voltado à construção de uma monarquia 
que, se aspirava, fosse cristã e universal52. 

 

A seguir, apresentou-se um breve panorama sobre a atuação das ordens religiosas 

franciscana, carmelita e beneditina na América portuguesa, com ênfase na capitania régia de 

São Paulo. Buscou-se intercalar as origens históricas das ordens, suas principais características 

e algumas considerações historiográficas a seu respeito, com a documentação analisada na 

presente pesquisa. Assim, destacam-se não apenas alguns dos religiosos que remeteram as 

correspondências ao governador, mas as interações que esses podiam estabelecer, seus 

múltiplos papéis sociais, e sobretudo, os conventos enquanto espaços que implicavam mais 

que a mera contemplação, funcionando como locais de sociabilidade e trabalho. Para melhor 

localização, é apresentado um mapa dos conventos, mosteiros, hospícios, recolhimentos e 

aldeamentos citados na documentação e apresentados nesta seção e nos próximos capítulos. 

 

MAPA 2 – Conventos, mosteiros, hospícios, recolhimentos e aldeamentos da capitania 

régia de São Paulo (1722-1748) 

 
52 Ibidem. p. 136. 



32 
 

 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localização dos 
espaços é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepõem. Contudo, nesta 
seção, estão apresentados mapas com os espaços separados por ordem religiosa, para uma melhor observação. 
Pontua-se que eles não esgotam todos os espaços – mosteiros, conventos, hospícios, colégios, etc.–, 
contemplando apenas os mencionados na documentação base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15. 

 

1.1.1. Franciscanos e capuchinhos 

A ordem franciscana tem suas origens no século XIII, no formato de um movimento 

mendicante baseado na vida de Francisco de Assis, em que a realidade na vivência da pobreza 

em comunidade nas cidades que cresciam como consequência da ampliação demográfica e 

econômica dos centros europeus. A forma de vida franciscana, com os pilares da pregação e 

da caridade, torna-se institucionalizada entre 1209 e 1215, respondendo às novas exigências 

da vida urbana que a estabilidade monástica não fazia. Conforme Luis Filipe Marques de Sousa,  

O franciscano e o franciscanismo tornavam -se neste contexto um apelo à conversão 
e à penitência. Os frades menores viviam no meio do povo, integrados na sociedade, 
trabalhando, meditando e orando com a comunidade cristã e fazendo a pregação em 
língua vulgar, idiomas nacionais. Por outro lado, Francisco sustentou o 
reconhecimento e a subordinação à hierarquia eclesiástica e ao poder Papal. 
Exemplos dessa subordinação foram, quando em frente da multidão e do bispo de 
Assis se despoja do seu legado familiar e quando se decide ir a Roma submeter-se à 
Cúria Pontifícia, ao Papa, para a aprovação da sua nova Ordem. Posteriormente, ao 
ver o crescimento e a expansão da Ordem, para lá das fronteiras da Porciúncula, 
atravessando os Alpes, espalhando -se pela Europa, repara que esta precisa de ser 
organizada hierarquicamente (1217). A primitiva fraternidade, aos poucos, ia -se 
transformando numa ordem clássica. Assim, surgem os conventos, as custódias e 
províncias, aparecendo os irmãos guardiães, custódios, comissários, ministros 
províncias e ministro geral. Instituía-se a Ordem como estrutura, sempre respeitando 
a Regra e as decisões tomadas em Capítulo, onde se fazia a aprovação dos novos 
regulamentos da Ordem, das Províncias e das Custódias53. 

 

A ordem franciscana atuou entre os povos indígenas na América portuguesa de forma 

tímida desde 1503, havendo, contudo, poucos registros a esse respeito. De forma oficial, essa 

ordem passou realizar missões na colônia a partir de 1585, sob solicitação da Coroa 

espanhola54, mas também a pedido do capitão-mor de Pernambuco, uma vez que Olinda seria 

 
53 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Tese de Mestrado, 
Universidade de Lisboa, 2007. p. 16. 
54 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2014. p. 140. 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital


33 
 

o local de instalação55 desses frades, na Custódia de Santo Antônio do Brasil – dependente da 

Província de Santo Antônio de Portugal -, de onde partiriam para outras localidades. Assim, os 

franciscanos viveram uma irradiação de conventos e aldeamentos na Bahia, Paraíba, Alagoas, 

Pará, Espírito Santo e Rio de Janeiro, sempre acompanhados por colonos e indígenas na 

fundação de aldeamentos e de vilas.  

O século XVII foi fundamental para a ocupação franciscana na capitania de São Vicente 

e, analisando a cronologia de fundação dos principais conventos, observa-se que essa, em 

muitos casos, acompanhou a formação das próprias vilas da capitania. Os casos dos conventos 

de Santo António da vila de Santos (1639), São Francisco da vila de São Paulo de Piratininga 

(1639), da Imaculada Conceição de Itanhaém (1653) e da Nossa Senhora do Amparo de São 

Sebastião (1658) representam essa correlação, enquanto os conventos de Santa Clara de 

Taubaté (1674) e de São Luís de Itu (1691) representam conventos que não estiveram 

diretamente atrelados às fundações de suas respectivas vilas. Ainda, pontua-se que faziam 

parte da Custódia da Imaculada Conceição os conventos do Rio de Janeiro, São Paulo, Santos, 

Itanhaém e São Sebastião, cuja sede custodial e posteriormente provincial era o convento do 

Rio de Janeiro. Esta Custódia funda o convento de Santa Clara de Taubaté em 1674, e em 1675 

esta foi promovida à Província. Após isso, em 1691, funda-se o convento de São Luiz em Itu, 

como visto56. 

 
55 É interessante conceituar alguns termos: Província é o conjunto de conventos que se acham sob as ordens de 
um mesmo superior Provincial, ou, em caso de ausência deste, de um Vigário Provincial. A Custódia ou o 
Comissariado é um conjunto de conventos antes de se formarem uma província, que tinham como superiores os 
Custódios ou Comissários. Dentro do convento, o superior é o Guardião, que tinha voto nos capítulos provinciais, 
isto é, as reuniões trienais. O Presidente era o substituto do Guardião em caso de ausência, às vezes também 
chamado de Vigário. O prelado era um superior local ou maior. O Visitador Geral era um religioso nomeado pelo 
Superior Geral para visitação canônica de todos os conventos da Província ou da Custódia. A Junta era uma 
reunião dos Superiores de uma Custódia, quando ainda não podiam celebrar Capítulos. O corista era um religioso 
clérigo enquanto o capucho era um religioso reformado da Ordem Franciscana, da mais estrita observância. 
Segundo: MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formação do Brasil. Recife: Universidade 
Federal de Pernambuco, 1969. p. 75 e 76. 
56 MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formação do Brasil. Recife: Universidade Federal 
de Pernambuco, 1969. p.84. 



34 
 

MAPA 3 – Conventos e recolhimentos franciscanos e capuchinhos (São Paulo, 1722-1748) 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localização dos 
espaços é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepõem. Contudo, nesta 
seção, estão apresentados mapas com os espaços separados por ordem religiosa, para uma melhor observação. 
Pontua-se que eles não esgotam todos os espaços – mosteiros, conventos, hospícios, colégios etc. –, 
contemplando apenas os mencionados na documentação base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15. 

   

O instrumento ou mecanismo de disciplinamento da ordem franciscana no Brasil, no 

século XVIII, foram os “Estatutos da Província de Santo Antônio do Brasil” de 1709, que 

oferecia uma delimitação entre os poderes eclesiásticos e temporais no ambiente das missões 

e auxiliava na mediação entre os frades e os poderes locais. Estudado por Herbert de Souza 

Cordeiro, tal estatuto permite conhecer melhor a organização e o funcionamento da ordem 

franciscana – e também seu segmento capuchinho – na América portuguesa, uma vez que esse 

pode ser considerado, conforme explica o autor “um instrumento de regulação da prática 

cotidiana dos frades”57. Ainda, a intelectualidade franciscana foi um elemento de destaque a 

respeito dessa ordem religiosa e que, embora não se expresse significativamente na 

documentação trabalhada, é um aspecto que cabe mencionar. Ainda nas primeiras missões, 

 
57 CORDEIRO, Herbert de Souza. Frades no Sertão: o estatuto da Província de Santo Antônio do Brasil e os casos 
de transgressão. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em História) - Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2023. 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital


35 
 

por volta de 1597, da Custódia de Santo Antônio, um corpo de lentes foi criado “para estruturar 

a formação intelectual e moral visando estabelecer normas e evitar desordens dentro das 

fraternidades”58. Além disso, os conventos franciscanos sempre possuíam um acervo 

bibliotecário para dar suporte à formação intelectual dos estudantes religiosos. Esse aspecto 

se manteve tanto na colônia, como no reino, até as reformas pombalinas, apesar de no 

primeiro espaço, a veiculação de livros ter sido mais dificultosa. 

A tônica dessa formação era a busca por um retorno às origens da ordem, ou seja, a 

um caráter mendicante em que os espaços dos franciscanos seriam dotados apenas de 

patrimônio adquirido por doações de devotos e de amigos da comunidade. É evidente que, 

em uma sociedade em constante busca por ascensão social legítima59 – e com uma construção 

própria de legitimidade –, a educação dentro do espaço conventual, com incentivo à disciplina 

e à instrução moral mais elevada, se apresentava como um caminho interessante para muitas 

famílias coloniais60. 

Esse fundo moralizante aparece nas elaborações de alguns freis – possivelmente 

capuchinhos – do Convento de Santo Antônio da vila de Santos. Por exemplo, quando o Frei 

Jerônimo da Rosa em dezembro de 1722, informou em ofício61 ao governador e capitão-

general que apesar de reconhecer como foi favorecido por ele, se despedia para ir ao Rio de 

Janeiro, expressando que teria saudades. Ainda, o religioso explicou como estava atendido o 

estado do convento e as coisas dos religiosos, argumentando que era necessário que o 

governador, com toda a eficácia possível, se comunicasse com o Vigário para que ele atuasse 

sem prejuízo e para que se conservasse a paz. Isso porque se o governador não ajudasse, o 

Frei Jerônimo da Rosa presumia que os frades iriam se desconcertar com fugas e outros 

excessos ainda piores. O Frei entendeu que, grande serviço, o Rodrigo César de Menezes faria 

se escrevesse ao Aires de Saldanha – governador e capitão-general do Rio de Janeiro –, porque 

juntos, ao seu ver, fariam com que todos ficassem bem e em paz. 

 
58 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertação 
(Mestrado em História e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz 
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos 
Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38. 
59 HESPANHA, António Manuel. A mobilidade social na sociedade de Antigo Regime. Tempo, v. 11, n. 21, p. 121–
143, jun. 2006. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009. Acesso em: 02. dez. 2024.  
60 ALMEIDA, Marcos Antônio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Província de Santo 
Antônio do Brasil em época de transição. Clio. Série História do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006. 
Disponível em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso 
em: 24 out. 2023. p.318 a 321. 
61 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16. p. 24 e 25. 

https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097


36 
 

Ainda, do mesmo convento, o Frei Bento da Porciúncula em outubro de 1723 escreveu 

em resposta62 a uma carta do governador e capitão-general – a qual não se teve acesso – que 

recebeu com grande pesar e para a qual decidiu responder. O Frei informou que inicialmente 

só se manifestaria por ordem dos ministros do Rei, mas o faria logo, dando depoimento e 

protestando falar a verdade, “como se deve aos príncipes e senhores”. Ele informou que no 

Dia de São Francisco das Chagas, isto é, 17 de setembro, chegou o Frei José do Nascimento do 

Rio de Janeiro e se recolheu na casa de seu irmão Manuel Álvares da Cunha. O Frei José 

recusou a ida de dois religiosos oferecidos pelo convento até a tal casa. Segundo o ofício do 

Frei Bento, o Frei José começou a sair pelas ruas da vila com um companheiro, um religioso 

que seria seu “comparente”, que fugiu do Convento de Santo Antônio em abril e que agora 

estava se escondendo na casa do Manuel Álvares. Depois disso, chegou outro corista, esse do 

Convento de Nossa Senhora da Conceição, que também estava fugindo, e que logo começou 

a andar de noite na vila com roupas de secular, algo ao que o Frei Bento indignadamente se 

opunha, pois para ele tal conduta fazia-se perder o crédito da religião. Mais detalhes desse 

documento e das reflexões que ele permite realizar, estão no terceiro capítulo dessa 

dissertação. 

Ainda, nos documentos digitalizados e disponibilizados no Projeto Resgate, foi 

encontrado um requerimento63 de 1745 do religioso Frei Gonçalo do Nascimento, guardião do 

Convento de Santo Antônio da vila de Santos, pedindo ornamentos, vestes sacerdotais e 

paramentos de altares para a Igreja, o qual foi indeferido. Também remetido do Convento de 

Santo Antônio da vila de Santos tem-se ofício64 do Frei Caetano da Purificação, que em julho 

de 1722, comunicou ao governador e capitão-general uma situação de insolência e desacato 

sofrida pelo Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião. A relação dos 

franciscanos com a moralidade aparece de maneira semelhante em um ofício65 oriundo do 

mesmo Convento de Nossa Senhora do Amparo de São Sebastião, no qual o Frei Seraphino de 

Santa Thereza em 1723 relatou ao governador Rodrigo César de Menezes uma situação de 

tumulto na igreja. 

Na ocasião, um capitão, Salvador Afonso, observou um moço saindo da missa com uma 

faca no bolso e, indignado, abordou-o na tentativa de prendê-lo. O moço questionou os 

 
62 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48. p. 69 e 70. 
63 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1). 
64 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22. 
65 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41. 



37 
 

motivos do capitão, o qual violentamente o ameaçou com uma faca e com ajuda de seus 

escravizados que carregavam armas de fogo. O Frei julgou a atitude de Salvador Afonso como 

de pouca justiça e razão, principalmente por estarem no ambiente sagrado, no qual se proibia 

que se prendessem pessoas. As pessoas saíram da igreja tumultuosamente, e o Frei e mais 

religiosos desceram do confessionário onde estavam para persuadir o capitão a desistir de sua 

fúria e deixar o moço ir embora, argumentando que o lugar não permitia tal comportamento 

e que não havia causa para prender o moço nem tomar sua faca. Ainda, o religioso argumentou 

ser incoerente a atitude de Salvador Afonso ao ameaçar um sujeito por ter uma faca sendo 

que ele mesmo, e seus escravizados carregavam armas na igreja, ou seja, cometiam o mesmo 

crime que o tal moço. Os religiosos recorreram aos escravizados do convento utilizando facas 

para conter a situação, e no meio da confusão aparentemente um escravizado fugiu com uma 

faca, enquanto as demais armas teriam ficado de posse de Seraphino. 

O Frei contou que depois que se recolheu, o capitão retornou ao cruzeiro da igreja com 

uma espada e disse disparates, e para evitar “maiores ruínas”, o Frei deteve os religiosos 

escandalizados que queriam castigar Salvador Afonso em demasia, defendendo o respeito e a 

imunidade que se deve às igrejas. Ainda, segundo o religioso, havia ocorrido situação 

semelhante de desrespeito à imunidade da igreja em um outro momento, a qual além de não 

ter sido, em sua opinião, devidamente castigada, os religiosos fizeram um requerimento ao 

ouvidor-geral que estava em correição, para se “prosseguir nos abismos”, isto é, ir até os 

confins para resolver a situação. Isso justificava o contato do Frei com o governador para que 

se castigasse de forma comedida o capitão e demais homens, ou seja, para que houvesse 

“alguma emmenda nesses homens, e não / queirão com o nome de El Rey, que só quer o 

socego de seus va- / ssalos, oprimi-los com violência, e respeitar pouco ao sagrado”. Na visão 

do Frei Seraphino, havia maneiras razoáveis ou desmedidas de se aplicar os castigos em quem 

desrespeitasse o espaço da Igreja, algo discutido com mais detalhes no próximo capítulo. 

Além disso, dentre os documentos disponíveis no Projeto Resgate, há um auto66 de 

1719 de um escrivão com várias testemunhas que falavam sobre terem sofrido açoites e 

castigos na mão de religiosos deste mesmo convento, que se vingavam do escrivão por este 

ter feito mal a um escravizado do convento. Ainda, há uma carta67 de 1729 do governador e 

capitão-general Antônio da Silva Caldeira Pimentel dizendo que mandaria o Frei João de São 

 
66 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1). 
67 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 677 (1). 



38 
 

Domingos, do convento de Santo Antônio, para o Rio de Janeiro, cumprindo ordem do rei 

transmitida em Santos pelo guardião do convento, além de mencionar o mau procedimento 

deste Frei. 

Para retomar as reflexões sobre a eficácia das ordens religiosas, Marcos Antônio 

Almeida explica que esta residiu justamente na combinação entre sua disciplina interna e sua 

autonomia econômica68. É possível identificar essa disciplina na maneira em que os conventos 

que se localizavam em cidades e vilas serviam de apoio aos missionários que iam para os 

interiores e outras vilas mais distantes para pregar missões e converter indígenas, dar 

assistência religiosa à população, atender solicitações etc. Porém, sempre se mantinham 

ligados aos seus conventos de origem, aos quais retornavam ao fim de suas tarefas pastorais, 

recebiam heranças e doações de particulares, podendo formar grande patrimônio além das 

dotações reais, daí sua autonomia econômica. Essa eficácia, conforme explica o Frei Venâncio 

Willeke, na segunda metade do século XVIII passou a ser vista com ainda mais desconfiança 

pelas novas políticas administrativas metropolitanas, razão para os processos de extinção das 

missões franciscanas e capuchinhas69. 

Sobre a relação do Convento de Santo Antônio com as dinâmicas econômicas acima 

mencionadas é possível apontar o ofício70 em que Frei Jerônimo da Rosa, em maio de 1722, 

expôs ao governador que os dizimeiros tinham costume de dar de esmola nos seus triênios, 

uma casa de um lavrador da comarca, além de alguns sítios mais longes. Como alguns 

dizimeiros eram mais pobres para dar esmolas, ou muito longes ou de difícil acesso, o Frei 

pontuou alguns capitães que, possivelmente tinham casas para doar. Dentre os que o Frei sabia 

que ajudariam estavam o capitão-mor Pedro Rodrigues, os capitães Martinho de Oliveira, e 

Francisco Tavares e um sujeito chamado Tomé Teixeira de Carvalho. Conforme o Frei Jerônimo, 

ele pôde ir ao sítio de qualquer um dos três primeiros usando uma canoa com apenas um 

escravizado, já que segundo ele, o convento não tinha tantos escravizados. Ele relatou que 

teve facilidade nessa condução. O último sítio possuía apenas caminho por terra. A parte final 

da carta conta com muitos trechos ilegíveis, mas supõe-se que se retoma a questão de como 

 
68 ALMEIDA, Marcos Antônio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Província de Santo 
Antônio do Brasil em época de transição. Clio. Série História do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006. 
Disponível em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso 
em: 24 out. 2023. p. 330. 
69 WILLEKE, frei Venâncio. Missões e missionários da província de Santo Antônio. Revista de História, [S. l.], n. 
111, p. 85-100, 1977. Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141. Acesso em: 11 out. 2023. p. 88. 
70 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 6. p. 13 e 14. 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141


39 
 

se dava os trâmites de esmolas em Santos e de como a casa era necessária aos religiosos, no 

mais, é difícil fazer maiores inferências. 

Essa circulação de sacerdotes aparece na documentação como algo esperado pelos 

freis, não somente para prestação de contas, como previamente apontado, mas para 

expedições no geral. É o caso de um pequeno bilhete71 do Frei Bartholomeu da Conceição, 

oriundo do Convento de São Luís da vila de Itu, que em 1745, mencionou ao governador e 

capitão-general, ter sido nomeado pelo padre visitador geral para ir em expedição e sugeriu 

que o governador escrevesse ao presidente comissário que assistia ao convento da cidade de 

São Paulo para que este mandasse dois sacerdotes na expedição. Isso foi mencionado em um 

bilhete72 do Frei Francisco de Assis do Convento de São Francisco da vila de São Paulo de 

fevereiro de 1723, em que ele acusou recebimento de uma carta do governador e capitão-

general e de uma Pastoral do Padre Frei Antônio da Piedade, a qual confirmava ter sido feita 

diligência no convento e ter sido logo remetida para Santos. 

Documentos oriundos do Convento de Santa Clara da vila de Taubaté também 

permitem reflexões sobre a atuação dos franciscanos na sociedade da capitania régia de São 

Paulo. Como é o caso do ofício73 de Frei Agostinho de Santa Catarina, que em julho de 1722 

pedia esmola do governador para que este mandasse retornar ao convento um escravizado 

que havia fugido, e que supunha ter ido à vila de São Sebastião para a casa do sargento-mor 

que era o responsável por prendê-lo, mas não o fez. Pediu novamente ajuda para recuperar 

este escravizado do convento, porque o espaço estava em obras e este escravizado era o único 

carpinteiro do convento. Informou, ainda, que o sargento-mor ajudou o escravizado a fugir 

para a Bahia porque a esposa do escravizado era sua parente. Mais discussões sobre esse 

documento encontram-se no capítulo seguinte. 

Há, também, uma relação74 de bens deste convento, que se encontra sem data, mas 

possivelmente é do final do século XVIII, dada sua semelhança com outras relações do período. 

Nela, é informado que o convento teve como princípio de sua formação em 1674, quando 

foram mandados três religiosos – dois sacerdotes e um leigo – requeridos ao Padre Frei 

Jerônimo de São Brás pelos oficiais da câmara. Havia um sítio no local onde foi fundado, que 

era do capitão Manuel Vieira Sarmento, que doou o espaço para fundar o convento, horta e 

 
71 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 11. p. 13. 
72 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21 p. 30. 
73 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 9 p. 16. 
74 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.Doc. 3. p. 8 e 9. 



40 
 

pomares. Originalmente o sítio tinha “cem braças de terras em quadras, das quais estão 

muradas secenta braças, ficando o restante, unida a uma pequena parte[?] comprada pelo 

síndico dos religiosos” para pasto dos cavalos que eram utilizados para os passeios das 

esmolas. 

Segundo este mesmo documento, em 1720, os oficiais da câmara concederam 

“duzentas braças de um capão próximo ao convento para o fim de extrahirem as lenhas e 

madeiras, com a condição de não impedirem ao povo as ditas lenhas, madeiras, e mais o que 

houverem para suas serventias”. Na data em que foi elaborada a relação, o convento contava 

com 4 sacerdotes, 1 leigo e 2 donatos. Entre os animais, o convento possuía dezesseis bois de 

carro, 2 touros, 6 bestas e 6 cavalos, além de dezoito animais cujo nome está ilegível. O 

convento possuía dezoito homens escravizados “para o serviço delle e religiozos” e 7 mulheres 

escravizadas. Segundo o documento, o convento recebia anualmente do reino, pela Real Junta 

do Rio de Janeiro, a ordinária que era de valor de quarenta mil réis. 

Em busca de documentos complementares, encontrou-se um ofício75 de Diogo Soares 

ao governador, de Santos em 1735, informando que em Taubaté os padres capuchinhos 

estavam incitando os indígenas a reclamar liberdade e salário por seus serviços. Supõe-se que 

se trate de religiosos que estavam no convento de Santa Clara da vila, mas não 

necessariamente que pertenciam a este, uma vez que o convento de Santa Clara era 

franciscano e não capuchinho. Ainda, nos documentos digitalizados e disponibilizados no 

Projeto Resgate, foi encontrado um requerimento76 de 1745 do religioso Frei Gonçalo do 

Nascimento, guardião do convento, pedindo ornamentos, vestes sacerdotais e paramentos de 

altares para a igreja, o qual foi indeferido. 

Pontua-se que há alguns conventos franciscanos que apresentam, dentro do conjunto 

documental trabalhado, somente relação de bens e um extrato que comumente acompanhava 

as relações. São dois os casos assim. Em julho de 1797 o Frei Antônio da Natividade, guardião 

do Convento de São Francisco da cidade de São Paulo, listou na relação77 que o convento tinha 

onze sacerdotes, quatorze coristas, 1 leigo e 2 donatos; que não possuía bens de raiz, rendas, 

juros nem ações; e que possuía doze escravizados. Ainda, há um extrato78 do mesmo período, 

 
75 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.18. Doc. 37. Teve-se acesso somente à ficha descritiva do arquivo, 
e não ao documento na íntegra.  
76 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1). 
77 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 42. p. 136. 
78 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 49. p. 151. 



41 
 

em que o Frei José de Jesus Maria Barbosa e Carvalho, do Convento de Nossa Senhora da 

Conceição de Itanhaém, que informou não ter se servido do formulário enviado pelo 

governador porque o convento capuchinho não tinha fazendas nem terras, nem bens, porque 

eram proibidos de tê-los por fazerem votos de pobreza e que pelo mesmo motivo só tinham 

bens e posses para uso simples dos religiosos. 

Algumas das situações acima mencionadas serão retomadas nos capítulos seguintes 

para discutir os seus possíveis significados para a sociabilidade colonial que construída nos 

espaços da capitania régia de São Paulo, sobretudo no que tange à relação destes religiosos 

do clero regular com os governadores e capitães-generais. Aqui, o objetivo foi situar 

brevemente os conventos franciscanos e capuchinhos, a maneira como seus religiosos 

circulavam ou não nos espaços e algumas características econômicas destas ordens na 

capitania de São Paulo. Foi importante destacar alguns dos religiosos que escreveram ao 

governador e capitão-general sobre situações que vivenciaram, como o Frei Jerônimo da Rosa, 

Frei Bento da Porciúncula, Frei Caetano da Purificação, Frei Seraphino de Santa Thereza e Frei 

Agostinho de Santa Catarina. 

 

1.1.2. Carmelitas 

A ordem carmelita reformada foi fundada por dois espanhóis: Teresa de Ávila (1515- 

1582) e João de Cruz (1542-1591). Dotados de vasta obra mística, ambos fundaram o primeiro 

convento dos Carmelitas Descalços (1562) e preocuparam-se com o retorno da primitiva 

observância e das virtudes teológicas da fé, esperança e caridade, por meio da humildade, 

castidade, pobreza, penitência e mortificação. As origens espanholas da ordem dos carmelitas 

e o período da União Ibérica configuraram como propício o momento de expansão das 

instalações de conventos e hospícios além-mar79. Na América portuguesa, estes instalaram-se 

primeiramente em Olinda, e de lá irradiaram-se para Bahia, Rio de Janeiro e São Paulo80. Em 

1685, ocorreu a Divisão do Vicariato do Estado do Brasil em duas vice-províncias: a Vice-

Província do Rio de Janeiro englobando os conventos do Rio de Janeiro, São Paulo, Santos, 

Angra dos Reis, Santa Anna das Cruzes (Mogi das Cruzes) e Vitória; e a Vice-Província da Bahia 

 
79 CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez., 2011. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007. Acesso em: 11. out. 2023. p. 57 e 58. 
80 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 
2014. p. 140. 

https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007


42 
 

e Pernambuco com os conventos de Olinda, São Cristovão, cidade da Paraíba, Recife, Goiana, 

Bahia e Rio Real81. 

No espaço paulista, os carmelitas instalaram conventos em Santos (1589), na cidade de 

São Paulo (1594), em Mogi das Cruzes (1629) e em Itu (1719)82. As construções possuíam 

características arquitetônicas robustas e sólidas, aos moldes da tradição monástica medieval. 

Estes espaços envolviam o claustro, celas, dependências de serviços, sacristia, capela 

conventual e um templo contiguo quando havia presença da ordem terceira83. 

 

MAPA 4 – Conventos e hospícios carmelitas (São Paulo, 1722-1748) 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localização dos 
espaços é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepõem. Contudo, nesta 
seção, estão apresentados mapas com os espaços separados por ordem religiosa, para uma melhor observação. 
Pontua-se que eles não esgotam todos os espaços – mosteiros, conventos, hospícios, colégios etc. –, 

 
81 HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formação e atuação dos carmelitas reformados na 
América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em História) - Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 80. 
82 CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez., 2011. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007. Acesso em: 11. out. 2023. p. 57 e 58. A 
título de interesse, a partir das datas de fundação de cada vila, vê-se que esses conventos foram inseridos nas 
vilas em datas não muito próximas (Santos, 40 anos após fundação da vila; São Paulo, 24 anos após fundação da 
vila; Mogi das Cruzes 18 anos após fundação da vila e Itu, 62 anos após fundação da vila). 
83 Ibidem. p. 58. 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital
https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007


43 
 

contemplando apenas os mencionados na documentação base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15. 

 

Tal como para os franciscanos, as esmolas também constituíam parte fundamental 

para o sustento, a manutenção e o engrandecimento dos carmelitas nos trópicos. Estas tinham 

caráter esporádico, e poderiam advir de particulares ou da própria monarquia portuguesa. Os 

particulares doavam em vida, como parte de promessas, ou em morte, por meio de 

testamentos, em troca de rezas e em vistas de aumentar as boas ações que seriam 

contabilizadas no juízo final. As esmolas advindas da Coroa portuguesa eram solicitadas em 

pedidos, nos quais ressaltava-se os principais papéis exercidos pelos carmelitas na América 

portuguesa, ou seja, a catequização dos povos indígenas e a doutrinação da população nas 

vilas ou cidades. A dinâmica do Padroado se fez presente nessa lógica de esmolas, no sentido 

em que apresentava tanto a prerrogativa do monarca em disseminar a fé católica e expandir a 

cristandade, como a prerrogativa da Igreja, no formato específico do clero regular, em permitir 

e consolidar essa expansão84. 

Dentre os documentos produzidos por freis carmelitas, tem-se alguns recibos e ofícios 

do Frei Francisco Pais da Purificação. Apesar de ele não especificar muito bem o espaço de 

onde escrevia ao governador e capitão-general, geralmente colocando “Fazenda” ou “Carmo”, 

é possível supor que este Frei escrevia de alguma fazenda dos carmelitas em Santos. O Frei 

Francisco Pais da Purificação, segundo as fichas do Arquivo Público do Estado de São Paulo, 

era Inspetor da Fazenda e escreveu quatro documentos dos conjuntos documentais 

analisados, o que justifica sua menção a vários lugares. Um destes documentos é um ofício85 

de julho de 1722 em que o Frei se desculpa ao governador pela fuga de um Padre Frei Matheus 

que teria sido cúmplice na prisão de um indígena “carijó”86, que está melhor analisado no 

terceiro capítulo desta dissertação. 

 
84 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditório dos carmelitas turônicos das capitanias de Pernambuco 
e Paraíba no século XVIII. Sæculum – Revista de História, João Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em 11 out. 2023. p. 14 a 25. 
85 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15. 
86 Segundo John Monteiro, o termo “carijó” passou a ser adotado na região paulista ainda no século XVII para 
designar de forma generalizante povos guarani, reduzindo-os estrategicamente a algo genérico e padronizante. 
Já no século XVIII, o termo deixou de ter a conotação guarani e passou a significar a ideia de um indígena 
subordinado ou administrado. O autor sintetiza: “Em suma, o enquadramento da população cativa numa 
categoria étnica padronizava representava muito mais do que uma política expressa da camada senhorial ou um 
simples exercício semântico; tratava-se, antes, de todo um processo histórico envolvendo a transformação de 
índios em escravos.”: MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 
2ªEd.São Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994]. p. 204 e 205. Nesta dissertação, o uso do termo “carijó” 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072


44 
 

Este mesmo Frei escreveu uma resposta87, em setembro de 1722, alegando ter 

recebido carta do governador e capitão-general – a qual não se teve acesso – com 

determinações do rei sobre títulos de propriedades dos carmelitas e sobre pedir logo que os 

priores dos conventos de Santos e de Mogi mandassem os títulos das propriedades desses 

ditos conventos. Há um outro pequeno bilhete88 do Frei Francisco Pais da Purificação de 

novembro de 1722 que acusa recebimento de carta do governador e capitão-general e o 

deseja votos de saúde. O último documento deste Frei é um ofício89 ao governador no qual 

ele acusava recebimento de uma carta referente a um frade que teria existido no convento 

chamado Frei Bacellar, que seria irmão do antigo prior e teria ido para as minas sem licença 

do Frei Francisco Pais da Purificação. Um trecho interessante deste último documento é um 

no qual o Frei informou que incluiu a licença para o Frei Bacellar no ofício para o governador 

e capitão-general, por entender que os frades estavam em jurisdição do governador “que 

estando na outra, não quizera se fizesse de mim alguma queixa, mas Vossa Excelência de tudo 

me poderá livrar”, o que ajuda a entender a relação dos governadores com os freis e os limites 

de jurisdição entre eles. 

Há também um requerimento90 datado de janeiro de 1723, de um religioso do 

convento do Carmo de São Paulo, chamado Frei Manoel de Santa Joana, sobre uma petição 

que ele havia feito para ir às ordens, uma vez que ele não temia as distâncias da jornada e que 

era de grande vontade ir. A petição a que ele se referiu não está disponível, assim como a 

planta do Hospício do Carmo mencionada por Frei Antônio de Santa Rosa em um pequeno 

bilhete91 sem data ao governador e capitão-general sobre o “estado em que se vê este pobre 

convento”, para solicitar que este colocasse “os olhos nelles religiosos atendendo à 

conservação do culto divino que neste convento se cellebra”. 

Um outro documento escrito em um convento carmelita, especificamente no Convento 

do Carmo de Santos, em outubro de 1723, por José de Lima – sobre o qual não se tem maiores 

informações – é um pequeno bilhete. Nele, esse José de Lima confirmava que cabia ao 

governador mandar aos prelados das religiões que se tirassem notícias de cada um dos 

 
sempre virá entre aspas, indicando ser a forma como os indígenas aparecem na documentação, geralmente sem 
indicativos dos seus povos de origem ou mesmo seus nomes.  
87 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19. 
88 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 13. p. 21. 
89 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40. p. 55. 
90 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 17. p. 26. 
91 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 44. p. 59. 



45 
 

conventos para a Academia Real da História Portuguesa92. Segundo o bilhete, José de Lima 

incluía essas notícias do convento, as quais infelizmente não se teve acesso.  

Considerando a circulação dos religiosos, tratada brevemente na seção sobre os 

franciscanos, cabe apontar a atuação do Frei Francisco das Chagas, que em ofício93 de 1743 

justificou sua demora em visitar os conventos da capitania do Espírito Santo com a distância 

dos Goyases, em que o governador e capitão-general estava antes de ir para Santos, tal como 

o Frei. Menciona-se esse religioso agora porque ao buscar seu nome no catálogo do Projeto 

Resgate, foi possível identificar que em 1731 ele foi Vigário Prior e em 1743, foi Provincial do 

Carmo do Rio de Janeiro. Ao que os documentos indicam, ele tinha como prerrogativa visitar 

conventos variados e comunicar ao governador D. Luís de Mascarenhas das situações 

econômicas desses espaços e dos procedimentos dos religiosos. Isso aparece tanto em 

documentos do grupo “Negócios Eclesiásticos” como nos documentos do Projeto Resgate. 

O Frei Francisco das Chagas informou ao governador e capitão-general que em janeiro 

de 1743, havia acabado de chegar do Rio de Janeiro onde foi visitar dois conventos. Ele alegou 

que se subordinava e sujeitava-se aos ditames do governador, o governo mais acertado da 

Província e de seus conventos, segundo o Frei, e jurava-lhe obediência94. Em outro 

documento95, de outubro de 1743, fica nítido que a responsabilidade deste Frei era prestar 

contas dos conventos que visitava ao governador e capitão-general. Nele, o religioso informou 

que no convento da cidade de São Paulo havia onze religiosos; no da vila de Santos, vinte e 

dois; na vila de Mogi, treze; no Hospício da vila de Itu, 5; e que para todos esses conventos não 

eram suficientes para cumprirem com as obrigações do coro, confissões, pregações, capelas e 

outras funções. Ele acrescentou que, na opinião dele, faltariam cinquenta religiosos no 

convento da cidade de São Paulo que serviriam também para assistir ao hospício de Itu; 

quarenta no de Santos; e vinte e cinco no de Mogi. Aparentemente, o Frei havia visitado os 

conventos do Rio de Janeiro, Ilha Grande e Espírito Santo, mas excluiu das contas os religiosos 

destes conventos, porque segundo ele, o governador somente havia pedido para dar conta 

 
92 A presente pesquisa não se preocupou em dar conta da temática da Academia Real da História. Há muitas 
produções sobre o assunto. Como indicação, ver: MOTA, Isabel Ferreira da. A Academia Real da História: os 
intelectuais, o poder cultural e o poder monárquico no séc. XVIII. Coimbra: Edições Minerva, 2003. 
93 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6. 
94 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6. 
95 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 6. p. 7. 



46 
 

dos religiosos que assistiam os conventos da capitania de São Paulo. Supõe-se que todos estes 

conventos eram da ordem carmelita. 

Este mesmo religioso aparece em consulta96 do Conselho Ultramarino ao rei sobre uma 

carta na qual o Frei Francisco das Chagas queixava-se das desordens e abusos cometidos por 

vários religiosos e súditos cometidas contra ele. Um elemento interessante do documento é 

uma menção ao Frei Carlos da Conceição como conspirador, enquanto em documento de 

junho de 1723, este mesmo religioso assinou uma denúncia de que na freguesia de Lorena 

viviam: 

muitos sogeitos criminozos, facinorosos, e absolutos, andando sempre armados com 
armas curtas de fogo, e outras mais prohibidas, e tambem habitão nella muitos 
soldados que forão da praça da cidade do Rio de Janeiro; que por fugirem do serviço 
de Sua Magestade que Deus guarde, andão por estas terrinhas vadiando, e fazendo 
mil dezaforos, e o mais do tempo não tem outro officio se não o andarem bebados97. 

 

Uma análise mais aprofundada destes documentos encontra-se no próximo capítulo. 

Contudo, adianta-se que este mesmo Frei Carlos da Conceição estar como denunciante e como 

denunciado em dois documentos ajuda a pensar na complexidade desses sujeitos, que apesar 

de estarem nessa ampla categoria “religiosos”, de maneira alguma se comportam de forma 

homogênea e uniforme ao longo do tempo ou em todas as situações. 

O Frei Francisco das Chagas também aparece em uma carta98 na qual alegava ter 

recebido ordens para averiguar os procedimentos dos religiosos, com autorização e ajuda 

militar do governador do Rio de Janeiro, António Gomes Freire de Andrade, para garantir a 

execução de suas sentenças no caso de uma revolta de alguns religiosos incitados por um 

padre mestre. Ainda, o último documento no qual o Frei Francisco das Chagas aparece 

demonstra o retorno dele para Lisboa em 1759 junto a outros membros da mesma ordem 

religiosa, possivelmente como alvo das políticas pombalinas do final do século XVIII. A esse 

respeito sabe-se que, no reinado de D. Maria I, por exemplo, ficou proibida a aceitação de 

noviços99. Inclusive, no período pombalino tornou-se mais difícil conseguir o beneplácito real 

para fundar novas instituições religiosas, tendo sido realizadas devassas sobre os costumes 

 
96 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1). 
97 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63. 
98 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1). 
99 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertação 
(Mestrado em História e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz 
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos 
Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38. 



47 
 

morais do clero em todo o reino; ainda, em 1788, “um edito real impunha a necessidade de 

se solicitar à rainha permissão para os jovens de ambos os sexos ingressarem na religião”100. 

A respeito de outras menções a espaços carmelitas tem-se o Hospício do Carmo de Itu. 

No maço “Aldeamentos Indígenas” este hospício é citado em um documento101 no qual o Frei 

presidente do convento fez um requerimento ao governador da capitania em 1735 solicitando 

fiança para conservar alguns indígenas “carijós” do hospício, que estavam distribuídos pelas 

fazendas vizinhas. No maço “Negócios Eclesiásticos” há um documento102 de 1747 do Frei José 

de Jesus, do convento do Rio de Janeiro, em que ele acusava ao governador que havia recebido 

cartas dele ordenando a remessa de um religioso e comunicando que o hospício de Itu seria 

elevado à categoria de convento formal. 

Há ainda dois ofícios de João Martins Claro, que não era religioso, ao governador e 

capitão-general, mencionando espaços carmelitas. João Martins Claro aparece como sargento-

mor de São Paulo em documento103 de 1705 que descreve seus feitos enquanto sargento-mor 

e como requerente104 em 1724 solicitando uma chácara que era sua no sítio de Pinheiros. Os 

dois ofícios remetidos por ele são de abril de 1723, mas o primeiro foi escrito em Sorocaba e 

o segundo no Sítio de Pirajuí. 

No primeiro, este sujeito escreveu ao governador para informá-lo que havia feito as 

diligências encomendadas, para as quais também fez aviso por via do Padre Comissário de 

Nossa Senhora do Carmo. A diligência feita era para averiguar a verdade de que os negros 

haviam chegado já defuntos à vila. Segundo João Martins Claro, ele havia despachado outro 

aviso para o governador sobre o mesmo assunto, por via do capitão Matheus de Mattos, e que 

logo se colocara a caminho ao exame destes negros, e que assim confirmou que estes já 

chegaram mortos, junto a ferramentas e armas. Com isso, o João Martins Claro seguiu para 

um povoado onde estavam os portadores do capitão Tomé e onde fizeram a entrega das armas 

encontradas. Há muitos trechos ilegíveis nesse documento, que impedem identificar os 

objetivos da comunicação do João Martins Claro com o governador e maiores análises do seu 

conteúdo e contexto, contudo, é interessante a forma como ele remete a correspondência por 

 
100 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 75. 
101 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Doc. 21. 
102 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Doc. 16. p. 20 e 21. 
103 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 66\Doc. 5049 (1). 
104 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1). 



48 
 

via do Padre Comissário do Carmo de Itu, e como estes religiosos atuavam, em muitas 

ocasiões, como intermediários. 

No segundo ofício, diretamente relacionado ao primeiro, ele explicou que partiu de 

Sorocaba até o sítio de seu genro – que possivelmente era o próprio capitão Matheus de 

Mattos –, viagem esta que durou três dias, mas que por ocasião de moléstias, ele teve que 

passar em Itu. Na vila de Sorocaba, em fazenda sua, João Martins Claro tirou a certeza do “mao 

sossego dos defuntos, [ilegível] ou fogassas” que “com o traidor matarão e lhe roubarão algum 

ouro que trazião por se acharem sós com esse Bastardo Matador”. João Martins Claro explicou 

que segundo Domingos Leme, que morava no Carmo da vila de Sorocaba, junto com um sujeito 

chamado Salomão ficaram esperando socorro que seus irmãos mandariam do povoado, mas 

que estes demoraram. Com isso, Domingos e Salomão teriam ido a caminho, mas não “toparão 

com o esperado socorro, nem novas, e os fogaços mortos, nem vivos”. Chegaram aos primeiros 

currais do capitão Bartolomeu Pais, onde reconheceram as vestes de um dos defuntos no 

corpo de um vaqueiro, e com isso se orientaram e deixaram os doentes em companhia de um 

escravizado do João Martins Claro chamado Domingos. 

Feito esse resumo da situação, João Martins Claro inferiu que os doentes, com surrão, 

cartas e coisas, ou estavam nos currais levando boa vida e dando-se o descanso, ou estavam 

caminhando devagar, ou morreram. Segundo ele, isso só poderia se averiguar com a vinda do 

curraleiro ou com a chegada de Manoel. João Martins Claro seguiu para o encerramento de 

sua carta dizendo ao governador e capitão-general que assim que tivesse maiores 

informações, daria notícias. Ao final, ele refere-se ao documento anterior, dizendo que a 

enviou em maço do Padre Comissário do Carmo de Itu ao convento do Carmo da cidade, por 

acreditar que esta via religiosa seria a mais certa: 

Se Vossa Excelência se não satisfazer do informe que mandei, por via religioza segura, 
e serta para Vossa Excelência mesma pode Vossa Excelência mandar o que for servido 
que fassa pois me acho mais dezempedido de pes, mãos e lingua, e capas[?] tudo 
que se oferesser do serviço[?] de Sua Magestade que Deus guarde Vossa Excelência 
e as ordens de Vossa Excelência promptissima105. 

 

Novamente a questão dos freis tidos como intermediários qualificados e seguros 

aparece, sendo possível entender um dos múltiplos papéis que poderiam ocupar na sociedade 

colonial. 

 
105 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 38. p. 51 e 52. 



49 
 

Finalmente, cabe mencionar um documento106 oriundo da Ordem Terceira do Carmo 

da cidade de São Paulo, que é diferente dos demais até então apresentados, que são de freis 

da Ordem Primeira. Este foi o único documento encontrado com essa característica, e nele o 

Prior António Maria Jerônimo – o Subprior José Elias e mais seis irmãos da ordem107 – 

informaram ao governador e capitão-general da capitania que a ordem terceira pretendia 

continuar na sua antiga posse que em fevereiro de 1745, data da carta, fazia sessenta e quatro 

anos e que fariam sua procissão do Senhor dos Santos Passos na segunda sexta-feira da 

quaresma, conforme sempre fizeram. Segundo o Prior, o Subprior e os demais assinantes do 

documento, poderia haver quem quisesse, como já quiseram anteriormente, usurpar a 

imagem desta ordem. Na opinião do Prior, se não fosse pela ação do General Luís Antônio de 

Sá Queiroga, tida por ele como prudente, que “abateu os improvizos assaltos que nos hiam 

fazendo”, “resultaria em grave ruína”, ocasionada por uns muitos ou poucos homens 

orgulhosos. Os irmãos da ordem terceira em questão, segundo o Prior, eram “obedientes, e 

humildes vassalos da Sua Magestade que Deus Guarde” e por isso recorreram ao tenente 

general, que “abateu a fúria com seu bom modo e capacidade”, deixando os irmãos “em huma 

pas e tranquilidade sossegados”. 

O objetivo da carta do prior era pedir ajuda ao governador e capitão-general, que 

abrigasse “esta pobre hordem 3ª com seu anparo”, porque temiam que ocorresse alguma 

“violência ou perturbação assim antes como no dia da porcissam que qualquer pessoa nos 

possa fazer; estorvando-nos essa devossam; E assim conseguiremos pas, e socego para melhor 

servir ao mesmo senhor”. 

Algumas das situações brevemente apontadas aqui, e outras também relacionadas a 

religiosos e a conventos carmelitas serão retomadas nos capítulos seguintes com maior 

aprofundamento. Maiores reflexões sobre as situações mencionadas pelo Frei Francisco Pais 

 
106 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 7. p. 8 e 9. 
107 Das pessoas que assinam este ofício com o Prior tem-se: José Elias Moreira aparece como oficial da câmara 
na década de 1750 em: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 20\Doc. 2007 (1); Aleixo Garcia da Cunha aparece como 
alferes em 1769 em AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 27\Doc. 2512 (1); há um Manoel citado no documento mas seu 
sobrenome está ilegível; há várias menções a Inácio de Barros Rego, em uma delas, por exemplo, ele está como 
tabelião em 1736: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1146 (1); não foi encontrado o outro senhor que assinou 
o documento, Marcos Francisco, nos documentos do Projeto Resgate; Inácio Vieira Barros e Faxardo aparece no 
catálogo de Minas Gerais, já na década de 1780, mas sem menção ao seu cargo ou ofício: AHU_ACL_CU_011, 
Cx. 118\Doc. 44 (1).; Francisco Rodrigues dos Santos aparece com ofício de “negociante” em um termo de 
assentada do Rio de Janeiro em 1745: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1580 (1). 



50 
 

da Purificação, Frei Antônio de Santa Rosa, Frei Francisco das Chagas, Frei Carlos da Conceição 

e outros serão apresentadas com mais detalhes. 

 

1.1.3. Recolhimentos femininos: franciscanos e carmelitas 

A respeito da instrução moral que os conventos poderiam trazer às famílias coloniais, 

não se pode deixar de mencionar os recolhimentos femininos. Apesar de não serem o foco da 

presente pesquisa, há alguns documentos dentre as massas trabalhadas que dizem respeito a 

esses espaços na capitania régia de São Paulo, especificamente o Recolhimento da Conceição 

da Divina Providência de São Paulo (1774)108 , franciscano e o Recolhimento de Santa Teresa 

de São Paulo (1685)109, carmelita. Leila Mezan Algranti explica como “a prática do 

enclausuramento das mulheres foi utilizada, durante todo o período colonial, como dispositivo 

da dominação sobre as mulheres”110 e que, fosse essa reclusão feminina doméstica ou 

institucional, deve ser sempre contextualizada, com intuito de não adotar representações 

reificadas de mulheres reclusas como “submissas” ou de mulheres independentes e 

“rebeldes”. Segundo a autora, as instituições femininas de reclusão permitem recuperar 

valores e imagens atribuídos pela sociedade às mulheres, mas também captar uma 

multiplicidade de figuras femininas, de vários grupos sociais. 

Na sociedade colonial em construção, o casamento era visto como via de aumentar a 

população por meio das leis da Igreja Católica, e, para incentivá-lo, a monarquia portuguesa 

sempre que possível foi contra o surgimento de mosteiros, recolhimentos e conventos 

femininos. Portanto, segundo aponta Algranti, “a história da fundação das instituições 

religiosas femininas no período colonial é uma história de resistências dos colonos à política 

metropolitana de incentivo ao casamento e, em última instância, ao povoamento”, ainda mais 

em regiões tidas como periféricas, como foi o caso de São Paulo no início do XVIII111. Os 

recolhimentos na colônia não proporcionavam às recolhidas o status de freiras como faziam 

 
108 Na documentação trabalhada na presente pesquisa aparecem somente documentos destes dois documentos, 
por essa razão foram os únicos mencionados aqui. 
109 Algranti explica que a primeira menção ao recolhimento é de 1718 em resposta a um documento de 1715. 
Ver: ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 85. 
Segundo relação de bens do recolhimento, a data de fundação é 1685. Ver: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. 
Pasta 1.1.15. Doc. 57. p. 162 e 173. 
110 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 61. 
111 Ibidem. p. 61 a 64 e p. 73. 



51 
 

às mulheres das elites que se recolhiam nos conventos professos do reino, contudo, estes 

surgiram para suprir a falta destes espaços na América portuguesa e tornaram-se uma opção 

para as mulheres que gostariam de viver como religiosas, sem enfrentar os perigos e custos 

de viajar para Portugal112. Os recolhimentos femininos se consolidaram para “prevenir, 

controlar ou punir a conduta das mulheres. Zelavam pelos bons costumes em defesa da moral 

pública. Eram [...] protetores do ‘bem comum’113.” 

Feitas essas breves considerações sobre espaços de clausura feminina114, retoma-se os 

documentos oriundos dos recolhimentos da Conceição da Divina Providência e de Santa 

Teresa. Datado de 1736, há um requerimento115 dos cidadãos da cidade de São Paulo 

solicitando um traslado de ordem real para que o Recolhimento de Santa Teresa se tornasse 

um convento de freiras professas, já que segundo os cidadãos o rei já havia concedido licença 

para isso devido à representação que havia feito Rodrigo César de Menezes à instância dos 

superiores. 

Há, no mesmo conjunto documental, um documento já trabalhado também por Leila 

Algranti116. Trata-se de um requerimento117 de 1766 de João Martins de Afonseca e seus 

parentes, “pessoas todas principais da primeira nobreza desta capitania” a respeito de uma 

situação ocorrida entre sua filha Escolástica de Afonseca e uma escravizada Eclesiástica da 

Veiga, ambas recolhidas no Recolhimento de Santa Teresa. Na situação, Escolástica haveria 

dado “boffetadas na cara” de Eclesiástica, que se defendeu, retribuindo as “boffetadas” e se 

queixando ao Reverendo Vigário da Vara da cidade. Este Vigário, segundo consta o documento, 

teria ido ao recolhimento e puxado ele próprio as orelhas da Escolástica, ordenando a 

“execuçam de outro procedimento, nam só excessivo, execrando, mas também indigno”, no 

qual Escolástica deveria ser açoitada 24 vezes pelas mãos de uma negra, mesmo quando a 

Regente do Recolhimento, Marta Leite se mostrou contrária a esse castigo. Outro castigo 

atribuído à filha do suplicante foi a de passar três dias tendo como refeição apenas o jantar. 

 
112 Ibidem. p. 70 e 71. 
113 Ibidem. p. 106. 
114 Para reflexões mais aprofundadas sobre os conventos e recolhimentos femininos como espaços de defesa da 
chamada “honra feminina”, ver: ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição 
feminina nos conventos e recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, 
Edunb, 1993. 
115 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 1. p. 1. 
116 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 224-226. 
117 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 14. p. 16 e 17. 



52 
 

Por esses e tantos procedimentos, o João Martins e sua família procuraram ao governador e 

capitão-general, para que este atendesse aos seus pedidos de aplicar “remédio prompto”, visto 

que se achava o “povo ofendido” e a cidade “escandalizada”, caso ficasse “impugne 

semelhante excesso”. 

Algranti explica que o tom de indignação da família presente no discurso acima 

apresentado “são perfeitamente compreensíveis no interior dos valores da sociedade colonial. 

Uma escrava açoitar uma menina branca, e não ser punida, ao contrário, ela mesma executar 

o castigo porque a jovem havia batido numa escrava [...] eram fatos estranhos e 

inaceitáveis”118 segundo a lógica escravista e hierarquizada que regia aquela sociedade. Essa 

situação escapa ao recorte cronológico estabelecido na presente pesquisa, mas em muito 

dialoga com as demais situações apresentadas e discutidas no segundo capítulo desta 

dissertação. 

Finalmente, os demais documentos oriundos de recolhimentos são relações de bens e 

extratos que os acompanhavam. Para o Recolhimento da Conceição da Divina Providência de 

São Paulo, a relação119 escrita pela regente Maria Caetana da Assumpção ao António Manuel 

de Mello Castro e Mendonça em 1798 informa que o recolhimento foi fundado pelo Luis 

Antonio de Souza Botelho Mourão por consentimento e presença do Governador do Bispado, 

Antonio de Toledo Lara e corregedor da comarca, José Gomes em 1774, sem confirmação 

expressa, mas com consentimento do rei. Segundo a relação, o recolhimento constava com 

vinte e três recolhidas, nenhuma educanda, nenhuma “servente ou escrava”, nenhum bem de 

raiz. Conforme a regente, não havia juros nem rendas, mas havia, quinze “Escravos, escravas 

casadas, para o serviço da casa de porta fora, 9 filhos destes de menor idade, 6”, além de 7 

bois para carregar lenha. 

Já segundo a relação120 de bens do Recolhimento de Santa Teresa, informa-se que o 

recolhimento teria sido fundado pelo Bispo Dom José de Barros e Alarcão em 1685. Haveria 

de “profissão e coro” trinta e uma pessoas; trinta e uma religiosas professas; 3 educandas; 4 

moças serventes. Quanto aos bens de raiz, haveria 1 chácara nos subúrbios da cidade, com 

pastos de animais, que renderia um total anual de cinquenta mil réis, doada por João 

Domingos em pagamento do dote de suas filhas recolhidas no recolhimento, além de 1 outra 

 
118 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 224. 
119 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 53 e 54. p. 157 e 158. 
120 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 57 e 58. p. 172 a 174. 



53 
 

chácara “vulgarmente chamada de Samambaia” a 1 légua de distância da cidade, doada por 

Manuel José Pereira de Andrade em pagamento de dote. Essa segunda chácara, de acordo 

com a relação, só se conservaria por ter alguns escravizados e 4 bois de carro, em que se 

conduzia lenha para o recolhimento, além de 5 ou 6 vacas. A relação também informa que, 

dentre os edifícios do recolhimento, existiriam vinte e seis moradas de casas, térreas e 

pequenas: por 2 delas se pagava aluguel de mil e seiscentos réis cada uma e as mais três com 

aluguel de oitocentos réis, 9 de mil cento e vinte réis e outras de mil duzentos e oitenta réis 

por mês quando têm alugadores que pagam. 

Trata-se de uma das relações de bens mais detalhadas. Segundo ela, somadas as rendas 

das casas e os juros, obtinha-se setecentos mil réis, usados para as despesas da sustentação 

das religiosas, educandas e serventes e na reparação da Igreja e das casas. No documento, a 

regente informou que comumente as despesas excedem a receita. Segundo a relação, o 

recolhimento contava com treze escravizados menores – inclusive bebês – e dezessete 

escravizados maiores, dentre eles 9 eram homens e que “pouco serviço se tem delles, por 

passarem quase todo anno em consertar e reparar os edifícios”, as mulheres “servem dentro 

e fora do Recolhimento”. A regente encerrou a relação informando que o recolhimento não 

contava com frutos, visto que o milho, mandioca, feijão, açúcar e outros víveres eram o que se 

comprava com os aluguéis das casas. 

 

1.1.4. Beneditinos 

A ordem de São Bento é uma das mais antigas, remonta do período medieval121. 

Segundo Souza, trata-se de uma comunidade regida pela regra escrita no século VI, a qual vai 

além de um sistema legislativo, visto que rege o bom comportamento e atua como 

instrumento civilizatório. A Regra de São Bento estabelece as formas de distribuição dos cargos 

e dos recursos da comunidade, estipula penalidades e coerções específicas para cada delito, 

visando manter uma coesão interna. Esta ordem difere-se das demais trabalhadas, por 

caracterizar-se como uma ordem monástica, e não mendicante122. 

 
121 Sobre a atuação da ordem beneditina durante a Idade Média e mudanças sofridas ainda no período, ver: 
VAUCHEZ, André. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VIII a XIII) - Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Ed., 1995. 
122 SOUZA, Jorge Victor de Araújo. Para além do claustro: uma História Social da inserção beneditina na América 
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em História), Universidade Federal Fluminense, Niterói, 
2011. p. 33 a 36. 



54 
 

No século XVI em Portugal foi criada a Congregação beneditina, isto é, conforme Jorge 

Victor de Araújo Souza, “a reunião de vários mosteiros dispersos ao redor de uma única abadia 

e com o estabelecimento de estatutos comuns”, visando uma maior homogeneização de 

comportamentos e novas formas de pertencimento à comunidade religiosa123. As implicações 

dessa congregação foram vistas entre 1566 e 1590, com a profunda reforma que sofreram os 

mosteiros beneditinos de Portugal, em muito relacionadas ao Concílio de Trento. Em 1581, a 

ordem beneditina foi à América portuguesa pela primeira vez, e até 1798 concentraram-se 

apenas na assistência aos colonos e ergueram conventos e fazendas, as chamadas cercas, na 

Bahia, Rio de Janeiro, Pernambuco e São Paulo. A esse respeito, explica Souza: 

Expansão/congregação é binômio que melhor define a dinâmica da Ordem 
beneditina em Portugal no final do quinhentos. Um movimento centrípeto e 
centrífugo ocorria simultaneamente – expandir para congregar; congregar para 
expandir – e as ‘partes do Brasil’ serviam muito bem a este propósito124. 

 

O mosteiro de São Paulo, segundo Souza, teve número ínfimo de doações recebidas 

em seus momentos iniciais, quando comparado aos das demais capitanias. Recebeu a primeira 

doação em 1598 pelo capitão-mor Jorge Correia e teve a primeira ermida fundada no ano 

seguinte pelo Frei Mauro Teixeira, monge que fazia parte da comitiva do governador Francisco 

de Souza. Conforme o autor, “o documento que pode ser considerado a ‘certidão de 

nascimento civil do mosteiro’ é a carta de sesmaria passada ao mosteiro pela câmara da Vila 

de São Paulo, em 1600, oferecendo chãos para instalação dos beneditinos”. Em São Paulo, a 

Ordem de São Bento não concorria com tantos outros poderes locais como em outras regiões. 

Na verdade, os poderes locais, representados pela figura da Câmara ao longo do XVII, ao 

oporem-se contundentemente aos jesuítas sobretudo a respeito do uso de mão de obra 

indígena, foram importantes doadores aos beneditinos, como se vê nas relações de bens 

trabalhadas nesta seção. A respeito dessas doações, explica Souza: 

As doações aos religiosos não cessaram ao longo dos anos. Entretanto, no momento 
inicial de fixação da Ordem é que tais benefícios foram mais relevantes, por 
estabelecerem as bases para a territorialização empreendida pelos religiosos. [...] 
muitas destas doações não tiveram uma motivação exclusivamente de ordem 
devocional. No entanto, é incontornável, tratando-se de uma instituição religiosa, o 
fato dos vínculos envolverem crenças, rituais e sociabilidades típicas do catolicismo. 
Estes aspectos das tramas entre os religiosos e os demais vassalos também 
corroboraram na demarcação dos espaços da Ordem125.  

 
123 Ibidem. p. 38. 
124 Ibidem. p. 54. 
125 Ibidem. p. 92 a 96. 



55 
 

 

Na capitania de São Paulo, os beneditinos organizavam-se em “casas satélites” que não 

eram regidas por um abade, e sim por um “monge presidente”, e eram habitadas por poucos 

monges que cultivavam pequenas roças para subsistência, ao menos em seus anos iniciais. 

Casas assim foram fundadas em Parnaíba (1643), Santos (1650), Sorocaba (1660) e Jundiaí 

(1668), acompanhando, nestes dois últimos, o processo de fundação das vilas. 

 

MAPA 5 – Mosteiros e hospícios beneditinos (São Paulo, 1722-1748) 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localização dos 
espaços é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepõem. Contudo, nesta 
seção, estão apresentados mapas com os espaços separados por ordem religiosa, para uma melhor observação. 
Pontua-se que eles não esgotam todos os espaços – mosteiros, conventos, hospícios, colégios etc. –, 
contemplando apenas os mencionados na documentação base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15. 

 

As ordens monásticas, desde o início da colonização portuguesa, demonstraram a 

intenção de acumular bens e de organizar uma rede de autoabastecimento, o que indicava a 

necessidade de terras para cultivo de roças e cercas, destinadas à criação de animais. Ainda, 

cárceres de escravizados, casas para pajens, cozinha, enfermarias para escravizados, depósitos 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital


56 
 

de lenha, oficinas diversas, senzalas, estrebarias, entre outros, também se concentravam 

nestes mosteiros e eram parte essencial da vida em claustro. Oliveira identifica essa presença 

no espaço paulista, nas moradias beneditinas de Nossa Senhora da Assunção (1730-1735), em 

São Paulo; Nossa Senhora do Desterro (1736-1741), em Santana de Parnaíba; e de Nossa 

Senhora da Visitação (1667), em Sorocaba126. 

Tem-se registro das relações de bens de alguns espaços beneditinos127 em 1797: 

Mosteiro de São Bento da cidade de São Paulo, escrita por Frei Fernando da Madre de Deus, 

abade de São Bento128; Hospício de Nossa Senhora do Desterro de Parnaíba, escrita pelo Frei 

Antonio de São José Faxardo, presidente do Hospício129; Hospício de São Bento da vila de 

Sorocaba escrita por Frei Francisco de Santa Maria Piedade[?], presidente do Hospício130. 

Na primeira relação, o abade do mosteiro narra as origens do mosteiro. Segundo ele, 

em 1598 teria chegado o Frei Mauro Teixeira a mando do Padre Provincial para atuar como 

missionário, e assim recebido agasalho e lugar para habitação, onde fundou uma pequena 

capela com a invocação de São Bento e depois se retirou para a Bahia. Em 1619, segundo 

narrou o abade, Dom Francisco Sousa Marquês das Minas conduziu três monges da Bahia para 

São Paulo e com os oficiais da câmara lhes conferiu a mesma capela antiga e mais uma légua 

de terras. Na data de escrita da relação, segundo explicou o abade, o mosteiro tinha 5 monges 

conventuais sacerdotes e estava-se à espera de mais 3 que o Padre Provincial iria mandar para 

preencher o número de falecidos. O mosteiro também contava com 2 donatos. O abade em 

seguida passou a listar todos os bens de raiz que o mosteiro possuía, incluindo o nome das 

fazendas e casas, os doadores, e a situação da produção de cada uma delas, as rendas e juros 

que provinham destes espaços e os escravizados pertencentes a cada um deles. 

Das fazendas e casas do Mosteiro de São Bento da cidade de São Paulo tinham-se em 

torno de quarenta moradas e 3 fazendas, cada uma com suas respectivas rendas, mais ou 

menos escravizados e produções. Segundo o abade, o mosteiro tinha dezessete foreiros junto 

 
126 OLIVEIRA, Marcelo Almeida. Os conventos e/ou mosteiros na paisagem colonial brasileira: contribuição ao 
entendimento de seus espaços abertos ou suas cercas. Revista de História da Arte e da Cultura, Campinas, SP, 
n. 21, p. 72-86, 2021. Disponível em: 
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719. Acesso em: 11 out. 2023. p. 76 e 
77. 
127 A relação de bens do Hospício de Nossa Senhora do Desterro de Parnaíba e do Hospício de Sorocaba não 
apresentam data, mas segue o padrão das demais e foram armazenadas juntas, sendo possível supor que sejam 
do mesmo período. 
128 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 43. p. 137-144. 
129 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 44. p. 145 e 146. 
130 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 45. p. 147. 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719


57 
 

à cerca, cujo foro rendia anualmente dezoito mil réis. Ele finaliza a relação citando os ganhos 

em dinheiro de juros que o Mosteiro recebia que somavam “1:291$715 por créditos abonados 

com fiador ou hipoteca”. Finalmente, ele listou as quantias passadas em troca de missas por 

cada doador ou doadora. Há doações feitas no final do século XVII, mas também no início do 

XVIII. Estes doadores foram Manoel Fernandes Filho em 1722, Custódia Pais em 1727, capitão 

Francisco de Camargo em 1667, Matheus de Mattos em 1727, Salvador do Valle em 1660, José 

Ramos em 1714, Pedro Fernandes Aragones em 1656 e José Ramos em 1720, segundo listou 

o abade131.  

Uma busca simples no Projeto Resgate pelos nomes desses principais doadores do 

Mosteiro de São Bento, da década de 1720, não permitiu encontrar mais do que Matheus de 

Mattos e José Ramos. Esse primeiro aparece como morador da vila de Parnaíba realizando 

requerimento132 para vender um sítio chamado Pinheiros, próximo a São Paulo. Segundo 

consta no catálogo, o sítio estava no testamento de Fernando Pais de Barros, e que deveria ir 

para o primeiro clérigo descendente de João Martins Claro e que “como não há nem esperança 

de o haver”, pede ao rei que venda o sítio e compre uma propriedade mais rendosa. Esse João 

Martins Claro, como viu-se nas seções anteriores, remeteu algumas das correspondências 

analisadas na presente pesquisa. Já José Ramos aparece em requerimento133 como morador 

de São Paulo em 1715, solicitando que o rei mandasse ao sindicante da comarca, Antônio da 

Cunha Sotomaior que lhe restituísse o dinheiro que cobrou do José Ramos por pensar que ele 

estava envolvido no descaminho dos quintos e falsificações do ouro, já tendo sido absolvido 

 
131 A transcrição desse trecho da relação está a seguir: Em 1722 Manoel Fernandes Velho para se cantar huma / 
Missa em dia de Santa Anna, e dizer mais 16 an- / nualmente deo 250$000 que rendem annualmente = 12$500 
/ Em 1727 Custodia Pais deo 100$000 para dos juros se di- / zerem 15 Missas, que rendem annualmente = 5$000 
/ Em 1667 O Capitam Francisco de Camargo deo 400$00 / para se lhe dizer huma Missa em todas as segundas 
feiras / do anno, cuja quantia rende annualmente = 20$000 / Em 1727 Matheus de Mattos deo humas terras, que 
se vende- / rão em São Roque por 64$000 para se dizer / huma Missa annualmente no dia do mesmo Santo cuja 
/ quantia rende de juros = 3$200 / Em 1660 Salvador do Valle deo humas casas na Villa de / Santos a qual se 
vendeo por preço de 250$000 / para se dizer annualmente humas capella de Missas, / cuja quantia rende de juros 
annualmente = 12$500 / Em 1714 José Ramos deo 400$000 para dos juros se / fazer huma festa a Nossa Senhora 
da Assumpção com / Senhor exposto, sermão, Missa cantada annual- / mente, cuja quantia rende de juros = 
20$000 / Em 1656 Pedro Fernandes Aragones deo 200$000 para / dos juros se dizer huma capella de Missas an- 
/ nualmente, o que se cumpre tendo-se esta capella per- / dido por falencia do seo devedor. / Em 1720 José 
Ramos deo mais 150$000 para dos juros / se comprar azeite para a lampada do Santíssimo Sacramento / o que 
se cumpre não obstante perder-se este capi- / tal por falencia de seo devedor. / 
132 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1). 
133 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 116 (1). 



58 
 

por sentença da Relação da Bahia. Esse mesmo José Ramos aparece como contratador das 

Alfândegas do Rio de Janeiro e Santos em uma carta134. 

Na relação de bens do Hospício de Nossa Senhora do Desterro da vila de Parnaíba, o 

presidente Frei Antônio de São José Fajardo inicia contando que o hospício surgiu como uma 

capelinha doada pelo capitão André Fernandes em 1643 em troca de missas mensais por sua 

alma. Segundo o presidente do hospício, no período de escrita da carta não havia mais monge, 

sacerdote, leigo nem donato no espaço. Dentre os bens do hospício estavam uma fazenda 

chamada Santa Quitéria comprada por 2 mil missas e que estava infrutífera e sem matos, e por 

isso foi trocada por outra igual na Freguesia de São Roque em 1795 como Coronel Policarpo 

Joaquim. Nessa fazenda colhe-se milho, feijão, arroz e existia um cavalo. O hospício tinha ainda 

mais 1 lote de terra comprada de João Fernandes e sua mulher, Colapsa Maria em 1748 e que 

no período era estéril, não rendendo nada. Um outro lote do hospício foi comprado de Antonio 

Leite e sua mulher, Maria Jorge em 1771 por cento e trinta e seis mil réis em Santo André, e 

estava arrendada, rendendo anualmente 6 mil réis. O hospício possuía também casas térreas, 

sendo 3 na cidade que serviam de quartel ao regimento de mexias e rendiam doze mil réis ao 

ano, e 1 na rua de Boa Vista que pertencia ao altar de Nossa Senhora da Conceição da igreja e 

que foi comprada com o dinheiro que Inês Dias doou para que fizessem festa da Nossa Senhora 

da Conceição, a qual rende onze mil réis ao ano. De juros, o hospício recebia 5 mil réis, os 

demais detalhes desse trecho estão ilegíveis. Dentre os escravizados havia um escravizado 

“para serviço delle” e na fazenda 7 “a excepção de hum aleijado”. 

Finalmente, a última relação de bens de mosteiros e hospícios beneditinos a que se 

teve acesso foi a relação de bens do Hospício de São Bento da vila de Sorocaba. Nesta, o Frei 

Francisco de Santa Maria Piedade explicou que o hospício foi fundado pelo doador Baltazar 

Fernandes em 1674, e que, na data de escrita da relação, contava com apenas um religioso, o 

padre presidente. Devia-se realizar treze missas anuais dedicadas a esse doador. Dentre os 

bens de raiz, ele explica a existência de 1 légua de terras doadas pelo doador as quais rendiam 

anualmente dezesseis mil réis por meio dos vários foreiros que lá atuavam. Segundo o Frei, 

havia também 1 chácara, no limite das terras, que estava aforada a Jerônimo Pais de Almeida 

e rendia anualmente doze mil réis e uma fazenda de criação de uma légua no termo da vila de 

Itapetininga, distante a 1 quadra no bairro de Sarapuí. Nela havia cinquenta bois, cem vacas, 

 
134 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 228 (1). 



59 
 

onze éguas, 2 potrinhos, 2 cavalos pastores e 4 cavalos do serviço e rendia 8 mil réis 

aproximadamente. Dentre as casas do Hospício tinha-se 1 morada térrea junto ao Mosteiro de 

São Bento, que servia de quartel e rendia novecentos e sessenta réis e 1 casa térrea em 

Sorocaba, na rua da Penha, que rendia quatrocentos e oitenta réis. No hospício havia 1 

escravizado e 2 escravizadas e na fazenda, 1 escravizado. 

Ao observar todas essas relações de bens e a maneira como funcionavam os mosteiros 

e hospícios beneditinos, pode-se concordar com Souza, que explica como a política do 

Padroado não se manifestou nas relações entre a ordem beneditina e a Coroa portuguesa da 

mesma maneira que nas demais ordens religiosas, uma vez que a Coroa não contribuiu 

financeiramente de forma direta para a instalação da ordem de São Bento na América 

portuguesa. Ainda, a ordem dos beneditinos sobrevivia no território americano mediante 

doações dos súditos que nele estavam, as quais incluíam, sobretudo, terras. Isso implicou 

numa certa independência dos beneditinos e de suas fazendas perante a metrópole135. A esse 

respeito, Souza salienta que nas constituições da Congregação beneditina, apelava-se para a 

formação de patrimônio da ordem, uma vez que ela não podia viver apenas de esmolas, o que 

se configura como uma diferença fundamental da Ordem de São Bento em relação às demais 

ordens religiosas, tidas, a princípio, como mendicantes que deveriam viver exclusivamente das 

esmolas136. 

Essa evidente abundância dos mosteiros de São Bento na capitania régia de São Paulo 

acima apresentada permitem observar um cenário de profundas relações dos particulares da 

capitania com a instituição beneditina. Tais relações sociais, marcadas sobretudo por um 

aspecto econômico de troca de favores – terras, e bens, em troca de missas ou sepultamentos 

dignos –, colocavam os monges em um local não somente de riqueza, mas de destaque e 

prestígio social. Dessa forma, situa-se melhor a maneira como estes mosteiros eram vistos, 

tanto pelos irmãos neles residentes, como pela sociedade que os cercava, algo que deve ser 

observado nas dinâmicas de sociabilidade incutidas nas correspondências entre os 

beneditinos ou membros de outras ordens que os citam e os governadores destinatários de 

suas demandas.  

 
135 SOUZA, Jorge Victor de Araújo. Para além do claustro: uma História Social da inserção beneditina na América 
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em História), Universidade Federal Fluminense, Niterói, 
2011. p. 52 a 55. 
136 Ibidem. p. 172. 



60 
 

Nesse sentido, retrocedendo no tempo anterior às datas das relações de bens, tem-se 

um documento que permite reflexões sobre estas dinâmicas sociais, remetido do Hospício de 

São Bento da vila de Sorocaba em abril de 1745 pelo Frei Antônio da Soledade ao governador 

e capitão-general D. Luís de Mascarenhas. Trata-se de uma carta137 na qual o Frei explica 

inicialmente que no hospício moravam um presidente e dois monges. Segundo o Frei, no 

momento de escrita do documento, viviam “com tantos distúrbios, que me perciza, pello cargo 

que tenho a dar para a Vossa Senhoria Ilustríssima do dezasocego em que nos vemos”. 

Na carta, o Frei Antônio da Soledade explica que o tabelião da vila de Sorocaba estava 

recolhido no hospício, temendo pela sua vida porque havia levantado um bastão para um 

homem chamado António Antunes138 que o foi injuriar em sua casa. Essa informação, o Frei 

sabe “pello que dizem”. A parte seguinte da carta é bem interessante: o religioso coloca que, 

como o Antônio Antunes era “paulista, com grande séquito de parentes, se achão os mais 

delles armados, com siladas por todos os cantos, reconhessendo a todos os que passam; e 

sobretudo cercando nosso Mosteiro todo em roda com as mesmas siladas”. O Frei temia que 

este António Antunes e seus familiares e amigos iriam tentar retirar o tabelião de dentro do 

mosteiro ou mesmo o matar ali dentro. Na última parte da carta, o religioso explica que se 

valeu da justiça para guardar o Mosteiro para que não fizessem nenhum desacato a ele. Ele 

finaliza pedindo ao D. Luis de Mascarenhas que colocasse os olhos na situação, por serviço de 

Deus. 

Tanto a situação descrita pelo Frei Antonio da Soledade como algumas outras que ou 

referem-se a mosteiros beneditinos ou foram escritos por freis desta ordem foram retomadas 

no capítulo seguinte com maiores detalhes. Adianta-se, contudo, que o lugar do hospício como 

refúgio inviolável escolhido pelo tabelião, a categoria de “paulista” e esse temor que o Frei 

indica, e mesmo a escolha do D. Luis de Mascarenhas como destinatário com a autoridade 

eficaz de evitar maiores problemas, são pontos chave na situação narrada, e que agregam 

complexidade às dinâmicas sociais que envolviam o mosteiro e os sujeitos moradores da vila 

de Sorocaba. 

 

*** 

 
137 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10. 
138 Este senhor Antônio Antunes possivelmente é Antonio Antunes de Moura, que aparece como oficial da 
câmara de Sorocaba em 1747, como um dos assinantes de uma representação. Ver: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 
19\Doc. 1847 (1). 



61 
 

 

As considerações sobre o papel da religião na construção do corpo político e social da 

colônia e a materialização deste papel nas formas como as ordens religiosas se instalaram no 

espaço da capitania de São Paulo elaboradas até aqui permitem encaminhar a discussão sobre 

como, nas palavras de António Manuel Hespanha e Maria Catarina Santos, a Igreja atuou como 

uma instância de poder que beneficiou a implantação do império português. Isto é, como “um 

outro tipo de domínio distinto do domínio político formal e provavelmente mais presente, 

mesmo onde o poder político oficial não tinha condições para se implantar.” Tratando 

especificamente das ordens religiosas nesse processo, os autores explicam que: 

tudo indica que esta forma de presença foi mais eficaz e socialmente mais visível, 
apesar da sua informalidade e inoficiosidade, do que o poder directo da coroa, 
exercido pelos seus magistrados e oficiais. Os padres, os missionários e as ordens 
religiosas (dominicanos, franciscanos, jesuítas) tinham uma presença continua, que 
contrastava com o caráter temporário das comissões dos vice-reis, governadores ou 
capitães, justificando a rima popular goesa ‘vice-rei vai, vice-rei vem, padre paulista 
sempre tem’139.  

 

1.2. Colonização 

A capitania de São Paulo foi formada com a união das antigas capitanias de São Vicente e 

Santo Amaro, vendidas à coroa portuguesa em 1709. Naquele momento, a capitania passou a 

ser uma capitania régia, não mais governada por donatários140. Neste período inicial enquanto 

capitania régia, São Paulo integrava a região de minas, adquirindo o nome de São Paulo e 

Minas de Ouro. Gradativamente, a partir de 1720, as regiões das Minas, Goiás e Mato Grosso 

deixaram de fazer parte de São Paulo141. Entre 1748 e 1765, a capitania régia de São Paulo foi 

anexada à do Rio de Janeiro, algo que somente se desfez com a ação pombalina, que devolveu 

sua autonomia. 

 
139 HESPANHA, António Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceânico. In: HESPANHA, 
António Manuel (coord.). História de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa, 1998. p. 361. 
140 A respeito de capitanias hereditárias ver: SALDANHA, António Vasconcelos de. As capitanias do Brasil. 
Antecedentes, desenvolvimento e extinção de um fenômeno atlântico. 2ªEd. Lisboa: CNCDP, 2001. Por ter 
“demorado” para se tornar uma capitania régia, a capitania de São Paulo, conforme aponta a historiografia, 
tinha a “fama de rebeldes e maus vassalos” por parte de seus habitantes, a qual perdurou por bastante tempo. 
Sobre essa temática ver: Laura de Mello e Souza retoma muito bem esses debates em: SOUZA, Laura de Mello 
e. Vícios, virtudes e sentimento regional: São Paulo, da lenda negra à lenda áurea. Revista de História, [S. l.], n. 
142-143, p. 261-276, 2000. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso 
em: 29 fev. 2024. Ver também: SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na 
representação dos moradores da capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: 
Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, [S.l.], v. 57, 2016. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023. 
141 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 89 e 90. 

https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071


62 
 

Dentre as vilas da que estavam no interior da capitania régia de São Paulo até o final do 

século XVIII tinha-se, por região142: 

I- Vale do Paraíba: Guaratinguetá (1651), Jacareí (1653), Taubaté143 (1645), 

Pindamonhangaba144 (1705), Cunha (1785); 

II- Capital e vilas limítrofes: cidade de São Paulo145 (1560), Mogi das Cruzes146 (1611), Santana 

de Parnaíba (1625), Atibaia147 (1769), São Luís do Paraitinga148 (1773), Bragança (1797); 

 
142 A divisão das vilas por região seguiu o formato apresentado em MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento 
demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: EdUSP, 2000. Nele, a autora optou pela ideia 
de capitania-província, abrangendo até o ano de 1872, diferentemente da opção adotada aqui. Nota-se que 
excluiu-se as regiões de Mato Grosso, Minas Gerais e mesmo Rio de Janeiro, que tiveram ao longo do século 
XVIII suas relações jurisdicionais com São Paulo, muito bem descritas em SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) 
BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das. 
História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. Contudo, preferiu-se essa organização das vilas 
da capitania de São Paulo porque são vilas que aparecem de maneira mais frequente na documentação 
trabalhada. 
143 Ver: ALVES, Maurício Martins. Formação de laços parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848. Cadernos 
de História (Belo Horizonte), v.8, p. 64-84,2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880. Acesso em: 29 fev. 2024. 
e ROSA, Domingos Sávio de Campos. Confrontos e arranjos. Transgressões e vida cotidiana em Taubaté - 1860-
1890. 2010. Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.  
144 Ver: LEAL, Silvia Kameyama Domingos. Uso da cartografia e da geomorfologia na construção de mapas de 
potencial arqueológico para sítios pré-coloniais: um estudo de caso em Pindamonhangaba, estado de São Paulo 
2017. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. 
145 Ver: GLEZER, Raquel. Chão de terra: um estudo sobre São Paulo colonial. 1992. Tese (Livre Docência) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 1992. 
146 Ver: DIAS, Madalena Marques. A formação das elites numa vila colonial paulista: Mogi das Cruzes (1608- 
1646). 2001. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. 
147 Ver: FRIEDMANN, Daniel Isaac. A bem da república: justiça e governo no nascimento de uma vila colonial 
(Atibaia 1759-1799). 2019. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 
148 Ver: BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Criando porcos e arando a terra: família e compadrio entre os 
escravos de uma economia de abastecimento (São Luís do Paraitinga, 1773-1840). 2007, Anais. Florianópolis: 
UFSC, 2007. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf. Acesso em: 14 jun. 
2024. 

https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf


63 
 

III- Litoral: São Vicente149 (1532), Santos150 (1545), Itanhaém151 (1561), Iguape (1577), 

Cananeia (1600), São Sebastião (1636), Ubatuba (1637), Paranaguá152 (1649), Sabaúna (1770), 

Guaratuba (1771), Antonina (1797); 

IV - Caminho do sul: Sorocaba153 (1661), Curitiba154 (1693), Itapeva (1769), Apiaí (1771), 

Itapetininga (1771), Itapeva (1776), Piedade (Nossa Senhora da Piedade de Lorena) (1788), 

Lages (1774); Castro (1789) 

V- Oeste paulista: Jundiaí (1655), Itu155 (1657), Piracicaba (1774-1776), Mogi-Mirim (1769), 

Mogi Guaçu (1769), Porto Feliz (antiga freguesia de Araritaguaba) (1797), Campinas (1797). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
149 Ver: RIBEIRO, Fernando Victor Aguiar. Sertões fluidos: discussão sobre as espacialidades na porção meridional 
da América portuguesa: o caso da Capitania de São Vicente. Revista Espacialidades, [S. l.], v. 10, n. 01, p. 46–82, 
2016. Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678. Acesso em: 16 fev. 2024. 
150 Ver: BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: gênese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024. 
Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/. Acesso em: 14 jun. 2024. 
151 Ver: MENDONÇA, Regina Kátia Rico Santos de. Escravidão indígena no Vale do Paraíba: exploração e 
conquista dos sertões da capitania de Nossa Senhora de Itanhaém, século XVII. Dissertação (Mestrado) – 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. Disponível em: 
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/. Acesso em: 14 jun. 2024. 
152 Ver: PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas 
de São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. 
153 Ver: BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Viver e sobreviver em uma vila colonial: Sorocaba, séculos XVIII e 
XIX. São Paulo: Annablume/Fapesp, 2001. 
154 Ver: CHAGAS, Paula Roberta. Usos cotidianos do parentesco espiritual: Curitiba na transição do século XVII 
para o XVIII. 2010. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2010. 
155 RIZZI, Emerson Luís. Rastreando a ilegitimidade em uma vila colonial: a vila de Itu. 2006, Anais. São Paulo: 
USP, 2006. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf. Acesso 
em: 14 jun. 2024. 

https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf


64 
 

MAPA 6 – Capitania de São Paulo, séc. XVIII 

 

Fonte: Capitania de São Paulo 1709-1720. (Detalhe de mapa extraído de SIMONSEN, R. História Econômica do 
Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1969. Encarte entre as páginas 254-255. As datas de fundação das 
vilas foram acrescentadas ao mapa original, bem como as localidades de São Francisco (1660) Guaratinguetá 
(1651), Lapa (1806) e Parnaíba (1625). Além disso, no original, Desterro (1726) possui se nome atual, ou seja, 
Florianópolis. Apud: PEGORARO, Jonas Wilson. Ouvidores régios e centralização jurídico-administrativa na 
América portuguesa: a comarca de Paranaguá (1723-1812). Dissertação (Mestrado) Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba, 2007. p. 48. 

 

O movimento de erigir cada uma dessas vilas esteve estreitamente relacionado aos 

movimentos de apresamento dos povos indígenas nas idas aos sertões ou mesmo de antigos 

aldeamentos156. O significado colonial de erguer formalmente uma vila não necessariamente 

representava uma evolução demográfica ou econômica de povoados. Para São Paulo, 

conforme explica John Manuel Monteiro, fundar vilas significava ocupar efetivamente um 

local, instituindo nele câmara municipal, registro de notas e juizado de órfãos, além de claro, 

instituições eclesiásticas, cujo papel fundamental era de criação, garantia e transmissão dos 

direitos de propriedade, que incluíam evidentemente terras e força de trabalho indígena157. 

Para o contexto pombalino, Vânia Moreira postula que “pode-se interpretar o processo de 

 
156 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªEd.São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022 [1994]. p. 101 e 110 a 113. Para pensar os aldeamentos indígenas, ver: Projeto VIP 
- Vilas Indígenas Pombalinas em: https://osbrasisesuasmemorias.com.br/vip/sobre-o-projeto/. 
157 Ibidem. p. 107-110. 

https://osbrasisesuasmemorias.com.br/vip/sobre-o-projeto/


65 
 

secularização das antigas missões indígenas e sua elevação à condição de vilas e lugares como 

um claro aprofundamento do poder da Coroa, por meio da ocupação política do território”158. 

Ainda, é possível observar como muitas dessas vilas foram fundadas junto à descoberta 

das minas. É interessante mencionar o papel desempenhado pelos paulistas nesse contexto e 

as configurações políticas a ele relacionadas. Nesse sentido, a conjuntura econômica nos finais 

do XVII estava num cenário desfavorável devido à queda dos produtos coloniais, dentre eles o 

açúcar, e que uma das ações da monarquia portuguesa para mitigar essa situação foi incentivar 

oficialmente a busca por metais preciosos, remetendo cartas às autoridades e aos principais 

sertanistas paulistas para que se empenhassem nesse empreendimento. Contudo, apesar de 

almejar que particulares buscassem as minas, o reino também pretendia ter controle da 

situação, enviando representantes régios para acompanhá-los de perto159. 

A atuação dos paulistas em outros empreendimentos coloniais, inclusive em conflitos 

ocorridos antes das descobertas do ouro, não era desconhecida pela metrópole160. Por esse 

motivo, Carla Maria Carvalho de Almeida e Mônica Ribeiro de Oliveira entendem que os 

paulistas desenvolveram uma cultura própria e peculiar de estabelecer negociações para 

obtenção de mercês, demonstrando uma clara percepção e consciente utilização da economia 

da graça. Segundo elas, estes sujeitos passaram a oferecer explicitamente seus serviços em 

troca de recompensas previamente negociadas, “levando às últimas consequências os 

mecanismos de estabelecimento das relações políticas comuns ao Antigo Regime”161. 

Não se deve esquecer que, parte intrínseca dessa ocupação política do território era a 

premissa ideológica da salvação, a qual era o princípio norteador da evangelização na 

 
158 MOREIRA, Vânia Maria Losada. Povos indígenas e novas experiências urbanas na América portuguesa: 
reformismo pombalino, participação política e pesquisa em rede colaborativa. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, 
v. 17, n. 1, p. 235-268, jan./abr. 2023.Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555. Acesso em 02 nov. 2023. p. 243. 
159 ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Mônica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundação da 
Colônia de Sacramento e “achamento” das Minas. In: FRAGOSO, João., GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Brasil 
Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 1ªEd. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 282 a 
286. 
160 Dentre os conflitos coloniais com atuação dos paulistas que a metrópole reconhecia, as autoras destacam o 
combate ao quilombo dos Palmares e a guerra do Açu. Ver: ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, 
Mônica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundação da Colônia de Sacramento e “achamento” das Minas. In: 
FRAGOSO, João., GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Brasil Colonial, volume 2 (ca. 1580 – ca. 1720). 1ªEd. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 288 e 289. 
161 Ibidem. p. 289. 

https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555


66 
 

propagação da fé para além das fronteiras da Europa162. Entendendo o batismo, por exemplo, 

como instrumento de inclusão dos povos nativos dentro da ordem colonial, é possível 

identificar a transformação destes de “bons cristãos” a “bons súditos”, e o estabelecimento de 

formas de domínio duradouras e os projetos de “conquista espiritual” nos territórios 

possibilitaram a incorporação destes pelos ibéricos163. Nesse sentido, Federico Palomo e 

Aliocha Maldavsky observam como as missões se transformaram em um interessante e 

complexo dispositivo de disciplinamento desempenhado pelas instâncias eclesiásticas como 

um marco das políticas confessionais promovidas pelas monarquias ibéricas. Os autores 

apontam como foram intensas e frequentes as articulações entre as missões e os poderes 

diocesanos164. 

Não é à toa que, conforme Beatriz Piccolotto Siqueira Bueno, a rede eclesiástica 

precedia a civil, inclusive em termos jurídicos. Era por meio da Igreja, da oficialização de 

ermidas, que institucionalizava- se povos dispersos: “a elevação de uma comunidade ao 

estatuto de capela curada significava a ascensão de uma região inóspita a núcleo reconhecido 

pela Igreja e também a garantia de visita de um pároco (cura)”165. Criavam-se, portanto, 

espaços de poder pautados por elementos jurídicos e administrativos que continham uma 

lógica própria de funcionamento, que pressupunha a sociedade como um corpo, “em que a 

disposição dos órgãos e as funções estavam definidas pela natureza. Assim, era da natureza 

das coisas que os súditos seguissem os ditames dos governadores, que tivessem que governar 

em vista do bem comum”166. 

Tanto a administração tida como central, como a local tinham suas prerrogativas sobre 

o “fazer justiça”, isto é, manter o equilíbrio e a ordem social, dando a cada um o que lhe era 

 
162 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administração Habsburgo no 
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) - Setor de Ciências Humanas, Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2014. p. 18. 
163 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misión en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas 
de control y negociación. In: XAVIER, Ângela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias 
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dinâmicas Imperiais e Circulação de Modelos 
Administrativos. Imprensa de Ciências Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 553. 
164 Ibidem. p. 562. 
165 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatação dos confins: caminhos, vilas e cidades na formação da Capitania 
de São Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista, São Paulo. v. 17. n. 2. p. 251-294. jul-dez 2009. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024. p. 252. 
166 SOUZA, Laura de Mello e. O sol e a sombra: política e administração na América portuguesa do século XVIII. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2006. p. 48. Ver também: PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes 
caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século 
XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. p. 16. 

https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013


67 
 

de direito167. A justiça, nesse sentido, era a principal atividade do poder da monarquia 

portuguesa, aplicada por várias instituições que foram criadas – Desembargo do Paço, 

Secretaria de Estado dos Negócios da Marinha e Domínios Ultramarinos, Mesa da Consciência 

e Ordens, Casa da Suplicação, Conselho Ultramarino, Conselho da Fazenda168. A centralidade 

dessas instituições não se dava apenas na atividade administrativa, mas também no que seria 

“jurisdição”, a essência da ordem e do “bom governo”, segundo argumenta Pedro Cardim169. 

Aos poucos a monarquia lusa foi inserindo oficiais e instituições para o território da 

América, seguindo o modelo do reino, apesar das peculiaridades. Foi o caso das capitanias 

hereditárias, sistema no qual eram doados lotes de terra para donatários particulares, 

encarregados de promover o povoamento, realizar a exploração econômica e exercer o 

governo, o comando militar e os poderes da justiça. Contudo, observando as capitanias 

comparativamente, havia uma flexibilidade política, jurídica e administrativa entre elas, 

derivadas das adaptações em cartas de doação e confirmação dos poderes e jurisdições de 

cada capitão170. 

Como pontuam António Manuel Hespanha e Maria Catarina Santos, 

o império português não se estrutura sobre um modelo único de administração, 
antes fazendo conviver instituições muito variadas (instituições municipais e 
senhoriais de tipo europeu, capitanias-donatarias, feitorias-fortalezas, situações 
político-institucionais desenhadas, caso a caso, em tratados de paz, de vassalagem e 
de protectorados, simples enquadramento táctico a partir de redes de relações 
comerciais, da acção dos missionários ou mesmo da presença de aventureiros 
portugueses, etc.) em territórios também eles múltiplos, de acordo com as intenções 
e oportunidades de ocupação171. 

 

É interessante, portanto, pensar a capitania régia de São Paulo, e as capitanias 

donatariais que a originaram, como inseridas dentro de uma lógica de colonização na qual 

havia tarefas específicas para a monarquia e para os seus vassalos, que assumiam 

determinadas prerrogativas que os constituíram como elite colonial. Dentro dessa lógica de 

colonização, tinha-se a dinâmica de serviço-benefício, que moldou a maneira como os tais 

 
167 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de 
São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. p. 239. 
168 Ibidem. p. 266. 
169 CARDIM, Pedro. “Administração” e “governo” uma reflexão sobre o vocabulário do Antigo Regime. In: 
BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e práticas políticas no 
império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005. p. 47. 
170 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de 
São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. p. 253 e 254. 
171 HESPANHA, António Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceânico. In: HESPANHA, 
António Manuel (coord.). História de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa. 1998. p. 353. 



68 
 

vassalos agiam nos variados e múltiplos espaços coloniais em troca de mercês por parte do 

reino. A distribuição de mercês, na forma, por exemplo, de sesmarias, era “a forma de 

construir uma elite detentora de recursos [...], engajada e comprometida com o processo de 

ocupação e que fornecesse os quadros para administração colonial”172, como se discutiu 

adiante. Era essa dinâmica de distribuição de mercês, de troca de favores, que constituía a 

relação política entre os membros do corpo social. Ao mesmo tempo, segundo Ricupero, tal 

dinâmica colonial possibilitava uma espiral crescente de status social que envolveu grandes e 

pequenas personalidades, uma vez que as remunerações eram sempre proporcionais à 

importância do serviço e à noção de qualidade da pessoa que o realizava173. 

O objetivo aqui foi situar essas lógicas e apresentar alguns elementos que configuraram 

a colonização portuguesa no espaço da capitania de São Paulo, permitindo uma melhor 

compreensão das motivações, ações e expectativas de ações dos sujeitos históricos 

remetentes e destinatários da documentação estudada. Isto é, a maneira como determinados 

religiosos se relacionavam com os governadores e capitães-generais da capitania não podem 

ser entendidas de maneira isolada das possibilidades e prerrogativas que estes sujeitos tinham 

naquele universo, que era embebido de distribuição de recompensas, de expectativas de 

recebimento dessas recompensas e de lógicas muito específicas de ascensão e prestígio social. 

A seguir, essas dinâmicas podem ser observadas historicamente, pensando no caso específico 

da administração colonial da capitania régia de São Paulo e o papel de seus governadores e 

capitães-generais. 

 

1.2.1. Administração da capitania régia de São Paulo 

Quando São Paulo tornou-se Capitania de São Paulo e Minas do Ouro em 1709, foi 

empossado o governador e capitão-general Antônio de Albuquerque Coelho (1710-1713). 

Sucederam-no D. Brás Baltazar da Silveira (1713-1717); D. Pedro Almeida Portugal (1717- 

1720). Após a necessidade de criação da capitania de Minas Gerais, autônoma em relação a 

São Paulo, esta passou a ser governada por Rodrigo César de Menezes174 (1721-1727), seguido 

 
172 RICUPERO, Rodrigo. A formação da elite colonial. Brasil (c. 1530 - c. 1630). São Paulo: Alameda, 2009. p. 23. 
173 Ibidem. p. 48. 
174 Ver: SOUZA, Laura de Mello e. Morrer em colônias: Rodrigo César de Menezes, entre o mar e o sertão. O sol 
e a sombra: política e administração na América portuguesa do século XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 
2006. p. 284-326. 



69 
 

de Antônio da Silva Caldeira Pimentel (1727-1732), D. António de Távora (1732- 1738), D. Luís 

de Mascarenhas (1739-1748), Luís Antônio de Sousa Botelho Mourão175 (1765- 1775).  

Cabe destacar que entre o governo de D. Luís de Mascarenhas e o de Luís Antônio de 

Sousa Botelho Mourão, ocorreu o período em que a capitania de São Paulo perdeu sua 

autonomia e passou a ser dependente do Rio de Janeiro. Neste momento, São Paulo ficou sob 

jurisdição do governador António Gomes Freire de Andrade, que governou a capitania do Rio 

de Janeiro entre 1733 e 1763, o qual ainda necessita mais estudos acerca de sua 

administração, por apresentar resquícios do período donatarial176. 

Enquanto donatárias, as capitanias de São Vicente e Santo Amaro, e os limites entre 

elas historicamente foram alvo de conflitos de jurisdição interessantes de serem mencionados. 

Pontua-se que Pero Lopes de Sousa e seus herdeiros, em contraposição a Martim Afonso de 

Sousa e seus herdeiros, não fundaram nenhuma cidade em suas terras. Contudo, alguns 

sesmeiros, querendo subtrair-se à jurisdição de Martim Afonso, atribuíram- se estar sob a 

jurisdição de seu irmão Pero Lopes, ainda que muitos possuidores de terras solicitassem 

confirmação aos dois donatários. Jorge Pimentel Cintra aponta que, soma-se a essa 

problemática a querela Monsanto-Vimieiro: 

D. Izabel de Lima de Sousa e Miranda, neta de Pero Lopes de Souza e herdeira única, 
falecendo sem descendentes, deixou todos os lotes (Itamaracá, Santo Amaro e 
Santana) em testamento a Lopo de Souza, neto de Martim Afonso e seu primo em 
segundo grau. No entanto, D. Luis de Castro, conde de Monsanto, também neto de 
Martim Afonso, contestou a validez desse testamento, pois estaria contrariando a lei 
de sucessão das capitanias hereditárias, especificada na própria carta de doação. Ao 
morrer Lopo de Souza sem sucessores, as terras foram herdadas por sua irmã, D. 
Mariana de Souza Guerra, condessa de Vimieiro177.  

 

A condessa não pediu confirmação de sua capitania de São Vicente, e em 1618 o rei 

nomeou Martim de Sá capitão-mor por três anos, ao mesmo tempo em que o conde de 

Monsanto intitulava-se donatário de São Vicente, e iria tomar posse de São Paulo, Itanhaém e 

Cananeia também, inclusive com declaração do governador-geral. A condessa de Vimieiro e o 

 
175 Ver: BELLOTTO, Heloísa Liberalli. Autoridade e conflito no Brasil colonial: o governo do Morgado de Mateus 
em São Paulo, 1765-1775. São Paulo: Alameda, 2007. 
176 Sobre esse período ver: RIBEIRO, Mônica da Silva. “Se faz preciso misturar o agro com o doce”: a 
administração de Gomes Freire de Andrada, Rio de Janeiro e Centro-Sul da América portuguesa (1748-1763). 
Tese (Doutorado em História) - Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da Universidade Federal Fluminense, 
Niterói, 2010. 
177 CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditárias do sul e o conceito de território. Anais do 
Museu Paulista: História e Cultura Material, v. 25, n. 2, p. 203–223, maio 2017. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208. Acesso em: 13 jun. 2024. p. 213 e 214. 

https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208


70 
 

conde de Monsanto recorreram ao provedor da Fazenda algumas vezes para solucionar a 

querela demarcando as terras. A seguir, as vilas de São Vicente, São Paulo e Santa Ana de Mogi 

ficaram pertencendo ao conde de Monsanto, e a condessa de Vimieiro optou que a vila de 

Nossa Senhora de Itanhaém ficasse como cabeça de suas terras. A capitania São Vicente 

passava a corresponder às terras sob jurisdição de Monsanto, enquanto a capitania de 

Itanhaém passava a corresponder às terras sob jurisdição de Vimieiro178. 

Contudo, os conflitos de jurisdição estavam longe de serem solucionados. Em 1679 o 

conde da Ilha do Príncipe, que recebera essas terras por dote de casamento com D. Mariana 

de Faro e Sousa, irmã do conde de Vimieiro, reivindicou tudo que anteriormente pertencia à 

sua família e estava nas mãos dos Monsanto. E foi o que aconteceu em 1694, quando D. Pedro 

II mandou pagar ao conde da Ilha as redízimas devidas a ele das rendas da capitania. Com isso, 

o conde de Monsanto passou a não ser mais bem-vindo nas vilas de São Vicente, Santos e São 

Paulo. Quem sucedeu o conde de Monsanto foi o marquês de Cascais, que ficou como senhor 

da capitania de Santo Amaro, cujos rendimentos eram inferiores, por isso, em 1709, a opção 

por vendê-la foi adotada. O comprador foi José de Góis de Morais, que ao contrário do 

marquês de Cascais, estava sempre presente na capitania. 

Os moradores de São Paulo ofereceram a mesma quantidade – quarenta mil cruzados 

– e se esse donatário aceitasse a proposta, a capitania ficaria sob jurisdição real, suprimindo a 

figura donatarial. Contudo, com a descoberta do ouro, o Conselho Ultramarino opinou que a 

capitania se tornasse régia, e para isso, a comprasse do donatário, o que aconteceu em 1711, 

desligando cinquenta léguas das de Itamaracá, que haviam constituído a doação original. Para 

Maria Beatriz Nizza da Silva, Carlos de Almeida Prado Bacellar, Eliana Réa Goldshimidt e Lucia 

Maria Bastos Pereira das Neves, 

Pode parecer estranho que a compra ao marquês de Cascais pela Coroa sempre 
apareça na historiografia como a da Capitania de São Vicente e não como a da 
Capitania de Santo Amaro. [...] Na prática, as duas capitanias se confundiram e suas 
denominações foram sendo alteradas com o tempo. Já nada era como em 1534: a 
Capitania do Rio de Janeiro existia em terras que tinham sido doadas a Martim 
Afonso de Sousa; para o sul tudo se misturava. E assim, só com a constituição da 
Capitania de São Paulo e Minas do Ouro a parte administrativa começou a ser 
clarificada com o abandono da figura dos donatários, mais jurídica do que real, 
sobretudo na segunda metade do século XVII179. 

 

 
178 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.), BACELLAR, Carlos de Almeida Prado, GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das (orgs.). História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 17. 
179 Ibidem. p. 17-19. 



71 
 

Fosse a capitania hereditária/donatária ou régia, os capitães encontravam-se cercados 

por alguns oficiais – ouvidores, tabeliães e alcaides – que formavam uma rede governativa. A 

partir da criação do Governo Geral180 do Estado do Brasil em 1548 há um duplo movimento de 

criar um centro administrativo que prolongasse a ordem jurídico-administrativa metropolitana 

e de retomar alguns dos amplos poderes conferidos previamente aos donatários. Destacam-

se nesse processo a instalação das câmaras municipais, compostas por juízes ordinários cujas 

prerrogativas envolviam aplicar a lei e fiscalizar demais oficiais. 

No reino, conforme Jonas Wilson Pegoraro, as justiças municipais agiram como a 

primeira instância jurídica na qual o povo se socorria com suas demandas nas comunidades 

medievais portuguesas, dentro da lógica de que os juízes seriam eleitos pelos moradores do 

lugar que julgariam os casos segundo os costumes da terra181. Esse poder, segundo Joacir 

Navarro Borges, 

focalizava o aspecto mais social, pois lidava com os problemas cotidianos da 
população local, tendo de oferecer soluções práticas para demandas como 
abastecimento de gêneros, ordenamento urbano, amanho agropastoril da terra, 
ordenamento jurídico, atividade judiciária, manutenção da ordem, enfim, todo o 
necessário para melhor regulação da vida comunitária182. 

 

Complementavam-se, portanto, poder régio e poder local, os quais participavam da 

mesma estrutura de legislativa criada pela monarquia portuguesa183. O mesmo se dá com 

relação ao poder que se tinha no reino e aquele que se constituiu na América portuguesa. “Em 

todos esses casos, poder local, nobreza da terra, oficiais diversos e o governador-geral, ‘todos 

juntos’, negociaram e deliberaram sobre várias questões a respeito da governação do Estado 

 
180 Sobre o destaque dos governadores-gerais, Francisco Carlos Cardoso Cosentino afirma que eram 
“socialmente bem qualificados, fidalgos de origem, comendadores, conselheiros régios, alguns titulados, 
qualificação essa mais elevada que os governadores de capitania e, particularmente, os capitães-mores. [...] Os 
governadores-gerais exerciam um ofício régio superior com funções delegadas de jurisdição inferior. Era um 
ofício de natureza superior por exercer alguns poderes próprios do ofício régio, e suas funções são de qualidade 
inferior, pois estas eram exercidas por delegação temporária e tinham suas decisões submetidas, em última 
instância, ao monarca.”. Ver: COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia política e poder no Estado do 
Brasil: o governo-geral e as capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543, jul./dez. 2015. 
Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em: 21 mai. 2024. p. 523 e 524. 
181 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de 
São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. p. 257.a 259. 
182 BORGES, Joacir Navarro. Das justiças e dos litígios: a ação judiciária da Câmara de Curitiba no século XVIII 
(1731-1752). 2009. Tese (Doutorado em História). Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2009. p. 43. 
183 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas comarcas de 
São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 2022. p. 259. 

http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007


72 
 

do Brasil”184. Logo, por que as correspondências dos religiosos eram endereçadas ao 

governador e capitão-general? Que destaque um sujeito com esse cargo tinha dentro dos 

quadros de governo coloniais e da complexa estrutura de poder do império português? 

As nomeações, e as variadas entidades responsáveis por ela em negociação com o 

reino, tinham efetivas consequências ao nível do perfil social dos escolhidos. O gradual 

aumento da intervenção dos monarcas nos processos de decisão reorientou socialmente os 

critérios de seleção, sobretudo para os governadores e governadores-gerais, para os quais era 

exigida experiência e autoridade social, mas não tanto muitos atributos sociais, para facilitar 

sua predisposição para a dependência185. Dessa forma, o estatuto social dos pais, local e data 

do nascimento, interferiam nas escolhas, e criavam múltiplas zonas intermédias na hierarquia 

nobiliárquica, com algum espaço de mobilidade. O número de homens nascidos na América 

portuguesa que foram nomeados como governadores foi significativo, apesar de que seus 

estatutos sociais não eram idênticos entre si186. 

As elites que se configuraram na América portuguesa dos séculos XVII e XVIII inseriam-

se em hierarquias próprias e procuravam ascender aos signos de distinção definidos pelo 

centro do império. Inclusive, o acesso a honras – de cavaleiro de ordem familiar, foro de fidalgo 

da casa real, cartas de brasão de armas etc. – foi mais restrito e raro no século XVIII. Ainda, a 

escolha por meio de “concurso” e consulta do Conselho Ultramarino diminuiu gradualmente, 

seguindo uma regra de que quanto mais importante era a capitania, mais cedo desapareceram 

os concursos. Por exemplo, em São Paulo, o último concurso realizado foi em 1730, 

correspondendo a alterações nos modelos de decisão da administração central187. Nesse 

sentido, Nuno Gonçalo Monteiro destaca que: 

No equilíbrio local e regional dos poderes que se estabelecia nos territórios atlânticos 
da Coroa portuguesa, os governadores representavam a parcela mais ‘imperial’ dos 
protagonistas. Por isso se foi impedindo cada vez mais as elites locais de chegarem 
aos governos das conquistas, deixando-lhes quando muito algumas capitanias 
secundárias para as quais faltavam candidatos188. 

 
184 COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia política e poder no Estado do Brasil: o governo-geral e as 
capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543, jul./dez. 2015. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em: 21 mai. 2024. p. 519. 
185 CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império português no Atlântico (século XVII). In: BICALHO, 
Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral (orgs.). Modos de Governar: idéias e práticas políticas no império 
português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005. p. 69-92. p. 75. 
186 Ibidem. p. 83. 
187 MONTEIRO, Nuno Gonçalo. Governadores e capitães-mores do Império Atlântico português no século XVIII. 
In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e práticas políticas 
no império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005. p.93-115. p. 98 a 102. 
188 Ibidem. p. 113. 

http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007


73 
 

 

Este quadro manifesta-se na capitania régia de São Paulo, em que entre 1721 e 1748 e 

entre 1763 e 1811, dos quatorze governantes que atuaram na capitania: 6 foram oriundos da 

1ª nobreza, 5 foram fidalgos, 1 foi nobre e 1 foi brasileiro189. Entendido o destaque desse cargo 

dentro da sociedade colonial e das dinâmicas administrativas do império português, é 

interessante pontuar algumas das atribuições que tinham os governadores e capitães- 

generais: visitar fortalezas e armazéns da capitania junto ao provedor da fazenda; realizar 

levantamentos sobre o estado das instalações e reportar ao governador-geral do Estado do 

Brasil; passar em revista os habitantes da capitania, obrigando-os a servir militarmente, 

quando aptos; subordinar-se diretamente ao governador-geral do Estado do Brasil; 

responsabilizar-se pela defesa e segurança da capitania; avisar ao governador-geral quando 

vagassem ofícios na Justiça ou Fazenda para provimento do cargo; não tomar parte na 

administração da Fazenda Real da capitania; evitar subornos; advertir oficiais da Fazenda e 

Justiça quando não cumprissem suas obrigações, e em caso de reincidência, avisar ao 

governador-geral; favorecer os oficiais das câmaras no que fosse benéfico para a 

administração, respeitando sua autonomia; não consentir que fosse dada apelação ou agravo 

em qualquer pleito que viesse à Relação do Estado do Brasil, exceto causas de Fazenda190. 

É possível pensar essas atribuições historicamente, refletindo, por exemplo, sobre a 

questão do ouro, que mobilizou os governadores no final do século XVII e início do XVIII. Uma 

das principais preocupações desses governadores acima destacados, era a questão das minas, 

como é o caso de Artur de Sá e Menezes, que governava o Rio de Janeiro, São Paulo e Minas 

Gerais no período e reportou ao rei como a mineração foi dificultosa em 1698 porque os 

mineiros passavam por grande fome na região, tendo que abandonar seus trabalhos, quando 

não vinham a falecer191. Na mesma perspectiva, em 1704, segundo carta estudada por Laura 

de Melo e Souza, o então governador do Rio de Janeiro, São Paulo e Minas Gerais, D. Álvaro 

da Silveira de Albuquerque também refletiu sobre as consequências dos movimentos em torno 

do ouro, quando escreveu ao governador-geral: 

mostrando extrema contrariedade ante a multidão de gente que afluía para as Minas, 
e desabafando: “Estas minas perdem todo este Brasil, e fora muito útil que Deus 

 
189 Ibidem. p. 114.  
190 SALGADO, Graça (Org.). Fiscais e meirinhos: a administração no Brasil colonial. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1985. p. 243 e 244. 
191 SOUZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 4ª ed. Rio de Janeiro: 
Graal, 2004. p. 38 e 39. 



74 
 

acabara, e se fosse no nosso tempo, ficariam este restante que na falta com mais 
algum sossego”. Antonil também ressaltaria o aspecto negativo das minas, 
prenunciando a fisiocracia: “... e depois de descobertas as minas de ouro, que 
serviram para enriquecer a poucos e para destruir a muitos, sendo as minas do Brasil 
os canaviais e as malhadas, em que se planta o tabaco”192. 

 

Dessas dinâmicas relacionadas à economia aurífera decorriam tanto as tensões e 

conflitos em disputa por ouro, como a ampliação do número de vilas nas idas aos sertões e na 

formação de pequenas fazendas para abastecimento das populações193. Ou seja, com a 

ampliação do interesse metropolitano em certas regiões em detrimento de outras, redefiniam-

se os papéis que cada localidade colonial iria ter no cenário econômico e social194. No entanto, 

ao contrário do que se imagina, a descoberta do ouro nas Minas não implicou em decadência 

ou abandono da economia paulista195. O aumento populacional no período aponta para uma 

economia dinâmica, e não para uma crise196. Mediar esses aspectos cabia, entre outros atores 

sociais, aos governadores e capitães-gerais da capitania. 

Aquelas preocupações iniciais dos governadores Artur de Sá e Menezes e D. Álvaro da 

Silveira de Albuquerque não se manifestam tanto nos discursos sobre o mesmo tema datados 

do final do século XVIII. Ou seja, segundo Souza: 

A percepção inicial de que a Metrópole se prejudicava pensando se beneficiar 
desdobra-se no desvelamento gradativo da verdadeira natureza da economia 
mineradora e na conscientização do estado de pobre da capitania de Minas, que 
passa a ser o foco principal das atenções. Pressionado, talvez, pelo Morgado de 
Mateus, então governador de São Paulo e ocupado em levantar dinheiro e tropas 

 
192 Ibidem. p. 49 e 50. 
193 A respeito das disputas por ouro, pode-se apontar, por exemplo, a chamada Guerra dos Emboabas (1707- 
1709). Sobre o assunto, ver: SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação 
dos moradores da capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: Revista do Programa 
de Estudos Pós-Graduados de História, [S. l.], v. 57, 2016. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023. p. 92. 
194 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatação dos confins: caminhos, vilas e cidades na formação da Capitania 
de São Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista. São Paulo. N. Sér. v.17. n.2. p. 251-294. jul.- dez. 2009. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013. Acesso em: 25 out.2023. p. 270. 
195 Há um longo debate historiográfico a respeito disso. Renato de Mattos situa as narrativas sobre a “decadência” 
e comenta sobre as idas e vindas dessa chave de leitura na historiografia brasileira. Ver: DE MATTOS, Renato. 
Problematizando a "decadência" paulista: a complexa inserção de São Paulo nas redes mercantis do Império 
português (1765-1808). HiSTOReLo. Revista de Historia Regional y Local, Medellín, v. 6, n. 11, p. 126-151, Jan. 
2014. Disponível em: https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040. Acesso em: 20 fev. 2024. Na presente 
dissertação, utilizou-se autores que se enquadram numa perspectiva de renovação dessas narrativas, como 
Marcílio e Monteiro, os quais relativizam essa suposta “decadência” com dados que apresentam uma São Paulo 
colonial mais dinâmica e complexa, econômica e demograficamente.  
196 MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: EdUSP, 
2000. p. 70. 

https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040


75 
 

para as guerras do Sul, Luís Diogo Lobo da Silva revela ao colega de cargo a “palheta 
dourada” que todos acreditavam “ouro maciço”197. 

 

Nesse sentido, conforme explica Carlos de Almeida Bacellar, “a capitania de São Paulo, 

a partir de princípios do século XVIII, teve sua economia agrícola de certa maneira reavivada, 

pois havia, na região das minas, um crescente mercado consumidor de gêneros básicos”198. A 

produção de mantimentos cresceu e sofreu um redirecionamento, deixando de ser 

majoritariamente escoada pelo porto de Santos no intuito de abastecer o Rio de Janeiro, e 

passando a voltar- se ao mercado mineiro199. 

Retoma-se, portanto, a questão da ampliação das vilas nesse período, processo que 

necessariamente passava pelo aumento da concessão de títulos de sesmaria. Segundo 

Bacellar, 

O segundo momento de grande expansão da concessão de cartas de sesmarias, 
1720-1749, coincide com o auge da mineração. [...] O consequente crescimento do 
tráfego pelo chamado Caminho de Goiás levou o governador Rodrigo César de 
Menezes a conceder, ao longo do extenso trajeto dessa estrada, diversas sesmarias. 
Muitos dos agraciados eram ocupantes de cargos na administração da capitania, e 
muito provavelmente não tinham qualquer interesse em explorar uma sesmaria em 
local tão ermo200.  

 

Desses apontamentos faz-se necessário entender que a questão da terra associada à 

questão do trabalho indígena foi essencial para o processo de ocupação territorial colonial do 

Oeste paulista. O negócio açucareiro enfrentava dificuldades geográficas para se estabelecer 

em vários locais, fazendo com que uma multiplicidade de posseiros201 – com poucos ou 

nenhum escravizado – permanecesse às margens dos grandes engenhos. 

 
197 SOUZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 4ª ed. Rio de Janeiro: 
Graal, 2004. p. 50 e 51. 
198 BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertões paulistas, séculos XVI a XIX. História (São Paulo), v.39, 
2020. Disponível em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023. p. 3. 
199 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 102. 
200 BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertões paulistas, séculos XVI a XIX. História (São Paulo), v.39, 
2020. Disponível em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023. p. 3. 
201 Há duas categorias para as posses dessas terras: roceiros e posseiros. A primeira era aquela que possuía um 
“pequeno roçado, onde plantavam milho, mandioca, feijão, e levavam sua vida. Esgotada a fertilidade desse 
roçado, deslocavam-se para outro [...]”, muito baseados nas práticas indígenas de manutenção de roças dentro 
e fora de aldeamentos, “não tinham qualquer acesso a uma terra titulada, documentada com papéis que dessem 
segurança jurídica.” A segunda era composta por aqueles poderosos que “Tomavam posse de uma grande gleba, 
para posteriormente solicitar uma sesmaria, quando então alegavam que ali estavam há muitos anos, ou 
décadas, cultivando.” Ver: BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertões paulistas, séculos XVI a XIX. 
História (São Paulo), v.39, 2020. Disponível em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 
out. 2023. p. 4 e 5. 

https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023


76 
 

Tendo em vista essas reflexões, retoma-se a ideia da importância da figura dos 

governadores e capitães-generais, destinatários da maioria das correspondências remetidas 

pelos religiosos. Não somente os papéis políticos e administrativos desempenhados por eles 

no cotidiano da capitania régia de São Paulo eram relevantes, mas também o prestígio e 

destaque social garantido a eles. O cargo mais alto e as principais responsabilidades nos 

assuntos de administração e manutenção da ordem eram de incumbência dos governadores 

e capitães-generais, justificando que os religiosos – mas não somente, como se viu adiante – 

o entendessem como a maior autoridade disponível para atendê-los. Como bem sintetiza 

Rodrigo Ricupero, recuperando a perspectiva de Florestan Fernandes:  

O vassalo era, “em última instância, o verdadeiro sustentáculo do império no Brasil”, 
e a afinidade de interesses entre a Coroa e os seus vassalos seria tão grande que a 
riqueza e o poder de ambos cresciam num mesmo sentido. “O colono de status 
senhorial não só era o vassalo e o representante da Coroa na Colônia: ele era, 
simultaneamente, a base material visível e a mão armada invisível da existência do 
Império Colonial”202. 

 

Dessa forma, justifica-se porque o governador e capitão-general tinha tamanho 

destaque e importância política, administrativa e simbólica e porque era o destinatário das 

correspondências dos religiosos da capitania. Compreende-se, portanto, que naquela 

sociedade corporativa, a “cabeça” era o governador, falta agora conhecer as configurações 

sociais do corpo político da capitania. 

 

1.2.2. Sociedade 

Pensar a sociedade que se configurou na capitania régia de São Paulo na primeira 

metade do século XVIII em termos demográficos é um grande desafio. A ausência de censos e 

contagens/listas nominativas ou mapas de população – até o ano de 1765 justifica essa 

dificuldade, e mesmo este censo desenvolvido no governo de Luís Antônio de Sousa Botelho 

Mourão é uma documentação que suscita uma série de complicações às historiadoras e aos 

historiadores que a trabalham203. Neste segmento, pautou-se pelo estudo de Maria Luiza 

Marcílio complementado por algumas atualizações de Ana Silvia Volpi Scott, Sergio Odilon 

 
202 FERNANDES, Florestan. Circuito Fechado. 2ªEd. São Paulo: Hucitec, 1977. p. 34, apud RICUPERO, Rodrigo. A 
formação da elite colonial no Brasil (c. 1530 - c. 1630). São Paulo: Alameda, 2009. p. 59.  
203 MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: EdUSP, 
2000. p. 16. 



77 
 

Nadalin e Paulo Teodoro de Matos. Ressalta-se, contudo, que se tratam de informações mais 

relativas à segunda metade do século XVIII, pela razão acima explicada. 

As primeiras contagens da população brasileira, que se deram entre 1765 e 1797, 

muito em razão dos objetivos da metrópole portuguesa que eram, principalmente, de duas 

ordens: militar e econômica. Isto é, buscava-se conhecer os homens adultos aptos para pegar 

em armas para disputar as fronteiras do extremo-sul – para a qual a capitania de São Paulo 

tinha papel estratégico – e da Amazônia, ao mesmo tempo em que almejava-se servir à política 

de povoamento e ocupação das terras, numa lógica de contrapor a expansão territorial 

espanhola204. 

Segundo Marcílio, 

O crescimento demográfico da capitania de São Paulo pode ser mais bem conhecido 
com os resultados dos primeiros recenseamentos regionais realizados no século XVIII 
(depois de 1765). As estimativas grosseiras existentes para épocas mais recuadas, 
anteriores às contagens da população, são-nos úteis como ‘ordens de grandeza’, 
como meios de reflexão e de compreensão do fenômeno populacional da época205. 

 

As dificuldades em estimar para períodos mais recuados, e mesmo para períodos com 

recenseamentos mais elaborados, derivam das dinâmicas próprias do que a Demografia 

Histórica nomeou em estudos clássicos como “regime demográfico primitivo”206. Este regime 

seria caracterizado por parcelas importantes da população preocupando-se mais com 

sobrevivência e possibilidades temporárias de posse de terra, e que, portanto, migravam e se 

locomoviam. Nesse sentido, os domicílios eram construídos provisoriamente, visto que os 

moradores estavam em constante mobilidade geográfica, e esse processo exigia agricultura 

para autoconsumo e abastecimento de mercados internos que se formavam207. Outra 

característica desse regime, especificamente para o período colonial é a quantidade 

significativa de filhos “ilegítimos” a serem considerados nas taxas de natalidade e fecundidade, 

frutos ou não de violências, e as crianças “expostas”, isto é, abandonadas208. 

 
204 Ibidem. p. 33 e 34. 
205 Ibidem. p. 70.  
206 Nesse trecho, Scott e Nadalin citam Germaine Veyret-Vernet (1952), que se referia a populações europeias, 
africanas, asiáticas e americanas, e que os autores consideram interessante implementar o conceito para a 
América portuguesa “pré-transicional”, isto é, com população de crescimento lento. Ver: SCOTT, Ana Silvia Volpi 
e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações no Brasil Escravista. São Leopoldo, RS: Oikos, 
2023. p. 34 a 41. 
207 SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações no Brasil Escravista. 
São Leopoldo, RS: Oikos, 2023. p. 36 a 38. 
208 Mais sobre essa temática ver: BACELLAR, Carlos; CAVAZZANI, André e SCOTT, Dario. “Não aceitar o que se 
offereceo”: uma abordagem quantitativa acerca das crianças expostas no Brasil Escravista. In: SCOTT, Ana Silvia 



78 
 

A partir dessas “estimativas grosseiras” a que se refere Marcílio, a autora cita a 

população paulista absoluta de 1690 como de 15 mil habitantes. Em seguida, ela explicitou 

que a população paulista absoluta para 1765, que era de 78.855 habitantes, em comparação 

com a do Brasil, que era de 2.566.000 habitantes. Portanto, a população absoluta da capitania 

de São Paulo em 1765 correspondia a 3,92% da população brasileira. A autora atribuiu o auge 

da mineração ao aumento populacional ocorrido entre 1690 e 1765209. 

Considerar apenas o censo de 1765 para o presente estudo não foi suficiente, por uma 

razão fundamental: Luís Antônio de Sousa Botelho Mourão não contabilizou os escravizados 

da capitania, nem as crianças menores de sete anos. Em 1767, o governador e capitão-general 

deu-se conta da importância de conhecer a população escravizada e instruiu para que fossem 

contabilizados os escravizados e escravizadas dos grupos domésticos, algo que, no entanto, 

não ocorreu em todas as vilas. Apenas em 1797 foi dada uma maior homogeneização aos 

modelos de listas nominativas, razão pela qual, na presente pesquisa, foram considerados os 

dados relativos a 1765, 1767 e 1797 apesar da disparidade cronológica com relação ao recorte 

temporal desta dissertação210. 

Segundo Marcílio, a distribuição por sexo da população livre, e da população 

escravizada da capitania de São Paulo – excluída a população da cidade de São Paulo era: 

• Em 1765: 23.936 homens; 21.720 mulheres; 

• Em 1787: 52.379 homens livres; 56.171 mulheres livres; 17.537 homens escravizados; 

14.954 mulheres escravizadas; 

A autora atribui o desequilíbrio de gênero ao medo do recrutamento. Famílias 

escondiam os homens e ocorriam fugas temporárias com o mesmo intuito: não ser levado para 

as guerrilhas do sul211. Em termos etários, a população livre da capitania de São Paulo, excluída 

a população da cidade de São Paulo configurava-se, segundo Marcílio, da seguinte forma: 

 

Tabela 1 – População livre da capitania de São Paulo, excluída a população da cidade de 

São Paulo (1765) 

 
Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações no Brasil Escravista. São Leopoldo, RS: 
Oikos, 2023. p. 81-102 
209 MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: EdUSP, 
2000. p. 71. 
210 Ibidem. p. 44 e 45.  
211 Mais sobre essa temática em: MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista 
(1700-1836). São Paulo: EdUSP, 2000. p. 78 e 79. 



79 
 

Grupo etário Quantidade de habitantes 

0-14 anos 20.814 

15-64 anos (maioridade) 23.508 

65 anos ou mais 1.334 

Total 45.656 

Fonte: MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: 
EdUSP, 2000. p.81 

 

Tabela 2 – População livre da capitania de São Paulo, excluída a população da cidade de 

São Paulo (1798) 

Grupo etário Quantidade de habitantes 

0-14 anos 47.214 

15-64 anos (maioridade) 57.822 

65 anos ou mais 3.514 

Total 108.550 

Fonte: MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: 
EdUSP, 2000. p.81 

 

Para a população escravizada da capitania de São Paulo, a configuração etária dava- se 

da seguinte forma, segundo Marcílio: 

 

Tabela 3 – População escravizada da capitania de São Paulo, excluída a população da 

cidade de São Paulo (1798) 

Grupo etário Quantidade de habitantes 

0-14 anos 11.383 

15-64 anos (maioridade) 20.346 

65 anos ou mais 762 

Total 32.491 

Fonte: MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). São Paulo: 
EdUSP, 2000. p.81 

 

Os dados mostram uma população jovem como um todo, e uma velhice muito mais 

escassa entre a população escravizada, devido às condições precárias de vida. A autora chama 

atenção também para a contínua entrada de escravizados e escravizadas jovens na capitania, 

que mantinha o quantitativo desse grupo etário estável, apesar da provável baixa fecundidade 

devido à disparidade de gênero e, novamente, às precárias condições de vida, sanitárias e de 



80 
 

alimentação212. A título de comparação e contextualização, para o período a região das Minas 

nas primeiras décadas do século XVIII, Carla Maria Almeida e Mônica Ribeiro de Oliveira 

resgatam alguns dados: 

Russel-Wood calcula que entraram aproximadamente ‘2.600 escravos por ano em 
Minas Gerais, entre 1698 e 1717m aumentando para 2.500-4.000 no período de 
1717-1723 e para 5.700-6.000 de 1723 a 1735’ Nesse contexto, o papel do Rio de 
Janeiro como porta de entrada de africanos para a região ganharia, ao longo do 
século XVIII, cada vez maior projeção. Segundo Manolo Florentino, entre 1715 e 1727 
saíam anualmente do Rio de Janeiro para as Minas cerca de 2.300 cativos. Na década 
de 1730 aumentara em 40% o volume de escravos africanos importados pelo Rio de 
Janeiro, grande parte deles direcionados para as Minas213. 

 

Em cenários coloniais como o da capitania régia de São Paulo no início do século XVIII, 

com domicílios voltados à produção agrícola de subsistência e abastecimento interno, essas 

famílias de pouca posse “esforçavam-se, na medida do possível, para adquirir seu primeiro – 

e na maior parte das vezes o único – escravo”214, aponta Carlos Bacellar. Geralmente, a adesão 

à mão de obra escravizada, além de possibilitar uma melhoria no status familiar, garantia um 

retorno palpável em termos de excedentes para consumo e comércio. Isso, sobretudo para 

domicílios compostos por senhores que chegavam à faixa dos 40 anos de idade e, ao ver seus 

filhos deixarem o lar, viam na possibilidade de possuir ao menos um escravizado ou escravizada 

uma esperança de melhores condições de vida na velhice, conforme explica o autor215. 

Bacellar estuda o que ele classificou como escravidão miúda para o espaço de Sorocaba 

entre XVIII e XIX, isto é, o uso de mão de obra escravizada de maneira restrita em pequenas 

unidades agrícolas e no comércio local. Esse autor concorda que é impossível e inviável se 

propor um modelo único de sistema escravista brasileiro. Com isso, ele aponta que, para o 

caso de Sorocaba, por exemplo, a aquisição de escravizadas mulheres em idade produtiva (de 

8 a 50 anos) para domicílios que tinham de 1 a 5 escravizados (que era o padrão domiciliar na 

vila) era mais elevada que a de escravizados homens. A explicação que Bacellar dá para esta 

configuração é tripla: o preço das escravizadas era inferior ao dos escravizados; estas tinham 

sua mão de obra utilizada para fins mais diferenciados, para além da lavoura (atividades de 

 
212 Ibidem. p. 82. 
213 ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Mônica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundação da 
Colônia de Sacramento e “achamento” das Minas. In: FRAGOSO, João., GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Brasil 
Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 1ªEd. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 298.  
214 BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. A escravidão miúda em São Paulo. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.). 
Brasil: Colonização e Escravidão. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000. p. 239-254. p. 245. 
215 Ibidem. p. 240 a 245.  



81 
 

ganho, costura, afazeres domésticos); os senhores tinham a expectativa de quando essas 

mulheres escravizadas atingissem idade fértil, poderiam gerar filhos que também 

participassem da rotina de lavoura e artesanato216. 

Para pensar a cidade de São Paulo, em contraposição aos dados trazidos até então que 

se referem ao restante das vilas da capitania, é interessante destacar que apenas 14% dos 

habitantes da América portuguesa viviam em cidades. 45,8% das cidades entre 1770 e 1810 

tinham menos de 5 mil habitantes. A cidade de São Paulo estava entre o percentual de 20,8% 

das cidades que possuía média/grande dimensão nos finais do século XVIII e início do XIX. Em 

1806, a cidade de São Paulo contava com 40,1% de população branca e 34,8% escravizada, o 

que incluía não somente africanos e seus descendentes escravizados, mas também podia 

incluir indígenas. Afinal, deve-se lembrar que no império português, apesar de suas inúmeras 

e complexas classificações e categorias sociais, o indivíduo tido como “branco” era concebido 

como naturalmente livre, enquanto “pardos”, “pretos”, ou “mulatos”, conforme a 

documentação do período colonial, faziam referência à passagem pela escravidão217. 

A ocupação das mulheres da cidade de São Paulo em 1798 também merece atenção. 

Em uma amostra de 143 mulheres – 165 famílias foram recenseadas –, 30% viviam de suas 

costuras; 14,7% de suas vendas/negócio; 13,3% de suas rendas/bordados; 9,1% do 

jornal/serviço dos escravos; 8,4% de fiar; 8,4% de suas quitandas; 3,5% de tecer. Tais dados, 

trabalhados por Liz e mencionados por Mattos, ajudam a pensar a atuação feminina em 

negócios, serviços, e tarefas mecânicas com alguma remuneração218. 

Considerando os dados acima discutidos, é possível uma maior compreensão a 

respeito das configurações sociais da capitania régia de São Paulo. Ressalta-se que os dados 

aqui trabalhados se referem à segunda metade do século XVIII, enquanto a presente pesquisa 

tem como recorte as datas limites das correspondências – de 1722 a 1748. Contudo, entende-

se que, para os objetivos dessa dissertação, ter os dados acima como fatores a se observar e 

não como verdades constantes e atemporais, é de grande importância. Isto é, estes fatores 

 
216 Ibidem. p. 239 a 243.  
217 MATTOS, Paulo Teodoro de. As cidades da América Portuguesa em finais do Antigo Regime: uma leitura 
sociodemográfica. In: SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações 
no Brasil Escravista. São Leopoldo, RS: Oikos, 2023. p. 57-79. p. 67 a 71. 
218 O autor utiliza dados trabalhados por Isa Maria Moreira Liz (2020-2022). Ver: MATTOS, Paulo Teodoro de. As 
cidades da América Portuguesa em finais do Antigo Regime: uma leitura sociodemográfica. In: SCOTT, Ana Silvia 
Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações no Brasil Escravista. São Leopoldo, RS: 
Oikos, 2023. p. 57-79. p. 74. 



82 
 

permitem conhecer, com aproximações e distanciamentos, as relações sociais que eram 

construídas na capitania régia de São Paulo, com as quais interagiam, formavam, observavam 

e tensionavam os religiosos e governadores, remetentes e destinatários das correspondências 

aqui estudadas. Ainda, permite-se um olhar para elementos que informaram a produção da 

documentação a que se tem acesso, entre eles, a escravidão como eixo estruturante da 

sociedade e a instabilidade de viver nos “sertões”, para dizer alguns. 

 

*** 

 

Com o intuito de compreender a religião como conjunto de ideias e práticas que 

estruturavam o corpo político e a atuação das pessoas no campo social, o objetivo deste 

primeiro capítulo foi triplo. Em primeiro lugar, foi apresentado um panorama sobre a atuação 

e o papel político e social das ordens religiosas na América Portuguesa, com ênfase na 

capitania régia de São Paulo. Abordaram-se desde as prerrogativas para suas entradas, com 

foco na salvação e evangelização dos territórios, até as formas de manutenção ao longo do 

tempo. Buscou-se compreender melhor os processos de instalação dos conventos, hospícios 

e mosteiros, o que se esperava dos religiosos neles presentes, suas relações com os demais 

atores sociais e as questões levantadas nas correspondências com os governadores e capitães-

generais. 

Em segundo lugar, discutiu-se a colonização da capitania de São Paulo e sua passagem 

de donatarial para régia e o funcionamento da administração neste espaço e para as gentes 

ali atuantes. A análise abarcou as dinâmicas econômicas, as prerrogativas políticas envolvidas 

e as concepções de justiça presentes na capitania régia, especialmente entre os séculos XVII e 

XVIII. Observou-se como se construiu o prestígio e a autoridade dos governadores e capitães-

generais, justificando seu papel como instâncias de maior poder político e de atuação mais 

imediata, com fácil acesso para os religiosos que a eles remetiam correspondências, 

principalmente ofícios. 

Finalmente, para dimensionar a sociedade na qual estavam inseridos os sujeitos 

remetentes e destinatários da documentação – os religiosos e os governadores –, optou-se 

por uma perspectiva demográfica. Isso permitiu descrever e situar a sociedade da capitania 

régia de São Paulo ao longo do século XVIII, caracterizada, em resumo, por uma relativa 

paridade de gênero, uma produção agrícola voltada para a subsistência e marcada pela 



83 
 

mobilidade entre vilas, impulsionada por diversos fatores. Além disso, essa sociedade era 

também caracterizada pela escravidão indígena e africana, que se fazia presente nos espaços 

religiosos, como conventos, mosteiros, hospícios, colégios e recolhimentos. 

Nesse sentido, retoma-se que a ideia de sociabilidade aqui adotada. Esta engloba as 

múltiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam relações sociais em 

determinados espaços, tendo como pressuposto básico a desigualdade como necessária nas 

hierarquias sociais e suas complexidades dentro de sociedades escravistas, como a da 

capitania régia de São Paulo. Dentro dessas relações estavam os conventos, hospícios e 

mosteiros de onde os religiosos remetiam suas correspondências.  

Dentro das dinâmicas de sociabilidade, tem-se como objeto da presente pesquisa a 

relação entre religiosos do clero regular com os governadores e capitães-generais da capitania 

régia de São Paulo. Para encaminhar a interpretação da documentação, estipulou-se que o 

relato destas situações do cotidiano na capitania régia de São Paulo, entre 1722 e 1748, 

descritas pelos religiosos do clero regular como “desordens”, “falta de socego”, “distúrbios” e 

“perturbaçõens” em suas correspondências aos governadores configuram-se como chaves de 

leitura para o conjunto de expectativas de comportamento determinados para cada sujeito e 

que, portanto, moldavam a relação entre eles. No capítulo seguinte, enfatizou-se às interações 

dos religiosos do clero regular paulista com outros grupos e sujeitos que disputavam e 

atuavam no espaço colonial, em especial os governadores e capitães-generais. 

 

  



84 
 

Capítulo II – “Contra toda a razão e zelo das almas”: fugas, mentiras, violência, 

perseguição e maus costumes na visão do clero regular paulista (séc. XVIII) 
 

Ao longo deste capítulo, buscou-se examinar as múltiplas histórias contidas na vasta 

documentação consultada e analisada. Foram apresentados estudos de cinco casos nos quais 

as situações foram classificadas, explícita ou implicitamente, pelos religiosos219 como 

“desordens”220. Para encaminhar a discussão proposta, foi feita a seguinte divisão:  

I. os espaços religiosos onde ocorreu cada situação;  

II. os sujeitos envolvidos;  

III. as ações praticadas, apresentando e discutindo as perspectivas dos religiosos 

da capitania régia de São Paulo.  

A investigação proposta versa sobre as relações entre religiosos do clero regular e os 

governadores e capitães-generais221, a partir a compreensão dos variados significados que 

“distúrbios”, “desordem”, “perturbação” e demais sinônimos assumiram em cada momento e 

situação. Dentre as instituições e autoridades identificadas naquele universo, o que levava 

esses religiosos a buscar a intervenção dos governadores? Assumindo o papel de 

“denunciantes” das “desordens”, os religiosos esperavam a existência de que ordem para 

aqueles espaços? Que reflexões o conteúdo destas correspondências permite realizar sobre a 

sociabilidade colonial? 

Ao buscar informações adicionais em outros acervos222 sobre os conventos de origem 

dos religiosos e sobre os demais sujeitos envolvidos, empreendeu-se um esforço para extrair 

indícios dos aspectos da relação entre os religiosos e os governadores da documentação. O 

cruzamento documental visou compreender de forma mais ampla as dinâmicas de 

sociabilidade em que estes religiosos estavam inseridos. Assim, pressupõe-se a possibilidade 

 
219 Essa dissertação utiliza o termo “religiosos” para membros do clero regular, isto é, membros de ordens 
religiosas como franciscanos, beneditinos e carmelitas; e “eclesiástico” para membros do clero secular. 
220 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. 
Doc. 14. p. 22; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 
1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p. 29. 
221 A apresentação dos governadores e capitães-generais Rodrigo César de Menezes e D. Luis de Mascarenhas 
estão ao final do capítulo. Para fins de fluidez na redação, optou-se por utilizar o termo “governadores” ao fazer 
referência a eles em alguns casos.  
222 A saber: Arquivo Histórico Ultramarino, Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo; 
Arquivo Público do Estado de São Paulo (Grupo Negócios Eclesiásticos e Grupo Aldeamentos Indígenas). 



85 
 

de existência de uma ordem223 esperada por estes religiosos, a partir do que estes descreviam 

como “desordem” aos governadores e capitães-generais em suas correspondências. Para além 

de refletir esse pressuposto, a documentação analisada ampara uma discussão sobre o que 

cada frei esperava de cada sujeito em determinada situação, seja de um escravizado, capitão, 

sargento, de outros religiosos ou do próprio governador destinatário, que realizasse suas 

próprias ações. Com isso, o capítulo abordou assuntos como escravidão, violência, corrupção, 

justiça, violações dos espaços sagrados, administração de aldeamentos indígenas, entre 

outros, por meio das “denúncias” dos Freis Agostinho de Santa Catharina, Caetano da 

Purificação, Seraphino de Santa Thereza, Antônio da Soledade e Constantino de Santa Maria.  

Por fim, destaca-se que os casos aqui analisados têm um fator em comum: os religiosos 

do clero regular da capitania de São Paulo aparecem como “denunciantes”224. Os religiosos 

dos casos aqui apresentados relatam problemas, injustiças e desordens nas ações de outros 

sujeitos, sobretudo das autoridades coloniais. Dessa forma, buscou-se construir um panorama 

dos entendimentos dos religiosos a respeito das dinâmicas sociais nas quais estavam 

envolvidos em seu cotidiano.  

 

2.1. Fuga  

Em 30 de julho de 1722 o Frei Agostinho de Santa Catharina relatou uma situação de 

fuga de um escravizado do Convento de Santa Clara da vila de São Francisco das Chagas de 

Taubaté ao governador e capitão-general Rodrigo César de Menezes, com auxílio do sargento-

mor Manuel Gomes Marzagão, em direção a São Sebastião. A principal questão para o Frei 

franciscano foi a ajuda fornecida pela autoridade colonial ao escravizado. Soma-se a isso, o 

fato do escravizado ser o único carpinteiro capaz de concluir as obras do espaço religioso, 

gerando grandes problemas “para este pobre convento” na visão do Frei. Não obstante, o caso 

tem um contorno peculiar: a esposa de Manuel Gomes Marzagão era parente do escravizado.  

 

 
223 O objetivo dessa dissertação não é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do 
universo cristão. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutenção 
de relações sociais hierárquicas, de poder e de obediência eram idealizadas por cada frei para seus espaços de 
atuação. Por essa razão, optou-se pelo destaque em itálico do termo ordem.  
224 Utilizou-se o termo “denunciantes” e “denúncias” entre aspas ao longo dessa dissertação porque a 
documentação trabalhada não se trata propriamente de processos-crime com denúncias oficiais, e sim de ofícios, 
cartas e bilhetes nas quais os religiosos apresentavam queixas sobre o seu cotidiano conflituoso e violento que 
tinham o teor de denúncias. A fim de não cometer uma imprecisão terminológica, optou-se pelo uso de aspas.  



86 
 

2.1.1. Convento de Santa Clara da vila de Taubaté 

Para apresentar o Convento de Santa Clara da vila de Taubaté, foram utilizados os 

seguintes documentos: uma certidão e uma relação de bens; essa de 1727 e aquela de 1797 

ou 1798. 

Em um período de maior controle das atividades do clero regular na Europa e nas 

colônias225, o governador e capitão-general foi instruído a ordenar a elaboração de formulários 

para preenchimento por parte dos conventos e espaços religiosos. Em obediência às ordens 

do governador, religiosos de conventos, hospícios e mosteiros elaboraram relações de bens 

que continham:  

I. pequeno histórico sobre os anos de fundação do espaço religioso, citando os 

principais doadores e os primeiros membros;  

II. enumeração dos religiosos que habitavam o espaço na data de elaboração da 

relação;  

III. listagem dos bens de raiz que tinha o espaço; os animais; os escravizados – às 

vezes com distinção por idade e gênero;  

IV. declaração os juros e ações226.  

Portanto, estes documentos permitem acessar, com a devida cautela, o universo 

material desses espaços religiosos. 

Segundo a relação, o Convento de Santa Clara da vila de Taubaté foi fundado em 1674 

com a vinda de dois sacerdotes e um leigo, requeridos ao Padre Frei Jerónimo de São Brás 

pelos oficiais da câmara a um local onde se achava um sítio, que pertencia ao capitão Manuel 

Vieira Sarmento, que o doou para se fundar o convento, junto à horta e pomares227. A relação 

de serviço e benefício é evidente em “transações” como esta, presentes desde a fundação 

destes espaços, mas constantes no período colonial, no sentido em que oficiais da câmara 

 
225 É exemplar o contexto pombalino com suas políticas e discursos antijesuíticos. Sobre isso ver: MAXELL, 
Kenneth. O Marquês de Pombal. Lisboa: Editorial Presença, 2001. e AMANTINO, Márcia Sueli. Quando a igreja e 
a coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. 
NOMOS: Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 
2019. Disponível em: http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025. 
226 As relações de bens foram discutidas de maneira mais ampla no capítulo 1 desta dissertação. BR SPAPESP 
SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Docs. 42 a 54 e 57 a 59. O formulário base que fornecia o governador da 
capitania é o documento BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 61. Especificamente as relações de 
bens do convento de Santa Clara de Taubaté e de São Francisco de São Sebastião foram arquivadas em pasta 
diferente das demais, respectivamente: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 3. p. 8 e 9. e BR 
SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 4 p. 10. 
227 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 3. p. 8 e 9. 

http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893


87 
 

doavam aos conventos com expectativas de receberem missas por suas almas tendo em vista 

sua salvação. Ainda, conforme o documento, constavam no Convento de Santa Clara da vila de 

Taubaté em 1797/98: 4 sacerdotes, 1 leigo, 2 donatos; 16 bois de carro; 2 touros; 18 animais 

de nome ilegível; 6 bestas; 6 cavalos; 18 escravizados “para o serviço do convento” e dos 

religiosos e 7 escravizadas. Menciona-se que o convento recebia anualmente da Coroa, através 

da Real Junta do Rio de Janeiro, ordinária de valor de quarenta mil réis. Fala-se, portanto, de 

um espaço religioso de considerável posse e renda. 

Reitera-se, portanto, que as rendas dos conventos eram provenientes de duas fontes:  

através da Coroa portuguesa, quando fundava uma igreja, provendo-a de um dote 
anual e através dos leigos quando deixavam em testamento missas encomendadas 
pela sua alma, além disso uma porcentagem das taxas que o pároco recebia na 
administração dos sacramentos deveria também compor as rendas das fábricas228. 

 

Os conventos, portanto, recebiam certa renda para sepultarem e realizarem as missas 

aos falecidos que desejassem, mediante esmolas. Dentre os trinta e sete testamentos 

transcritos para estudo filológico de Amanda Valéria de Oliveira Monteiro, em 11 os falecidos 

declaravam o desejo de serem sepultados no interior do Convento de Santa Clara, de forma 

mais ou menos próxima à igreja do convento, o que significava maior ou menor proximidade 

a Deus229. Solicitavam, para além do local de sepultura, quantas orações e a quais santos se 

deveria orar no momento do enterro e também com o passar dos anos. Em troca, doavam 

“esmolas como de costume”. A título de exemplo, cita-se o testamento de Bernardo Bonfilio, 

de 1681:  

[M]euCorpo sera emterrado noComuento desanta clara [no]auito desaõ francis[co] 
deque sedara aesmola Custumada= ẽmeaCompanharaõ [to]das asCruzes 
dasComfrarias= Por minha alma mando que seme digaõ s[em] missas Vinte ao Anjo 
deminha guarda Vinte anossa senhora doRozairo, Vinte missas amorte epaixaõ de 
nossosenhor Iezu christo Vinte aosanto do [meu] [n]ome 1745 eVinte anossa senhora 
de Bellem= Declaro que sou natural de genova filho deIoaõ Andre Bõfilho, edesua maẏ 
Iasinta Bõfilho filho legitimo matrimonio.230 

 

 
228 ZANON, Dalila. A missa e a fábrica: tentativas de controle dos espaços das igrejas pelos bispos coloniais 
paulistas (1745-1796). História (São Paulo), v. 28, n. 2, p. 79–106, 2009. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0101-90742009000200005. Acesso em: 16 fev. 2024. 
229 MONTEIRO, Amanda Valéria de Oliveira. Minha alma no caminho da salvação: edição semidiplomática de 
testamentos do Arquivo Histórico Municipal Felix Guisard Filho – Taubaté/SP (1651-1700). 2014. Dissertação 
(Mestrado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2014. 128 e 129. 
230 Ibidem. p. 553. Amanda Monteiro trabalha com uma forma de transcrição paleográfica diferente da adotada 
na presente dissertação, visto que seu objetivo é realizar uma análise filológica. Aqui, optou-se por citar a 
documentação da mesma forma que a autora. 

https://doi.org/10.1590/S0101-90742009000200005


88 
 

Ainda com o intuito de situar o Convento de Santa Clara, apresenta-se uma certidão 

que faz parte de um conjunto documental composto por 16 documentos – entre 

requerimentos, ofícios, instrumentos e certidões –, na qual consta que em 1727 o convento 

foi alvo de ações do governador Rodrigo César de Menezes. Essa certidão: 

passada pelo comissário delegado, Frei José do Desterro, do provincial do convento 
de Santa Clara, da vila de Taubaté, Frei Fernando de Santo António, na qual consta 
que o ajudante, Fernando Pereira de Castro, por ordem do governador da praça de 
Santos (António Gaioso Nogueirol), entrou naquela vila com um destacamento de 
soldados para levar à obediência do prelado Frei Fernando de Santo António, os 
religiosos do convento de Santa Clara. Diz também, que um dos moradores da vila de 
Jacareí [...], o juiz dos órfãos Manuel Pedro Barbosa avisou os religiosos, que se 
tinham ali refugiado, de que os soldados os procuravam. Daí resultou uma revolta 
pelo que o dito comissário foi obrigado a mandar sair da referida vila o juiz dos órfãos. 
Os distúrbios continuaram, sendo acusados o dito ajudante de levar ordens falsas e 
contra o mesmo foi apresentada queixa ao coronel regente (Domingos Rodrigues da 
Fonseca Leme)231. 

 

O pregador guardião do convento, Frei Inácio de Santa Catarina Noronha, também 

emitiu certidão232 idêntica à anterior tratando do mesmo incidente. Há outros conventos 

envolvidos neste aparente levante de religiosos, ocorrido entre 1726 e 1727. Contudo, 

adianta-se que em todos, as autoridades coloniais ordenaram a ida de soldados aos conventos 

para levar os freis “à obediência”. Ou seja, essa ocasião permite pensar em como o poder 

temporal – representado na figura dos governadores, juízes, comissário delegado, ajudante e 

soldados – poderia ser acionado para solucionar problemas ocorridos em espaços religiosos. 

Ainda, aponta-se como ações dos religiosos dos conventos aqui trabalhados não eram lineares 

nem homogêneas. 

Tanto a relação de bens acima, como a certidão apresentam-se como documentos que 

permitem observar alguns aspectos sobre o Convento de Santa Clara. Aqui, são destacados 

quatro: I. a considerável riqueza do convento; II. a presença de pessoas escravizadas em seu 

interior ao longo do século XVIII; III. os conflitos entre autoridades do âmbito administrativo e 

religioso; IV. as prerrogativas das instâncias do poder temporal em colocar os religiosos em 

obediência.  

Nem o convento franciscano nem a vila em que este estava eram “excepcionais” no 

quesito posse de escravizados, estando diretamente inseridos na lógica escravista. Chama-se 

atenção a isso para evitar interpretar o ofício remetido pelo Frei como inserido dentro de uma 

 
231 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1). Doc. 9. O conteúdo está muito ilegível, porém, a ficha de 
catalogação do Projeto Resgate oferece essas informações a seu respeito. 
232 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1).Doc. 10. 



89 
 

lógica social diferente da vila a que ele pertencia. Segundo Maurício Martins Alves, os 

inventários post-mortem contradizem a interpretação clássica de que era pequena a atividade 

mercantil na vila de Taubaté no século XVIII, e apontam para “um forte crescimento do plantio 

de cana-de-açúcar, com acentuada presença de cativos africanos”233. Esta contribuição como 

a relação de bens acima destacada relativizam o ambiente de um “pobre convento”, descrito 

pelo Frei Agostinho.  

Quanto às disputas entre autoridades e a relevante questão da obediência é 

interessante refletir sobre a maneira como as autoridades do âmbito administrativo eram 

acionadas para “levar à obediência” os religiosos. Ao mesmo tempo, religiosos recorriam a 

esse poder temporal quando se viam diante de “desordens”. Percebe-se, portanto que não 

necessariamente recorria-se a superiores de dentro das ordens religiosas ou dos bispados, 

quando existentes, para a solução de problemas234. Este é um ponto latente da documentação 

trabalhada na presente pesquisa, em que as autoridades recebiam as queixas e relatos por 

parte dos religiosos. No caso da certidão citada, vê-se uma série de ações por parte dessas 

autoridades sendo realizadas a pedido do Provincial do convento: pedido de entrada de 

soldados; entrada e expulsão de juiz de órfãos; emissão de queixas ao coronel, entre outras.  

 

2.1.2. Sujeitos 

O ofício sobre a fuga diz: 

Excelentíssimo Senhor (Convento de Santa Clara)235  
Como já me valy do amparo de Vossa Excelência para me = / mandar vir hum molato 
que fugiu deste con- / vento, e dizem estar em a villa de Sam Sebestião / em caza do 
Sargento Mayor a quem Vossa Excelência mandou hordem / para o prender; agora 
torno a rogar, e pedir a Vossa Excelência / pello amor de Deus queira remeter a ordem 
a ou- / trem para que o prenda, por que o Sargento Mayor o não / fará por ser a 
molher do dito mulato parenta / sua: Vossa Excelência nos faça esta esmolla por que 
a fas / a este pobre convento, que para conseguir com as / obras o não pode fazer 
pella falta do mulato / que hera único carpinteiro que tinha este pobre / convento; 
tambem tive notícia, que dis o mu- / lato quer hir para a Bahia por mandado do 

 
233 ALVES, Maurício Martins. Formação de laços parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848. Cadernos de 
História, v. 8, n. 9, p. 64-84, 29 abr. 2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736. Acesso em 29 jul. 2024. p. 66. 
Ver também: ALVES, Maurício Martins. Formas de viver: formação de laços parentais entre cativos em Taubaté, 
1680-1848. 2002. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Rio de Janeiro. Instituto de Filosofia e Ciências 
Sociais, Rio de Janeiro. 2002. 
234 Não era o caso da capitania de São Paulo até 1745, data de criação do bispado. Antes disso, as paróquias da 
capitania estavam subordinadas ao bispado do Rio de Janeiro. Sobre isso ver: ZANON, Dalila. Os bispos paulistas 
e a orientação tridentina no século XVIII. Questões & Debates, S. l.], v. 36, n. 1, 2002. Disponível em: 
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 4 dez. 2024. 
235 Em parênteses está escrito em letras mais claras, possivelmente acrescentadas no próprio arquivo, não 
fazendo parte do texto original. 

https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694


90 
 

mesmo / Sargento Mayor o Marzagão a ganhar com que se possa forrar ponha Vossa 
Excelência os olhos de piedade / que Deus e nosso Padre São Francisco gratificarão 
esta / esmollam e esta Sancta Communidade não seca- / rão[?] de rogar a Deus por 
Vossa Excelência o qual Guarde a Vossa Excelência / pellos annos de seu dezejo. 
Convento de Santa Clara / 30 de Julho de 1722 /  
De Vossa Excelência / 
Seu umilde servo e orador. / 
Frei Agostinho de Santa Catharina236 

 

Quatro são os sujeitos envolvidos nesse caso: o governador e capitão-general Rodrigo 

César de Menezes237; o escravizado carpinteiro; o Frei Agostinho de Santa Catarina e o 

sargento-mor Manuel Gomes Marzagão.  

O governador e capitão-general pode ser entendido como figura política central na 

sociedade que se construía na capitania de São Paulo, nomeado pelo rei com a prerrogativa 

de “manter a ordem”238. Argumenta-se que o Frei Agostinho de Santa Catarina estava inserido 

em hierarquias escravistas tradicionalmente construídas e reforçadas. Ainda, esse religioso 

buscava os auxílios políticos que uma autoridade como o governador da capitania poderia 

oferecer ao “pobre convento” no qual atuava. Ou seja, os religiosos de conventos, ao 

remeterem as correspondências das mais diversas ao Rodrigo César de Menezes, viam nele o 

responsável por “fazer justiça”, dar a cada um o que era de direito, zelar pelo bem comum e 

pela ordem. 

Infelizmente não foram encontrados mais documentos que permitissem conhecer 

melhor a trajetória do escravizado carpinteiro, que não foi nomeado no documento. Contudo, 

é possível problematizar e refletir sobre o papel desse sujeito utilizando os indícios de 

informações presentes na documentação.  

Nesse sentido, chama atenção, por exemplo, a atividade desempenhada pelo 

escravizado: carpinteiro que vinha trabalhando nas obras da igreja, o espaço de manifestação 

do sagrado, que teve sua concretização interrompida pelo desejo de liberdade. Segundo André 

Honor, “os gastos com ornamentos eram fundamentais para o bom andamento da fé católica. 

Não se tratava apenas de uma questão de embelezamento dos templos, mas na necessidade 

 
236 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18. 
237 Recorda-se que ele foi apresentado ao final do capítulo. 
238 No capítulo 1 há mais considerações sobre a atuação política e administrativa dos governadores e capitães-
generais, que embasam essa afirmação. Sobre nomeações ver: CUNHA, Mafalda Soares da. Governo e 
governantes do Império português do Atlântico (século XVIII). In: BICALHO, Maria Fernanda e FERLINI, Vera Lúcia 
Amaral (orgs.). Modos de governar: ideias e práticas políticas no Império português, séculos XVI-XVIII. São Paulo: 
Alameda, 2005. p. 69-92.  



91 
 

de transformá-los em ambientes persuasivos”239. Dessa forma, justifica-se a preocupação do 

Frei Agostinho em enfatizar que “para conseguir com as / obras o não pode fazer pella falta do 

mulato / que hera único carpinteiro que tinha este pobre / convento/”. Essa preocupação com 

o espaço físico sagrado das igrejas também se manifesta em um requerimento à Coroa, do 

religioso Frei Gonçalo do Nascimento, guardião do Convento de Santa Clara da vila de Taubaté 

em 1745240. Nele, o Frei pedia ornamentos, vestes sacerdotais e paramentos de altares para a 

igreja, o qual foi indeferido. Ou seja, cuidar do espaço físico das igrejas e conventos era 

prerrogativa destes freis. 

A questão da especialização de escravizados na América portuguesa também é um 

ponto de investigação. O Frei Agostinho via-se preocupado com a fuga do escravizado 

principalmente porque ele desempenhava o trabalho especializado da carpintaria. Tendo em 

vista o caráter estamental e escravista da sociedade colonial, existiam possibilidades 

específicas aos que tinham passagem pela escravidão, como é o caso do carpinteiro do 

convento de Taubaté. A esse respeito, Roberto Guedes argumenta que “por seus ofícios, 

trabalhadores especializados eram estimados socialmente” e que “se egressos do cativeiro 

investiam nos ofícios mecânicos é porque pensavam que poderiam ascender socialmente”241. 

Somadas as possibilidades de alforria na Bahia, a rede de pessoas mobilizada para conquistar 

tal liberdade e as habilidades específicas adquiridas no ofício de carpintaria, o escravizado 

mencionado na documentação aqui trabalhada construía para si uma série de ferramentas de 

ascensão social, ou de melhoria nas condições de vida. 

Para dar dimensão a essa questão, para um contexto posterior (cem anos após a fuga 

do carpinteiro do convento franciscano de Taubaté), Guedes informa que: 

Carpinteiros e músicos podiam ter estima social por causa de seus ofícios, não só 
entre forros e descendentes de escravos, mas também perante membros da elite 
local. Basta prestar atenção às palavras do capitão-mor da vila, que, em novembro 
de 1822, escreveu ao governador, referindo-se a certos trabalhadores pardos 
habilidosos. Um deles tinha “o atributo de bom carpinteiro, e hábil mestre de 
engenhos”, sendo “muito necessário” na vila. Outros dois eram músicos e alfaiates, 
“por seus ofícios, dignos de todo o acolhimento” social242. 

 
239 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditório dos carmelitas turônicos das capitanias de Pernambuco 
e Paraíba no século XVIII. Sæculum – Revista de História, João Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em: 15 fev. 2023. p. 17. 
240 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1). 
241 GUEDES, Roberto. Ofícios mecânicos e mobilidade social: Rio de Janeiro e São Paulo (Sécs. XVII-XIX). Topoi 
(Rio de Janeiro), v. 7, n. 13, p. 379–423, jul. 2006. Disponível em: https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004. 
Acesso em 7 mai. 2025. p. 411 e 413. 
242 Ibidem. p. 410. 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004


92 
 

  

 Não há motivos para pensar que a especialidade de carpinteiro seria menos valorizada 

no contexto narrado pelo Frei Agostinho. Para pensar a especialização de escravizados em 

espaços religiosos é possível fazer uma aproximação cautelosa, chamando atenção para o 

trabalho de Robson Pedrosa Costa, que teve como objeto de estudo os mosteiros, hospícios e 

casas beneditinas do Rio de Janeiro no século XVIII. Segundo o autor  

Os monges estavam sempre atentos a cativos que demonstravam alguma habilidade 
específica ou inclinação artística. Um cativo com determinado talento era logo 
enviado para aprender um ofício. Isso porque, a necessidade beneditina de mão de 
obra especializada era fora do comum. Havia muitas demandas nas diversas 
propriedades urbanas e rurais, além do próprio mosteiro. Oficinas eram construídas 
e ampliadas constantemente, enquanto um número significativo de cativos era 
treinado nas mais variadas profissões243. 

 
 Os ideais beneditinos giravam em torno do trabalho coletivo e do bem comum, “todos 

eram doutrinados para entender que todos faziam parte de uma grande família”244. Conforme 

o autor, reparos e grandes obras pensando nesse coletivo faziam parte do cotidiano desses 

religiosos e, para tal, exigiam mão de obra especializada245. Em grande medida isso também é 

válido para os espaços franciscanos. Segundo Costa, “os beneditinos foram paulatinamente 

investindo na formação de escravizados, revelando-nos um número surpreendente de cativos 

artífices”246. O autor evidencia como os religiosos de São Bento no Rio de Janeiro criaram um 

sistema complexo de gestão escravista, com estratégias de reposição e ampliação da 

população escravizada a partir de doações, heranças, estímulo à procriação, formação de 

 
243 COSTA, Robson Pedrosa. “Uma eugenia astuciosa”? Maternidade, casamento e miscigenação em propriedades 
beneditinas, séculos XVII e XVIII. Varia Historia, v. 41, p. e25026, 2025. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026. Acesso em: 7 maio. 2025. p. 26. 
244 Ibidem. p. 27. 
245 Muitas obras arquitetônicas no Brasil colonial eram orientadas por documentos como o “risco”, “instruções” 
e “contratos”. Ao analisa-los, Beatriz Piccolotto Bueno observou uma complexa cadeia produtiva em etapas, 
envolvendo por vezes diversas gerações de oficiais mecânicos. [...] Mestres-pedreiros, mestres-carpinteiros, 
mestres-taipeiros, mestres-ferreiros, mestres-marceneiros e entalhadores, além de pintores e escultores foram 
assim contratados e supervisionados.” Segundo a autora, “A documentação primária – “contratos”, “instruções”, 
“apontamentos”, “condições de arrematação”, “recibos de receitas e despesas” – elucida uma complexa cadeia 
produtiva, uma divisão técnica e social do trabalho, um sistema peculiar de funcionamento em que os “mestres” 
de ofício brancos parecem estar no topo de uma hierarquia que não exclui mestiços e escravos alforriados. Mas, 
se os mestres projetavam as obras e se responsabilizavam pela sua empreita, a execução cabia aos “oficiais 
mecânicos”, e o trabalho pesado, aos escravos.” Ver: BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Sistema de produção da 
arquitetura na cidade colonial brasileira – Mestres de ofício, “riscos” e “traças”. Anais do Museu Paulista. São 
Paulo. São Paulo, v. 20, n. 1, p. 321–361, 2012. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816. Acesso em: 7 maio. 2025.p. 326 e 339. 
246 COSTA, Robson Pedrosa. “Uma eugenia astuciosa”? Maternidade, casamento e miscigenação em propriedades 
beneditinas, séculos XVII e XVIII. Varia Historia, v. 41, p. e25026, 2025. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026. Acesso em: 7 maio. 2025. p. 27. 

https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026


93 
 

trabalhadores especializados que contribuía para a formação de laços duradouros, 

companheirismo, confiança e hierarquização interna247.  

Feitas essas aproximações entre os espaços beneditinos no Rio de Janeiro e o convento 

franciscano de Taubaté, é possível supor que o Convento de Santa Clara de onde fugiu o 

escravizado carpinteiro não contava com esse alto nível de especialização porque, caso o fosse, 

possivelmente o Frei não ficaria tão aflito com a fuga de um de seus vários carpinteiros capazes 

de concluir a obra do convento. Observa-se que o trabalho mecânico exercido pelo escravizado 

era visto como uma especialidade importante para aquele espaço religioso, tendo em vista 

suas habilidades em fabricar os ornamentos necessários para o culto da fé no convento de 

Santa Clara.  

Apesar de não terem sido encontrados documentos que apontem para a trajetória do 

franciscano Frei Agostinho de Santa Catharina para melhor apresenta-lo, é admissível fazer 

alguns apontamentos sobre sua perspectiva na forma como ele recorreu ao governador da 

capitania. Ao refletir sobre a exigência do Frei ao governador pela prisão do escravizado 

carpinteiro do convento sem interferências do sargento Marzagão, uma abordagem possível é 

destacar o papel da religião como orientadora daquele universo colonial em que estavam 

inseridos esses sujeitos. Vê-se que em alguma medida o Frei Agostinho colocava-se como 

responsável por essa orientação. 

Uma vez que se pode entender religião como como conjunto de ideias e práticas que 

estruturavam o corpo político e a atuação das pessoas no campo social, no momento em que 

o Frei recorreu à autoridade do governador, ele se colocou no lugar de mantenedor da 

estratificação escravista, e seu posicionamento aponta para um sentido marcadamente 

político da colonização248. Guardadas as devidas proporções249, entra-se em acordo com Caio 

Boschi, quando o autor argumenta que “a manutenção da ordem se impunha como premissa 

 
247 Ibidem. p. 31 e 32. 
248 Ver capítulo 1 desta dissertação. 
249 Caio Boschi trabalha mais o clero secular nas minas setecentistas, uma vez que o clero regular era restringido 
nessa localidade. Portanto, a argumentação do autor é construída em torno da ação de autoridades coloniais, 
eclesiásticas e irmandades leigas em torno da sociedade que se construía em Minas Gerais no século XVIII 
enquanto a argumentação da presente dissertação versa sobre o clero regular na capitania de São Paulo no 
mesmo recorte temporal. Ver: BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e política colonizadora 
em Minas Gerais. São Paulo: Ática, 1986. 



94 
 

básica da dominação política; por isso, o sossego dos povos só se alcançava na razão direta da 

segurança, defesa e conservação do território”250.  

Em um universo idealizado de ordem, o Frei se posicionava enquanto mantenedor do 

espaço sagrado – seja de seu convento ou de sua vila – deixando evidente seu ponto de vista 

de que: o escravizado carpinteiro do convento tinha a função de trabalhar nas obras da Igreja; 

o sargento-mor tinha a função de prender escravizados fugidos, a mando do governador e 

capitão-general; e este último tinha o papel de mandar prender escravizados fugidos e de 

auxiliar os conventos. Ou seja, caberia às autoridades coloniais a manutenção dessa ordem. 

Por isso, a desordem, na visão do religioso, se manifestava quando ocorria ruptura destes 

papeis. 

Ainda, cabe apresentar o sargento-mor Manuel Gomes Marzagão, “denunciado” pelo 

Frei Agostinho. Alguns documentos251 permitem tal apresentação. Um deles é um regimento 

datado de 1720 do governador e capitão-general para o sargento-mor e juiz da vila de São 

Sebastião, que deveria executar o seguinte: servir o posto de sargento-mor enquanto o 

governador e capitão-general da capitania do Rio de Janeiro não mandasse o contrário. Isso 

porque os juízes e vereadores da câmara do Rio de Janeiro aceitaram sua demissão 

inadvertidamente, sem autoridade para tal. Isso explicaria, portanto, o sargento ter casa na 

vila de São Sebastião onde pudesse abrigar o escravizado carpinteiro, como supôs o Frei no 

ofício remetido. 

Conforme Graça Salgado, as prerrogativas de um sargento-mor, eleito pela câmara, 

envolviam substituir o capitão-mor em casos de impedimento ou ausência por até seis meses 

e visitar e ordenar as companhias de todos os lugares do termo252. Tratava-se de um cargo 

relacionado à defesa, havendo, portanto, para o Frei Agostinho, uma situação de quebra de 

expectativas perante a autoridade, na figura do sargento-mor, diante de um não cumprimento 

de seu dever naquela sociedade escravista. Ainda, indignou-se o religioso ao apontar que o 

sargento-mor estaria auxiliando o escravizado a ir à Bahia em busca de sua alforria. A noção 

de urgência para resolução do conflito foi construída pelo teor da correspondência remetida 

 
250 BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e política colonizadora em Minas Gerais. São 
Paulo: Ática, 1986. p. 100. 
251 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 149 (1) e AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 154 (1). 
252 Dentre as funções dos capitães-mores estavam, conforme aponta a autora, aprovar nomeações de cargos de 
alferes e sargentos-de-companhia feitos pelos capitães de companhia, nomear os postos de ajudante de 
ordenança, indicar nomes para postos de sargento-mor e capitão-de-companhia. Ver: SALGADO, Graça (Org.). 
Fiscais e meirinhos: a administração no Brasil colonial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 1985. p. 166 e 312. 



95 
 

pelo Frei, em que se apelou “pelo amor de Deus” que o governador da capitania emitisse outra 

ordem de prisão do escravizado em forma de esmola, porque o “pobre convento” e a “santa 

comunidade” rogariam a Deus em nome do governador, caso fossem ajudados. 

 

2.1.3. Ações 

O ato de fuga do escravizado carpinteiro para “ganhar com que se possa forrar”, como 

indicou o Frei Agostinho, exige reflexões sobre algumas das possibilidades de libertação de 

escravizados na América portuguesa: fuga, ganho e manumissão – provavelmente por 

coartação. Eduardo França Paiva estudou as alforrias e coartações na capitania de Minas Gerais 

no século XVIII – contexto diferente do estudado, contudo, passível de comparações 

cautelosas – e observou como estas foram “resultados de acordos diretos entre as partes 

envolvidas”. Segundo ele, “as coartações foram muito comuns na Capitania e, provavelmente, 

em outras áreas mais urbanizadas da Colônia, como Recife, Olinda, Salvador e Rio de 

Janeiro”253. Isso permite delinear uma explicação sobre a intenção do escravizado carpinteiro 

de fugir para a Bahia. Principalmente para a segunda metade do século XVIII, o autor explica 

que as coartações se tornaram cada vez mais um costume arraigado entre escravizados e seus 

descendentes, que desde jovens podiam armar estratégias para efetivá-la254. O documento 

trabalhado parece indicar um conjunto de estratégias do carpinteiro nesse sentido, incluindo 

também a mobilização de uma importante rede que envolvia sua esposa, mencionada pelo 

Frei Agostinho como parente do sargento-mor.  

Para pensar a estratégia255 da fuga, é interessante a abordagem de Waldomiro Silva 

Júnior. Este autor buscou analisar a gênese da tradição legal relativa à escravidão negra nas 

Américas castelhana e portuguesa e a sua conformação entre o início do século XVI e a 

primeira metade do século XVIII. Sua hipótese é que a articulação entre prática social e 

processo legislativo pautava a criação das leis escravistas nos impérios ibéricos, por esse 

 
253 PAIVA, Eduardo França. Coartações e alforrias nas Minas Gerais do século XVIII: as possibilidades de libertação 
escrava no principal centro colonial. Revista de História, São Paulo, n. 133, p. 49–57, 1995. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876. Acesso em: 2 jul. 2024. p. 51. 
254 Ibidem. p. 53. 
255 Aqui, o uso de “estratégia” assemelha-se à utilização do conceito por Giovanni Levi: “Todavia, a participação 
de cada um na história geral e na formação e modificação das estruturas essenciais da realidade social não pode 
ser avaliada somente com base nos resultados perceptíveis: durante a vida de cada um aparecem, ciclicamente, 
problemas, incertezas, escolhas, enfim, uma política da vida cotidiana cujo centro é a utilização estratégica das 
normas sociais.” Em: LEVI, Giovanni. A herança imaterial: trajetória de um exorcista em Piemonte do século XVII. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000. p. 45. 

https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876


96 
 

motivo, o estudo da fuga e da alforria lhe são muito caras. Se valendo dos estudos de Silvia 

Lara256, ele explica que “apesar de algumas tentativas locais nesse sentido, a fuga não chegou 

a ser enquadrada na ordem legal lusitana como um crime propriamente, isto é, um ato passível 

de punição pelas esferas da res publica” e que “as normas repressivas editadas no universo 

luso-brasileiro não se destinavam a acabar com as fugas, mas a ‘controlá-las e limitá-las a um 

nível aceitável para o funcionamento geral do ‘sistema’”257. Isso justifica a “denúncia” feita 

pelo Frei Agostinho de Santa Catharina contra o escravizado que fugiu, porém não somente 

contra ele, mas especialmente contra o sargento-mor que o auxiliou. Portanto, permite a 

reflexão de que fugas de escravizados em sociedades coloniais eram indesejadas, porém em 

grande medida esperadas e corriqueiras, além de passíveis de combates por parte das elites 

e/ou autoridades. 

Para o Frei Agostinho expectativas foram rompidas para com o sargento-mor, que ao 

invés de prender o escravizado carpinteiro conforme mandara o governador e capitão-general, 

e conforme o religioso esperava, o auxiliou em sua fuga para a vila de São Sebastião com 

destino à Bahia para conquistar liberdade. Nesse sentido, a parentela da esposa do sargento 

com o escravizado também agrega complexidade às dinâmicas sociais em que se inseriam 

esses sujeitos, fazendo com que suas condutas fossem carregadas de desvios diante dos papéis 

e cargos a eles legados.  

Como visto, em uma sociedade estamental e escravista como a que se constituía em 

Taubaté durante o século XVIII, moldavam-se relações sociais complexas em torno da 

escravidão. Aqui, a análise do ofício emitido pelo Frei Agostinho de Santa Catharina ao 

governador e capitão-general Rodrigo César de Menezes em 1722, intercalado a outros 

conjuntos documentais e análises historiográficas possibilitou uma discussão sobre 

sociabilidade na qual as autoridades eram, ao mesmo tempo convocadas para a resolução de 

conflitos – no caso do governador – e denunciadas – no caso do sargento-mor Marzagão. Como 

visto, as fugas de escravizados eram esperadas, porém indesejadas, sobretudo quando se 

 
256 LARA, Silvia Hunold. Campos da Violência. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro, 1750-1808. 
Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1988. 
257 SILVA JUNIOR, Waldomiro Lourenço da. A escravidão e a lei: gênese e conformação da tradição legal 
castelhana e portuguesa sobre a escravidão negra na América, séculos XVI-XVIII. 2009. Dissertação (Mestrado 
em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2009. p. 98. 



97 
 

tratava de escravizados que exerciam trabalho especializado como de carpintaria, necessária 

para a conclusão das obras do espaço sagrado do Convento de Santa Clara.  

2.2. Desacato e mentira 

Em ofício de 7 de dezembro de 1722, o Frei Caetano da Purificação comunicou ao 

governador e capitão-general uma situação de insolência e desacato sofrida pelo convento de 

Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião. Segundo o relato, até o momento de 

produção da carta ainda estava com sangue na portaria do convento. Destaca-se que o local 

onde ocorreu a insolência e o desacato era o Convento de Nossa Senhora do Amparo em São 

Sebastião, enquanto o local de onde escreveu o Frei Caetano era o Convento de Santo Antônio 

da vila de Santos258. Ambos os espaços eram franciscanos.  

O ofício remetido pelo Frei Caetano da Purificação, no que tange a “desordem” 

funciona como caminho para se observar as dinâmicas sociais de vilas vizinhas na capitania 

régia de São Paulo e a relação entre os religiosos desses conventos e o governador da 

capitania. Aqui, levantou-se alguns pontos de análise: I. a circulação de informações entre 

conventos; II. a adesão ou não da categoria “corrupção” para entender a “desordem” para o 

Frei Caetano; III. os significados de mentir, de encobrir a verdade ou de não cumprir ordens 

em casos como este. Antes, contudo, foi interessante conhecer, na medida do possível, os 

espaços onde ocorreram as situações e os sujeitos que aparecem nesta documentação, isto é, 

o Frei Caetano da Purificação; o filho do sargento-mor e também juiz ordinário Thomé Gomes; 

e o sujeito que, de acordo com o Frei, disse a verdade na devassa, José Álvares.  

 

2.2.1 Convento de Santo Antônio da vila de Santos e Convento de Nossa Senhora do 

Amparo da vila de São Sebastião 

São muitas as correspondências remetidas pelos freis do Convento de Santo Antônio 

da vila de Santos. Por isso, preocupou-se primeiramente em conhecer a atuação desse 

convento na vila de Santos e suas especificidades. Em seguida, realizou-se a análise dos casos 

a partir das correspondências remetidas pelo Frei Caetano da Purificação259, e pelo Frei 

Jerônimo da Rosa260.  

 
258 Ver mapas de conventos no capítulo 1. 
259 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22. 
260 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16. p. 24 e 25. 



98 
 

Não há relações de bens do Convento de Santo Antônio da vila de Santos, como há de 

vários outros conventos, hospícios e mosteiros da capitania régia de São Paulo, que informem 

sobre a genealogia destes espaços, mas principalmente sobre sua continuidade e sua situação 

ao longo do século XVIII261. Portanto, recorreu-se principalmente à historiografia para 

apresentar esse convento.  

Segundo Luis Filipe Marques de Sousa, “a partir da fundação da Custódia dos Capuchos 

de Santo António do Brasil, 1585, assiste-se a um pulular de conventos e missões que 

acompanham o avanço, pelo litoral, da conquista e fixação da colonização portuguesa naquele 

território”262. O início da fundação do Convento de Santo Antônio em Santos data de 1639, 

como “resposta às necessidades da população e da câmara local. Os franciscanos ocuparam o 

vazio deixado pelos jesuítas, que estavam em conflito com as lideranças locais”263.  

Lembra-se que Santos era cercada por fortificações, ampliadas no século XVIII com a 

intenção de proteger os acessos às minas e o porto. As Fortalezas da Bertioga e da Barra 

Grande são mencionadas em outros documentos264 do conjunto documental estudado, por 

exemplo. Segundo Ney Caldatto Barbosa, “o Convento dos Franciscanos e o Mosteiro dos 

Beneditinos foram propositadamente excluídos da área fortificada por estarem muito 

periféricos, preservando sua integridade”265. Realizando um trabalho de análise espacial e 

 
261 No capítulo 1 situou-se os espaços franciscanos na capitania de São Paulo a partir de algumas relações de 
bens. 
262 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Tese (Mestrado 
em História), Universidade de Lisboa, Lisboa, 2007. p. 42. 
263 BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: gênese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024. Tese 
(Doutorado em História e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. p. 360. Mais sobre esse tema ver: MONTEIRO, John Manuel. Negros 
da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªEd.São Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994]. 
264 BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 26 p. 34: ofício do governador da praça de Santos, Antônio 
Gaioso Noguerol remetido em março de 1723 possivelmente ao governador e capitão-general de São Paulo, 
Rodrigo César de Menezes ou ao Aires da Saldanha, governador e capitão-general do Rio de Janeiro, relatando 
sobre as condições da viagem até a fortaleza da Bertioga. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 36 
p. 48: ofício remetido por Manoel Timotheo Correa de Goes, provedor da Fazenda Real da praça de Santos, em 
abril de 1723, ao governador e capitão-general da capitania de São Paulo, Rodrigo César de Menezes, relatando 
andamento da construção da fortaleza da Bertioga. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 38.p. 50 
e 51: ofício de João Martins Claro, sujeito que aparece em alguns outros documentos mencionados no capítulo 
1, remetido do Sítio de Pirajuí ao Rodrigo César de Menezes em abril de 1723, relatando as dificuldades 
envolvidas em viagem à fortaleza da Bertioga, como fugas de escravizados. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. 
Pasta 1.1.13. Doc. 39. p. 52 e 53: ofício de Manoel Timotheo Correa de Goes de abril de 1723, remetido ao 
Rodrigo César de Menezes, discutindo o preço da construção da Fortaleza da Bertioga e as dificuldades 
enfrentadas na construção como as águas violentas do rio. 
265 BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: gênese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024. Tese 
(Doutorado em História e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. p. 191. 



99 
 

arquitetônica, o autor explica que a configuração de Santos era semelhante às demais vilas do 

período em que praças se posicionavam frente a uma igreja, evidenciando a importância dos 

espaços religiosos na organização do ambiente urbano. Contudo, diferentemente de outras 

vilas, Santos não contava com grandes elevações de relevo, ficando os edifícios de grande 

importância também alocados nas praças266. 

Ainda situando as relações entre espaço físico e religião para a vila de Santos, Barbosa 

sintetiza: 

os templos atuaram como agente modelador e estruturador do lugar, conferindo 
uma razão e uma forma de ser. A razão de ser atribuiu um conceito 
predominantemente religioso e ritualístico aos espaços das cidades, enquanto a 
forma de ser atribuiu maior referência aos locais sagrados, o têmenos [o local 
reservado para práticas religiosas, na Antiguidade Clássica] rituais e cultos, muitas 
vezes cercado por uma delimitação que o separava do restante do território, e raros 
elementos da simbologia cristã nas áreas comuns. Em Santos, essa característica se 
manifesta na disposição dos Conventos do Carmo, Santo Antônio e do Mosteiro de 
São Bento, os quais exibem uma organização espacial distintiva que assume a forma 
geométrica de um triângulo. Esse arranjo arquitetônico, para além de estabelecer 
uma harmonia estética com o ambiente urbano circundante, possui uma dimensão 
sagrada que remete a um dos pilares fundamentais da fé católica, a Santíssima 
Trindade267.  

 

Essa consideração ajuda a entender não somente a configuração dos espaços de 

manifestação e realização do sagrado visualmente, mas também em termos de importância e 

valorização para os freis, sobretudo em momentos em que estes espaços sagrados são 

desrespeitados, como no caso de desacato aqui trabalhado, e em outros mencionados no 

presente capítulo.  

Ademais, o Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião, local onde 

ocorreu o caso de desacato e insolência referido pelo Frei Caetano da Purificação, foi fundado 

em 1658268. Pontua-se também que a relação entre Santos e São Sebastião era antiga, o que 

ajuda a explicar a relação dos Conventos de Santo Antônio e de Nossa Senhora do Amparo que 

aparece no documento trabalhado a seguir. Segundo Jorge Pimentel Cintra, 

Com o passar do tempo, uma vez distribuídas as terras mais próximas, as sesmarias 
iam-se situando em pontos cada vez mais afastados e, mais adiante, os núcleos 
podiam desenvolver-se até ganhar independência, sendo então elevada à categoria 
de vila. Por exemplo, São Sebastião, que se situava na Capitania de Santo Amaro, a 
mais de 100 km de Santos pela costa, foi desmembrada de Santos [em 1636]. No auto 
de sua criação lê-se: ‘nesta povoação de São Sebastião da terra firme [para distinguir 

 
266 Ibidem. p. 211. 
267 Ibidem. p. 280. 
268 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Tese (Mestrado 
em História), Universidade de Lisboa, 2007. p. 272. 



100 
 

da ilha de mesmo nome], Termo e Jurisdição da Vila de Santos, da Capitania de São 
Vicente269. 

 

A vila de Santos, desde o final do século XVII, rivalizava com São Sebastião, com relação 

à economia, conforme explica Gilvan Leite de Oliveira. Ambas “estavam empenhadas na 

produção de gêneros agrícolas, enquanto Santos, apesar da existência da atividade agrícola 

em seu entorno, sempre esteve voltada para o comércio, o qual tinha no seu porto um 

importante viabilizador e mesmo sua razão de ser” 270. O governador do Rio de Janeiro, Arthur 

de Sá e Menezes em 1698, destacava esse potencial de Santos como uma localidade de 

intercâmbios definidos com outras regiões e como porto subalterno ao do Rio de Janeiro, 

apesar de não se configurar como uma vila de riquezas abundantes. 

 

2.2.2. Sujeitos 

O Frei Caetano da Purificação não teve seu nome encontrado nos catálogos do Arquivo 

Histórico Ultramarino disponíveis pelo Projeto Resgate. Conforme permite apontar o ofício, o 

juiz Thomé Gomes, era Thomé Gomes Marzagão, filho do sargento-mor da vila de São 

Sebastião, que auxiliou a fuga do escravizado carpinteiro em Taubaté, no caso analisado 

anteriormente271. Essa relação de parentesco se confirmou em consulta à Genealogia 

Paulistana272 e aos Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo273. 

Contudo, vale pontuar que o único Thomé Gomes citado nos catálogos do Projeto Resgate é 

um Thomé Gomes Moreira, conselheiro274 em Lisboa em 1735 e contratador envolvido nos 

 
269 CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditárias do sul e o conceito de território. Anais do 
Museu Paulista: História e Cultura Material, São Paulo, v. 25, n. 2, p. 203–223, 2017. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695. Acesso em: 2 ago. 2024. 
270 OLIVEIRA, Gilvan Leite de. A todo pano: contribuição para o estudo do processo de consolidação do porto de 
Santos como via marítima da capitania de São Paulo (1788-1822). 2016. Dissertação (Mestrado em História) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. p. 37 e 38. 
271 Ver subseção “2.1. Fuga”. 
272 Feita pelo advogado e genealogista Luís Gonzaga da Silva Leme entre 1903 e 1905. Disponível em: 
http://www.arvore.net.br/Paulistana/Gayas.htm. Acesso em: 20 mai. 2025. 
273 Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos de 
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo I p. 250- 
254.  
274 Ver: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 13\Doc. 1245 (1). 

https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695
http://www.arvore.net.br/Paulistana/Gayas.htm


101 
 

negócios de baleias275 em Santos a partir de 1735. Quanto ao José Álvares, mencionado no 

ofício, não há maiores informações sobre ele276.  

Na obra “Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo”, há um 

outro ofício também remetido pelo Frei Caetano da Purificação, datado de 26 de outubro de 

1722, portanto, dois meses antes do relato sobre o desacato. Esse ofício cuja versão acessada 

foi apenas a transcrição em “Documentos Interessantes”, parece tratar do mesmo ocorrido 

retomado posteriormente277. O religioso, na ocasião de outubro, remeteu a correspondência 

do Convento de Nossa Senhora do Amparo de São Sebastião, o que teria sofrido o desacato 

que relatou meses depois já estando em Santos. Cabe uma breve análise a respeito desse 

documento, o qual auxilia a situar os ocorridos relatados em um segundo momento pelo 

mesmo franciscano Frei Caetano da Purificação.  

O início do relato do religioso ao governador Rodrigo César de Menezes mostra 

otimismo do Frei com o recém iniciado governo de Menezes. Destacou o frade a benevolência, 

amor comum, e caráter afável aos que o buscam desconsolados, e como o governador era 

digno do geral aplauso que recebia. Fazendo-se uso de recursos discursivos em latim, 

comparando o governador “César” de Menezes ao “César” romano, o Frei destinou um 

parágrafo de sua correspondência para exaltar o governador em seu recente tempo de 

governo. Em seguida, informou que se via obrigado a informar ao governador sobre os últimos 

ocorridos, os quais o Frei classificou como “barbaridades com que alguns deste povo, perdido 

o temor a Deus, obram com quem o não conhece”, como se não “houvesse governadores que 

zelam a Ley Divina, intentando perder o respeito a seus Ministros e inviolando o Convento”, 

“obrando o que querem contra as Leys Humanas e Divinas”278.  

Antes mesmo de narrar as tais “barbaridades”, o Frei fez outra analogia. O religioso 

indicava que a solução para os ocorridos que vivenciava no convento era o uso de alguma 

violência para castigar esses que agiam contra as leis. Para fazer essa defesa, Frei Caetano da 

Purificação usou uma passagem bíblica em latim na qual Jesus Cristo, no cenáculo, mandou 

 
275 Ver: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1553 (1). 
276 Há 52 menções a José Álvares com vários sobrenomes no Projeto Resgate para a capitania régia de São Paulo, 
contudo, como no ofício o Frei Caetano não informa mais nomes, torna-se impreciso dizer de qual José Álvares 
se tratava o documento. 
277 Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos de 
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo I p. 250- 
254.  
278 Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos de 
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo I p. 251.  



102 
 

que seus discípulos comprarem espadas, ainda que fosse a troco de venderem suas túnicas, 

para prevenir a “justa defesa” do Colégio Apostólico e para defender os discípulos na ocasião 

de maiores conflitos. Disse ele: “e assim digo que importa termos espadas para defender a 

caza de Deos, quando o odio desta gente hé tão refinado que lhe não tem temor, nem aos 

Ministros de El-Rey, e ainda a huns pobres franciscanos que não tem mais armas que a Santa 

pobreza”279. 

Em seguida, o Frei relatou as situações que, em sua perspectiva, violavam o convento 

de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião. A primeira delas é a que mais relaciona-

se com o que o Frei retomou no ofício analisado a seguir, por ter o juiz Thomé Gomes Marzagão 

como um dos sujeitos citados. Ou seja, a primeira situação narrada pelo Frei Caetano da 

Purificação em outubro de 1722 está diretamente relacionada ao caso de desacato, retomado 

em dezembro do mesmo ano. O religioso apontou que seu Prelado280 havia ido à Matriz pregar 

a palavra de Deus, quando se encontrou com homens que agiam a mando do juiz Thomé 

Gomes, – Antonio Moreira, João Pereira, Domingos da Motta, Thomaz Horado e um 

escravizado chamado Batista de André Nobre. Esses homens, em sua visão, não eram Ministros 

da Justiça, e sim, “amotinadores do povo e de discórdias”, foram à São Sebastião e, no cruzeiro 

da igreja, tentaram prender um escravizado vindo de Taubaté.  

O Frei Caetano da Purificação usou o termo “molato” para falar desse sujeito, contudo 

não se sabe a condição dessa pessoa a partir do documento, se era livre, liberto ou escravizado, 

mas é possível supor alguma passagem pela escravidão. Em outro ponto do ofício, o Frei 

descreve que esse sujeito veio de Taubaté, por causa desconhecida.? É difícil dizer com toda a 

certeza que se tratasse dos mesmos sujeitos do caso anterior, visto que nenhum dos ofícios 

cita o nome desse sujeito, embora seja uma hipótese plausível tendo em vista o trânsito de 

pessoas entre essas vilas, a relação de parentesco entre o sargento, o juiz, e o escravizado 

carpinteiro, bem como a circulação de informação entre religiosos, sobretudo de conventos 

de mesma ordem religiosa. Se fosse o caso, tentaria o filho Juiz, amenizar a situação criada 

pelo pai sargento?  

O Frei reiterou que o escravizado estava recolhido na igreja sem ser criminoso, mas 

como o juiz Thomé Gomes era “ambicioso” tentou esfaquear o rapaz na portaria do convento, 

 
279 Ibidem. p. 252. 
280 Prelado segundo Bluteau é um “superior na Ordem Echlesiastica secular, ou regular”. BLUTEAU, Raphael. 
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por 
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 234. 



103 
 

e que se não fosse a pressa com que agiu o Frei Caetano, poderia ter ocorrido uma morte. 

Seria esse o desacato que deixara uma mancha de sangue na portaria até dezembro? O Frei 

questionou a ação dos homens, que alegaram que foram mandados pelo juiz, ao que o 

religioso afirmou que deveriam buscar o governador e capitão-general, o que possivelmente 

foi feito entre outubro e dezembro, pela forma com que o Frei Caetano retomou o assunto 

meses depois.  

Manuel Gomes, o sargento-mor, foi citado novamente, como a razão dos ocorridos na 

vila de São Sebastião. O restante do ofício é de bastante difícil entendimento, pela linguagem 

utilizada pelo religioso. Ao que parece, o escravizado de Taubaté já tinha ido à casa do 

Reverendo Vigário, e sua esposa à casa do capitão Domingo Lopes, sobre o qual não foram 

encontradas mais informações281.  

O final da correspondência de outubro indica algo que o Frei retomou na 

correspondência de dezembro de 1722: a forma como o Thomé Gomes ameaçou que caso o 

escrivão fosse ao convento “tomar fé do sangue”, ele o privaria do ofício. Também ficou 

evidente como o juiz tinha dinheiro para livrar os homens que haviam agido contra o 

escravizado a seu mando. Segundo o documento de dezembro, foram emitidas ordens por 

parte do governador e capitão-general. Verifica-se no ofício, a preocupação do religioso 

franciscano em relatar o cumprimento dessas ordens e em certa medida dar notícias do 

andamento dos casos, mesmo ele não remetendo sua correspondência do convento onde o 

incidente ocorreu – em São Sebastião – e sim de um onde autoridades responsáveis pelo caso 

vinham passando – Santos. Isso indica uma mobilidade dos sujeitos entre as vilas, bem como 

de informação entre os conventos franciscanos. 

 

 
281 Na íntegra: bem se tem visto pois duas que Vossa Excelência lhe escreveu acerca do nosso mulato de Taubathé, 
por sua cauza o não temos havido à mão, porque temos noticia o quer para si, porque huma couza obra com a 
outra manda dizer a Vossa Excelência, pois a realidade hé que o mulato tem no da sua mão, pois apos da outra 
banda em caza do Reverendo Vigário e sua molher a tem depozitada em caza do Capitam Domingos Lopes para 
que nós a não prendamos; e assim estas e outras couzas estão obrando como absolutos, pois o filho mandou 
dizer ao Escrivão que se fosse ao Convento tomar fée do sangue o havia de privar do officio e que tinha dinheiro 
para livrar os homens do que tinhão obrado por seu respeito; e assim movido deste zelo christianissimo e 
reconhecendo em Vossa Excelência o prompto socorro e zelo do serviço de Deus e de Sua Magestade Santissima 
e de Nosso Padre São Francisco, nos receba debaixo de seu patrocínio. Em: Documentos Interessantes para a 
História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos de Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, 
São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo I. p. 254. 



104 
 

2.2.3. Ações 

O ofício datado de dezembro de 1722 se iniciou em tom de resposta, no qual o Frei 

informou que havia recebido ordem de remeter algumas cartas a respeito da situação. O Frei 

indicou que logo o sargento-mor mandou seu filho, Thomé Gomes, que era juiz, tirar devassa 

sobre o ocorrido. Contudo, ao invés dessa autoridade chamar como testemunhas pessoas que 

estiveram presentes na situação, ele chamou parentes dos agressores e outros homens mais 

distantes da vila, que não presenciaram o ato. Isso, disse o Frei, “somente para que não / 

juraçem, contra aquelles, que elle tinha manda- / do”. O religioso, possivelmente franciscano, 

relatou também que caso alguma testemunha jurasse a verdade do que ouvira, o juiz “a 

descompunha de palavras, ameaçando- / as com prisõens”, o que teria ocorrido com um 

homem chamado José Álvares. É interessante que nesse momento da carta, o Frei emite uma 

opinião, dizendo que “hé tal a terra, que se / prendem os homens por falar a verdade”.  

Dando continuidade, o Frei Caetano indicou que o sargento-mor já estava na vila de 

Santos a caminho de São Sebastião, e supunha que o sargento levava a devassa que a pedido 

do governador e capitão-general para entender se houve homiziado282 ou não. Isto é, tinha-se 

como objetivo verificar se alguém encobriu a verdade ou furtou-se à ação da justiça ou não. 

Assim, segundo o religioso, seria possível que o governador visse “o / pouco cuidado, que 

põem em seguir as suas ordens, esta hé a realidade que querem escuresser com prezença / de 

Vossa Excelência”. 

Chama atenção que as opiniões do Frei Caetano da Purificação não diziam respeito 

necessariamente ao desacato e à insolência sofrido pelo Convento de Nossa Senhora do 

Amparo da vila de São Sebastião, mas às ações dos oficiais da justiça e da defesa com relação 

aos ocorridos. Graça Salgado explica que era prerrogativa dos juízes ordinários: proceder 

contra os que cometessem crimes no termo da sua jurisdição; atuar como juiz dos órfãos onde 

não existisse este oficial; dar audiências em conselhos; vilas e lugares; conhecer dos feitos 

crimes “cometidos por escravos, cristãos ou mouros, até a quantia de quatrocentos réis, 

despachando sem apelação e agravo com os vereadores”; conhecer dos feitos das injúrias 

verbais e despachá-los com os vereadores na câmara; conhecer dos feitos das injúrias verbais 

“feitas a pessoas de maior qualidade, suas mulheres e oficiais da Justiça, despachando-os por 

 
282 No dicionário de Raphael Bluteau, homiziar significa “esconder-se por medo daqueles com quem se fazia, ou 
contraía homizio; e depois, esconder-se da justiça por crime”. Grafia atualizada. Ver: BLUTEAU, Raphael. 
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por 
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p.683. 



105 
 

si só e dando apelação e agravo às partes”; e sobretudo, tirar, por si só, devassas (particulares) 

sobre mortes, violentação de mulheres, incêndios, fuga de presos, destruição de cadeias, 

moeda falsa, resistência, ofensa de justiça, cárcere privado etc., e “tirar inquisições e devassas 

(gerais) dos juízes que o antecederam, assim como as de todos os oficiais de Justiça [...]”283 

além de executar penas pecuniárias aplicadas pelo sargento-mor da comarca aos oficiais da 

ordenança que faltassem com suas obrigações284. 

O Frei Caetano fez referência à prerrogativa dos juízes ordinários em tirar devassas, 

criticando o juiz por não ter recolhido juramentos de pessoas envolvidas no momento do 

desacato e insolência ocorridos no convento de São Sebastião, e sim de pessoas com algum 

parentesco com os agressores, tornando a devassa corrompida. Semelhante argumentação 

por parte dos sujeitos históricos a respeito do exercício da justiça aparece em documentos 

trabalhados por Jonas Pegoraro, em se tratando das ações dos ouvidores régios em São Paulo 

na primeira metade do século XVIII:  

em carta de 09 de maio de 1700, o ouvidor Antonio Luis Peleja já havia solicitado ao 
rei uma ampliação de seus poderes na ouvidoria, querendo agir sobre as devassas 
que o juiz ordinário já tivesse tirado. Em sua concepção, os ouvidores, ele e seus 
sucessores, para ‘melhor administração da justiça’ deveriam tirar ‘as devassas de 
todos os cazos q. [1p.il.] forem de devassa e provados tiverem pena de morte’. Isto 
porque na vila de São Paulo ‘todos são parentes, amigos ou inimigos, e com qualquer 
destes efectos juntos à sua imparcialidade se não inquirira o verdadeiro do facto e 
não he justo onde o recurso he tão difícil q. se sentenceis os Reos em cazos 
capitaes’285. 

 

Para o Frei Caetano da Purificação ocorreu um desvio para com a norma, ou a ruptura 

com a expectativa de uma determinada imparcialidade por parte do juiz ordinário. Dentro 

dessa norma, era dever do juiz ouvir juramentos preferencialmente dos “homens bons” que 

presenciaram ou ouviram dizer sobre o desacato, muito mais do que no ato de “desrespeito 

ao que merece cortesia, respeito; irreverência”286 e de “desaforo; atrevimento; arrogância”287 

 
283 SALGADO, Graça. Fiscais e meirinhos: a administração no Brasil colonial. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1985. p. 130 e 131.  
284 Ibidem. p. 207. 
285 PEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo serviço real: ações de ouvidores régios nas comarcas de São Paulo e de 
Paranaguá (primeira metade do século XVIII). 2015. Tese (Doutorado em História), Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba. 2015.  
286 Significado de desacato em: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. 
Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: 
A - K). Lisboa, 1789. p. 383.  
287 Significado de insolência em: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. 
Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: 
A - K). Lisboa, 1789. p. 724. 



106 
 

cometidos contra o convento. Argumenta-se isso a partir do teor do ofício estudado que 

detalha muito mais as ações “indevidas” da autoridade em contraste com o sujeito José 

Álvares, punido por dizer a verdade, do que os pormenores do ocorrido no convento. A 

atitude, portanto, de encobrir a verdade por um interesse “próprio” bem como de indica-la 

como errada apontam para uma possível chave de leitura: a “desordem” entendida como 

corrupção.  

Falar de corrupção em sociedades de Antigo Regime e na Época Moderna implica 

discutira as dimensões do poder público e privado. Essas devem ser entendidas sempre em 

relação ao modelo político em voga no período, o qual era corporativo e elitista, em que a 

comunidade política assumia caracterização e retórica cristã. A distribuição de riquezas 

mediante merecimento cimentava os laços de dependência, e era dever de quem detém o 

poder apropriar-se deste bem comum – a riqueza da sociedade – e distribuí-lo. Portanto, 

definir corrupção dentro dessas lógicas simplesmente como apropriação do público em 

benefício do privado é um tanto quanto perigoso, visto que esta apropriação era tida como 

necessária para a realização das bases do modelo político corporativo. Contudo, isso não 

significa dizer que os agentes históricos como o Frei Caetano ou o juiz ordinário Thomé Gomes 

não separassem corretamente as dimensões pública e privada, ou que as misturassem 

demasiadamente pois eram “incapazes” de realizar tal separação, embora seja uma 

abordagem comum288. Em síntese,  

A análise das tensões e controvérsias por meio da retórica que constrói o fenômeno 
da corrupção permite considerá-la, não como distorção, mas como componente 
funcional do modelo, ainda que os atores históricos acusem seu caráter desvirtuado. 
Pretendemos compreender como aquela comunidade tentava elaborar sua forma 
política legítima. Legitimidade que, obviamente, não decorria de imperativos ético-
jurídicos da modernidade, pautados pela moralidade e impessoalidade dos agentes 
públicos, mas por preceitos morais assentados em lógicas de serviço e benefício289. 

 

 
288 Segundo Fábio Faversani, pensando nas dinâmicas da sociedade romana antiga e pensando a possibilidade 
ou não da categoria “corrupção” indicou que: “A separação clara entre público e privado seria um dado de 
sociedades capitalistas, enquanto, nas demais, predominariam fronteiras bem opacas, marcadas pelo domínio 
de diversas lógicas patrimonialistas, em que não se haveria de falar de corrupção, mas de troca de favores, [...].”. 
Ver: FAVERSANI, Fábio. A corrupção dos antigos e a nossa: apontamentos para o estudo da corrupção romana. 
PHOÎNIX, [S. l.], v. 25, n. 1, p. 83–95, 2020. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327. Acesso em: 31 jul. 2024. p. 84. 
289 CONCEIÇÃO, Vinícius Silva.“Corrompendo seus ofícios”: as peitas nas Ordenações Afonsinas (século XV). Em: 
I Encontro De Corruptione (2021), 2021, Brasília. I Encontro De Corruptione. Brasília: Selo Caliandra, 2021. v. 1. 
Disponível em: https://doi.org/10.26512/9786586503760. Acesso em: 14 ago. 2024.p. 76 e 77. 

https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327
https://doi.org/10.26512/9786586503760


107 
 

Estudar a corrupção historicamente implica entender a forma como o interesse privado 

– como o do Frei Caetano em relatar a falta de imparcialidade do juiz ou a do juiz ordinário em 

ouvir apenas testemunhas específicas – consegue se transformar em interesse público – 

interesse da justiça e da defesa da capitania de São Paulo, circunscritas na figura do 

destinatário governador e capitão-general –, algo que geralmente envolve conflitos políticos. 

Cabe entender o caráter interpretativo da corrupção no Antigo Regime, isto é, as maneiras 

como uma mesma ação pode ser entendida como corrupto ou como virtuosa a depender do 

caso e dos agentes históricos envolvidos. Aqui, a ação do juiz em ouvir testemunhas específicas 

foi tido pelo religioso como corrupta porque ele escolheu como testemunhas pessoas que não 

estavam presentes na ocasião de desacato ou que não ouviram dizer sobre ele, e também 

pessoas que tinham como parentes os agressores envolvidos no caso. Para o Frei, o ideal 

esperado de um juiz era a ação virtuosa de ouvir os “homens bons” da vila. 

O vocabulário de Antigo Regime, conforme explicou Adriana Romeiro,  

registrava uma rica gama de comportamentos ilícitos, identificados por palavras 
como abusos, violências, excessos e ilicitudes, que recobriam, por sua vez, práticas 
como contrabando, venda de cargos e sentenças, favorecimento de particulares, 
entre outras. Tais práticas ultrapassavam a dimensão meramente econômica para 
abarcar também aspectos mais estritamente políticos, como eram o abuso de 
autoridade, a falta de lealdade ao rei ou o atropelo das jurisdições. É, portanto, 
legítimo o uso do conceito de corrupção para a sociedade da Época Moderna, não 
como sinônimo de práticas tidas então por delituosas, mas como sinônimo dos seus 
efeitos desagregadores sobre a República e, é claro, desde que se leve em 
consideração a sua íntima relação com uma visão orgânica da sociedade, concebida 
como análoga ao corpo humano290.  
  

Nesse sentido, a ambiguidade na forma como os agentes históricos podiam lidar com 

cada caso, ou seja, a oscilação na interpretação de determinado ato como corrupto ou 

virtuoso, é um fator fundamental a ser observado, uma vez que indica camadas de análise. 

Atitudes como vingança, nepotismo, parcialidade ou imparcialidade, violência, etc., que, a um 

primeiro olhar aparentam indicar um ato inerentemente “errado”, a depender do caso, podem 

ser narrados nas fontes como atitudes honrosas, desde que feitas de forma orientada para o 

bem comum, logo, para a realização do modelo político. Ainda, uma verificação das redes de 

pessoas envolvidas no caso, sua sociabilidade, os argumentos mobilizados pelos agentes 

históricos para acusações e defesas de algum sujeito supostamente corrupto ou diruptivo, 

 
290 ROMEIRO, Adriana. A corrupção na Época Moderna - conceitos e desafios metodológicos. Tempo, v. 21, n. 38, 
p. 216–237, jul. 2015. Disponível em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810. Acesso em 19 mai. 
2025. p. 221. 

https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810


108 
 

entre outras questões, dependem de um olhar atento às ambiguidades. Tais ambiguidades, 

inclusive, permitem construir historicamente o problema da corrupção, dentro de contextos 

específicos cujas fontes podem utilizar ou não a palavra “corrupção”, mas que operam seus 

sentidos de variadas formas.  

Dessa forma, não se trata de identificar a existência ou não de corrupção em cada caso 

em uma lógica de “comprovar” um ou outro ponto de, mas de identificar como as dimensões 

do público e do privado no período são mobilizadas e como dialogam com o modelo político, 

e como se operava a ambiguidade nas interpretações dos atos. Isso significa que superadas, 

ou ao menos, pensadas essas dificuldades, torna-se possível fazer análises de casos que 

valorizem as relações entre as pessoas envolvidas, e delas com o modelo político, de forma 

mais complexa. Permite-se, assim, construir um conjunto lexical referente a práticas tidas 

como corruptas – que corrompem algum aspecto específico do modelo ou até mesmo o 

modelo em si –, identificar dinâmicas de poder envolvidas no ato de acusar alguém de 

corrupto, visto que este pode ser poderosa arma política; identificar complexas relações entre 

o público, o privado e o doméstico que perpassam as relações sociais e podem ser tidas como 

corruptas ou virtuosas; entre outros. Conforme Romeiro,  

Se a noção do bem comum remete ao ideal do bom governo, assentado em “bem 
comum/justiça/governo justo/saúde do corpo místico”, a noção de bem particular 
alude à corrupção: “bem particular/injustiça/tirania/corrupção do corpo místico”. 
[...] a oposição entre o governante virtuoso e o tirano, sendo este aquele que, ou 
pela forma de aquisição, ou pelo exercício do poder, violenta as regras de um governo 
justo, dando lugar à violência e à prevalência do interesse particular sobre o interesse 
público291.  

 

 Considerando o caráter ambíguo das atitudes, a forma como podiam ser taxadas de 

virtuosas ou corruptas a depender das suas motivações, bem como a ideia de corrupção do 

corpo político e da ordem, retoma-se o que disse o Frei Caetano da Purificação:  

o sargento mor, mandou pelo / Juiz Thome Gomes seu filho tirar a devaça juran- / do 
nella os parentes dos mesmos agressores e / chamando para jurar, os homens mais 
distantes / da Villa deixando de chamar as testemunhas que / se acharão presentes 
ao dezacato, somente para que não / juraçem, contra aquelles, que elle tinha manda- 
/ do, e se alguma testemunha jurava verdade do que / ouvira, a descompunha de 
palavras, ameaçando- / as com prisõens, se não [ilegível] a sua vontade / como 
suçedeo a hum homen chamado Joseph Alva- / res por jurar verdade que he tal a 
terra, que se / prendem os homens por falar verdade. 
O Sargento Mor já está nesta Villa de Santos de ca- / minho para essa cidade e 
suponho que leva a devaça / onde Vossa Excelência, que não vai como man- / dou se 
tirasse, pois mandando se tire da in- / solência e desacato, que fizerão ao Convento 
de Nossa / Senhora como testemunha o sangue, que ainda hoje / na portaria se 

 
291 Ibidem. p. 229 e 230. 



109 
 

conserva; atiram[?] [a.b.] / he homiziado, ou não, nesta verá Vossa Excelência o / 
pouco cuidado, que põem em seguir as suas ordens, esta hé a realidade que querem 
escuresser com prezença / de Vossa Excelência292 

 

Acrescentando ao que foi discutido sobre a possibilidade de adotar a perspectiva da 

“desordem” como corrupção, também é possível interpretar o ofício do Frei Caetano a partir 

das lógicas de justiça no Antigo Regime, da importância do que seria a verdade, e, portanto, 

da mentira ou do encobrimento da verdade como desordem. Ter em mente essa reflexão 

funciona como um caminho para se pensar a relação entre os remetentes – religiosos do clero 

regular da capitania de São Paulo – e destinatários – governadores e capitães-generais – da 

documentação trabalhada na presente pesquisa, possibilitando o levantamento de perguntas 

para cada caso. O que, nessa perspectiva, poderia informar o olhar do Frei Caetano ao narrar 

essa situação em que, ao seu ver, um juiz, a mando de um sargento, privilegiou mentiras no 

lugar de verdades ao tirar a devassa?  

Marcelo Tadeu Santos estudou a maneira como o poder do monarca era compreendido 

em suas atribuições de justiça, e a maneira como a graça e a mercê eram articuladas na 

construção da legitimidade do monarca enquanto garante da paz e da justiça, a partir de 

sermões do jesuíta Antônio Vieira no Maranhão entre 1653 e 1662. Em um sermão específico, 

proclamado em 1654 em São Luís, disse o padre: 

a verdade é filha legítima da justiça, porque a justiça dá a cada um o que é seu. E isto 
é o que faz, e o que diz a verdade: ao contrário da mentira. A mentira, ou vos tira o 
que tendes, ou vos dá o que não tendes; ou vos rouba ou vos condemna. A verdade 
não; a cada um dá o seu como a justiça. E porque o céu n’aquella terra a justiça, por 
isso influi e nasceu n’ella a verdade. Influi uma virtude, e nasce outra293. 

 

Percebe-se lógica semelhante nas declarações do franciscano Frei Caetano da 

Purificação em recorte espaço-temporal bastante distinto. Ao não ouvir as testemunhas 

devidas, o juiz Thomé, aos olhos do Frei Caetano, estava homiziando – encobrindo – a verdade, 

portanto tirando das pessoas o que elas tinham, e não dando a quem cometeu insolência e 

desacato ao convento o que lhes era de direito. Essa direta relação entre verdade, justiça e 

ordem, em oposição à desordem e caos, nos parâmetros do Antigo Regime são objetos de 

ampla discussão por Hespanha. Conforme este autor, 

 
292 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22. 
293 VIEIRA, Antônio. Sermões. Vol. IV, p. 163. Apud. SANTOS, Marcelo Tadeu dos. A majestade do monarca: justiça 
e graça nos sermões de Antônio Vieira (1653-1662). 2010. 178 f. Dissertação (Mestrado em História) 
Universidade de Brasília, Brasília, 2010. p. 72.  



110 
 

Honestidade, honra e verdade, palavras centrais na linguagem política e jurídica da 
época, remetiam para esta ideia corrente de que o comportamento justo era o que 
guardava a proporção, o equilíbrio, o modo (moderação) ou a verdade do mundo, 
das pessoas, das coisas. Viver honestamente – que passava por ser um dos preceitos 
básicos do direito [...] era aderir à natureza das coisas, da ordem natural do mundo. 
Ser honrado era respeitar a verdade das coisas e esta era a sua natureza profunda, à 
qual devia corresponder a sua aparência. Por isso que o comportamento manifestava 
a natureza, a honestidade e a verdade eram as qualidades daquele que se portava 
como devia, como lhe era pedido pela sua natureza294. 

 

Explica-se, portanto, como era tida como “condenável (mesmo penalmente), por isso, 

toda a forma de “falsidade” e porque cabia também ao Frei Caetano da Purificação condená-

la. Além disso, fica evidente o equívoco que era, para o religioso, ameaçar pessoas que 

testemunhavam a verdade. Em se tratando do papel das testemunhas, segundo as 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707):  

e nos testemunhos que tirarem [nas devassas] perguntarão sempre às testemunhas 
a razão que tem de saberem o que testemunhão, se é de vista, certa sabedoria, ou 
fama, ou por indícios, e as circunstâncias do tempo, lugar e qualidade dos indícios e 
mais cousas necessárias para se saber a verdade. E tanto que alguma, ou algumas 
testemunhas dignas de crédito, e sem suspeita, perguntadas geralmente, derem em 
alguma pessoa particular, logo o juiz poderá perguntar as mais testemunhas, não 
somente em geral, mas também em particular pela tal pessoa295.  

 

Apesar de tais regras servirem para o bom funcionamento das devassas na perspectiva 

eclesiástica/religiosa, aponta-las ajuda a pensar em como na visão do Frei Caetano, o juiz 

Thomé estava impedindo o acesso à verdade, ao contrário do que era sua prerrogativa296. 

Nesse sentido, é possível entender que o juiz realizou, por um lado, o ato de ouvir pessoas 

dignas de crédito, no sentido de que necessariamente faziam parte do grupo de “homens 

bons”, membros de elites. Contudo, por outro lado, o juiz ouvira pessoas com suspeita, que 

segundo o religioso eram ao mesmo tempo, próximas aos agressores e distantes do lugar onde 

teria ocorrido o desacato e a insolência. Os indícios que essas pessoas supostamente 

escolhidas pelo juiz Thomé tiveram para testemunhar, não eram “de vista”, como deveriam 

 
294 HESPANHA, Antônio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventuranças da inferioridade nas sociedades de Antigo 
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008. p. 28 e 29. 
295 Livro V. Título 39. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado 
da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 363. Para uma contextualização maior desse 
conjunto de regras ver capítulo 1.  
296 Não é o intuito aqui inferir que o Frei Caetano da Purificação ou o juiz Thomé tivessem conhecimento pleno 
da literatura jurídica aqui citada, mas que esta era contemporânea a estes sujeitos, e, portanto, fazia parte de 
um mesmo campo de ideias, regras e normas que lhes era, no mínimo, familiar. O mesmo pode-se dizer sobre o 
Sermão proclamado por Antônio Vieira acima citado, dos quais certamente não presenciaram os sujeitos 
históricos aqui estudados, mas cujas ideias expressas ajudam a entender os significados de justiça e verdade em 
determinado recorte espaço-temporal, no caso, a América portuguesa durante a Época Moderna.  



111 
 

ser, segundo entendia o religioso, e segundo constam as normas para as devassas do período. 

Além disso, explica-se o problema de ameaçar prender aqueles que falassem a verdade do que 

“viram, ou souberam, ou ouviram dizer”297, como ocorreu com o José Álvares, segundo o 

relato.  

Com isso, destaca-se como o ofício do Frei Caetano da Purificação remetido ao 

governador e capitão-general suscita, ao mesmo tempo, reflexões sobre os significados de 

corrupção, justiça e verdade nos termos daquela sociedade colonial, como também de que 

forma a ruptura das expectativas com relação ao funcionamento dessa justiça e ao 

recolhimento ou não de testemunhos verdadeiros, configuravam-se como uma desordem para 

o remetente. O objetivo aqui, foi apontar para essa perspectiva de leitura em um caso em que, 

novamente, a palavra “desordem” não foi sequer utilizada, mas construída no conteúdo da 

documentação em que a desobediência às ordens do governador e capitão-general ocorreu, 

segundo o religioso, por parte do sargento-mor e do juiz ordinário. Essa perspectiva permite 

apontar para os possíveis significados de “homiziar” a verdade e “escurecer a realidade”, para 

utilizar as palavras do Frei Caetano da Purificação.  

Foi possível, sobretudo, pensar a sociabilidade colonial que se construía entre vilas 

vizinhas da capitania de São Paulo, de Santos e de São Sebastião. A partir do relato do religioso, 

observou-se que os sujeitos estavam envolvidos em perspectivas e expectativas de justiça 

específicas, tendo em vista o caráter corporativo, as relações de serviço e benefício esperadas 

e as prerrogativas dos cargos de cada autoridade.  

2.3. Tumulto, violência e violação 

O Frei Seraphino iniciou seu relato informando que, no dia 19 de março de 1723, festa 

de São José, um capitão chamado Salvador Afonso viu um moço saindo da missa no Convento 

de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião298 com uma faca no bolso e, indignado, 

tentou abordá-lo para prendê-lo. O rapaz, por sua vez, questionou os motivos da autoridade, 

exigindo que ele apresentasse a razão para tal prisão e a ordem que o autorizava a agir dessa 

maneira, resistindo à prisão e fazendo com que o capitão perdesse a faca que carregava. 

Porém, conforme apontou o religioso, Salvador Afonso, com grande violência, ameaçou o 

moço, com a ajuda de seus escravizados armados com armas de fogo, tentou forçá-lo a se 

 
297 Maneira como escrevia-se em devassas. O juiz fazia as perguntas e geralmente um escrivão anotava as 
respostas das testemunhas acompanhadas das maneiras como elas conheceram as informações que relatavam.  
298 Sobre esse convento ver o capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 



112 
 

submeter. O Frei julgou a atitude do capitão como injusta e sem razão, uma vez que a 

motivação para a prisão, segundo ele, não era outra, senão a vingança: “fazia só a fim de vingar 

a má vontade que / segundo se diz lhe tem, e assim se deve prezu- / mir pella pouca justiça, e 

rezão com que procedia”299.  

Dando prosseguimento ao relato, o Frei Seraphino informou que soube da situação no 

momento em que as pessoas começaram a sair da igreja tumultuosamente, fazendo com que 

os religiosos descessem do confessionário onde estavam para persuadir o capitão a desistir de 

sua fúria e deixar o moço ir embora. O argumento utilizado pelos religiosos envolvidos foi de 

que o lugar onde estavam – a igreja do convento – não permitia tal comportamento e que não 

havia razão para prender o moço nem tomar sua faca. Ainda, o Frei informou que viu o “mal 

procedimento e cortesia” do Salvador Afonso, o que o fez julgar como incoerente a atitude 

dele ao ameaçar um sujeito por ter uma faca sendo que ele mesmo, e seus escravizados, 

carregavam também carregavam outras armas na igreja. Segundo o relato, os religiosos, a 

partir da autorização do Frei Seraphino, recorreram aos escravizados do convento utilizando 

facas para conter a situação. Foi relatado que no meio da confusão um escravizado fugiu com 

uma das armas, enquanto as demais teriam ficado sob posse do Frei Seraphino. 

Um tempo depois que o religioso se recolheu, o capitão retornou ao cruzeiro da igreja 

portando uma espada, e disse disparates prometendo cólera ao espaço religioso. A atitude do 

Frei Seraphino diante disso foi de buscar impedir que os religiosos castigassem o capitão em 

demasia para “evitar maior sina”. Isso porque, segundo o Frei, em ocasião anterior de 

semelhante desrespeito à imunidade da igreja, o restante dos religiosos não castigara o sujeito 

que cometera o delito, fazendo com que a situação ficasse suscetível à repetição. Nessa 

ocasião prévia, conforme o relato, teria sido apenas feito um requerimento ao ouvidor geral 

quando este esteve atuando na correição na vila de São Sebastião.  

O Frei Seraphino explicitou seu contentamento com o “sucesso” da atitude tomada por 

ele e pelos demais religiosos do Convento de Nossa Senhora do Amparo, e opinou ao 

governador e capitão-general que seria interessante que ocorresse alguma “emenda nesses 

homens” que não querem bem o nome “de el Rey, que só quer o socego de seus vassalos”. Ou 

seja, para o ele, esses homens como o capitão vinham oprimindo os vassalos do rei e 

desrespeitando o sagrado, portanto, em sua visão, era necessária uma punição. No 

 
299 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41. 



113 
 

encerramento do ofício, o Frei acrescentou que, quando o governador e capitão-general 

solicitasse mais informações para averiguar a situação, encontraria muito mais apontamentos, 

que o religioso optou por omitir para “não parecer mais apaixonado contra o Capitão”.  

 

2.3.1. Sujeitos 

Poucas ou nenhuma informação tem-se sobre os sujeitos envolvidos nesse caso, o Frei 

Seraphino de Santa Thereza e o “moço”. Já sobre o capitão Salvador Afonso há algumas 

informações. Tratava-se possivelmente de Salvador Afonso de Medeiros Prêto que aparece em 

ofício feito pelo sargento-mor Manuel Gomes Marzagão no sexto volume da “Memória 

Histórica de São Sebastião”300 (1959) como um entre quatro capitães da vila. O autor, Antônio 

Almeida, também cita ofício de dezembro de 1722 redigido por Salvador Afonso ao Rodrigo 

César de Menezes sobre estar vago o posto de capitão-mor, e, sem saber se já haviam 

proponentes, indicou três nomes.  

 

2.3.2. Ações  

Algumas informações são necessárias antes de analisar o ocorrido no Convento de 

Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião nesse caso. Cabe situar o tópico da violação 

do espaço sagrado da igreja. Para encaminhar a discussão a esse respeito, apresenta-se as 

recomendações das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707) acerca da 

imunidade da igreja, bem como aspectos sobre a sua violação da igreja301. Destaca-se que 

possivelmente o Frei Seraphino de Santa Thereza tinha algum conhecimento a respeito dessas 

regras, mas que esse não necessariamente era o caso do capitão Salvador Afonso. 

 Segundo as normativas, qualquer igreja, capela, ermida, mosteiro garantia imunidade 

aos delinquentes que neles se abrigassem. O que significava que não poderiam ser presas nem 

tiradas pela justiça secular pessoas que pudessem ser condenadas a penas de mortes naturais 

ou cíveis, amputação de membro ou outras penas de sangue que viessem a se abrigar nestes 

espaços. As Constituições previam algumas exceções, isto é, pessoas a quem não se concedia 

a imunidade da igreja caso viessem a se abrigar nos espaços religiosos. Era o caso dos: hereges, 

 
300 ALMEIDA, Antônio Paulino de. Memória histórica de São Sebastião (VI). Revista de História, São Paulo, v. 18, 
n. 38, p. 419–444, 2015. DOI: 10.11606/issn.2316-9141.rh.1959.107504. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504. Acesso em: 19 dez. 2024. p. 434 e 435. 
301 Para uma contextualização mais detalhada das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, ver capítulo 
1. 

https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504


114 
 

blasfemos, feiticeiros, apostadores, ladrões públicos, pessoas que destruíssem campos, 

lavouras e colheitas; pessoas que roubassem ou esbulhassem a igreja de seus bens; pessoas 

que já estando abrigadas na igreja, cometessem crimes ou delitos graves em seu interior; 

escravos, ainda que cristãos, que estivessem fugindo de seus senhores para se livrarem do 

cativeiro; judeus, mouros ou quaisquer infiéis; leigos que cometerem crimes pertencentes ao 

foro eclesiástico ou foro misto que a justiça eclesiástica tiver prevenção; clérigos ou pessoas 

eclesiásticas com privilégios do foro, ainda que tenham cometidos delitos graves; pessoas que 

cometerem delitos em que não for estabelecida pena de morte, ou qualquer pena de efusão 

de sangue302. 

 O ofício remetido pelo Frei Seraphino de Santa Thereza não permite identificar se o 

moço que saía da igreja do convento pertencia a alguma dessas categorias de pessoas a quem 

não deveria ser concedida a imunidade da igreja. Contudo, o documento evidencia o 

reconhecimento do religioso a respeito da necessidade de respeito a essa imunidade, ao 

menos na situação relatada e na situação antecedente mencionada brevemente por ele. Isto 

é, o Frei Seraphino reconhecia que o espaço do convento não era apropriado para que a 

autoridade secular, na figura do capitão, viesse a prender o rapaz. Pelo teor do documento, 

não parecia um caso de dúvida se deveria ou não ser concedida a imunidade da igreja ao moço, 

pois, ao que o ofício indica, essa garantia de imunidade já era tida como dado pressuposto 

pelo Frei. Para ele, o capitão agia incorretamente ao tentar prender o moço na igreja, ainda 

mais motivado por uma suposta vingança.  

Embora não seja o caso relatado, as constituições ainda previam o que deveria ser feito 

em caso de dúvida para a concessão ou não da imunidade. Indica que, deveria ser procurado 

o Vigário Geral ou Vigário da Vara, em sua ausência, os seus visitadores e em sua ausência, 

ministros, coadjutores ou curas da igreja. “E havendo algum summario de culpas”, este deveria 

ser mostrado ao juiz para julgar a imunidade. Se não houver sumário de culpas, três ou quatro 

testemunhas deveriam ser perguntadas para o representante da Igreja e o Juiz secular decidir 

sobre o ponto. Sem a realização desses procedimentos, os juízes e demais autoridades 

seculares ficavam proibidos de retirar o delinquente da igreja, sob pena de excomunhão, e 

também ficavam impedidos de acorrenta-lo ou negar o que comer e beber303.  

 
302 Livro IV. Título 33 e 34. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do 
Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.270 a 273. 
303 Livro IV. Título 34. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado 
da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 273 a 275. 



115 
 

Ainda, pode ser feita uma outra reflexão no que tange o tema da imunidade da igreja. 

O religioso comentou que o “moço” estava saindo da missa carregando uma faca, o que, faria 

com que supostamente ele fosse um delinquente, sobretudo aos olhos do capitão que o 

atacou. Segundo as constituições, aqueles delinquentes que estivessem sob imunidade da 

igreja, “abrigados” ali, deveriam agir “honesta e decentemente”, porque “se todos são 

obrigados a estar na Igreja com toda a devoção, honestidade e decência, com muito mais razão 

o devem ser os que a buscão por refugio, valendo-se da sua imunidade, para que seu privilegio 

não seja ocasião de a profanarem”304. As constituições informam algumas regras como não 

fazer banquetes, não jogar jogos nem ter conversas profanas, não comer, beber e dormir na 

capela-mor, entre outras.  

Ao que tudo indica, o que o Frei Seraphino e demais religiosos acompanhados de 

escravizados do convento esperavam do governador era que este evitasse a violação da igreja 

que poderia ser causada pela querela entre Salvador Afonso e o moço. Segundo as 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, a violação da igreja ocorria em cinco casos, 

desde que ocorridos dentro do espaço religioso305: homicídio, efusão de sangue (humano), 

efusão de sêmen (humano), cópula conjugal ilícita, enterro de herege ou excomungado 

denunciado; enterro de pagão infiel ou criança filha de pais não-cristãos não batizada. A 

violação da igreja fazia com que ficasse proibida a celebração dos ofícios divinos, exceto 

pregação, na igreja violada306.  

Retomando a análise, percebe-se que são centrais na argumentação do Frei Seraphino 

de Santa Thereza os temas do castigo e da necessidade de uma justa motivação para agir. 

Portanto, cabe uma discussão acerca do pano de fundo para esses temas que é a violência, a 

qual também tange, de alguma forma, aspectos circunscritos nas demais correspondências 

estudadas. Aborda-se também, a questão do armamento de escravizados, um tópico central 

nesse caso e em outros a serem discutidos nessa dissertação.  

Nas sociedades escravistas da Época Moderna, a violência, em termos gerais, 

apresentava-se em todas as relações sociais. Conforme Silvia Lara, é interessante questionar 

as especificidades dessa violência, de que forma essa aparece nas dinâmicas do cotidiano, “nas 

 
304 Livro IV. Título 35. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado 
da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 275 e 276. 
305 O que não inclui apenas a capela, e sim todos os espaços pertencentes à Igreja.  
306 Livro V. Título 67. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado 
da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.419 a 423. 



116 
 

relações de luta e resistência, acomodamentos e solidariedades vividos e experimentados por 

aqueles homens e mulheres coloniais”307. Nos casos aqui estudados, a violência aparece nas 

mais variadas relações sociais. De acordo com Lara, 

Ainda que atenuada ou questionada, ela era parte importante da dominação dos 
senhores sobre seus escravos no interior das unidades produtivas. A violência do 
senhor era vista como castigo, dominação. A do escravo, como falta, transgressão, 
violação do domínio senhorial, rebeldia. De modos diferentes sempre estiveram 
presentes no mundo colonial, fazendo-o funcionar, produzir ou não308. 

 

É possível estender a abordagem acima ao considerar os conventos como unidades 

produtivas, o que não seria nenhum exagero considerando não somente que esses produziam 

para sua subsistência, como também para manter relações comerciais, como apresentado no 

capítulo 1. Nessa perspectiva, a figura dos religiosos se assemelha com a do “senhor” com a 

qual trabalhou Lara, portanto, as violências aplicadas pelos religiosos, em muitos sentidos 

eram tidas pelos membros do clero regular remetentes da documentação como dominação e 

castigo, enquanto as dos escravizados, como faltas, e mesmo excessos. Contudo, como no 

documento apresentado acima, os escravizados também atuavam a mando dos religiosos na 

defesa do espaço sagrado do convento ou da igreja, perseguindo de forma armada os 

invasores e contendo as situações de tumulto.  

 A esse respeito, a historiografia tem indicado a complexidade de lidar com a questão 

do uso de armamento por escravizados, sobretudo por seu caráter dual, isto é, tido como 

legítimo ou ilegítimo a depender dos objetivos a cada circunstância. Ana Paula Pereira Costa 

trabalha documentação de Minas Gerais no século XVIII, portanto de um contexto com alguma 

semelhança ao trabalhado na presente pesquisa, na qual o armamento particular de 

escravizados era feito por senhores que necessitavam de guarda pessoal em situações diversas 

para resolver suas diligências. Segundo a autora, esse armamento era algo corriqueiro e 

encarado como fulcral, além de ser visto como símbolo de poder pessoal e demonstração de 

prestígio para aqueles que almejavam se consagrar como elite local309. No caso aqui 

trabalhado, os religiosos do Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião 

armavam seus escravizados com facas para a resolução de conflitos, o que não deve ser 

 
307 LARA, Silvia Hunold. Campos da violência: escravos e senhores na Capitania do Rio de Janeiro 1750-1808. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra. 1988.  
308 Ibidem. p. 21. 
309 COSTA, Ana Paula Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milícias privadas, 
negociação e criminalidade na sociedade mineira setecentista. Revista de História Regional, v. 23, n. 1, 2018. 
Disponível em: https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025. p. 76. 

https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877


117 
 

entendido como prática excepcional ou surpreendente. Esse armamento, segundo Costa, 

exigia a mobilização de algum nível de confiança mútua e negociação entre os sujeitos, tendo 

em vista os riscos em realizá-lo310. 

Ainda, a autora aponta como a legislação para o controle das armas, criada e 

disseminada em bandos nas Minas e mesmo em São Paulo em várias ocasiões, destinada à 

população livre, mas sobretudo à população escravizada, pode ser interpretada como uma 

preocupação das autoridades locais. Essas temiam que, portando armas, os cativos tivessem 

mais força para se rebelar contra o domínio escravista, de forma individual ou coletiva311. A 

respeito do caráter legítimo ou ilegítimo à atitude de armar a população escravizada, Costa 

sintetiza: 

Em determinados momentos o uso de armas, sobretudo por parte dos escravos, se 
apresentava como um grande problema na medida em que esses instrumentos se 
constituíam em elementos de definição da condição social, além de tornarem a 
rebeldia escrava contra os senhores bem mais ameaçadora. Porém, em outras 
ocasiões, e isso desde o início da ocupação da capitania mineira, senhores 
necessitavam armar seus escravos para garantirem sua defesa, a de suas 
propriedades e para prestarem serviços ao Rei. Assim, dentro deste contexto, a posse 
de armas e a possibilidade de mobilizar homens para lutar eram fatores 
fundamentais no processo de definição do poder e conquista do território. E a coroa 
contava com o poderio bélico de seus vassalos para manter a ordem e defender os 
interesses imperiais. Não por acaso todos os segmentos sociais armavam-se 
independentemente dos controles governamentais312. 

 

Soma-se à questão da violência uma outra camada de complexidade quando a 

necessidade do castigo é direcionada a outros sujeitos, como as autoridades políticas. É o caso 

da defesa que o Frei Seraphino fez ao governador e capitão-general: que punisse o capitão 

Salvador Afonso para que os religiosos e seus escravizados não precisassem fazê-lo. A lógica 

de punição como necessária, desde que feita de maneira comedida e pela autoridade 

responsável, vincula-se, novamente, à construção que se tinha de justiça. Isso aparece em dois 

momentos da argumentação do religioso franciscano: quando ele julga a motivação do capitão 

Salvador Afonso de prender o moço como “sem razão”, porque essa era vingança; e quando 

ele opta por omitir detalhes da situação para não parecer “mais apaixonado contra o capitão”.  

 
310 Ibidem. p. 85. 
311 Forem repetidas algumas leis com este mesmo intuito. A autora trabalha uma “ordem régia datada de 28 de 
março de 1714 aprovou um bando lançado pelo governador das Minas e São Paulo D. Brás Baltasar da Silveira no 
qual ficou estipulada a proibição do uso indiscriminado de armas de fogo.” Para detalhes ver: COSTA, Ana Paula 
Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milícias privadas, negociação e criminalidade 
na sociedade mineira setecentista. Revista de História Regional, v. 23, n. 1, 2018. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025. p. 78. 
312 Ibidem. p. 80 e 81. 

https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877


118 
 

Para ambos, é válido retomar como a motivação para as ações era tida como tão 

importante quanto as ações em si. Isto é, atitudes motivadas por interesses e sentimentos 

pessoais, como a vingança, não se configuravam como justos, visto que a justiça deveria ser 

mobilizada sempre para o bem comum313. Contudo, assinala-se que a questão do armamento 

de escravizados era uma via de mão dupla, no sentido de que por um lado, havia uma 

preocupação senhorial e das autoridades com relação à possibilidade de rebeldias por parte 

dos escravizados caso estivessem armados, por outro, este armamento era feito para que 

senhores garantissem sua defesa, de suas propriedades e para prestação de serviços ao rei, o 

que exigia algum nível de negociação e mesmo confiança nessa dinâmica.  

Essa lógica da construção do que seria um castigo justo nos termos setecentistas foi 

trabalhada por Silvia Lara, embora a autora privilegiasse o tópico nas relações entre senhores 

e escravizados. Para o caso aqui trabalhado, é válida a aproximação. Lara estudou a obra do 

jesuíta italiano Jorge Benci, residente na Bahia, publicado em 1705 cujo título é “Economia 

Cristã dos Senhores no Governo dos Escravos”. Segundo a historiadora, a argumentação do 

jesuíta pressupunha como a relação “senhor-escravo” era um complexo de obrigações 

recíprocas e que, entre elas estava o castigo, o qual: “não devia ser indiscriminado mas sim 

medido e justificado. E para que efetivamente pudesse evitar os ‘erros’ dos escravos, devia 

inspirar temor [...]”314. Nesse sentido, a punição do capitão, na visão do Frei Seraphino de 

Santa Thereza, não deveria ser desmedida, para não aproximar a postura dos religiosos e do 

governador à do capitão movido por paixões, embora devesse acontecer para evitar “maior 

sina”, evitar outras situações de desrespeito.  

Em contrapartida, é necessário pontuar a maneira como dentro de uma mesma lógica 

de construção do que seria um “castigo não discriminado”, os mesmos religiosos também 

agiam na contramão do que, supostamente, defendiam. A título de exemplo, em um convento 

também franciscano e de uma vila vizinha, o de Santo Antônio da vila de Santos, há um auto 

de devassa de 1719 no qual oito testemunhas falavam sobre como escrivão da vara da vila de 

Santos, Antonio Freire Agostim, havia sofrido açoites e castigos na mão dos frades deste 

convento, que se vingavam do escrivão por este ter feito mal a um escravizado do convento315. 

 
313 Sobre isso, ver o caso anterior. Capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 
314 LARA, Silvia Hunold. Campos da violência: escravos e senhores na Capitania do Rio de Janeiro 1750-1808. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra. 1988. p. 49. 
315 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1). Ver discussão sobre o papel das testemunhas nas devassas na 
subseção “2.2. Desacato e mentira”.  



119 
 

Ou seja, anos antes do tumulto causado pela vingança do capitão Salvador contra o moço 

relatado pelo Frei Seraphino no seu convento em São Sebastião, açoites foram cometidos 

pelos freis do convento vizinho, em uma lógica de punição motivadas por vingança contra um 

escrivão. 

No auto remetido ao rei em junho de 1719 pelo juiz de fora da vila de Santos, Matias 

da Silva, exigia-se que o padre guardião do Convento de Santo Antônio da vila fosse castigado 

porque ele e mais religiosos do convento haviam açoitado o escrivão da na portaria da igreja, 

após o terem puxado pelo cabelo e proferido palavras de desacato. O auto e os testemunhos 

indicaram que em maio de 1719, o escrivão estava andando de noite e avistou Bartholomeu, 

que dizia ser escravizado do Frei José de Santa Brígida, guardião do Convento de Santo 

Antônio. Antônio Freire, o escrivão, repreendeu Bartholomeu por estar na rua, e disse lhe ter 

dado “umas vergastadas”.  

Com isso, Bartholomeu pegou uma pedra para atirar no escrivão. Quando chegou 

domingo, dia da missa, dois frades chamaram Antônio Freire para o convento, onde o pegaram 

e puxaram pelos cabelos da portaria até o capítulo com outros religiosos. Lá, o Frei José de 

Santa Brígida e mais religiosos tiraram a casaca e a espada do escrivão e o fizeram ajoelhar. 

Segundo o auto, o Frei José perguntava ao escrivão o motivo de ter agredido seu escravizado, 

Bartholomeu, e se alguém havia lhe ordenado fazê-lo, na noite anterior. A resposta foi a 

seguinte: fizera por tê-lo visto fora de hora durante a noite. Então, o Frei José, guardião do 

convento, pediu que um leigo desse “disciplinadas” nas costas do escrivão, chamando-o de 

“mameluco”, “bastardo” e “desavergonhado”, o que aponta para uma possível 

miscigenação316. As testemunhas, em sua maioria homens de negócio e mercadores de loja 

aberta, confirmaram a versão do escrivão. 

Da mesma forma que no ofício do Frei Seraphino de Santa Thereza, o auto da situação 

ocorrida entre o escrivão, o escravizado e o guardião do convento também permite reflexões 

sobre a aplicação de castigos, a violência em espaços religiosos e a violação da igreja, aspectos 

necessariamente imersos em lógicas hierárquicas e escravistas. Ainda, é significativo como o 

comportamento dos sujeitos que aparecem nesses dois documentos, que relatam ocorridos 

em conventos e em recortes temporais próximos, é bastante diferente e dinâmico317. Isto é, as 

 
316 Não foi possível identificar outros documentos sobre esse sujeito. 
317 Casos semelhantes a este do auto da devassa de 1719 são discutidos no capítulo 3 desta dissertação. Ver, por 
exemplo a subseção “3.4. Apostasia e escândalo”.  



120 
 

ações do escravizado Bartholomeu do Convento de Santo Antônio foram diferentes das dos 

escravizados do convento de Nossa Senhora do Amparo; o mesmo pode se dizer sobre a 

postura dos religiosos, Frei José, guardião do convento em Santos, e Frei Seraphino, religioso 

do convento em São Sebastião com relação a aplicação de castigos e à motivação vingativa.  

O relato do Frei Seraphino de Santa Thereza permite uma análise sobre os significados 

das ações e das intenções dos sujeitos mencionados. Agir com razão ao prender ou castigar, 

onde e como fazê-lo eram aspectos de importância para os envolvidos na trama, assim como 

as intenções e motivações que os levaram a essas ações. Se o moço estivesse sob imunidade 

da igreja ou não, o fato dele estar armado, poderia levar a uma violação da igreja. Na mesma 

lógica, a atitude do capitão em atacá-lo também poderia levar à mesma violação, e ainda era 

motivada por vingança, ou seja, “sem razão”, na visão do religioso. Ao capitão, segundo 

argumentou o Frei Seraphino, cabia a aplicação de castigo, desde que não aplicados de forma 

desmedida.  

Para complementar a discussão, apresenta-se uma análise de um outro documento, o 

único encontrado dentre os disponibilizados pelo Projeto Resgate que faz menção a este 

convento318. Trata-se de uma certidão passada por Fernando Pereira de Castro, ajudante de 

infantaria, ao governador da praça de Santos, António Gaioso Nogueirol, que lhe havia 

ordenado que fosse à vila de São Sebastião em companhia do delegado visitador, Frei Manoel 

de Maria Magdalena, religioso franciscano, para levar os religiosos do Convento de Nossa 

Senhora do Amparo à obediência. O ajudante de infantaria informou que os religiosos do 

convento haviam se levantado, negando obediência ao prelado. Para combater essas 

desobediências, Fernando Pereira, Frei Manoel e outros vinte e dois soldados e dois sargentos 

estiveram de 30 de junho a 11 de julho de 1726 deixando os religiosos obedientes.  

É interessante observar que há mais outra certidão com a mesma temática anexada 

próxima a esta. Segundo esse documento, o ajudante de infantaria Fernando Pereira de Castro 

seguia a ordem do António Gaioso Nogueirol para ir a determinadas vilas para pôr em 

obediência religiosos de conventos franciscanos. Nesse movimento foram vinte soldados e 

dois sargentos ao Convento de Santa Clara de Taubaté, do qual os religiosos, sabendo da visita 

dos soldados, fugiram para Guaratinguetá “uns vestidos de trajes seculares, levando consigo 

parte dos escravos, roupas e paramentos”. O Frei mencionado, Frei Manuel de Jesus Maria 

 
318 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 19\Doc. 1890 (1) folha 42 a 45.  



121 
 

Magdalena, possivelmente atendia ao Convento de Santa Clara, depois foi levado a 

acompanhar Fernando Pereira de Castro partindo da vila da Conceição de Itanhaém e indo à 

vila de São Sebastião. O motivo do levante desses religiosos franciscanos é desconhecido, 

porém, juntamente ao documento sobre o açoite sofrido pelo escrivão de Santos pelas mãos 

dos religiosos, e ao relato do Frei Seraphino de Santa Thereza, ajuda a compreender a 

possibilidade de inconstância e os conflitos entre esses e autoridades do governo temporal319. 

2.4. Perseguição 

Em abril de 1745 o Frei Antônio da Soledade do hospício de São Bento de Sorocaba 

escreveu uma carta ao governador e capitão-general. Nela, o religioso explicava que no 

hospício moravam um presidente e dois monges. No momento de escrita do documento, 

viviam “com tantos distúrbios, que me perciza, pello cargo que tenho a dar para a Vossa 

Senhoria Ilustríssima do dezasocego em que nos vemos”. Consta na carta que o tabelião da 

vila de Sorocaba estava recolhido no hospício, temendo pela sua vida porque havia levantado 

um bastão para um homem chamado António Antunes que o foi injuriar em sua casa. Essa 

informação era sabida “pello que dizem”. A parte seguinte da carta é bem interessante: o 

religioso coloca que, como o Antônio Antunes era “paulista, com grande séquito de parentes, 

se achão os mais deles armados, com siladas por todos os cantos, reconhessendo a todos os 

que passam; e sobretudo cercando nosso Mosteiro todo em roda com as mesmas siladas”320. 

Uma série de reflexões podem ser realizadas a partir do conteúdo da carta remetida 

pelo Frei Antônio. Os significados que o religioso atribuiu aos “distúrbios” e “desassossegos” 

que o hospício beneditino vinha sofrendo, a questão da imunidade da igreja cedida ao tabelião 

que fugia de sujeitos armados, bem como a conotação possivelmente negativa do termo 

“paulista” que o frei adotou para se referir ao homem que perseguia o tabelião são alguns dos 

tópicos a serem discutidos. Para encaminhar tais reflexões, utilizando mais documentação e 

abordagens historiográficas, realizou-se uma investigação sobre o hospício de São Bento da 

vila de Sorocaba; sobre o remetente e o destinatário da carta, bem como demais sujeitos 

mencionados em seu conteúdo; e sobre os possíveis significados das ações por eles realizadas, 

conforme o relato do Frei Antônio da Soledade. 

 

 
319 Casos semelhantes foram mencionados anteriormente, na subseção “2.1. Fuga”.  
320 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10. 



122 
 

2.4.1. Hospício de São Bento da vila de Sorocaba 

A data de fundação do hospício de São Bento da vila de Sorocaba é um pouco nebulosa. 

Segundo Jorge Victor Araújo de Souza, a partir da narrativa histórica de Affonso de E. Taunay, 

“História antiga da Abadia de São Paulo (1598-1772)”, a data de fundação do espaço foi 1660, 

a partir da doação feita por Baltazar Fernandes. 

Segundo o documento de doação, os beneditinos deveriam fabricar um dormitório, 
com quatro celas, despensa, cozinha e refeitório. Em contrapartida, Baltazar doava 
‘sua terça, que diretamente lhe couber por sua morte, assim de bens móveis como o 
de raiz e peças do gentio da terra para o serviço da igreja’. Isto seria dado aos 
religiosos após a morte do doador, todavia de imediato ele se comprometia em 
oferecer ‘um moço também do gentio da terra para serviço da sacristia, e assim uma 
moça cozinheira para o serviço dos reverendos padres’, além de ‘doze vacas, um 
touro, um moinho, uma vinha e casas’. Também oferecia ‘para os padres fazerem 
suas lavouras um pedaço de terras que começará uma roça, que ora se planta 
mandioca para sustento dos ditos padres’. Naquelas imediações, doações tão 
generosas só poderiam vir de um homem que possuía quatrocentos índios e 
plantações de algodão e trigo321. 

  

A presente pesquisa não teve acesso ao documento de doação do hospício, e sim a 

uma relação de bens de 1797 ou 1798. Nela, o presidente do hospício à época, Frei Francisco 

de Santa Maria, registrou 1674 como data de fundação do espaço, derivado de doação de 

Baltazar Fernandes, e prosseguiu para a descrição dos bens que o hospício tinha ao final do 

século XVIII322. Estes documentos permitem atribuir ao hospício de São Bento da vila de 

Sorocaba a característica de ter alguma riqueza historicamente construída, embora a 

quantidade de religiosos habitando o hospício seja bem diminuta (em 1797/98, tinha-se 

apenas 1 religioso).  

A esse respeito, quinze anos antes do envio da carta do Frei Antônio da Soledade, 

portanto, em 1730, o hospício de Sorocaba também foi mencionado em um outro documento. 

Trata-se de uma carta na qual o governador e capitão-general Antônio da Silva Caldeira 

Pimentel (que governou a capitania de São Paulo entre 1727-1732) informou ao rei que havia 

solicitado aos religiosos do hospício as escrituras, licenças e concessões de terras que 

tivessem, além da ordem régia para fundação do espaço, ao que, segundo o governador, só 

foram entregues depois de muita pressão e “repúdios” dos oficiais da câmara da vila aos 

 
321 SOUZA, Jorge Victor de Araújo. Para além do claustro: uma História Social da inserção beneditina na América 
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em História), Universidade Federal Fluminense, Niterói, 
2011. p. 95 e 96. Utilizando TAUNAY, Affonso de E. História antiga da Abadia de São Paulo (1598-1772), São Paulo, 
Tip. Ideal H. L. Canton, 1927. 
322 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 45. p. 147.Detalhes estão no capítulo 1.  



123 
 

beneditinos. Questionando a legitimidade das posses desses religiosos, sobretudo das terras, 

ele prosseguiu a carta ao rei indicando que os religiosos que habitavam no hospício de 

Sorocaba, mas também os conventos beneditinos de Jundiaí e Parnaíba, eram “mercadores e 

tratantes, e não Monges de hum tão grande Patriarca”. A sugestão que o governador Antônio 

Pimentel deu ao rei foi a de que os religiosos beneditinos que estavam divididos entre 

Sorocaba, Jundiaí e Parnaíba deveriam se recolher no Mosteiro da cidade de São Paulo, e que 

fosse aplicado “a essas tais e quais rendas que os três sobreditos tiverem” “o zelo da honra de 

Deus”, visando os interesses reais e o “socego público”. E que, se estivessem “de pesar em 

equilíbrio”, que se extinguissem também os conventos da própria cidade de São Paulo, que ao 

ver do governador, eram a oficina de “todas as perturbaçõens da República”323.  

Ainda, uma outra menção ao hospício de São Bento de Sorocaba está em uma relação 

de várias cartas de Antônio da Silva Caldeira Pimentel ao rei a respeito das “contendas das 

Câmaras da vila de Sorocaba com os religiosos da Ordem de São Bento a respeito das terras”, 

de 1728, conforme a descrição do Projeto Resgate324. Infelizmente, o documento em si está 

ilegível, mas possivelmente relaciona-se ao anterior, no qual oficiais da câmara da vila estavam 

descontentes com o uso das terras dos religiosos e recorriam para obtê-las. Os mesmos oficiais 

da câmara de Sorocaba remeteram representação ao Conselho Ultramarino em 1734 

solicitando envio de um vigário colado à vila, além de algumas isenções como a da côngrua, 

dada a “muita pobreza” da vila e a “humildade” dos seus moradores325.  

Essas menções ajudam a pensar nas disputas com relação à vida material dos hospícios 

e mosteiros, especificamente do hospício de São Bento da vila de Sorocaba, e em como essas 

podiam mobilizar uma rede de autoridades interessadas. O argumento das “perturbaçõens” 

com relação ao espaço religioso dos beneditinos das vilas de Sorocaba, Jundiaí, Parnaíba, e 

mesmo da cidade de São Paulo, por parte do governador e capitão-general, aponta para uma 

instabilidade na relação entre estes sujeitos. Isto é, até aqui foram trabalhados documentos 

em que os religiosos recorriam ao governador para solucionar suas contendas, embora seja 

fundamental indicar que, em muitos casos, o governador tinha outros interesses em mente, e 

 
323 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 719 (1). 
324 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 643. 
325 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 10\Doc. 1042. A discussão sobre a temática dos religiosos como promotores de 
desordens está no capítulo 3.  



124 
 

podia ver os religiosos como um obstáculo326. Nesse sentido, é possível apontar um aspecto 

diferente sobre a relação com os religiosos e o governo, de Rodrigo César de Menezes – nos 

casos trabalhados anteriormente – a Antônio da Silva Caldeira Pimentel. 

Cabe salientar que o recorte temporal da carta do Frei Antônio da Soledade é distinto, 

não somente dos casos discutidos até aqui, mas também dos documentos acima que abordam 

o espaço do hospício de Sorocaba. A carta foi remetida em 8 de abril de 1745, portanto dias 

antes do desmembramento do bispado do Rio de Janeiro em mais quatro partes – dois 

bispados, um em Mariana e um em São Paulo; e duas prelazias, uma em Goiás e a outra em 

Cuiabá – via decreto régio. A confirmação da criação destes bispados por bula papal foi 

realizada meses depois, em dezembro de 1745. O remetente da carta era o governador à época 

em que a capitania de São Paulo era anexada à do Rio de Janeiro, D. Luís Mascarenhas327. 

Seu governo, segundo Dalila Zanon, foi marcado por uma atenção redobrada às minas 

de Cuiabá.  

Foi para lá que D. Luís Mascarenhas enviou a seguinte ordem, “Por me constar que 
nas minas de Cuiabá se acham alguns clérigos e frades sem emprego algum, e estes 
fiados no seu caráter, e por não ter em que se ocupar costumam andar perturbando 
o sossego público, e cometer vários absurdos e excessos...”; para atalhar esses 
abusos enviava um ouvidor para que ‘faça praticar naquelas minas as mesmas ordens 
do dito senhor, que nas Gerais se observam, a respeito dos ditos clérigos e frades.’ 
Ou seja, expulsar todos os clérigos desocupados da região328.  

 

A iniciativa para a criação do bispado tem relação, segundo a autora, com a efetivação 

das reformas tridentinas, uma vez que, “a sólida organização de paróquias atreladas aos 

poderes episcopais, meta essencial preconizada em Trento, esbarraria aqui na lenta e tardia 

criação das dioceses, nas frequentes e prolongadas vacâncias dos bispados, na escassez e na 

desqualificação do clero secular”329. Após a publicação das Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia, as aspirações tridentinas passaram a ser traduzidas mais fortemente na 

colônia ao longo de todo o século XVIII, e a criação do bispado de São Paulo é um dos aspectos 

 
326 O argumento de que os religiosos estavam agindo como mercadores foi um aspecto recorrente em outros 
documentos de autoridades do século XVIII para contrapor suas atividades, e, inclusive, fomentar sua expulsão, 
como foi o caso exemplar dos jesuítas. Sobre este assunto ver: AMANTINO, Márcia Sueli. Quando a igreja e a 
coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS: 
Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019. 
Disponível em: https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 14 jan. 2025. 
327 ZANON, Dalila. A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796). 1999. Dissertação 
(Mestrado em História) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Campinas, São Paulo, 1999. p. 35 a 37. 
328 Ibidem. p. 36. 
329 Ibidem. p. 44. 

https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893


125 
 

dessa maior intervenção da monarquia portuguesa nos assuntos eclesiásticos330. A autora 

sintetiza:  

A criação da diocese de São Paulo em 1745 insere-se neste conjunto de mudanças e 
de controle. Por parte do Estado, havia uma preocupação em controlar a região 
aurífera e centralizar a administração civil na capitania do Rio de Janeiro. A 
centralização da administração de toda a região Sul da Colônia na cidade do Rio fazia 
parte da estratégia da Coroa para manter os territórios do Sul que haviam sido 
ocupados pelos portugueses e que estavam sendo ameaçados pelos espanhóis. Na 
esfera administrativa da Igreja, o desmembramento da região mineradora do bispado 
do Rio de Janeiro trouxe, sem dúvida, um alívio para os prelados cariocas. 
Constituindo-se como uma região de grande afluxo de pessoas e de clérigos, 
necessitava de um controle constante por parte dos bispos331. 

 

Ao analisar cartas das visitas pastorais e a documentação disponível em “Documentos 

Interessantes para a História e Costumes de São Paulo”, Dalila Zanon indicou que desde os 

governos de Rodrigo César de Menezes até os momentos imediatamente precedentes à 

criação do bispado de São Paulo, ocorreram apontamentos sobre a “indisciplina dos 

eclesiásticos como um problema que atingia a capitania” embora os governadores admitissem 

que “as autoridades civis não dispunham de autoridade suficiente para manter sob controle o 

corpo eclesiástico”332. Novamente, a prerrogativa das autoridades coloniais – entre civis e 

eclesiásticas – em levar à obediência aos religiosos (seculares ou regulares) é evidente. Zanon 

acrescenta que: 

A irreverência dos sacerdotes frente aos representantes da Coroa na capitania estava 
atingindo estado alarmante, segundo o governador. No entanto, não era somente 
face ao poder civil que os eclesiásticos deixavam a desejar, a postura dos mesmos em 
relação às suas funções religiosas estavam sendo esquecidas. [...] O mau exemplo 
dos sacerdotes, causando escândalos, poderia levar toda a população da capitania a 
tomar semelhantes atitudes irreverentes333. 

  

Estas considerações sobre o espaço do hospício de São Bento de Sorocaba e sobre o 

recorte temporal da carta remetida ao governador D. Luis de Mascarenhas pelo Frei Antônio 

 
330 Ver mais sobre essa temática no capítulo 1. 
331 ZANON, Dalila. A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796). 1999. Dissertação 
(Mestrado em História) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Campinas, São Paulo, 1999. p. 49. 
332 Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos de 
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. apud. ZANON, 
Dalila. A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796). Dissertação (mestrado) - 
Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas, São Paulo, 1999. p. 22 
e 23. 
333 ZANON, Dalila. A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796). 1999. Dissertação 
(Mestrado em História) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Campinas, São Paulo, 1999. p. 23. 



126 
 

da Soledade em 1745 orientaram a análise das ações destes sujeitos e dos demais citados no 

documento. Antes, contudo, cabe entender mais sobre quem foram cada um destes 

personagens.  

 

2.4.2. Sujeitos 

Não foram encontrados outros documentos que mencionassem o Frei Antonio da 

Soledade, remetente da carta de 1745. Quanto ao destinatário, tratava-se de D. Luis de 

Mascarenhas334, governador e capitão-general da capitania de São Paulo entre 1739 e 1748. 

Em maio do último ano de seu governo, a capitania foi anexada ao Rio de Janeiro até 1765. 

Anos antes, a capitania de São Paulo foi dividida em 1748, com a criação da capitania do Mato 

Grosso e a capitania de Goiás. D. Luis de Mascarenhas foi destinatário de outras treze 

correspondências remetidas por religiosos e eclesiásticos335. 

Por não ser mencionado o nome do tabelião, consultou-se os Livros de Registro Geral 

de Mercês da Secretaria de Governo da Capitania336. Neles, consta que José Francisco Paiva foi 

nomeado escrivão em março de 1745 pelo governador e capitão-general, o qual lhe concedeu 

o cargo por seis meses. Ele já havia exercido esse ofício em 1743, primeira vez que seu nome 

é citado nos Livros de Registro. José Francisco Paiva também foi mencionado em certidão de 

1756, quando tornou-se escrivão na vila de Parnaíba337.  

Finalmente, tem-se indícios de que o sujeito Antonio Antunes era Antonio Antunes de 

Moura, que aparece como oficial da câmara de Sorocaba em representação de 1749, na qual 

ele vários outros oficiais explanavam como o fato de a vila de Sorocaba ser atendida por juízes 

de fora da vila de Itu era problemático338. Segundo esses oficiais, aconteciam ferimentos e 

mortes que exigiam amparo mais rápido, e que uma vez que a vila de Itu tinha uma certa 

distância de Sorocaba, os juízes ordinários de Sorocaba não conseguiam atender seus 

moradores com facilidade. A assinatura dessa representação é marcada por fórmulas como 

“suplicamos para amparo de seus vassalos [...] em Câmara com juristas dos republicanos”, “de 

Vossa Magestade humildes e obedientes vassalos”, o que aponta para a complexidade ao 

 
334 Este governador está melhor apresentado ao final do capítulo. 
335 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Docs. 1 ao 7, 11 a 16. 
336 Livros de Registro Geral de Mercês da Secretaria de Governo da Capitania, Livro 1.4.12. folha 166, página 338 
do pdf fornecido pelo Arquivo Público do Estado de São Paulo.  
337 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 22\Doc. 2124 (1). 
338 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 19\Doc. 1847 (1). 



127 
 

papel de Antonio Antunes, que anos antes foi caracterizado pelo religioso beneditino como 

causador de injúrias, e como um “paulista com grande séquito de parentes”339.  

Cabe uma breve discussão sobre a genealogia340 da conotação negativa de “paulista” 

ao século XVII, em que os escritos de jesuítas espanhóis salientavam sua “percepção de que 

os paulistas não temiam a Deus e não se submetiam ao rei”341. Nota-se que o Padre Antonio 

Vieira foi um dos primeiros a utilizar “paulista” para referir-se aos moradores de São Paulo342. 

A primeira expulsão dos jesuítas, da cidade de São Paulo principalmente, pelos moradores e 

pelos oficiais da câmara em 1640 agravou essa infâmia aos paulistas, que mantiveram-se 

sendo considerados “rebeldes indômitos, violentos, pouco respeitosos da sua condição de 

cristãos e súditos” embora, concomitantemente, fosse valorizado o aspecto de “guerreiros” 

por parte de autoridades coloniais. Isso sobretudo aos finais do século XVII com as guerras 

contra indígenas classificados como “tapuias”, e mesmo contra os africanos e descendentes 

aquilombados nos Palmares343. Um papel semelhante teve a chamada Guerra dos 

Emboabas344 (1707-1709), a qual alimentou a imagem negativa atribuída aos paulistas. 

Conforme argumentou Alberto Luiz Schneider, “A fama (ou a infâmia) dos moradores de São 

Paulo foi positiva ou negativamente tratada conforme a conveniência, os interesses e os 

 
339 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10. 
340 Sobre as matrizes que embasaram formulações historiográficas que reificaram ou colocaram-se em oposição 
às ideias sobre os “paulistas”. Ver: SOUZA, Laura de Mello e. Vícios, virtudes e sentimento regional: São Paulo, da 
lenda negra à lenda áurea. Revista de História, São Paulo, n. 142-143, p. 261–276, 2000. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025. 
341 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação dos moradores da 
capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponível em: 
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 85. 
342 SOUZA, Laura de Mello e. Vícios, virtudes e sentimento regional: São Paulo, da lenda negra à lenda áurea. 
Revista de História, São Paulo, n. 142-143, p. 261–276, 2000. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 267. 
343 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação dos moradores da 
capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponível em: 
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 87 e 88. Mais sobre 
o conflito de Palmares e o papel dos paulistas, ver: ALENCASTRO, Luiz Felipe de. As guerras pelos mercados de 
escravos. In: O trato dos viventes: Formação do Brasil no Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
344 Sobre esse conflito ver: BOXER, Charles. Paulistas e Emboabas. In: A Idade do Ouro no Brasil. 3ªEd. Nova 
Fronteira: Rio de Janeiro, 2000. p. 87 a 110. 

https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf


128 
 

compromissos de governadores, memorialistas e cronistas históricos. Predomina, porém, a 

hostilidade” 345. 

Das obras impressas que reiteram a construção de imagem negativa dos paulistas, tal 

como indicada pelo comentário do Frei Antonio da Soledade no ofício aqui estudado, tem-se 

a “História del Paraguay”, publicada em 1757, do jesuíta francês Pierre-François-Xavier 

Charlevoix (1682-1761) e “História geográfica, eclesiástica e civil”, de 1755, do beneditino 

francês José Vaissette346 (1685-1756). Tais escritos retomaram as percepções sobre os 

paulistas de “Conquista espiritual feita pelos religiosos da Companhia de Jesus nas províncias 

do Paraguai, Uruguai e Tape” de 1639, de Antônio Ruiz de Montoya; de “Historia e Provincia e 

Paraguaria e Societatis Jesu”, publicada em 1673, por Nicolau del Techo; e também de 

“Insignes Misioneros de la Compañia de Jesus en la Província del Paraguay”, do mesmo autor. 

O que essas obras parecem ter em comum é que “as virtudes da paisagem dos campos de São 

Paulo, como o clima e a fertilidade da terra, são contrabalançadas pelos vícios dos homens: a 

libertinagem e a rusticidade dos paulistas [...]”347.  

 Fica evidente como o termo “paulista” adotado pelo Frei Antonio da Soledade, em 

diferentes momentos históricos entre os séculos XVII e XVIII era carregado de ambiguidade. 

Sobre essa característica do termo, Laura de Mello e Souza sintetizou:  

Sertanista empenhado em defender os interesses da Coroa; patriarca milionário que 
encarna à perfeição o modelo do grande proprietário rural, senhor de domínios 
fechados sobre si mesmos ou homem rude, afeito à vida dura e simples dos matos e 
destituído de cabedais? Ou ainda homem rebelde, independente até do rei quando 
se tratasse de seus interesses particulares, e falto de qualquer escrúpulo moral ou 
religioso quando o assunto era o assalto de aldeamentos e a escravização de gentios? 
Paulista virou, indicam registros e historiadores, sinônimo de bandido [...]348. 

 
345 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação dos moradores da 
capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponível em: 
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 92 e 93. 
346 Mais sobre os discursos desses dois autores, ver: KOBELINSKI, Michel. A negação e a exaltação dos sertanistas 
de São Paulo nos discursos dos padres Pierre-François-Xavier de Charlevoix, D. José Vaissette e Gaspar da Madre 
de Deus (1756-1774). História da Historiografia: International Journal of Theory and History of Historiography, 
Ouro Preto, v. 5, n. 8, p. 49–69, 2011. Disponível em: 
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295. Acesso em: 22 jan. 2025. 
347 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação dos moradores da 
capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponível em: 
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 94. 
348 SOUZA, Laura de Mello e. Vícios, virtudes e sentimento regional: São Paulo, da lenda negra à lenda áurea. 
Revista de História, São Paulo, n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025. p.262. 

http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902


129 
 

 

 Com isso, tem-se uma síntese das trajetórias dos sujeitos envolvidos no caso aqui 

estudado. Ainda, foi interessante realizar uma discussão sobre o termo “paulista” utilizado 

pelo Frei Antonio da Soledade para se referir ao Antonio Antunes na ocasião dos distúrbios 

que sofria o hospício em Sorocaba. Cabe agora, interpretar as ações desses sujeitos, 

apresentadas no ofício remetido pelo religioso ao governador D. Luis de Mascarenhas.  

 

2.4.3. Ações 

 O Frei Antonio da Soledade iniciou sua carta ao governador e capitão-general situando 

que na vila de Sorocaba existia um hospício de monges beneditinos no qual ele habitava junto 

com o presidente do hospício e outros dois monges. Logo em seguida, encaminhou-se para o 

fato de estarem naquele momento com “tantos distúrbios”, que se viu necessitado, pelo cargo 

que tinha, em relatar ao governador sobre os “dezasocegos” que vinham experimentando. O 

próximo parágrafo de sua carta é destinado à narração desses eventos.  

 Segundo o Frei, o tabelião da vila de Sorocaba, José Francisco Paiva, estava recolhido 

no hospício para assegurar sua vida. Ou seja, recebia, na ocasião, imunidade, por estar no 

espaço religioso. Como visto anteriormente, segundo as Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia, no que tange o assunto da imunidade das igrejas, não poderiam ser 

presas nem tiradas pela justiça secular pessoas que pudessem ser condenadas a penas de 

mortes naturais ou cíveis, amputação de membro ou outras penas de sangue que viessem a 

se abrigar nestes espaços349.  

 O tabelião estava escondido no hospício porque fugia do Antonio Antunes de Moura, 

que tinha ido até a sua casa proferir injúrias, segundo o relato do religioso, que sabia desse 

ocorrido “pello que dizem”, isto é, não presenciou o fato. Logo em seguida, o beneditino trouxe 

algumas características sobre Antonio Antunes “que hé Paulista, com grande séquito de 

parentes”, muitos deles armados, com “siladas” por todos os cantos. Essa descrição se 

assemelha a de uma espécie de milícia armada composta por familiares de Antonio Antunes, 

que vinham “reconhessendo a todos que passam”. O Frei foi enfático ao informar ao 

governador que o grupo liderado por Antonio Antunes estava realizando um cerco em todo o 

 
349 Ver discussão feita em “2.3. Tumulto, violência e violação” e Livro IV. Título 33 e 34. Número 1059 e 1060.VIDE, 
Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho 
Editorial, 2011. p.270 a 273 e Livro IV. Título 34. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições 
Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 273 a 275. 



130 
 

mosteiro/hospício utilizando as mesmas “siladas”. Para o religioso, como o grupo não havia 

conseguido colocar as mãos no tabelião José ainda, a qualquer momento poderiam tentar tirá-

lo do mosteiro ou mata-lo ali dentro, desconsiderando a imunidade da igreja.  

 Na finalização da carta, o Frei explicou que sentiu a necessidade de se valer da justiça 

para “guardar” o mosteiro, para que essas pessoas lideradas por Antonio Antunes não 

fizessem desacatos ao espaço. Por isso, ele pediu ao governador que colocasse os olhos na 

questão e fornecesse algum auxílio “por serviço de Deus” e do rei.  

 Apesar de o grupo de pessoas lideradas por Antonio Antunes possivelmente contar 

com autoridades, inclusive do âmbito da justiça, e mesmo que o tabelião tivesse cometido 

algum crime, o que não fica explícito pela carta do religioso, não era permitido que o hospício 

fosse invadido para prendê-lo. O que o Frei Antonio estava reivindicando era o respeito à 

imunidade da igreja, ameaçada por um cerco de sujeitos armados. Conforme visto 

anteriormente, as Constituições do Arcebispado da Bahia previam exceções aos criminosos 

que recorressem à imunidade da igreja, portanto, supõe-se que, para o beneditino defender 

essa imunidade, o tabelião possivelmente não fazia parte dessas exceções. A ameaça 

possivelmente era considerável, numericamente falando, pois tratava-se de um hospício 

composto por três religiosos e um presidente – o Frei Antonio da Soledade não contabilizou 

os escravizados na carta –, enquanto o grupo de Antonio Antunes era “um grande séquito de 

pessoas”.  

 O caso analisado permite reiterar a maneira como era visto o governador e capitão-

general da capitania de São Paulo por parte dos religiosos de clero regular das vilas da 

capitania. No geral, seu papel era tido como de protetor dos espaços religiosos e das pessoas 

que neles viviam. Para os religiosos desses conventos e hospícios espalhados pela capitania, 

recorrer ao governador era recorrer à maior autoridade disponível e acessível para aplicar 

penas viáveis a quem os ameaçava e para impedir maiores problemas. A relação construída 

entre religiosos e governadores, pelo que a documentação tem permitido observar, era 

pautada na confiança, por parte desses membros do clero, no poder político do governador. 

2.5. Maus costumes 

 O caso aqui apresentado é diferente dos demais por um motivo. O documento 

trabalhado não é oriundo de um convento, e sim de uma aldeia: a Aldeia de São João, no 

distrito da Conceição, da vila de Itanhaém. Segundo documentos catalogados pelo Arquivo 



131 
 

Público do Estado de São Paulo como parte do grupo “Aldeamentos Indígenas”, o Frei 

Constantino de Santa Maria colocava-se como administrador da Aldeia desde 1721. Trata-se 

de um ofício remetido por um religioso de ordem regular desconhecida, remetido em fevereiro 

de 1723 ao governador e capitão-general. Na correspondência, o religioso agradecia ao 

governador por não ter consentido que uma menina – possivelmente indígena – fosse enviada 

à casa de um particular, visto que esse era um sujeito que mantinha relações conjugais fora do 

casamento, não frequentava a missa, entre outros fatores. Para o Frei, portanto, o governador 

havia livrado “o seu anjo das garras do leão”350.  

 Em momento anterior, somente teve-se acesso a esse ofício de 1723 remetido pelo Frei 

Constantino de Santa Maria e catalogado como parte do grupo “Negócios Eclesiásticos”. 

Sozinho, esse documento apresenta informações escassas para constituir quem eram os 

sujeitos citados e em que dinâmicas estavam envolvidos com relação à Aldeia de São João. 

Contudo, em visita ao Arquivo Público do Estado de São Paulo, foi possível digitalizar outros 

documentos assinados pelo Frei Constantino, agrupados em “Aldeamentos Indígenas”351 e 

construir um panorama mais amplo sobre a Aldeia de São João e sobre a atuação do Frei com 

relação aos seus habitantes.  

Nesta seção, foram feitas reflexões a respeito da circulação de indígenas aldeados entre 

vilas paulistas, orquestrada a partir das demandas de autoridades coloniais, especificamente 

governadores, sargentos e religiosos, e como essa circulação gerava inúmeras implicações aos 

envolvidos. O desafio aqui foi a realização de uma leitura a contrapelo da documentação 

assinada pelo Frei Constantino para identificar os interesses e motivações indígenas, muito 

menos evidentes pela tipologia, argumentação e teor desses documentos. Ainda, a partir do 

cruzamento das informações desses documentos, foi possível construir uma reflexão sobre 

sociabilidade colonial e sobre a relação entre os religiosos do clero regular paulista – nesse 

caso administrador de uma aldeia, e não circunscrito a um convento ou mosteiro – e o 

governador e capitão-general, no caso, Rodrigo César de Menezes.  

 

2.5.1. Aldeia de São João 

Os ofícios remetidos pelo Frei Constantino de Santa Maria são oriundos da Aldeia de 

São João, no distrito de Conceição, da vila de Itanhaém. Esse aldeamento, conforme 

 
350 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p. 29. 
351 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Docs. 6, 10, 15, 17 e 18. 



132 
 

apresentou John Monteiro, foi o “único aldeamento no litoral vicentino [...] surgido junto à vila 

de Itanhaém na década de 1560, sendo fundado e habitado por índios carijó”352. Dentre os 

espaços que atuaram como aglomerações que “rapidamente começaram a substituir as 

aldeias independentes, transferindo para a esfera portuguesa o controle sobre a terra e o 

trabalho indígena”353, estavam os aldeamentos de São Miguel, de Nossa Senhora dos Pinheiros 

e de Nossa Senhora da Conceição e a Aldeia de São João. 

Segue mapa com esses aldeamentos: 

MAPA 7 – Aldeamentos da capitania de São Paulo (1722-1748) 

 

Fonte: Mapa produzido pela autora, construído na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América 
Lusa, acessível em: GIL, Tiago. "Utilização de dados e tabelas na criação de cartografia digital". In: CLIOMATICA - 
Portal de História Digital e Pesquisa. Disponível em: 
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024. 
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15.  

 

Outras correspondências remetidas pelo Frei Constantino permitem apontar algumas 

características da aldeia de São João. Seu discurso enfatizava que era comum retirar moradores 

 
352 “Carijó” era o termo utilizado na documentação colonial para se referir a grupos indígenas guaranis, e não o 
nome de um grupo étnico existente. Ver: MONTEIRO, John. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens 
de São Paulo. 2ªed. São Paulo: Companhia das Letras. 2022 [1994]. No capítulo 1 e no capítulo 3 há mais reflexões 
sobre esse termo.  
353 MONTEIRO, John. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªed. São Paulo: 
Companhia das Letras. 2022 [1994]. p. 52. 

http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital


133 
 

– indígenas – da aldeia para direcioná-los a outros espaços como os das minas, Santos e o Rio 

de Janeiro, geralmente a pedido de governadores e outras autoridades. O religioso mencionou 

isso em resposta ao governador e capitão-general, Rodrigo César de Menezes em março de 

1722, na qual este comunica o envio de uma lista dos indígenas da aldeia354. Nessa carta de 

resposta, o Frei explicou que as aldeias ficavam pobres porque os indígenas homens eram 

levados para outras regiões, onde permaneciam ou morriam, e suas “pobres mulheres” 

ficavam em “desamparo”, sem ter quem fosse pescar, e mesmo sem ter o que vestir. Por isso, 

ao final do documento, o remetente pediu ao governador, que colocasse “seus olhos de 

piedade”, visto que faltavam muitos indígenas devido às mortes, e explicou que remetia 3 

indígenas segundo a ordem desse mesmo governador. Uma dessas pessoas enviadas chamava-

se Jerônimo Dias, o qual foi descrito como o capitão-maior da aldeia. Para o Frei, a escolha por 

remeter o indígena Jerônimo passou pela aprovação do Padre Provincial, que não vira outro 

capaz, e que não iria remeter outros que eram casados, nem a esposa de Jerônimo, por essa 

estar “incapaz e doente”. 

 Em abril do mesmo ano de 1722, o Frei Constantino de Santa Maria remeteu outro 

ofício fazendo menção ao mesmo pedido pela lista dos indígenas da aldeia e destacando os 

que nela faltavam. Nesse ponto, ele lamentava como essa diminuição populacional deixava as 

mulheres remanescentes da aldeia “necessitadas e sem ter o que vestirem pela falta de seus 

maridos”. O religioso mostrava-se contrário à constante retirada de indígenas do aldeamento. 

A esse respeito, ele comentou que recentemente o governador de Santos havia lhe solicitado 

o envio de outros indígenas para irem à vila, fazendo com que não restassem na aldeia “mais 

do que quatro mulheres”, para o que o governador de Santos explicava que de dois em dois 

meses faria o revezamento daqueles indígenas que fossem a Santos e prometia seu retorno à 

aldeia355.  

Em momento seguinte, o Frei explicou ao governador e capitão-general uma prática 

que, em sua visão, era mais proveitosa que a retirada dos indígenas da aldeia. Segundo o 

religioso, ele e seus antecessores não “mandavam nem alugavam” indígenas mais do que até 

a cidade de São Paulo, e que as distâncias mais longas eram percorridas por esses indígenas 

induzidos por outros homens que os levavam. Ele concordava com a prática dos seus 

antecessores de mantê-los mais por perto e no máximo enviá-los a São Paulo. Para o Frei 

 
354 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 6. 
355 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 10. 



134 
 

Constantino, o motivo para essa preferência era o seguinte: os religiosos traziam os indígenas 

para a doutrina por meio da missa, também os levavam ao convento e os instruíam a irem à 

cidade “conduzirem as esmolas”. Na cidade, supostamente, o governador pagava a todos sem 

falta, conforme o religioso podia comprovar com um rol de esmolas, o qual infelizmente a 

presente pesquisa não teve acesso.  

Esses dois documentos apontam para as dinâmicas sociais e econômicas da aldeia de 

São João com relação à circulação dos indígenas, algo essencial para a compreensão dos 

pressupostos do ofício a respeito da garota indígena remetida a particular. Esses homens, ao 

irem para vilas mais distantes como Santos, e Rio de Janeiro, e também às minas no Cuiabá e 

nos Cataguases a pedido de governadores ou capitães para trabalharem para particulares, no 

geral não retornavam, gerando pobreza à aldeia. Enquanto isso, na perspectiva do Frei 

Constantino, se os indígenas fossem instruídos pelos padres para recolherem esmolas apenas 

na cidade de São Paulo, gerariam retorno econômico à aldeia de maneira dupla: pelas esmolas, 

e pelo seu retorno para trabalhos de manutenção da aldeia e subsistência de suas famílias.  

A partir da documentação e em comparação cautelosa com os estudos de Suelen 

Siqueira Júlio sobre as condições das mulheres indígenas no período colonial na capitania do 

Rio de Janeiro, foi possível assinalar uma semelhança na argumentação dos religiosos a 

respeito da dita “pobreza” dos aldeados e aldeadas. A autora indica que  

o ato de retratar as “mulheres e filhas”, “mulheres e filhos” e, ainda, os anciãos da 
aldeia como criaturas vulneráveis, “expostas a desmandos” e dependentes do 
trabalho masculino servia como forma de tentar obter maiores salários ou de forçar 
a devolução de homens retidos – ou que se deixavam ficar – nas propriedades dos 
colonos. Na intenção de reforçar as denúncias e os pedidos apresentados, nada 
melhor do que usar a imagem do “sexo frágil”, bem como de crianças e velhos 
famintos, à espera de seus “provedores”. Desse modo, embora o trabalho dos varões 
pudesse de fato fazer falta – já que eles eram os principais fornecedores de carnes, 
através da caça e da pesca –, não devemos dar demasiado crédito à ideia de que os 
demais habitantes das aldeias eram totalmente incapazes de assegurarem seu 
sustento enquanto os homens adultos estavam ausentes. Aliás, não podemos sequer 
esquecer que os homens não eram os únicos a saírem das aldeias para prestar 
serviços fora. Era como índios e índias que os governadores do Rio de Janeiro 
seiscentista se referiam aos aldeados, em seus apelos para que os colonos 
devolvessem aqueles que já tivessem cumprido dois meses de serviço356. 

 

 
356 JÚLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: gênero e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em 
História) – Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2022. p. 268. 



135 
 

A lista357 “da gente desta Aldeia” mencionava todos os moradores por nome, se são 

casados ou viúvos, se tinham ou não filhos, e as idades dos filhos. O cálculo aproximado a 

partir das informações fornecidas pelo Frei Constantino de Santa Maria foi o seguinte.  

• Número de homens moradores da aldeia: 38 

• Número de mulheres moradoras da aldeia: 53 

• Número de meninas358: 30 

• Número de meninos: 30 

Ao final, à parte da lista, o religioso apontou as pessoas que eram moradoras da aldeia, 

mas que estavam nas minas dos Cataguases “com a carregação de Domingos Teixeira”. Eram 9 

homens, e destes, 3 eram casados e deixavam suas mulheres na aldeia. Dentre esses casados 

estava Jerônimo Dias, mencionado no ofício anterior como capitão da aldeia, e sua mulher 

Marta Moreira, descrita como “incapaz e doente”. O sobrenome “Dias” é recorrente na lista 

de pessoas, e possivelmente correspondem ao núcleo familiar de Jerônimo e Marta. Ainda, o 

número de viúvas mencionadas também merece destaque, por ser algo sobre o qual o Frei se 

queixava nos ofícios anteriores. Dentre o número aproximado de 55 mulheres adultas, 12 

foram descritas como viúvas.  

 Há três momentos em que o Frei Constantino de Santa Maria fez descrições mais 

detalhadas sobre as pessoas citadas, ao invés de apenas mencionar seus nomes, situação 

conjugal e idade de seus filhos. Isso ocorreu primeiramente ao citar Izabel Dias que: 

tem huma filha por nome Domingas / Dias esta hé casada com hum indio por nome 
/ Domingos Pereira e tem dous filhos hum por nome Boni- / facio que terá sete ou 
oito annos e Antonio que terá / dous annos e de Indio anda colera[?] das minas / com 
as cargas de Domingos deixara morador de [ilegível] / e não vem a dous annos a 
Aldeia e a mulher esta / ca padessendo sem ter com que vir a missa359. 

 

Em segundo momento, o religioso mencionou: 

Manoel da Silva e sua mulher Luiza e uma filha para as minas do Cuiabá e remeteu 
na companhia de / Antonio Cardoso tambem na mesma companhia / se foi hum indio 
por nome Inacio da Silva viuvo / que de cá fugio e o bastardo hé da Aldeia que tem 
ca / sua mãe e Antonio Cardoso em cuja companhia foram hé mo- / rador ca desta 
terra e tem ca sua mulher e seu sogro / e sogra360.  

 
357 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 1-5. 
358 Se os filhos dos casais não eram descritos como “solteiros” ou “casados”, interpretou-se como crianças. A 
maioria das crianças contabilizadas tinham as suas respectivas idades descritas, por exemplo: “João de Lara e sua 
mulher Angela Gonçalves / estes tem dous filhos machos hum por nome Lourenço / que podera ter quatro annos 
e Antonia que tem oito meses / que de peito /”.  
359 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 4. 
360 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 4.  



136 
 

 

Os dois casos ajudam a entender o argumento que o Frei construiu ao longo dos 

documentos acima de que, ao saírem da aldeia para irem para as minas, seja dos Cataguases 

ou de Cuiabá, os indígenas deixavam suas esposas suscetíveis a doenças, pobreza, e mazelas, 

que as impediam de cumprir seus deveres religiosos, como ir à missa. Semelhante ocorre no 

terceiro momento do ofício, no qual o Frei Constantino citou:  

Manoel Peres bastardo de fora casado na Aldeia / com huma india bastarda por 
nome Maria Gonçalves / este não obedesse a Aldeia e nem quer vir a missa / e até a 
mulher a levou esta tem sua mãe por nome Luzia Gonçalves e assistem no bairro e 
não obedecem361.  

 

Suelen Siqueira Júnior fornece informações sobre a circulação de indígenas – ainda 

crianças – de São Paulo ao Rio de Janeiro. Analisa a autora que:  

Muitas vezes separadas de seus progenitores, crianças indígenas eram figuras 
relativamente comuns nas casas dos colonos. Josefa Álvares e João da Silva, “índios 
do gentio da terra”, foram tirados de São Paulo ainda pequenos e criados em casas 
particulares no Rio de Janeiro. Por volta dos seis anos de idade, João passou a viver 
na casa do vigário da freguesia de Nossa Senhora do Pilar do Iguaçu, sendo depois 
repassado para um capitão, enquanto Josefa, então com cinco anos, continuou com 
o padre, onde ainda vivia, já adulta. Em momento algum são evocados os termos 
“escravidão”, “administração” ou “serviço”, mas sabemos que o ato de “criar” esses 
pequenos indígenas era uma oportunidade largamente utilizada de explorar sua mão 
de obra, sob o argumento de que, em troca, recebiam “proteção”, abrigo e instrução 
cristã362. 

 

Para além dos interesses do Frei Constantino em manter a tutela dos indígenas 

aldeados, os comentários acima permitem a leitura dos interesses desses indígenas. Suas 

fugas, sua “desobediência” e seus casamentos fora das premissas católicas, indicadas pela 

descrição da existência de “bastardos”, apontam para uma agência que escapava certos 

parâmetros tidos pelos religiosos e pelas autoridades coloniais. A esse respeito, Siqueira Júlio 

explica que os aldeamentos vêm sendo retratados pela historiografia como espaços dinâmicos, 

dos quais “muitos índios saíam não só para prestar serviços aos colonos, mas também em 

busca de objetivos que escapavam ao controle das autoridades.”363 Contudo, infelizmente 

permanece uma lacuna a respeito do que os indígenas da documentação aqui trabalhada 

tinham como preferências diante de todas as dificuldades a eles impostas. 

 
361 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 3. 
362 JÚLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: gênero e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em 
História) – Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2022. p.264. 
363 Ibidem. p. 276. 



137 
 

Obediência, atendimento aos deveres religiosos, boa saúde, e boa fortuna são 

colocados pelo religioso como consequências da manutenção dos indígenas aos seus 

cuidados, realizando tarefas sob sua tutela, como irem à cidade de São Paulo pedir esmolas. 

O papel do governador, na visão do Frei, era de garantir essa manutenção, na medida do 

possível, a partir do momento que tivesse acesso à lista fornecida e a todos esses relatos. Ao 

conhecer essa realidade pela perspectiva do Frei Constantino de Santa Maria e com base em 

seus interesses, torna-se melhor situado o ofício que ele remeteu ao Rodrigo César de 

Menezes agradecendo-o por ter impedido que uma menina indígena moradora da aldeia por 

ele administrada fosse para casa de um particular.  

 

2.5.2. Sujeitos 

O Frei Constantino de Santa Maria, pelo que consta nos documentos remetidos ao 

governador, tornou-se administrador da aldeia em 1721. Já o sujeito que ele menciona como 

“João Lenta” não foi encontrado em outros documentos, impedindo conhecer sua trajetória 

ou ocupação. Ainda, foram mencionados outros sacerdotes que o informaram sobre as ações 

do João Lenta. Segundo esses outros religiosos, João nunca frequentava a missa nem se 

confessava.  

O religioso também não informou ao governador e capitão-general o nome da menina 

que seria remetida à casa de João Lenta, contudo, como visto anteriormente, a circulação de 

indígenas moradores da aldeia era uma prática recorrente. O Frei citou, no mesmo documento 

que aborda a menina, “as índias e bastardos” na casa do mesmo sujeito, o que indica que a 

chegada da menina não era uma particularidade. Outro sujeito mencionado foi um vigário que 

lhe havia concedido licença para batizar uma filha de João Lenta. 

Para melhor encaminhar a análise do caso aqui abordado, cabe uma consideração a 

respeito de alguns temas que circunscrevem a lógica de tutela com relação aos indígenas por 

parte dos religiosos no período colonial. Isso porque essa lógica concerne aspectos 

importantes das relações entre religiosos e governadores na capitania de São Paulo em 

meados do século XVIII, cujo um meio de acesso é o caso narrado pelo Frei Constantino de 

Santa Maria.  



138 
 

 A partir de 1640, já havia legislação364 proibindo a escravidão indígena, contudo, 

conforme muitos estudos permitem apontar, e segundo sintetiza Suelen Siqueira Júlio: 

Medidas de liberdade à parte, o fato é que, explorados por senhores de engenhos, 
mestres de açúcar, ordens religiosas, bem como por gente de “qualquer qualidade e 
condição que seja”, muitos homens e mulheres indígenas chegaram aos séculos XVIII 
e XIX sob o jugo – aberto ou disfarçado – da escravidão. A persistência do cativeiro 
indígena deve ser encarada não apenas como uma simples desobediência a certas 
determinações legais: ela era parte do “uso e costume da terra”. Mais do que um 
pensamento, tal “costume” estava profundamente arraigado na estrutura da 
economia colonial365. 

  

A permanência de estruturas escravistas com relação aos povos indígenas no período 

colonial, em muitos casos, se deu por meio da instituição da tutela, materializada na forma da 

“administração”366 pelos particulares. João Lenta seria um administrador particular, e a 

menina indígena uma “administrada”, caso o governador e capitão-general consentisse. 

Conforme Ludmila Freitas, que estudou as questões relativas à escravidão indígena para a 

câmara municipal da vila de São Paulo entre 1629 e 1696: 

a legislação indigenista assegurou a liberdade indígena durante todo o período 
colonial. A escravização dos brasis era legal, somente quando capturados em guerra 
justa. Na historiografia caracterizavam-se as disposições legais portuguesas como 
oscilantes e contraditórias, porém sempre houve uma distinção entre os índios 
considerados aliados (os aldeados e convertidos), para os quais a liberdade era um 
direito, e aqueles, considerados inimigos (hostis à ação colonizadora), e, portanto, 
passíveis de escravização legal. No conceito de liberdade estavam inclusos a 
cristianização e a transformação do índio em força produtiva para a empresa colonial. 
A obrigatoriedade da prestação de serviço não violava seu estado de liberdade, uma 
vez que o trabalho era, em tese, remunerado, e, como todo e qualquer vassalo, o 
índio tinha obrigações para com o reino de Portugal367. 

 

 
364 A título de exemplo: Carta Regia de 5 de dezembro de 1613 — liberdade dos índios do Brazil em Angola. D. 
FILIPE II (1598-1621), Livro 1613-1619. Disponível em: https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100. 
Acesso em: 13 jun. 2025.; Carta Regia de 5 de outubro de 1628— providencias a bem da liberdade dos Indios do 
Brazil D. FILIPE III (1621-1640), Livro 1627-1633. Disponível em: 
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152. Acesso em: 13 jun. 2025. Mais sobre esse tópico ver: 
FREITAS, Ludmila. A Câmara Municipal da vila de São Paulo e a Escravidão Indígena no século XVII (1628-1696). 
2006. Dissertação (Mestrado em História) – Instituto de Ciências Humanas da Universidade de Campinas. 
Campinas, 2006.  
365 JÚLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: gênero e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em 
História) – Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2022. p. 252. 
366 Conforme explica Siqueira Júlio, “A administração esteve presente nas mais diversas áreas da América 
portuguesa, variando de intensidade no tempo e no espaço e sobrevivendo à sua proibição legal em 1758.” (p. 
262). 
367 FREITAS, Ludmila. A Câmara Municipal da vila de São Paulo e a Escravidão Indígena no século XVII (1628-
1696). 2006. Dissertação (Mestrado em História) – Instituto de Ciências Humanas da Universidade de Campinas. 
Campinas, 2006. p. 171. 

https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152


139 
 

 Cabe agora discutir as ações dos sujeitos envolvidos no caso narrado pelo 

administrador da Aldeia de São João. 

 

2.5.3. Ações 

O Frei Constantino de Santa Maria remeteu ofício ao governador e capitão-general 

Rodrigo César de Menezes em fevereiro de 1723. O início do documento indica que se tratava 

de uma resposta à carta do governador sobre o assunto e também faz referência a outra 

correspondência também remetida pelo religioso em janeiro de 1723. A análise dos ocorridos 

foi feita em ordem cronológica, portanto, primeiro lidou-se com o ofício de janeiro e depois 

com o de fevereiro. 

O ofício do Frei Constantino de Santa Maria começa com uma exposição sobre sua 

confusão a respeito dos despachos do governador. Ao que o documento permite entender, o 

Frei não havia compreendido como deveria proceder com relação ao envio da menina ao João 

Lenta; se havia de fato uma autorização do governador para tal. Segundo o religioso, o João 

alegava ter despachos do governador para recebimento da menina, enquanto o Frei alegava 

ter cartas em que o governador o ordenava a conservar a menina sob seus cuidados até que 

recebesse despachos para remetê-la. O religioso expressava dúvida e preocupação com 

relação ao envio dessa menina à casa do particular, visto que o marido da mãe da garota 

andava em companhia do sargento-mor senhor general de Aguiar, e como “vendo estar a 

menina / em casa de João Lenta não sei o como / levarão e hé desgostar a maior parte / da 

Aldeia que todos são parentes”. A esse respeito, o Frei sentia-se obrigado a explicar ao 

governador como era uma “lástima tirar huma menina do gre- / mio da igreja onde se cria para 

a levar / para sua casa quem nunca ensina dou- / trina”.  

Esse documento permite inferir alguns aspectos centrais sobre a situação. Ao que o 

Frei Constantino de Santa Maria deixa nas entrelinhas, a menina estava inserida em uma rede 

de relações familiares com uma autoridade que, de forma semelhante aos demais da aldeia – 

todos parentes, segundo ele –, não viam com bons olhos o comportamento de João Lenta. 

Além disso, a preocupação com o ensino da doutrina também era relevante para o religioso, 

ou pelo menos o era para a construção de sua argumentação desfavorável ao João. O Frei, 

portanto, identificava que essa questão certamente seria considerada pelo governador. Uma 

vez que, dentro das lógicas que pautavam aquela sociedade, a missão catequética, e aqui 

inclui-se os aldeamentos, “apresentava, assim, como uma via que, jurídica e moralmente, 



140 
 

justificava o domínio do território pelos portugueses”, e a “missão religiosa possibilitava a 

dominação cultural e política de seus habitantes. Isto porque a ação missionária deveria, ao 

propagar a fé católica, transmitir o modelo político e social vigente no reino”368.  

Nesse sentido, o papel dos aldeamentos, segundo Camila Corrêa e Silva de Freitas 

permite compreender sobre as missões no século XVI a partir de entendimentos de sujeitos 

como Manuel da Nóbrega era configurar-se como espaço de moradia e trabalho para os 

indígenas administrados pelos religiosos, no qual regulavam-se suas vidas cotidianas a partir 

das normas da cultura europeia. Ao ensinar as lógicas de obediência às leis do reino, pretendia-

se tornar mais efetiva a conversão, mantendo os indígenas isolados da influência tanto de 

sujeitos não catequizados como de “maus cristãos” portugueses ou reinóis369. 

Dadas as devidas proporções, no século XVIII a realidade com que o Frei Constantino 

lidava no aldeamento por ele administrado era em grande medida diferente, mas o seu 

entendimento a respeito do papel do ensino da doutrina e do seu próprio papel dentro 

daquele conflito com relação ao local onde a garota – possivelmente indígena – deveria ir, se 

assemelhava à consideração acima. A lógica de tutela e de proteção aos convertidos perante 

aqueles “maus cristãos” é evidente na argumentação construída por ele.  

Além disso, observa-se a seguinte questão: disputava-se o destino de uma mulher 

jovem. Portanto, não se tratava apenas da tutela existente na relação administrador de aldeia 

e sujeito aldeado, mas também da relação de tutela dos homens sobre as mulheres, sobretudo 

para a proteção do que se constituía a honra feminina em sociedades de Antigo Regime. 

Conforme explica Leila Algranti,  

nas sociedades cristãs ibéricas e nas suas colônias americanas a honra feminina 
destacava-se como elemento fundamental nas relações entre os sexos. De acordo 
com os preceitos morais cristãos, todas as mulheres possuíam igualmente este bem 
que era a honra. [Porém] o ideal da mulher honrada não se aplicava a todas elas. [...] 
A honra era, obviamente, um bem atribuído pelo código de valores dos grupos 
dominantes aos homens e mulheres370. 

 

Por esse motivo, mulheres escravizadas eram consideradas sem honra, o que apontava 

para a lógica de que, mulheres com passagem pela escravidão ou descendentes de pessoas 

 
368 FREITAS, Camila Corrêa e Silva de. A missão jesuítica como ação política: aldeamentos, legislação e conflitos 
na América portuguesa (séculos XVI-XVII). História e Cultura, v. 03, p. 28-42, 2014. Disponível em: 
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 12 fev. 2025.p. 30.  
369 Ibidem. p. 32. 
370 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 121. 

https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004


141 
 

com passagens pela escravidão, não fossem lidas como mulheres “cuja virtude merecesse 

qualquer atenção”371.  

As intenções por trás da preocupação do Frei Constantino de Santa Maria com o 

destino da menina não foram facilmente acessadas, o que não impediu que reflexões fossem 

feitas a respeito de seus argumentos nos ofícios remetidos ao governador e capitão-general. 

Isto é, não é possível identificar se o Frei percebia a jovem como uma menina cuja honra 

deveria ser protegida ou se ele a entendia como apenas mais uma das suas “administradas” e, 

portanto, suscetível à corrupção moral por um homem de maus costumes. Salienta-se que a 

garota tinha parentes com alguma autoridade política dentro da aldeia, portanto, 

possivelmente havia uma convergência dessas percepções por parte do religioso. Contudo, o 

relato do Frei permite refletir sobre a construção da honra, feminina ou masculina, como uma 

construção ao mesmo tempo e necessariamente “pública” e “privada”, apesar das distinções 

entre esses dois âmbitos ser ambígua nas lógicas do Antigo Regime. Algranti explica que  

era o olhar do outro, sempre penetrante, que a sociedade atribuía a uma pessoa que 
determinava se ela era ou não honrada. Em função dessa exterioridade, as pessoas 
criavam sua auto-imagem. A honra era assim uma questão tanto pública como 
privada [...] A opinião pública funcionava como árbitro da honra individual, que era 
preciso defender para se manter a reputação. Manter a honra significava, antes de 
mais nada, manter as aparências372. 

  

Os pontos elencados pelo religioso em janeiro, são essenciais para a compreensão da 

retomada do assunto que ele fez em fevereiro. No segundo ofício sobre o mesmo tópico, o 

Frei primeiramente agradeceu ao governador e capitão-general porque este “livrou o seu anjo 

das garras do leão”, ou seja, impediu que a menina fosse para a casa de João Lenta. Nessa 

correspondência, o religioso deu prosseguimento a mais algumas críticas ao dito sujeito. Ele 

alegou que como a aldeia era perto da casa do particular, dois sacerdotes informaram ao Frei 

que o homem nunca frequentava a missa nem confessava, e que somente pela desobriga da 

quaresma, com temor da excomunhão que fazia promessas e petições, o que deixava nítido 

que na casa dele “não se conhece a Deus como consta e é patente a todos”.  

 O Frei Constantino de Santa Maria prosseguiu o ofício em agradecimento ao 

governador explicando como o João Lenta se empenhava em tirar a garota de sua aldeia, em 

sua perspectiva, “pois via o quanto eu a defendia pela Igreja de Deus”. Nas palavras do 

 
371 Ibidem. p. 122. 
372 Ibidem. p. 112. 



142 
 

religioso, o particular queria conseguir o seu intento, isto é, “levar a sua avante contra toda a 

razão e zelo das almas”. O Frei acrescentou que João Lenta era um dos únicos homens que não 

se perseguia por ali, porque não conseguiam “as índias e bastardos em sua casa”. Segundo o 

religioso, quando foi necessária a ajuda do governador e capitão-general, este lhe perguntou 

qual a idade de João Lenta, ao que o Frei respondeu que parecia ser de 48 ou 49 anos e “bem 

disposto”. Essa interação entre o Frei e o governador aponta para uma espécie de negociação 

sobre o que se passava entre a aldeia e a cidade, e sobretudo, sobre como deveriam ser 

tuteladas as pessoas indígenas entre esses ambientes.  

 Ainda caracterizando o João Lenta e suas atitudes para o governador, o religioso 

apontou que ele tinha “uma bastarda sua concubina de porta a dentro a vista de sua mulher”. 

Segundo seu relato, alguns meses antes, por volta de dezembro de 1722, o próprio Frei 

Constantino havia, com licença concedida pelo Vigário, batizado uma filha de João, nascida do 

relacionamento ilegítimo. Ao final do ofício, advertiu ao governador e capitão-general para 

que não se enganasse “com alguns homens desta fé lá, que apregoam vinho e são uns 

vinagres”373.  

 Ao mesmo tempo em que agradecia ao Rodrigo César de Menezes por não ter 

permitido que a menina saísse da aldeia para a casa de João Lenta, o Frei Constantino da Santa 

Maria deixava nos relatos sobre as situações do seu cotidiano, juízos de valor que apontam 

para os conflitos envolvidos na circulação intensa de pessoas indígenas entre a administração 

das aldeias, as casas de particulares e os mundos do trabalho em capitanias vizinhas. A 

preocupação do religioso com relação à menina não era, portanto, meramente com relação à 

honra dela, e aos perigos que um homem cujos costumes – adúlteros e de pouca fé – estavam 

distantes dos esperados para a cristandade em construção e em educação. O Frei preocupava-

se sobretudo com o controle do trabalho indígena na aldeia que ele administrava, trabalho 

esse que era de produção e reprodução das lógicas escravistas.  

 No caso analisado, a relação entre o religioso administrador da Aldeia de São João e do 

governador e capitão-general era de gerir o controle do trabalho indígena e da manutenção 

da tutela dos aldeados e aldeadas. Em alguns momentos, para o religioso, era duplamente 

 
373 Vinho quando azeda, torna-se vinagre. No dicionário de Raphael Bluteau, “vinagre” também é utilizado como 
adjetivo, “ele é um vinagre” significa “ele é azedo” e “ele é desbrido”, ou seja, desagradável, violento, que 
demonstra insolência. Ver: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael 
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z). 
Lisboa, 1789. p. 526.  



143 
 

prejudicial a saída de pessoas da aldeia e era necessário argumentar a esse respeito com a 

maior autoridade da capitania. Em outros momentos, para possibilitar a existência dessa 

argumentação, o religioso fornecia as informações e os recursos exigidos pelo governador – 

sobre a quantidade de famílias na aldeia, sobre suas idades, e onde tinham ido trabalhar, como 

visto. Ou seja, a documentação remetida pelo Frei Constantino da Santa Maria evidencia a 

relação de serviço e benefício entre esse religioso e o governador da capitania, relação essa 

que estava imbricada numa gama de valores sociais, econômicos, religiosos, construídos 

socialmente. 

 

*** 

 

No interior destas situações relatadas, tem-se os governadores e capitães-generais 

mencionados, que agora serão apresentados. Esse cargo era obtido pelos “homens bons” por 

meio de nomeação régia. Retomando o que foi pontuado no primeiro capítulo, nota-se que as 

nomeações, e as variadas entidades responsáveis por ela em negociação com o reino, tinham 

efetivas consequências ao nível do perfil social dos escolhidos. O gradual aumento da 

intervenção dos monarcas nos processos de decisão reorientou socialmente os critérios de 

seleção, sobretudo para os governadores e governadores-gerais, para os quais era exigida 

experiência e autoridade social, mas nem tanto atributos sociais, para facilitar sua 

predisposição para a dependência374. Dessa forma, o estatuto social dos pais, local e data do 

nascimento, interferiam nas escolhas, e criavam múltiplas zonas intermédias na hierarquia 

nobiliárquica, com algum espaço de mobilidade. O número de homens nascidos na América 

portuguesa que foram nomeados como governadores e capitães-generais foi significativo, 

apesar de que seus estatutos sociais não eram idênticos entre si375. Cabe, portanto, uma breve 

 
374 CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império português no Atlântico (século XVII). In: BICALHO, 
Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral (orgs.). Modos de Governar: idéias e práticas políticas no império 
português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005. p. 69-92. p. 75. 
375 Ibidem. p. 83. 



144 
 

apresentação376 das trajetórias de Rodrigo César de Menezes377 (1721-1727) e D. Luis de 

Mascarenhas378 (1739-1748). 

 A começar por. Luis de Mascarenhas, o último governador da capitania de São Paulo 

antes da perda de sua autonomia ao Rio de Janeiro. Uma das principais questões de seu 

governo era o desafio de defender as terras da região do Mato Grosso das disputas com os 

castelhanos, bem como defender as minas no Goiás. A esse respeito, segundo William Funchal,  

O governador de São Paulo contava com o apoio político do vice-rei, entretanto, essa 
relação presumidamente estava desgastada devido às dificuldades de Mascarenhas 
em expedir as demandas da capitania, mais do que isso, fazer com que elas se 
harmonizassem com os projetos do governo, isto é, com os planos geopolíticos em 
negociação com os espanhóis. Ainda que estivesse em uma posição desfavorável, o 
governador não deixou de tecer duras críticas à metrópole, dizendo que se não havia 
no reino pessoa capaz de defender os interesses de Portugal junto à Corte de Madri, 
o que diria fazer o mesmo no Brasil diante da indisciplina dos colonos em invadirem 
as possessões castelhanas379.  

  

 Ainda, foi durante o governo de D. Luis de Mascarenhas que D. João V assinou o decreto 

da criação do bispado de São Paulo em abril de 1745, desmembrando-o do Rio de Janeiro e 

fazendo com que a cidade de São Paulo fosse a sede. O papa Bento XIV erigiu a diocese por 

meio de bula emitida em dezembro do mesmo ano e iniciou o processo de decisão do novo 

bispo. Saiu escolhido D. Bernardo Rodrigues Nogueira como primeiro bispo de São Paulo380. 

Conforme Dalila Zanon,  

A delimitação das paróquias da diocese de São Paulo – preocupação presente na 
atuação dos bispos paulistas – fazia parte das condições estruturais que favoreceriam 
a desobriga quaresmal dos fiéis. Obrigatórios para todos, os sacramentos da 
confissão e da eucaristia na época da Páscoa foram preceituados pelo Concílio de 
Trento e mereceram grande destaque nas Constituições Primeiras do Arcebispado da 
Bahia. No decurso de suas administrações, os três primeiros prelados paulistas 
procuraram traçar os limites entre as diversas unidades eclesiásticas do bispado, a 
fim de permitir que os párocos confeccionassem o rol dos fregueses que estariam 

 
376 Optou-se por apresentar primeiramente D. Luis de Mascarenhas, sobre quem foram encontradas poucas 
informações e também porque ele é destinatário em apenas um dos casos analisados na presente dissertação. 
Em seguida, apresentou-se Rodrigo César de Menezes.  
377 Destinatário dos ofícios remetidos pelos Freis Agostinho de Santa Catarina (2.1), Caetano da Purificação (2.2), 
Seraphino de Santa Thereza (2.3) e Constantino da Santa Maria (2.5), respectivamente: BR SPAPESP SEGOVC. 
Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22; BR SPAPESP 
SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p. 
29. 
378 Destinatário do ofício remetido pelo Frei Antônio da Soledade (2.4): BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 
1.1.14. Doc. 8. p. 10. 
379 FUNCHAL, William de Andrade. Governo local em uma capitania sem governador (São Paulo, 1748-1765). 
2016. Dissertação (Mestrado em História), Universidade Estadual Paulista, 2016. p. 59. 
380 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 120.  



145 
 

sob sua supervisão espiritual, bem como assegurar que todos os fiéis fossem 
desobrigados na quaresma381.  

  

Em 1746, também durante o governo de D. Luis de Mascarenhas, o governo 

metropolitano instituiu a Junta das Missões na capitania de São Paulo. Nela, reuniam-se 

“autoridades seculares e eclesiásticas dos dois cleros, a saber: governador, bispo, padres 

superiores das ordens regulares, deão do cabido, chanceler da Relação onde ela existia, 

procurador da Coroa e procurador dos índios”382. Como discutido no capítulo 1, as Juntas das 

Missões eram um instrumento antigo de controle das atividades missionárias que, segundo 

Ágatha Gatti, não se sobrepunham às outras instituições e sim, funcionavam paralelamente 

aos conselhos e tribunais do reino, sempre em canal direto com os monarcas portugueses383. 

O objetivo inicial da Junta das Missões era “encontrar maneiras de aumentar o número de 

missionários portugueses disponíveis para as missões ultramarinas. Coordenar seu envio, bem 

como controlar sua atuação e os desdobramentos de seu trabalho”384. Contudo, no século 

XVIII, vê-se uma preocupação maior com as atividades missionárias dos cleros regulares, 

resultando inclusive na expulsão da Companhia de Jesus após uma série de atritos com os 

colonos385.  

Por sua vez, Rodrigo César de Menezes nasceu em 11 de julho de 1675 e faleceu no 

início de julho de 1739. Sua família contava com muitos membros de elites administrativas no 

reino e no império. A título de exemplo, seu pai, Luís César de Menezes foi alcaide-mor de 

Alenquer, alferes-mor de Portugal, governador do Rio de Janeiro e capitão general de Angola 

e da Bahia. Seu avô por parte de sua mãe, D. Mariana de Lencastre, era Rodrigo de Lencastre, 

comendador de Coruche, casado com D. Ignes de Noronha. Seu irmão mais velho foi D. Vasco 

 
381 ZANON, Dalila. Os bispos paulistas e a orientação tridentina no século XVIII. História: Questões & Debates, [S. 
l.], v. 36, n. 1, 2002. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 8 maio. 
2025.p. 220. 
382 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 123 e 124. 
383 GATTI, Ágatha Francesconi. Domínios da fé: políticas missionárias e a defesa do Padroado régio português 
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em História) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. p. 135 a 137. 
384 Ibidem. p. 136. 
385 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, 
Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 124.  

https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694


146 
 

Fernandes César de Menezes, I Conde de Sabugosa, que ocupou os cargos de vice-rei da Índia 

de 1721 a 1727 e depois, vice-rei do Brasil entre 1720-1735386.  

Para sustentar o argumento de que laços de parentesco eram fundamentais na 

construção de redes de poder, na formação e na administração do império português, Maria 

de Fátima Gouvêa, Gabriel Almeida Frazão e Marília Nogueira dos Santos estudaram o lado 

materno da família de Rodrigo César de Menezes, os “Lencastre”. Aqui não cabe destrinchar 

toda a genealogia, apenas reafirmar o entendimento de que o poder, no período colonial, se 

apresentava necessariamente como algo “relacional” justamente por se movimentar e 

funcionar em cadeias de reação387. No caso da família Lencastre e também a família de César 

de Menezes, observa-se a presença política de parentes com cargos políticos no Brasil, em 

Angola e na Índia. Esse fator além de os colocar em contato direto com o trato negreiro, podia 

proporcionar “para além dos vencimentos: privilégios mercantis, viagens marítimas em regime 

de exclusividade, isenção de taxas e de direitos alfandegários” sobretudo em finais do século 

XVII388. 

Após a necessidade de criação da capitania de Minas Gerais, autônoma em relação a 

São Paulo, esta passou a ser governada por Rodrigo César de Menezes. Em seu governo foram 

descobertas as minas de Cuiabá. Em 1733, ele deixou o Brasil para governar Angola até 

1738389. Conforme retoma Marcos Aurélio Pereira, Rodrigo César de Menezes aparece na 

historiografia390 como “bom soldado com exemplar participação na guerra de sucessão 

espanhola” e tendo o seu governo em Angola, iniciado a partir de 1733 até 1738, considerado 

como “prudente e certo”. Essa visão, conforme aponta o autor, não é constante. Para o período 

entre 1721 e 1727, tempo em que ficou na América portuguesa, Laura de Mello e Souza 

 
386 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar no ultramar, 
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade Federal 
Fluminense. Niterói, 2009. p. 145.  
387 GOUVÊA, Maria de Fátima; FRAZÃO, Gabriel Almeida; SANTOS, Marília Nogueira dos. Redes de poder e 
conhecimento na governação do Império Português, 1688-1735. Topoi (Rio de Janeiro), v. 5, n. 8, p. 96–137, jan. 
2004. p. 100 a 102.  
388 Ibidem. p. 108.  
389 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar no ultramar, 
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade Federal 
Fluminense. Niterói, 2009. p. 110. 
390 Laura de Melo e Souza trabalha principalmente as perspectivas da historiografia portuguesa em oposição à 
historiografia paulista. Segundo a autora, a primeira destacava seus acertos e sua prudência, enquanto a segunda 
via no “governador-fidalgo” alguém que reduziu a autonomia dos paulistas, estabelecendo o aparelho do Estado 
nos sertões. Ver: SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colônias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sertão. 
In: O sol e a sombra: política e administração na América portuguesa do século XVIII. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2006. p. 284 a 326. 



147 
 

identifica outra perspectiva historiográfica na qual ele é tido como um “tirano que teria 

governado com as mãos de ferro”391. Segundo Pereira, algumas foram as acusações ao Rodrigo 

César de Menezes. No geral, elas versavam mais sobre suas formas de governo do que sobre 

suas negociatas: 

As primeiras acusações e suspeitas sobre Rodrigo César faziam menção ao 
contrabandista Inácio de Almeida Jordão que enviara remessas de produtos 
manufaturados à Costa da Mina. Também, se dizia esteve envolvido com Sebastião 
Fernandes do Rego que falsificava moedas. De volta ao reino, em 1729, teve suas 
contas questionadas. O rei mandou o juiz de fora Roberto Car Ribeiro tirar devassa 
de sua atuação no governo da capitania. Antes que suas contas fossem aprovadas, 
Rodrigo César foi agraciado, de novo, com um governo ultramarino: Angola, o 
domínio mais importante no fornecimento de escravos do império. Em Angola, o 
governador importou suprimentos da Bahia e, ao mesmo tempo, procurou aumentar 
o tráfico de escravos, negociando com os chefes africanos locais. Também, causou 
indignação o recebimento de um navio de mercadorias inglesas que fez uma 
passagem em Angola. Já na partida de Lisboa para Luanda, atrasou a viagem para 
que Jerônimo Lobo Guimarães embarcasse dois mil rolos de tabaco. Em Angola, o 
tabaco seria trocado por escravos e esses remetidos às Minas para extração de 
diamantes. [...] Por fim, morrendo na colônia, foi sepultado no Rio com todas as 
exéquias de um governador. Deixava mais de 150.000 cruzados em bens392. 

 

 Os autores são enfáticos em apontar que o envolvimento de Rodrigo César de Menezes 

em situações de contrabando, falsificações, e em amizades com comerciantes estrangeiros não 

abalou de forma completamente prejudicial a relação deste governador com a Coroa 

portuguesa. Para Pereira, “o que se percebe é que inexistia uma política clara e definida de 

punir os governantes envolvidos em comércios ou outras redes de interesse que concorressem 

[...] direta ou indiretamente com a Coroa.” No mesmo sentido, Souza sintetiza: 

Nas palavras do próprio Rodrigo César, quando o rei o proveu no governo da capitania 
de São Paulo, ordenou-lhe que “o fosse criar de novo”. Foi o que se empenhou em 
fazer, desmontando com a paciência e a habilidade possíveis os arranjos locais entre 
poderosos havia muito habituados à soltura. O seu papel de executor obediente das 
ordens reais enfureceu a memória paulista [...] Na África deixou boa lembrança, 
contemporizando com os líderes locais e reforçando o esquema defensivo de Angola, 
posto a nu com a investida holandesa cem anos antes. Um e outro governo indicam 
que o militar de carreira se tornara, no Império, um bom administrador. Se o que 
incomodou os historiadores paulistas foram ações que consideraram prepotentes e 
arbitrárias quando, na verdade, eram constitutivas do mando na época, aquilo que 

 
391 SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colônias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sertão. In: O sol e a 
sombra: política e administração na América portuguesa do século XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
p. 284 a 326. Apud. PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar 
no ultramar, 1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, 
Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2009. p. 146. 
392 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar no ultramar, 
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade Federal 
Fluminense. Niterói, 2009. p. 147. 



148 
 

poderia, de fato, desabonar Rodrigo César de Meneses foi deixado de lado: sua 
aptidão para bem roubar enquanto bem servia393.  

 

Reitera-se as incumbências do cargo de governador e capitão-generais, conforme listou 

Graça Salgado: visitar fortalezas e armazéns da capitania junto ao provedor da fazenda; realizar 

levantamentos sobre o estado das instalações e reportar ao governador-geral do Estado do 

Brasil; passar em revista os habitantes da capitania, obrigando-os a servir militarmente, 

quando aptos; subordinar-se diretamente ao governador-geral do Estado do Brasil; 

responsabilizar-se pela defesa e segurança da capitania; avisar ao governador-geral quando 

vagassem ofícios na Justiça ou Fazenda para provimento do cargo; não tomar parte na 

administração da Fazenda Real da capitania; evitar subornos; advertir oficiais da Fazenda e 

Justiça quando não cumprissem suas obrigações, e em caso de reincidência, avisar ao 

governador-geral; favorecer os oficiais das câmaras no que fosse benéfico para a 

administração, respeitando sua autonomia; não consentir que fosse dada apelação ou agravo 

em qualquer pleito que viesse à Relação do Estado do Brasil, exceto causas de Fazenda394. 

Nota-se como o cargo de governador e capitão-general colocou Rodrigo César de 

Menezes e D. Luis de Mascarenhas em uma posição de grande poder político e simbólico. 

Afinal, eles eram nomeados pelo rei a partir das trajetórias de suas famílias em vários espaços 

do império. Ainda, torna-se evidente a construção de seus papéis como as principais instâncias 

de poder político e de atuação direta na resolução dos conflitos relatados pelo clero regular 

da capitania régia de São Paulo.  

Como o próprio termo “clero regular” indica, tratava-se de um grupo de religiosos 

submetidos e obedientes a regras específicas. Além da obediência às normas de suas 

respectivas ordens — franciscana, carmelita, beneditina — os frades também estavam 

inseridos em uma sociedade altamente estamental e hierarquizada, na qual deveriam 

submeter-se à autoridade do rei português e de seus representantes. Essa relação de 

obediência se revela tanto na forma quanto no conteúdo das correspondências analisadas.  

 
393 SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colônias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sertão. In: O sol e a 
sombra: política e administração na América portuguesa do século XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
p. 284 a 326. p. 302. 
394 SALGADO, Graça (Org.). Fiscais e meirinhos: a administração no Brasil colonial. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1985. p. 243 e 244. 



149 
 

Observa-se que todos os remetentes religiosos se colocavam em atitude de reverência 

diante dos governadores e capitães-generais: faziam votos por sua saúde, prometiam orações 

pelo seu bem-estar e demonstravam confiança tanto nas ações já tomadas quanto naquelas 

que esperavam que fossem realizadas. Os temas abordados nos ofícios e cartas 

frequentemente diziam respeito às “desordens” que, segundo a perspectiva dos frades, 

somente poderiam ser resolvidas por intervenção direta das autoridades, sobretudo a mando 

do governador e capitão-general. Obediência, portanto, é a palavra-chave que define a relação 

construída entre os religiosos e os governadores e capitães-generais da capitania. 

Os casos analisados nesse capítulo possibilitaram reflexões a respeito da relação entre 

religiosos e governadores da capitania de São Paulo. O caminho para acessar as características 

e pressupostos que moldavam e construíam essa relação foram as correspondências dos 

religiosos do clero regular da capitania aos governadores, Rodrigo César de Menezes e D. Luis 

de Mascarenhas. Relatadas as situações de fugas, desacatos, insolências, violências, violações 

e disputas, classificadas sob a ideia de “desordem”, foi possível observar que os Freis Agostinho 

de Santa Catarina, Caetano da Purificação, Seraphino de Santa Thereza, Antônio da Soledade 

e Constantino da Santa Maria viam nos governadores os agentes coloniais responsáveis por 

solucionar suas queixas. Dessa forma, cada estudo de caso permitiu o levantamento de 

questões relativas às hierarquias escravistas e ao ordenamento social por outro prisma – o dos 

religiosos –, não menos complexos, próprios daquela sociedade.  

 Ao descreverem e julgarem em “denúncias” as ações e motivações de seus irmãos de 

fé, de autoridades coloniais e de demais sujeitos, esses religiosos também expressavam seus 

desejos e necessidades a respeito de lógicas de justiça, verdade, costume e ordem que não 

eram apenas individuais, mas pautadas em relações construídas socialmente. Assim, formular 

um conceito fechado para ordem não se configurou como o caminho metodológico mais 

produtivo para este trabalho, uma vez que em cada caso um aspecto diferente para o 

ordenamento social e a realização da justiça foram apresentados pelos Freis Agostinho de 

Santa Catarina, Caetano da Purificação, Seraphino de Santa Thereza, Antônio da Soledade e 

Constantino da Santa Maria.  

Assim, as fugas, desacatos, mentiras, tumultos, violências, violações, castigos, 

perseguições e maus costumes que apontavam, ganham sentidos políticos não somente ao 

serem relatados aos governadores e capitães-generais, mas também ao serem praticados por 

outras autoridades coloniais, por motivações que muitas vezes escapavam as prerrogativas de 



150 
 

seus cargos. A forma como narravam os freis, a maneira como se colocavam em cada situação, 

e como julgavam os sujeitos nelas envolvidos permitem apontar características importantes a 

respeito das sociabilidades coloniais, nas quais não somente esses religiosos estavam 

inseridos, mas também construíam e tensionavam. 

 A depender dos sujeitos e de suas motivações, as ações nos ambientes coloniais 

destacados nos casos poderiam ser bem ou mal vistas pelos religiosos. Imersos em um 

ambiente não virtuoso, como o universo colonial, os freis denunciavam e julgavam aspectos 

da moralidade ali constituídos. Esses religiosos identificavam como ilegítimas as ações 

motivadas por vingança ou paixões. Ao mesmo tempo, castigos e/ou outras formas de 

violência poderiam ser justificadas, dadas as complexidades e ambiguidades existentes. Isso 

diz respeito à sociabilidade colonial, isto é, às dinâmicas sociais e relacionais que os sujeitos 

históricos de cada caso mobilizavam e tensionavam, com relação (ou em contrariedade) ao 

que era esperado de suas funções naquela sociedade colonial, hierárquica, estamental e 

escravista. Dentre algumas das dinâmicas apresentadas aqui, destacaram-se: 

I. O desejo de liberdade de um escravizado e a dinâmica de parentela do sargento-

mor para com o escravizado mobilizaram esses sujeitos a agir na contramão do que 

esperava o Frei Agostinho de Santa Catarina.  

II. O ato de um juiz não ouvir os juramentos preferencialmente dos “homens bons” 

que presenciaram um desacato foi motivo de insatisfação do Frei Caetano da 

Purificação, que se queixou de uma desordem que pode ser lida como “corrupção”.  

III. O que se apresentava como injusto em situações de violência e violação nem 

sempre se apresentava da mesma maneira, haja vista tanto o tumulto gerado na 

igreja relatada pelo Frei Seraphino de Santa Thereza com a entrada de um capitão 

armado como a busca por abrigo em um hospício beneditino diante de uma 

perseguição por homens taxados pelo Frei Antonio da Soledade como “paulista 

com grande séquito de parentes”, causador de grandes “perturbaçõens”.  

IV. A necessidade de observar a inconstância e os conflitos entre religiosos e 

autoridades coloniais temporais, como visto especialmente a partir do caso 

relatado pelo Frei Seraphino, e em documentos utilizados para melhor interpretá-

lo. 

V. A evidente perspectiva de tutela do Frei Constantino de Santa Maria com relação 

aos indígenas aldeados e aldeadas sob sua administração diante de lógicas de 



151 
 

escravização particular que fugiam dos seus interesses não somente missionários, 

mas também laborais e de manutenção das condições de vida no aldeamento. 

Finalmente, um dos aspectos que os casos aqui trabalhados têm em comum é o papel 

dos religiosos como “denunciantes” das situações vividas, nas quais, no geral, eles mesmos e 

outros religiosos citados foram tratados como responsáveis pela mediação da ordem, dos 

ofícios e espaços sagrados. Enquanto isso, outros sujeitos, muitas vezes outras autoridades 

coloniais, foram tratados de duas formas: ora como obstáculos para essa manutenção, ora 

como os responsáveis por ela. Tendo em vista que não foram acessados documentos diretos 

que permitissem observar a resposta dos governadores aos freis, o simples fato de serem eles 

as autoridades acionadas pelos religiosos para solucionar seus conflitos aponta para a ideia de 

que eram vistos por eles como responsáveis pela manutenção de uma ordem. Contudo, essa 

percepção pode ser contrastada, uma vez que há casos que a documentação permite acessar 

em que esses e outros religiosos foram os sujeitos “denunciados”. Esses casos serão abordados 

no capítulo seguinte, com o intuito de complexificar a categoria “religiosos” e suas ações no 

tempo e nos espaços da capitania de São Paulo. 

  



152 
 

Capítulo III – “Para se evitar alguma descompostura”: perturbações, desordem, 

desconcertos, desaforos, conspiração, apostasia cometidas pelo clero regular 

paulista (séc. XVIII) 
 

 A proposta deste capítulo é analisar a correspondência entre religiosos de conventos 

de variadas vilas da capitania régia de São Paulo para o seu governador e capitão-general, com 

destaque para ofícios nos quais os religiosos “denunciam” outros membros do clero regular 

ou secular. De forma semelhante ao capítulo anterior, a investigação aqui realizada preocupou-

se em intercalar o conteúdo da documentação selecionada com historiografia que ajude a 

compreendê-lo. Contudo, o intuito aqui está em demonstrar a heterogeneidade da categoria 

“religiosos”, apontando para seus comportamentos que não correspondiam às prerrogativas 

que tinham em cada caso, segundo julgavam seus próprios “irmãos”.  

 Teve-se como hipótese a possibilidade de inferir a existência de uma ordem395 esperada 

por estes religiosos nas relações de sociabilidade colonial construídas na capitania régia de São 

Paulo durante a primeira metade do século XVIII a partir do que estes descreviam como 

“desordem” ao governador e capitão-general em suas correspondências. De que maneira o 

clero regular de São Paulo apresentava-se como um corpo heterogêneo? Que reflexões o 

conteúdo desta correspondência permite realizar sobre a sociabilidade colonial?  

 Primeiramente, abordou-se, quando possível, a trajetória dos sujeitos remetentes e 

citados nas correspondências; depois, optou-se por descrever cada espaço onde ocorreu cada 

situação e finalmente, investigou-se as ações e motivações dos agentes em cada caso, com 

auxílio da historiografia especializada. Adverte-se, contudo, que alguns dos casos não contam 

com descrição do espaço por terem sido trabalhados nos capítulos anteriores, para os quais 

optou-se por apenas sinalizar onde estas informações estão inseridas na presente dissertação.  

 Isto é, os religiosos remetentes da documentação aqui selecionada colocaram-se, em 

cada caso apresentado, como responsáveis por apontar problemas, injustiças e desordens nas 

ações de outros religiosos ou eclesiásticos, buscando auxílio do governador e capitão general. 

Por meio da análise de casos como os apresentados a seguir, buscou-se construir um 

 
395 O objetivo dessa dissertação não é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do 
universo cristão. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutenção 
de relações sociais hierárquicas, de poder e de obediência eram idealizadas por cada frei para seus espaços de 
atuação. Por essa razão, optou-se pelo destaque em itálico do termo ordem. 



153 
 

panorama das expectativas dos religiosos para com as dinâmicas sociais em que estavam 

envolvidos em seu cotidiano. 

3.1. Perturbação ou Desordem 

Em ofício de outubro de 1723, o Frei Bento da Porciúncula relatou situação ocorrida a 

partir do dia das chagas de São Francisco, isto é, dia 17 de setembro daquele ano. No dia em 

questão, chegara à vila de Santos o Frei José do Nascimento, vindo do Rio de Janeiro. Ao 

contrário de outros casos até então analisados, este conta com mais de um documento 

relatando a mesma ocasião de pontos de vista diferentes. Isso porque o Frei José do 

Nascimento também remeteu ofício ao governador e capitão-general sobre o mesmo 

ocorrido, datado de 28 de setembro de 1723, com detalhes a mais a serem considerados. Para 

dar encaminhamento a esta análise, foi necessário, primeiramente, apresentar os sujeitos 

remetentes da documentação. Em seguida, foram intercaladas as colocações dos frades sobre 

a “perturbação” e a “violência” ocorridas na vila de Santos, situando também os demais 

personagens mencionados nos ofícios. Por fim, discutiu-se as possíveis interpretações desses 

argumentos à luz das expectativas de uma determinada ordem, com o objetivo de refletir 

sobre a relação entre os religiosos do clero regular de São Paulo e os governadores e capitães-

generais. 

 

3.1.1. Sujeitos 

Há apenas um pequeno ofício396 (ou bilhete) remetido em novembro de 1723 no qual 

o Frei Bento da Porciúncula brevemente comunicou que os capuchos tinham confiança nos 

seus próprios serviços e prometiam não faltar com “pronta obediência” ao governador e 

capitão-general, Rodrigo César de Menezes. Na pequena correspondência remetida do 

Convento de Santo Antônio da vila de Santos397, ele comunicava que toda a comunidade, isto 

é, todos os irmãos do convento, ficavam em oração pela saúde e bom sucesso deste 

governador. O documento não permite identificar maiores informações sobre este Frei, mas 

 
396 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51. p. 73. 
397 Sobre o Convento de Santo Antônio da vila de Santos ver Capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 



154 
 

permite confirmar a comunicação entre os conventos e o governo da capitania, da qual 

comentou-se anteriormente398. 

Em relação ao Frei José do Nascimento, além do documento já mencionado, há outro 

ofício por ele enviado ao governador, datado de julho de 1723 — portanto anterior aos 

acontecimentos de setembro daquele ano. Esse religioso também aparece em uma relação399 

de habitantes da capitania de São Paulo elaborada pelo secretário de governo, José Inácio 

Ribeiro Ferreira, em 1776. 

O primeiro documento foi enviado do mosteiro de São Bento da vila de Santos, onde 

Frei José relata ter chegado recentemente, entregando ao governador da praça de Santos, 

Antonio Gaioso Nogueirol400, uma carta do monarca, bem como apresentando uma petição e 

despacho, que teriam sido encaminhados a Rodrigo César de Menezes401 — embora nenhum 

desses documentos tenha sido localizado. No mesmo ofício, Frei José informou ao governador 

que se recolheu devidamente ao seu Prelado402 e reiterou que não pretende cumprir as ordens 

reais contidas na carta patente que se encontrava em sua posse. Dando prosseguimento, o 

Frei José do Nascimento explicou: 

O dito Senhor lhe fiz pate- / nte a carta e que a tinha em meo poder; a- / firma tinha 
Vossa Excelência lá trinta soldados, e / como Vossa Excelência não deu comprimento 
que também / elle não dava, e hinda que Vossa Excelência lhe manda- / ce ordem 
que não tinha que me constar e pelo / despacho que o dito Senhor me pos colherá 
Vossa Excelência / o meu receyo de não vir para baixo assim / que Vossa Excelência 
me mandava, eu ouvera de ser / o portador mas sabe Deos como estou que / desta 
omição e das mais pesso a Vossa Excelência huma e / muitas vezes perdão pello o 
amor de Deos403. 

 

Sem todos os documentos a que ele se referiu, dificulta-se o entendimento da situação, 

mas fica evidente a forma como a todo o tempo o Frei buscava se desculpar e se justificar pelos 

 
398 Sobre a proeminência da figura do governador e capitão-general nas relações sociais da capitania régia de 
São Paulo, ver o capítulo 1. Sobre a comunicação entre conventos, ver capítulo2, subseção “2.2. Desacato e 
mentira”.  
399 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 31\Doc. 2751 (1). 
400 Como o governador da praça de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol, é mencionado, além do envio dos “trinta 
soldados”, supõe-se que o local estivesse enfrentando algum problema relacionado à defesa da vila. Tal hipótese 
confirma-se ao buscar o nome deste governador nos catálogos do Projeto Resgate e observar o reiterado pedido 
dele por reparos nas fortalezas da vila, tanto a da Barra como a da Bertioga, desde janeiro de 1723. Ver: 
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 312 (1); AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1); AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 
3\Doc. 328 (1). 
401 Sobre esse governador ver a conclusão do capítulo 2. 
402 Prelado segundo Bluteau é um “superior na Ordem Echlesiastica secular, ou regular”. BLUTEAU, Raphael. 
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por 
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 234. 
403 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 74 e 75. 



155 
 

seus feitos. Sobretudo ao final do ofício quando ele reiterou que “sempre teve que dar conta” 

de si “no serviço de Deus e da religião”, e colocava tudo “na mão do Altíssimo” pois este sabia 

o “coração e intento” com que ele andava. Na finalização do ofício, o Frei José do Nascimento 

acrescentou que tinha informado ao governador do que havia realizado e que, certamente, a 

diligência que havia de ser feita sairia “frustrada pela dissolução com que vivem” os seus 

irmãos, isto é, os demais religiosos. Por isso, o Frei indicava que era preciso “implorar o poder” 

do Rodrigo César de Menezes muitas vezes, para que “pelo amor de Deus, por serviço del Rei 

[...] e pelo zelo da Nossa Religião” colocassem fim à tão penosa contenda, “porque abaixo de 

Deus, só Vossa Excelência [o governador] e só assim se poderão evitar desordens”. O que este 

ofício permite concluir, sobretudo por meio da parte final, é que o Frei José do Nascimento 

considerava que os religiosos estavam enfrentando uma contenda e que viviam em 

“dissolução”, isto é, segundo Raphael Bluteau, “devassidão, soltura, licenciosidade de 

costumes”404.  

Sem mais detalhes, torna-se difícil entender que situação exatamente o Frei via dessa 

forma. Contudo, a maneira como este identifica na figura do governador a máxima autoridade 

para resolvê-la é significativa e permite observar a relação entre eles, a qual é pautada na 

dinâmica de serviço e benefício, da proteção de um pelo outro, e de hierarquias bem 

delimitadas.  

O outro documento que inclui o nome do Frei José do Nascimento é de 1776, uma 

relação dos habitantes da capitania de São Paulo na qual contabilizou-se os idosos da capitania 

e destacou-se dez que tinham mais de cem anos405. Dentre eles, destacou-se Domingos, “forro, 

agregado ao Padre Frei José do Nascimento, da vila de Itu”, com 109 anos. Essa informação 

pode suscitar algumas suposições a respeito especificamente do Frei José: sua instalação na 

vila de Itu em algum momento e seu vínculo com Domingos, que pode ou não ter passado por 

algum convento. Não fica nítido o pertencimento do Frei José do Nascimento a algum 

convento franciscano a partir dessas informações, uma vez que cada um dos documentos em 

que ele aparece é remetido ou atrelado a um local diferente. 

 

 
404 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e 
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p.445. 
405 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 31\Doc. 2751 (1). 



156 
 

3.1.2. Ações 

Cabe agora analisar o que disseram os Freis Bento da Porciúncula e José do Nascimento 

sobre os acontecimentos decorrentes do dia das Chagas de São Francisco, isto é, dia 17 de 

setembro, de 1723, na vila de Santos. A análise partiu do ofício remetido pelo Frei Bento, em 

seguida contraposto pela análise do ofício remetido pelo Frei José. 

O Frei Bento da Porciúncula iniciou seu ofício ao governador e capitão-general Rodrigo 

César de Menezes indicando seu pesar ao receber uma carta do governador, que teria o 

motivado a “manifestar a verdade do facto” ocorrido em setembro. Contudo, como ele se via 

como parte da situação, o Frei entendeu que somente deveria se manifestar por ordem dos 

ministros do rei, o que naquele momento ele não faria, por estes se acharem na Fortaleza da 

Bertioga406. 

Para introduzir seu relato, o religioso solicitou que o governador e capitão-general 

olhasse “com olhos de razão” para o seu depoimento, que protestava “falar a verdade, como 

se deve ao Príncipes e Senhores”. De forma similar aos casos trabalhados anteriormente407, as 

ideias de verdade e razão pautam o léxico do religioso remetente. 

Em seguida, está o depoimento do Frei Bento. Ele indicou que no dia 17 de setembro 

teria chegado o Padre Frei José do Nascimento do Rio de Janeiro e se recolhido na casa de seu 

irmão Manuel Álvares da Cunha408. Manuel também é mencionado nos catálogos do Arquivo 

Histórico Ultramarino como almoxarife em Santos, no ano de 1726, o que aponta novamente 

para a interligação entre religiosos e membros da administração da capitania, inclusive por 

laços familiares409. À casa de Manuel, segundo o Frei Bento, teriam sido mandados dois 

religiosos do Convento de Santo Antônio para oferecerem ao Frei José o espaço do convento 

para repousar, mas o Frei teria rejeitado o convite.  

Segundo o Frei Bento, o Frei José havia começado a sair às ruas da vila com um religioso 

corista, seu “comparente”, que meses antes, em abril de 1723, teria fugido do convento e se 

escondido na casa do mesmo Manuel Álvares, irmão do Frei José. Depois disso, segundo relata 

o Frei Bento, teria chegado um outro corista também em fuga, partindo do convento da 

 
406 Ver capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”, sobre as fortificações em Santos e sobre demais 
documentos do conjunto documental estudado que mencionam a Fortaleza da Bertioga. 
407 Ver capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 
408 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51. p. 73. 
409 Ver: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423. 



157 
 

Conceição, atrelado possivelmente à Aldeia da Conceição da vila de Itanhaém410, e que logo 

começara a andar de noite pela vila de Santos em trajes de secular.  

O Frei Bento da Porciúncula deixou nítida sua oposição a esse comportamento, 

indicando como o “crédito da religião se perdia” e que o Prelado deveria olhar para isso 

durante o dia para que todos fossem testemunhas. Segundo o Frei Bento, outros seis religiosos 

poderiam também testemunhar o ocorrido e “darem razão de si” como ordenava Deus. Neste 

momento da carta, ele citou em latim “redde rationem visicationem nos[?]”, isto é “dê-nos 

relato da visitação”. Ou seja, na visão do Frei Bento, esse grupo de religiosos estava agindo 

dentro de suas prerrogativas, indo visitar e realizar algo semelhante a uma “investigação” 

sobre o Frei José e seus amigos coristas. O Frei Bento seguiu o documento relatando como o 

Frei José e os dois coristas deitaram-se nas ruas e começaram a gritar diante da situação, e 

que seis religiosos pararam e “somente lhes [a.b.]ão duas facas”, armas as quais o Frei teria 

apresentado ao governador junto ao ofício. Supõe-se que no ocorrido os religiosos teriam 

ameaçado uns aos outros com facas, porém o ataque biológico nesta palavra do documento 

impede identificar que tipo de ameaça teria sido essa.  

Segundo o Frei, os religiosos teriam ficado parados “somente por não descomporem o 

seu hábito” e mandaram chamar o governador da praça de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol, 

de forma pacífica em sua casa. Em seguida, o Frei Bento da Porciúncula explicou que o 

governador Antonio ordenou que o Padre Frei José fosse logo falar com o Rodrigo César de 

Menezes e não inquietasse mais os religiosos, “pois vivíamos quietos fazendo as obrigações 

do nosso hábito”, disse o Frei incluindo-se neste grupo. O Frei, em uma lógica de dar retorno 

às ordens do governador e capitão-general, explicou que o obedeceu: 

porque assim ordenam as nossas Leis, e / a Rezão: isto me parece não hé contra a 
Deos, nem ao serviço / do meu Rey, nem o decoro do Senhor General, a quem tanto 
/ veneramos como a Pai, como a Senhor, e como / Lugar Tenente do meu rei; Vossa 
Excelência não / ignora que o direito das gentes se não pode pro- / hibir nem por Lei 
Divina, nem humana; e / vivendo-nos socegados das nossas partes esperando / pello 
nosso recurso, que tem esse religiozo que / nos vira perturbar411. 

 

Finalizando o ofício, o Frei Bento da Porciúncula solicitou que o governador e capitão-

general mandasse tirar “exacta inquirição” sobre o seu procedimento em Santos, e quando ele 

saísse culpado, se oferecia a todo o castigo. Contudo, pedia, “pelo amor de Deus”, que o 

 
410 Ver “Mapa 2 - Conventos, mosteiros, hospícios, recolhimentos e aldeamentos da capitania régia de São Paulo 
(1722-1748)” no capítulo 1.  
411 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48. p. 69 e 70. 



158 
 

governador olhasse para a razão e não atendesse “falsas informações”, porque ele e os demais 

religiosos estariam vivendo “religiosamente com noviços, coristas e toda a sorte de religiosos, 

e todos fazem por satisfazer a sua obrigação”. Poucas linhas antes da assinatura do ofício, o 

Frei sinalizou que ficava esperando o recurso para poder viver, pedindo a Deus, junto aos 

demais religiosos, “justiça que como Pai da verdade não nos há de faltar com ela”.  

O contraste entre os comportamentos do Frei José do Nascimento e dos religiosos 

próximos a eles, e os do Frei Bento da Porciúncula fica evidente no ofício remetido por esse 

segundo. Ao Frei José, o Frei Bento destina comentários sobre sua falsidade e sobre a perda 

do crédito da religião. Essa perda estava relacionada ao problema da apostasia – “aquele que 

sem licença nem ordem dos prelados vive fora de seu convento”412 – e ao problema do uso de 

trajes seculares – que feria as orientações do Concílio de Trento também manifestas nas 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, segundo a qual: 

Os Clerigos devem abster de toda a pompa, luxo, e ornato dos vestidos, para que 
sendo no estado Clerigos, não pareção no habito seculares, e por isso convêm muito 
que tragão vestidos decentes, honestos, e convenientes às suas Ordens, dignidade, 
e estado, distinguindo-se em tudo dos que não são do seu estado, mostrando na 
decencia, e honestidade dos trajes exteriores a puresa interior da alma, e assim o 
encommendão os Santos Padres, e dispoem os Sagrados Canones, e o Santo Concilio 
Tridentino413. 

 

Além disso, os companheiros do Frei Bento da Porciúncula foram tratados no ofício 

como religiosos obedientes às leis de Deus e à Razão, como pessoas que agiam dentro da 

lógica de justiça esperada. O remetente comentou sobre as ações perturbadoras da ordem 

cometidas pelo Frei José do Nascimento, e como supostamente, até o governador da praça de 

Santos concordava em grande medida com seu enfrentamento. Contudo, a todo o tempo, o 

Frei Bento colocou-se numa posição de aguardar que a justiça fosse feita por parte do 

governador e capitão-general, ainda que essa levasse à sua própria condenação. Para o Frei 

Bento, o desejável era a descoberta da Verdade, para chegar-se à Justiça, lembrando, 

evidentemente, que estas caminhavam juntas414. 

 
412 Segundo o Estatuto da Província de Santo Antonio do Brasil, citado em: MELO, Bruno Kawai Souto Maior de. 
Entre Franciscanos e Beneditinos: o caso de Domingos do Loreto Couto (1696-1762). Clio. Série História do 
Nordeste (UFPE), v. 34.1, p. 207-226, 2016. Disponível em: https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-
5649.2016.34.1.al.207-226. Acesso em: 20 fev. 2024. 
413 Livro III. Título II. Número 440.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. 
Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 176. Para uma maior contextualização sobre as 
Constituições, ver o capítulo 1.  
414 Este assunto também foi discutido no capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 

https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226
https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226


159 
 

A esse respeito, cabe retomar uma reflexão sobre atos de poder, sobretudo do poder 

real no Antigo Regime português, em analogia com as formas de sua realização no espaço 

colonial específico da capitania régia de São Paulo, a partir da figura de seu governador e 

capitão-general. António Manuel Hespanha traça distinções entre esses atos de poder. A 

primeira deriva da doutrina jurídica medieval e seu conceito de “imperium”, que dizem 

respeito à defesa interna e externa da paz; ou seja, trata-se das prerrogativas político-

administrativas do rei com relação às matérias “de Guerra”. A segunda diz respeito às 

atividades no campo da Justiça, que lida com a “graça”, atividades de realização da justiça 

distributiva de caráter não-obrigatório e em alguma medida espontâneo, mas reconhecido415.  

A terceira distinção das atividades de poder é por meio da qual se realizava a “proteção 

do braço temporal em relação ao braço espiritual”, lidam com a defesa da ortodoxia, da 

moralidade, com a proteção das instituições eclesiásticas sujeitas ao padroado real. A quarta 

distinção dos atos de poder diz respeito aos atos de gestão dos bens e rendas administrados 

pelo rei, necessários à realização do bem estar do reino e à garantia do seu abastecimento. 

Conforme Hespanha, progressivamente essas distinções emanciparam-se das áreas de 

atividades de justiça, contudo, a justiça continuou a ser um ponto da ação política que 

exportava seus modelos de ação e realização às outras áreas de poder416.  

Argumenta-se que tais atos de poder, regidos por uma lógica específica de Justiça eram 

operados verticalmente. Isto é, eram operacionados não somente na instância mais alta do 

poder – a Coroa –, mas decorriam dela e manifestavam-se também nas capilaridades do 

império, em figuras de autoridade locais. É o que se analisa a partir dos documentos acessados 

até aqui. Neles, a realização da justiça – seja na defesa interna ou externa da paz; mas 

principalmente na proteção das instituições eclesiásticas; e na gestão dos bens e rendas do rei 

– eram prerrogativas do governador e capitão-general reconhecidas pela comunidade, aqui 

representada sobretudo pelos religiosos do clero regular. O poder do governador derivava do 

rei, e naquele espaço sobre o qual ele era responsável, isto é, a capitania régia de São Paulo, 

ele era a autoridade máxima a se recorrer para fazer se realizar a Justiça. 

Acrescenta-se, agora, uma análise das considerações do Frei José do Nascimento sobre 

os mesmos ocorridos do dia 17 de setembro de 1723, a fim de observar outros possíveis 

 
415 HESPANHA, António Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituições e poder político. Portugal – séc. XVII. 
Livraria Almedina: Coimbra, 1994. p. 281. 
416 Ibidem. p. 282 e 283.  



160 
 

contrastes com relação aos argumentos do Frei Bento da Porciúncula, que, adiantando, nem 

sequer tem seu nome citado no ofício417 remetido pelo Frei José.  

O franciscano Frei José do Nascimento iniciou sua correspondência ao governador e 

capitão-general Rodrigo César de Menezes, datado no dia 28 de setembro, o reverenciando. 

Em seguida, comunicou que em capítulo celebrado na Casa Capitular da Província teria sido 

eleito como Provincial e como Guardião o Padre Frei Francisco da Conceição no convento de 

Santo Antônio da vila de Santos418. Portanto, este estaria encarregado como comissário de 

todos os demais conventos e aldeias daquela “parte do Sul”.  

Em seguida, o Frei José do Nascimento explicou que foi dar cumprimento à sua carta 

patente e procurar tomar a posse e governo do cargo que foi expedido a ele, chegando à vila 

no dia 17 de setembro, dia das Chagas de São Francisco. Contudo, o Frei José informou que 

ocorreu um impedimento na ocupação antecipada e imprudente do cargo. Por isso, o religioso 

foi no mesmo dia à presença do governador da praça de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol, e 

lhe entregou uma carta do governador do Rio de Janeiro, Aires da Saldanha, e outra do seu 

Provincial a favor do seu pertencimento à vila de Santos. Depois disso, segundo relatou o Frei 

José, ele teria se recolhido na casa do capitão-mor da vila de Santos, Pedro Rodrigues Sanches, 

optando por não se recolher nem no colégio nem no convento do Carmo, pela razão, 

possivelmente do impedimento descrito anteriormente e também porque os Padres 

Superiores e o Provincial teriam achado mais “acertado” ele se recolher antes em casa 

particular.  

Há, neste momento, uma divergência do relato do Frei Bento da Porciúncula, uma vez 

que segundo o Frei José ele não teria se recolhido na casa de seu irmão Manuel Álvares, o qual 

não foi sequer citado. O fato de o Frei José do Nascimento recolher-se em casa de particular 

 
417 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 64 a 67. 
418 Segundo a análise feita por Miranda sobre o Estatuto e as Determinações capitulares, com base no Arquivo 
Provincial dos Franciscanos, as eleições e a hierarquia franciscana funcionava da seguinte forma: “de acordo com 
o cap. LI., em primeiro lugar o Visitador Geral, após o Ministro Provincial atual, ou o Vigário Provincial, ou o 
Comissário; após o Guardião do Conven.to seguido pelo Definidor Geral atual e Definidores Gerai$. Em seguida 
os que foram Ministros Provinciais, segundo a antiguidade da eleição, os quais foram Vigários Provinciais com 
dois anos de governo, os Custódios que votaram em Capitulo Geral, segundo a antiguidade de suas eleições e 
número dos capítulos gerais em que votaram. Seguiam-se os Ministros que votavam em Capitulo, o Custódio, os 
Definidores atuais, os que foram Visitadores gerais e. Presidentes do Capitulo, e os Vigários Provinciais que não 
tiveram os 2 anos de governo. Seguiam-se os Lentes com 6 anos completos de Magistério, os Custódios e 
Definidores habituais, os que têm privilégio de "padres ex gratia" e indulto apostólico, Pregadores de 12 anos de 
púlpito e de 25 de hábito, Lentes de 3 anos, Pregadores e Confessores de seculares, os Sacerdotes, os Coristas, 
os Irmãos Leigos, os noviços.” MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formação do Brasil. 
Universidade Federal de Pernambuco: Recife, 1969. p. 244 e 245. 



161 
 

era mal visto pelo Frei Bento, contudo, no ofício do Frei José, esta escolha teria sido orientada 

por instâncias superiores, algo que não foi comentado anteriormente. 

No dia seguinte, conforme narrou o Frei José do Nascimento, ele voltou à casa do 

governador Antonio Gaioso Nogueirol com os papéis e ordens do rei que teria mandado 

conceder:  

a esta Província para sossego della; pedindo-lhe, que em virtude das ordens 
de El Rey nossos se- / nhor fizesse patente aos Religiosos do convento não / 
alterassem estrondos, que vinha só, sem companheyro; / somentes o 
Breviário, e contas trazia, e isto pela / desconfiança que tinha dos Religiosos 
do Convento pe- / la certeza que se me havia revelado de cuidarem muito / 
em me prenderem, e que para se evitar alguma descompostu- / ra lhe pedia 
em virtude das ordens de Sua Magestade / segurança: que me valesse, e 
favorecesse com a guarda / de alguns soldados para hir a prezença de Vossa 
Excelência419. 

  

Ou seja, o Frei José estaria na vila de Santos em cumprimento de ordens reais, 

acompanhado somente do Breviário420 e de contas, para não causar alarde entre os religiosos 

locais. Ao que parece, a visita do Frei José do Nascimento causava desconfiança entre os 

demais franciscanos, e esses, segundo suspeitava o Frei, tentariam prendê-lo, justificando a 

necessidade de que o religioso fosse acompanhado da guarda de alguns soldados em sua 

trajetória até o Rodrigo César de Menezes na cidade de São Paulo. Em seguida, o Frei explicou 

que o governador de Santos não pôde oferecer soldados para acompanhá-lo porque muitos já 

estavam a caminho da cidade. Além disso, pelo que o ofício permite supor, o Frei José também 

estava adoecido e optou por descansar um pouco.  

Dando continuidade ao seu relato, o Frei José do Nascimento pontuou que no dia 26 

de setembro, às sete horas da manhã, ele estava saindo da Igreja da Misericórdia, após dizer 

missa, e indo até a casa do governador Antonio Gaioso Nogueirol para solicitar pelo menos 

um soldado para acompanhá-lo até a cidade de São Paulo. No caminho, o encontraram “seis 

religiosos com alguns negros”, que saíram da casa de José Ribeiro421, levando o religioso e seu 

companheiro “a empuhões, arrastando-nos com impetuosa violencia, e hum dos religiozos 

 
419 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 64 a 67. 
420 “Livro que contém as orações, que os Sacerdotes dizem por obrigação quotidiana.” BLUTEAU, Raphael. 
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por 
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 197. 
421 É possível que se trate de José Ribeiro de Andrade, que aparece em certidões e outros documentos como 
escrivão da Matrícula e comissionário de mostras da gente de guerra na vila de Santos em 1727. Ver, por 
exemplo: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1). 



162 
 

puxando hum traçado” pedindo aos presentes, que viam a situação das janelas, que lhes 

dessem umas cordas e rede para levarem o Frei e o companheiro à força até o convento.  

Permite-se inferir que esses franciscanos, acompanhados possivelmente de 

escravizados pertencentes ao Convento de Santo Antônio ou ao particular José Ribeiro, 

estariam agindo com o intuito de combater a apostasia, isto é, a suposta “fuga” do Frei José 

do Nascimento, que pelo seu relato tratava-se de uma decisão orientada pelo Provincial e pelo 

governador da praça de Santos. Os coristas mencionados pelo Frei Bento não aparecem no 

ofício do Frei José do Nascimento. Um outro elemento que aparece no relato do Frei Bento 

mas está ocultado no do Frei José é a questão do porte das facas. O Frei José apenas 

mencionou ter sido empurrado e quase preso por cordas e rede, mas não a ameaçado por 

facas para ir à força recolher-se em um convento.  

Segundo o Frei José, ele teria aceitado ir ao convento, mas negociou que deveria passar 

antes pela porta do governador, ao que, conforme seu relato, os religiosos disseram que não 

permitiriam e que queriam fazer o trajeto pelo campo. O Frei apontou que um sargento estava 

presente na situação, a quem o religioso teria pedido que avisasse ao governador do ocorrido 

“mas o dito sargento o movia outra affeyção porque só cuidava de retirar o tumulto da gente 

a fim dos religiozos ficarem com campo mays dezembaraçado para o fim a que herão vindos”. 

Ou seja, o sargento, cuja prerrogativa era de acionar mais autoridades para acabar com o 

tumulto, somente preocupava-se, segundo narrou o Frei José, em retirar as pessoas dali e 

deixar o espaço mais livre para que os religiosos fizessem o que quisessem. Por esse motivo, o 

Frei José do Nascimento entendeu que seria ainda mais ameaçado caso seguisse o caminho 

até São Paulo desprotegido, e implorava ao governador e capitão-general por proteção. Ainda, 

o Frei persistiu em indicar como ele se esforçava e como iria “lançar a seus pes por evitar 

discordias, porque / não sou mandado, nem quero, nem devo agravar a / alguem, só me 

manda a obediência a plantar a paz e / a verdade que o Demonio quer escurecer”.  

Prestes a finalizar sua correspondência, o Frei José do Nascimento apontou que com 

as duas provisões e mais papéis por meio das quais o rei favorecia “a paz, e justiça desta 

Provincia” ficariam sob sua guarda, e não em anexo. Assim, ele poderia expor ao governador 

o cuidado e diligência em que andavam os religiosos, ou, no caso, a falta de cuidado e 

diligência.  

Novamente a oposição entre verdade e mentira aparece. Na concepção destes 

religiosos, a partir da interpretação dos documentos apresentados até então, Deus era pai da 



163 
 

verdade, e, antagonicamente, o Demônio era pai da mentira. Os religiosos apontavam uns aos 

outros como portadores de “falsas informações” ou desobedientes, o que permite perceber a 

categoria “religiosos” como fortemente heterogênea, embora orientada por princípios 

semelhantes. Pontua-se inclusive que no caso aqui analisado os próprios religiosos perseguiam 

e ameaçavam o Frei José.  

Ainda, observa-se o não atendimento às prerrogativas por parte de algumas 

autoridades, como é o caso do sargento mencionado que não diminuiu o tumulto, mas foi 

conivente e facilitador dele, segundo o relato do Frei José. O apontamento dessas desordens, 

tidas até aqui como rupturas com as expectativas dos religiosos sobre o que deveria ser a 

ordem e a harmonia social – a paz e o “socego”, como escreviam eles –, manifesta-se sempre 

como circunscrito em um conjunto de relações sociais e de lógicas e símbolos específicos (de 

“justiça” e de “verdade”, por exemplo). 

 

3.2. Desconcertos 

O Frei Jerônimo da Rosa remeteu dois ofícios do Convento de Santo Antônio da vila de 

Santos422. Um deles data de maio de 1722, e permite refletir sobre as dinâmicas de 

sociabilidade a que estavam circunscritos os frades do convento, sobretudo com relação às 

demais autoridades da vila e ao governador e capitão-general da capitania. O outro foi 

remetido em dezembro de 1722 e relaciona-se com a ideia de “desordem”, no caso, o medo 

de acontecerem desordens. Portanto, eles foram analisados em sequência cronológica e, 

inicialmente, foram colocadas reflexões sobre a dimensão material do convento com relação 

às esmolas e lógica de serviço e benefício e em seguida, sobre o papel destes aspectos na 

percepção ou no temor de “desconsertos” e “outros excessos ainda piores” na visão do 

religioso.  

 

3.2.1. Sujeitos 

Alguns são os nomes que aparecem nos ofícios remetidos pelo Frei Jerônimo da Rosa. 

No ofício que data de maio de 1722, ele cita o capitão-mor Pedro Rodrigues e os capitães 

Martinho de Oliveira e Francisco Tavares, e um sujeito chamado Thomé Teixeira de Carvalho 

cujo cargo não foi ressaltado. No ofício remetido em dezembro do mesmo há apenas menção 

 
422 Sobre esse espaço ver o capítulo 2, subseção “2.2. Desacato e mentira”. 



164 
 

ao governador do Rio de Janeiro, Aires da Saldanha. Todos, com exceção do próprio remetente, 

Frei Jerônimo da Rosa e do Martinho de Oliveira aparecem em outros documentos do Arquivo 

Histórico Ultramarino disponibilizados pelo Projeto Resgate. 

O capitão-mor Pedro Rodrigues Sanches, evidentemente, conta com muitos 

documentos com seu nome, inclusive um no qual o irmão do Frei José do Nascimento, 

mencionado anteriormente, Manuel Álvares da Cunha foi citado como almoxarife de 

Santos423. No ano de 1736, o capitão Francisco Tavares apareceu como capitão do Rio de 

Janeiro424. Ainda, em representação de outubro de 1722, Thomé Teixeira de Carvalho foi 

mencionado como oficial da câmara da vila de Santos, solicitando a recondução por mais três 

anos no governo425.  

 

3.2.2. Ações 

O primeiro ofício remetido pelo Frei Jerônimo da Rosa, datado de maio de 1722 se 

inicia com uma pequena saudação ao destinatário Rodrigo César de Menezes, desejando 

saúde e felicidade. Em seguida, o religioso expôs ao governador que os dizimeiros da vila 

tinham costume de dar uma casa, de um lavrador da comarca, como esmola ao convento em 

seu triênio. Segundo o Frei, como alguns sítios ficavam localizados longe do convento ou eram 

muito pobres, o franciscano solicitava que o governador e capitão-general realizasse o 

valimento de seus criados para conseguir do dizimeiro-mor a casa de algum lavrador mais 

próximo “e não mui limitado”. Demonstrando conhecer a região e os possíveis lavradores 

disponíveis, ele listou os sujeitos citados anteriormente: capitão Martinho de Oliveira, o 

capitão-mor Pedro Rodrigues, o capitão Francisco Tavares e um sujeito chamado Thomé 

Teixeira de Carvalho.  

Segundo o Frei Jerônimo da Rosa, o sítio dos primeiros três era acessível por canoa, 

uma vez que o religioso indicou que já teria ido até lá em “canoa com hum só preto, por não 

ter o convento muitos e com maior facilidade conduzir”, e que o sítio do capitão Martinho era 

mais próximo. Dando continuidade a essa espécie de mapeamento dos sítios das autoridades, 

o religioso explicou que o sítio do Thomé Teixeira era acessível por terra, embora o do capitão 

Martinho fosse mais próximo, conforme o religioso reiterou. O Frei Jerônimo da Rosa, então, 

 
423 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423 (1). 
424 AHU_ACL_CU_017, Cx. 29\Doc. 3014 (1). 
425 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 272 (1).  



165 
 

salientou que somente pedia por essa ajuda do governador se não fosse inconveniente 

envolver pessoa de sua casa na matéria, e que como estava “longe deste País não tendo delle 

notícia, ignoro se será conveniente que por este meio se intente esta empresa por limitada”. 

Causa estranhamento este trecho, uma vez que ao final da carta, o local indicado é o Convento 

de Santo Antônio da vila de Santos, e não outro lugar que indique sua ausência da vila. Por 

isso, supõe-se que o Frei tenha passado um tempo ausente do convento, “longe deste País”, 

retornado, e então redigido o documento solicitando alguma casa para proveito dos 

franciscanos. 

No segundo momento do ofício, o Frei Jerônimo da Rosa argumentou que o dizimeiro-

mor responderia que esta esmola era feita por quem comprava “este ramo de Santos”, ao que 

o religioso concordava, contudo, indicava que este dizimeiro também poderia dar a tal casa 

necessária para fazer esta esmola. Isso porque segundo o Frei “sempre se nos dá huma caza, 

dando-a o dizimeiro mor sempre a dará sem prejuízo da sua venda do ramo[?]”. Conforme 

colocou o religioso ao final do ofício, essa esmola faria com que Deus seria servido por ambos 

dizimeiros “mor e menor” com o “fruto espiritual” ou seja, “amor, alegria, paz, paciência, 

amabilidade, bondade, fidelidade”426.  

São algumas as considerações que podem ser feitas a partir deste ofício sobre as lógicas 

que operavam naquela sociedade. Nesse sentido, percebe-se a questão da dualidade entre 

serviço e benefício relacionada às esmolas; o aspecto material da vida religiosa do convento 

da vila de Santos e a necessidade, na percepção do Frei Jerônimo em manter a tradição das 

esmolas.  

No que tange o primeiro ponto, sobre a dualidade serviço-benefício com relação às 

esmolas dadas às ordens religiosas, pontua-se que esta prática reiterava o articulado sistema 

de reciprocidades baseado na noção de sacrifício que caracterizou, em grande medida, o 

catolicismo. As ordens religiosas, em muitos casos fadadas a viverem exclusivamente de 

esmolas, inseriam-se em um complexo movimento em que diversos segmentos sociais foram 

responsáveis pelas doações aos conventos, motivados ora por sua devoção, ora por suas 

estratégias427. Isso porque doar terras, ou casas, como no ofício apresentado, ao mesmo 

 
426 Disse Paulo em Gálatas 5:22. BÍBLIA, N.T. Livro 9. In: Bíblia Sagrada. 14ªEd. Tradução da CNBB. Local: Brasília. 
Edições CNBB. [s/d.]. p. 1434. 
427 SOUZA, Jorge Victor de Araújo. Para além do claustro: uma História Social da inserção beneditina na América 
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em História), Universidade Federal Fluminense, Niterói, 
2011. p.58 a 64. 



166 
 

tempo que aumentava “as boas ações que seriam contabilizadas a seu favor no julgamento 

que o homem passaria após a morte”428, ampliava o atributo de grandeza social.  

Quando as esmolas não eram dadas de forma “espontânea”, ofícios como os do Frei 

Jerônimo da Rosa faziam-se mais comuns. Consequentemente, leva-se a pensar sobre a 

percepção do religioso acerca da necessidade de manter a tradição da doação de casas como 

esmolas. Segundo seu relato, os particulares da vila “sempre” doavam, e isso não deveria 

sofrer modificações. Sobre isso, retoma-se que “apesar do caráter esporádico, a esmola 

constituía uma importante fonte de sustento para a Igreja Católica nos trópicos”. As doações 

eram “um montante pecuniário – virtual ou real – que era entregue à Igreja em troca de 

ganhos no mundo espiritual”, algo evidente na argumentação do Frei Jerônimo429. Em termos 

econômicos, percebe-se também a importância destes bens para os conventos, e o discurso 

reiterado de uma “pobreza” exige certa relativização430.  

Portanto, é possível refletir sobre como romper com a tradição de doação de casas 

como esmolas ao Convento de Santo Antônio da vila de Santos, conforme argumentou o Frei 

Jerônimo, acarretaria numa mudança importante, e a forma como aquela sociedade tratava 

mudanças não era simples. Fazendo o paralelo com o debate sobre mobilidade social no Antigo 

Regime, observa-se como não era todo tipo de mudança ou enriquecimento (individual ou de 

um grupo) que era socialmente bem visto. A esse respeito, António Manuel Hespanha 

argumentou que “a mudança tinha que respeitar ritmos e passos que não dependiam senão 

em muito pouco da vontade própria”, e que “a mudança social não era apenas rara e difícil na 

ordem dos factos – como hoje ainda, de certo modo, o é, pelo menos nas sociedades 

estabilizadas. Mas a de que era, além disso, excepcional e indesejável, na ordem da das 

imagens sobre a vida”431.  

Em se tratando do segundo ofício remetido pelo Frei Jerônimo da Rosa, o qual data de 

13 de dezembro de 1722, observa-se o tema “desconcertos”. O religioso franciscano iniciou a 

correspondência indicando que estava ciente da necessidade de ir pessoalmente até o 

 
428 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditório dos carmelitas turônicos das capitanias de Pernambuco 
e Paraíba no século XVIII. Sæculum – Revista de História, João Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em: 19. ago. 2024. p. 25. 
429 Ibidem. p. 14 e 25. 
430 Não há, como dito, relação de bens do Convento de Santo Antônio da vila de Santos, embora o conjunto 
documental analisado conte com outras relações de outros conventos, as quais foram abordadas no capítulo 1. 
431 HESPANHA, António Manuel. Imbecillitas: as bem-aventuranças da inferioridade nas sociedades de Antigo 
Regime. Belo Horizonte: UFMG, 2008. 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072


167 
 

governador e capitão-general, mas que enfrentava obstáculos e por isso remetia a carta. O Frei 

em seguida fez as usuais reverências, reconhecendo Rodrigo César de Menezes como seu 

protetor, por este ter tido prosperidades enquanto foi atendido pela autoridade e indicava que 

iria para o Rio de Janeiro, sem a esperança de encontrar alguém tão benevolente como o 

governador.  

Com este tom de despedida da capitania, o Frei Jerônimo da Rosa entendeu que não 

deveria deixar de expor como estava atendido o “estado prezente das couzas dos Religiozos”. 

Segundo o Frei, seria necessário que o governador agisse com “modo e efficácia possível” em 

significar ao visitador do convento para que ele obrasse sem prejuízo das parcialidades, isto é, 

sem perder a afeição e a aceitação das pessoas432, “para que assim se conserve a paz; que de 

outra sorte prezumo se desconssertaram os frades com fugas, e outros excessos ainda piores”. 

Logo em seguida, o Frei indicou que seria um grande serviço se Rodrigo César de Menezes 

escrevesse ao Aires da Saldanha, governador do Rio de Janeiro, para lhe fazer recomendação 

sobre “este negócio particular”. Isso porque, na visão do Frei Jerônimo da Rosa, se o 

governador da vila vizinha “se metter nisto com intento de que todos fiquemos bem, tudo se 

fará em paz”. Do contrário, “ficando em guerra, e muito mal nossos se faltarem respeitos 

extrinssecos que quanto hé o Provincial Senhor não tem modo nenhum”, e pedia, “pelo amor 

de Deus” que o governador acudisse essa situação.  

Esse ofício remetido pelo Frei Jerônimo da Rosa reitera uma constante previamente 

discutida: a confiança que os religiosos – ao menos os regulares – tinham, ou expressavam ter 

para com os governadores e capitães-generais para combater as desordens, isto é, evitar o que 

viam como problemas que desafiavam a “paz” não apenas na vila, mas também nos conventos 

e espaços pertencentes ao clero regular. Como já dito, não somente os papéis políticos e 

administrativos desempenhados por estas autoridades no cotidiano da capitania régia de São 

Paulo – e até mesmo do Rio de Janeiros, como visto – eram relevantes, mas também o prestígio 

e destaque social garantido a eles. O cargo mais alto e as principais responsabilidades nos 

assuntos de administração e manutenção da ordem eram de incumbência dos governadores 

e capitães-generais, e tal percepção não escapava aos religiosos da capitania.  

 
432 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e 
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 158. 



168 
 

Nesse sentido, o discurso do Frei Jerônimo da Rosa – mas não somente dele, como 

observado nos casos anteriormente analisados433 –, a todo o tempo reforça o papel da união 

entre religiosos e autoridades político-administrativas (estas, necessariamente investidas de 

simbolismos religiosos) em manter a ordem. Isso se manifestava inclusive quando quem estava 

sujeito a romper com a ordem eram outros frades, cometendo apostasia, desconcertos e 

excessos, isto é, indo contra as prerrogativas cabíveis a um religioso naquela sociedade. No 

caso específico, o Frei Jerônimo demonstrou uma desconfiança para com o visitador do 

convento, aquele que observava se os religiosos e as atividades do convento estavam dentro 

do esperado, seja pelos estatutos provinciais, pelas leis ou pelo costume. Na visão do religioso, 

cabia ao governador e capitão-general ou ao governador da vila vizinha, do Rio de Janeiro, 

cuidar para que este visitador realizasse seu papel, e, caso contrário, os problemas e excessos 

ali trariam “guerra”.  

 

 3.3. Desaforos e conspiração 

 Em ofício remetido ao governador e capitão-general pelo Frei Carlos da Conceição na 

Freguesia da Nossa Senhora da Piedade em 1723, o religioso queixava-se de sujeitos 

classificados por ele como facinorosos, absolutos e que apenas andam bêbados e vadiando434. 

O Frei demonstrou-se preocupado com esses sujeitos que praticavam desaforos. Contudo, 20 

anos depois, o mesmo Frei Carlos da Conceição foi mencionado em consulta ao Conselho 

Histórico Ultramarino feita pelo Frei Francisco de Chagas, Provincial do Convento de Nossa 

Senhora do Monte do Carmo do Rio de Janeiro. Na ocasião, entre outros religiosos, o Frei 

Carlos da Conceição foi acusado de conspirar contra ele435.  

A análise desses dois casos conjuntamente tem como intuito discutir, primeiramente, 

a ideia de desordem e desaforo para os religiosos e, em segundo lugar, contrapor os 

comportamentos desses religiosos em momentos diferentes. Esses dois momentos da análise 

indicam caminhos para pensar a questão principal da presente pesquisa. Isto é, os aspectos 

que configuravam a relação entre o clero regular e o governador e capitão-general.  

Em termos práticos, a análise teve formato semelhante aos anteriores. Primeiramente 

foram apresentados os sujeitos envolvidos nos dois casos trabalhados – sobretudo os 

 
433 Ver capítulo 2.  
434 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45. p. 60 a 63. 
435 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1). 



169 
 

religiosos Frei Carlos da Conceição e Frei Francisco das Chagas; em seguida, os espaços de 

atuação desses sujeitos – a Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e o Convento de Nossa 

Senhora do Carmo do Rio de Janeiro; e por fim, analisou-se as ações desses sujeitos e seus 

significados.  

 

3.3.1. Sujeitos 

No capítulo 1 dessa dissertação, foi apresentado brevemente o Frei Francisco das 

Chagas, o qual foi Vigário Geral em 1731 e Provincial do Convento de Nossa Senhora do Carmo 

do Rio de Janeiro em 1743. Os documentos com sua assinatura foram remetidos de variados 

conventos carmelitas, uma vez que uma de suas principais atribuições era visitar os espaços 

da Província do Carmo do Rio de Janeiro e comunicar aos governadores das capitanias do sul 

sobre suas situações econômicas, e sobre a quantidade e o procedimento dos religiosos de 

cada um. Dentre os locais onde o Frei Francisco das Chagas disse ter visitado estão: Espírito 

Santo, Ilha Grande, Rio de Janeiro, Santos, São Paulo, Mogi das Cruzes e Itu436. 

O Frei Francisco das Chagas também apareceu em uma carta437 na qual alegava ter 

recebido ordens para averiguar os procedimentos dos religiosos, com autorização e ajuda 

militar do governador do Rio de Janeiro, António Gomes Freire de Andrade, para garantir a 

execução de suas sentenças no caso de uma revolta de alguns religiosos incitados por um 

padre mestre em 1744. Ainda, o último documento no qual o Frei Francisco das Chagas 

aparece demonstra o retorno dele para Lisboa em 1759 junto a outros membros da ordem 

carmelita, possivelmente como alvo das políticas pombalinas da segunda metade do século 

XVIII. A esse respeito sabe-se que, no reinado de D. Maria I, por exemplo, ficou proibida a 

aceitação de noviços438. 

Quanto ao Frei Carlos da Conceição, supõe-se que esse também era carmelita. Seu 

nome é citado em apenas dois documentos: em um ofício439 por ele remetido em 1723 ao 

governador e capitão-general da capitania de São Paulo queixando-se dos últimos ocorridos 

 
436 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6. e BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. 
Doc. 6. p. 7. Para mais detalhes ver capítulo 1. 
437 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1). 
438 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertação 
(Mestrado em História e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz 
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos 
Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38. 
439 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63.  



170 
 

na Freguesia de Nossa Senhora da Piedade (Lorena); e a consulta440 ao Conselho Ultramarino 

feita pelo Provincial Frei Francisco das Chagas, na qual Frei Carlos aparece como um dos 

conspiradores que atuou para a sua deposição em 1743.  

No ofício remetido por Frei Carlos da Conceição, são citados alguns outros nomes. A 

partir do cruzamento com outros documentos, foi possível identificar mais características 

sobre alguns deles: Manoel Pereira Tangerino441, classificado pelo Frei como um sujeito de 

mau procedimento e que merecia castigos; João Rabelo de Cristo, identificado pelo Frei como 

prejudicial à povoação de Piedade, obstinado e cabeça de motins; Padre Manuel Velho de Góis, 

Vigário de Pindamonhangaba, que havia feito muitos despropósitos, sob influência do já citado 

João Rabelo de Cristo; João Garcia Velho, homem que o Frei identificava como um dos únicos 

honrados “homens bons” que poderiam exercer a ocupação de capitão-mor em Piedade; 

Antonio de Barros Leite442, cunhado do Frei Carlos, mencionado por ter recebido auxílio do 

governador e capitão-general, o qual também ocupou o posto de tabelião de notas e de 

escrivão de sesmarias em 1725 e em 1734 foi sargento-mor da Fortaleza de Vergalhão da Barra 

do Rio de Janeiro, seu filho exerceu o ofício de tabelião de notas até meados de 1733, quando 

faleceu443.  

 

3.3.2. Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e Convento de Nossa Senhora do Carmo do 

Rio de Janeiro 

A vila de Santo Antônio de Guaratinguetá, ou apenas Guaratinguetá (1651) tinha 

jurisdição sobre a Freguesia da Nossa Senhora da Piedade, também chamada de freguesia da 

Piedade, que em 1788 foi elevada à vila, e atualmente possui o nome de Lorena. A freguesia 

nasceu espontaneamente em decorrência dos caminhos que levavam à Minas Gerais. Contava 

com o Santuário de Nossa Senhora da Piedade, que era uma capela filial da Matriz de Santo 

 
440 AHU_ACL_CU_017, Cx. 36\Doc. 3757 (1). 
441 Identificado no Projeto Compartilhar, como “natural de Setubal, filho de Belchior Fernandes e Sebastiana 
Fernandes, casou com Mécia de Andrade, natural de Guaratinguetá-SP, filha de Jorge de Sousa, natural de 
Portugal e Barbara Fernandes natural de Pindamonhangaba. (cas. da neta Maria Fernandes de Jesus).” O casal foi 
morador em Guaratinguetá, Lorena, e Mogi do Campo (atual Mogi Guaçu) onde Manoel faleceu. Seu inventario 
foi aberto pela viúva em Jundiai aos 19-junho-1739. Disponível em: 
http://www.projetocompartilhar.org/Familia/ManoelPereiraTangerino.htm. Acesso em: 26 mar. 2025. Esse 
projeto, criado em 2004, foi coordenado pelas genealogistas Bartyra Sette, Regina Moraes Junqueira e Sílvia do 
Prado Buttro.  
442 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1); AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1). Possivelmente Antonio 
de Barros Leite faleceu em 1738, conforme AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1). 
443 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1). 

http://www.projetocompartilhar.org/Familia/ManoelPereiraTangerino.htm


171 
 

Antônio de Guaratinguetá444. Conforme explica Beatriz Piccolotto Bueno, sobre o processo de 

elevação das capelas a freguesias,  

A elevação de uma comunidade ao estatuto de capela curada significava a ascensão 
de uma região inóspita a núcleo reconhecido pela Igreja e também a garantia de 
visita de um pároco (cura). [...] A subsequente elevação à condição de freguesia 
garantia o acesso ao batismo, ao casamento, ao amparo dos enfermos, aos 
sacramentos, aos registros de nascimento, de matrimônio, de óbito, com todas suas 
implicações jurídicas e sociais445.  

  

Segundo Felipe Daniel Ruzene, “a freguesia de Nossa Senhora da Piedade, passou a 

marcar o território mais ao leste da província. [...] Ele começava nos limites de Guaratinguetá, 

na região da Ponte de São Patrício, e seguia até a capitania do Rio de Janeiro”446. 

 Por tratar-se de uma freguesia sem conventos ou hospícios, supõe-se que os afazeres 

religiosos em Piedade eram de maior responsabilidade do clero secular, ao contrário dos 

demais casos até então analisados. Seria possível que o Frei Carlos da Conceição tivesse 

remetido seu ofício ao governador a partir da freguesia por esta ser um local de passagem, um 

ponto estratégico entre outras vilas nas quais ficavam os conventos carmelitas. Contudo, o que 

o documento permite identificar, é que o religioso estava atuando como pároco na igreja de 

Piedade. Quando viu a freguesia sendo alvo de sujeitos criminosos, facinorosos e absolutos, o 

religioso optou por remeter seu ofício de lá mesmo.  

 A relação entre os leigos de Guaratinguetá e a Igreja não ficou restrita ao recorte 

temporal da fundação da vila e da Freguesia de Nossa Senhora da Piedade. Em janeiro de 1744, 

os oficiais da câmara da vila de Guaratinguetá remeteram um requerimento à Lisboa, pedindo 

um donativo “para se acabar de reparar uma Igreja que fizeram à sua custa” e “para se celebrar 

com decência o culto divino” prometendo pagar à Fazenda Real mais de 3 mil cruzados por 

ano.  

Essas considerações permitem interpretar a Freguesia de Nossa Senhora da Piedade 

com a qual deparou-se o Frei Carlos da Conceição como um local de passagem, frequentada 

por viajantes que transitavam entre as vilas de São Paulo e do Rio de Janeiro, bem como um 

local em que o clero secular predominava com relação ao regular. É possível, ainda, supor que 

 
444 RUZENE, Felipe Daniel. Breve História de Guaratinguetá e Região: o município e o Vale do Paraíva, da Pré-
História ao Império do Brasil (1822-1889). 2ªEd. Saca Rolhas: Curitiba, 2023. p.128 e 129. 
445 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatação dos confins: caminhos, vilas e cidades na formação da Capitania 
de São Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista. São Paulo. N. Sér. v.17. n.2. p. 251-294. jul.-dez. 2009. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013. Acesso em: 31 mar. 2025. p. 252. 
446 RUZENE, Felipe Daniel. Breve História de Guaratinguetá e Região: o município e o Vale do Paraíva, da Pré-
História ao Império do Brasil (1822-1889). 2ªEd. Saca Rolhas: Curitiba, 2023. p. 153. 

https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013


172 
 

as condições econômicas da vila não eram das mais favoráveis, considerando o caráter 

transitório de seus frequentadores, a quantidade reduzida de moradores fixos, o caráter 

subalterno à jurisdição de Guaratinguetá e o pedido de doações dos leigos para a matriz da 

freguesia.  

É interessante elencar algumas características sobre o espaço do Convento de Nossa 

Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, local onde o Frei Francisco de Chagas sofreu uma 

tentativa de “golpe” auxiliado pelo Frei Carlos da Conceição. Contudo, alerta-se que, para essa 

dissertação, conhecer com profundidade o Convento de Nossa Senhora do Carmo do Rio de 

Janeiro não é primordial, visto que o recorte espacial de análise são os espaços religiosos do 

clero regular da capitania de São Paulo. As considerações feitas a respeito do convento 

carmelita do Rio de Janeiro em questão presta, portanto, um duplo papel: auxilia na 

contextualização da situação vivida pelo Provincial Frei Francisco de Chagas e pelo Frei Carlos 

da Conceição, e funciona como um ponto de comparação entre conventos carmelitas em 

atuação em um mesmo recorte temporal – o século XVIII – em capitanias próximas, Rio de 

Janeiro e São Paulo.  

 Além disso, salienta-se que tanto o Convento de Nossa Senhora do Carmo do Rio de 

Janeiro em meados do século XVIII, como todos os conventos carmelitas trabalhados nesta 

dissertação faziam parte da Província do Carmo do Rio de Janeiro. Tal Província, segundo 

Leandro Ferreira Lima da Silva, teve um  

poderio [que] chamaria tanta atenção do vice-rei Luís de Vasconcelos e Sousa (1779-
1790) que em 1783, este se queixaria à Corte de uma “escandalosa” falta de 
observância da vida religiosa, excessivos privilégios comprados de Roma e a má 
administração dos muitos bens da Província, o que a levava a constantes déficits447.  

 

Reitera-se que o império português ao longo do século XVIII foi marcado por ações de 

vigilância ao clero regular, em especial aos jesuítas, mas as demais ordens religiosas não 

passaram ilesas. Conforme o autor, citando Maria Fernanda Bicalho, a capitania do Rio de 

Janeiro nesse período “foi progressivamente assumindo um caráter central no Império 

Português, como “cabeça ou locus articulador de vastos territórios, interesses, negócios e 

 
447 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 42. 



173 
 

políticas na América e no Atlântico Sul”448, levando o local inclusive a sofrer ataques franceses 

em 1710 e 1711, e como consequência, maiores investimentos nas fortificações449.  

 Quanto às ações metropolitanas contra as ordens religiosas, Leandro Silva as divide em 

dois momentos-chave. Segundo a síntese do autor: 

Assim, num primeiro momento constatam-se tentativas assistemáticas de afirmação 
e cerceamento, das ordens religiosas (muitas vezes sem sucesso e com recuos) que 
se faz sentir durante o reinado de D. João V, especialmente na década de 1740. A 
este período sucede o estruturado e teoricamente embasado regalismo nascido sob 
a ação e promoção de Sebastião José de Carvalho e Melo, que no plano prático se 
apresenta de forma decrescentemente sistemática, sobretudo a partir de meados da 
década de 1760, com o agravamento de questões que para o governo português 
colocavam em questão a própria sobrevivência da colônia. Por fim, após a queda de 
Pombal, com a assinatura do Tratado de Santo Idelfonso estabelecendo os limites 
entre as Américas Portuguesa e Espanhola e o período de relativa paz vivido entre o 
reino e as demais potências europeias – mesmo que apenas provisoriamente –, com 
grande patrocínio do Secretário da Marinha e Ultramar, Martinho de Melo e Castro, 
assiste-se a uma verdadeira mudança de padrão nas relações entre o Estado e o clero 
regular, com a sistemática ação de bispos, governadores e vice-reis, apoiados e 
estimulados pelo governo metropolitano, sobre as ordens religiosas450.  

  

3.3.3. Ações  

 O Frei Carlos da Conceição iniciou seu ofício ao governador e capitão-general Rodrigo 

César de Menezes reverenciando-o, indicando que toda vez que recebia notícias sobre as 

ações do governador as aplaudia, e que ficava contente por saber que estava em boa saúde. 

Informou também que nas missas sempre rogava à Virgem Mãe Santíssima da Piedade pela 

conservação da saúde do governador. Em seguida, o religioso remetente deu a entender que 

o motivo para seu contato era responder à carta do governador, a qual fez o religioso lembrar-

se de agradecê-lo por duas coisas: por nunca se cansar das repetidas queixas que o religioso 

remetia ao governador; e por não lhe faltar nada na igreja, apesar de ele alegar pouca saúde 

desde que chegou a ela451.  

 
448 BICALHO, Maria Fernanda. A cidade do Rio de Janeiro e o sonho de uma capital americana: da visão de D. Luís 
da Cunha à sede do vice-reinado (1736-1763). História (São Paulo), v. 30, n. 1, p. 37–55, jan. 2011. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003. Acesso em: 07 abr. 2025. apud. SILVA, Leandro 
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa Senhora do Carmo 
do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. p. 
60. 
449 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 64 e 65. 
450 Ibidem. p. 68. 
451 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63. 

https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003


174 
 

 No momento seguinte do ofício, o Frei Carlos da Conceição passou a dar notícias sobre 

a situação da freguesia de Nossa Senhora da Piedade e em como nela viviam “sogeitos 

criminozo- / os, facinorosos, e absolutos, andando sempre armados com armas curtas de fogo, 

/ e outras mais prohibidas, e também habitão nella muitos soldados que forão da praça / da 

cidade do Rio de Janeiro”. Segundo o religioso, esses ex-soldados e outros sujeitos armados 

fugiram do serviço real e andavam “por estas terrinhas vadiando, e fazendo mil dezaforos”. O 

Frei Carlos informou também que tais homens não tinham ofício, a não ser andarem bêbados. 

Fala-se, portanto, de dois grupos de sujeitos que viviam vadiando: os “criminosos”, e os “ex-

soldados”452. 

 A questão da ausência de ofício e da “vadiagem” para o período colonial aparece na 

historiografia como fruto de construções elaboradas a favor da manutenção da escravidão e 

do combate à ociosidade de determinados grupos sociais. Segundo analisa Liana Maria Reis a 

partir dos estudos pioneiros de Washington Peluso Albino de Souza, as autoridades 

administrativas nos espaços coloniais “apontavam para o problema social representado pela 

ociosidade e vadiagem de um grande número de habitantes da capitania de Minas”. Nesse 

sentido, não é impossível traçar um paralelo entre essa realidade de Minas e o que a 

documentação e a historiografia permitem pensar sobre regiões menos centrais das capitanias 

de São Paulo, como é o caso da freguesia de Piedade. Reis pontua que  

Embora úteis ao Estado e aos senhores, os vadios eram perseguidos e 
constantemente acusados de onerarem a sociedade mineradora, constituindo o 
“peso inútil da terra” ao cometerem todo tipo de crime, seja contra a ordem pública, 
seja contra a ordem privada453.  

  

 A descrição feita pelo Frei Carlos da Conceição não permite afirmar que aqueles 

“vadios” tiveram alguma passagem pela escravidão, o que não impede supor que viveram essa 

realidade. Conforme explicou Reis, os “vadios” estiveram presentes na arena do crime junto a 

escravizados e demais integrantes das camadas marginalizadas e empobrecidas da população 

mineira, entre os quais poderiam inclusive estar os quilombolas. Aqueles classificados como 

“vadios”, segundo a autora, “distinguiram-se pelo negativo: não possuíam trabalho regular, 

 
452 Expressão da autora. Frei Carlos da Conceição descreve o grupo como “soldados que forão / da praça da cidade 
do Rio de Janeiro”. 
453 REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escravidão nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos de História, Belo 
Horizonte, v. 8, n. 9, p. 51–63, 2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025. p. 52. 

https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734


175 
 

não se sujeitavam à política metropolitana, não endossavam a “ideologia do bom vassalo”454. 

Viviam, portanto, em desobediência. 

 Tal como o armamento nas sociedades coloniais, conforme discutido no capítulo 

anterior455, o ócio também era visto de maneira ambígua a despeito de quem o praticava. 

Segundo sintetizou Liana Reis,  

Numa sociedade escravista o ócio era valorizado ou combatido, conforme quem o 
praticasse: se senhor branco, era símbolo do status social; se escravo, um absurdo 
inaceitável, passível de castigo físico; se liberto, esse ganhava pecha de vadio, sendo 
necessário reprimi-lo e enquadrá-lo no sistema produtivo de alguma forma. A 
vadiagem, considerada crime contra a ordem pública, era combatida pelas 
autoridades por meio de aprisionamento456.  

 

Além da descrição sobre os sujeitos “vadios”, o Frei Carlos da Conceição também 

indicou a passagem de alguns deles pelo meio militar, como um grupo de “ex-soldados” do Rio 

de Janeiro. Com as informações dispostas no ofício analisado, não é possível dizer se se tratava 

de um grupo de soldados “oficiais” desertores, isto é, que em algum momento atuaram a 

serviço da monarquia portuguesa ou de um grupo de milicianos. Aqui, investiga-se 

brevemente cada hipótese.  

Tratando-se ou não de soldados oficiais, é interessante destacar que não é improvável 

a passagem destes ex-soldados pela escravidão, uma vez que, segundo observa Luiz Geraldo 

Silva sobre o acesso de afrodescendentes a postos militares oficiais no período colonial:  

A historiografia sobre as ordens militares também tem acenado para a identificação 
de diferentes etapas dos ‘tempos fortes (1570-1773) da vigência dos estatutos de 
pureza de sangue em Portugal’ Entre os séculos XVI e XVII, havia mais frouxidão no 
âmbito dos processos de dispensa do defeito mecânico, mesmo quando a demanda 
era perpetrada por afrodescendentes. A partir de fins do século XVII, contudo, as 
restrições a essa prática se tornaram mais recorrentes. Nos casos atinentes à 
dispensa do defeito mecânico, a monarquia concedeu repetidas vezes, nos séculos 
XVI e XVII, hábitos de uma das três ordens militares quando algum indivíduo dessa 
qualidade se destacava na prestação de serviços. No entanto, a Mesa de Consciência 
e Ordens, cuja composição era eminentemente eclesiástica, vetou muitas vezes a 
concessão real. Francis Dutra identificou 38 afrodescendentes livres e libertos que, 
entre meados do século XVI e as duas primeiras décadas do século XVIII, foram 
agraciados com hábitos de ordens militares457.  

 
 

454 Ibidem. p. 53. 
455 Ver capítulo 2, subseção “2.3. Tumulto, violência e violação”. 
456 REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escravidão nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos de História, Belo 
Horizonte, v. 8, n. 9, p. 51–63, 2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025. p. 54. 
457 SILVA, Luiz Geraldo. Indivíduo e sociedade. Brás de Brito Souto e o processo de institucionalização das milícias 
de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174–203, maio 
2017. Disponível em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025. p. 183 e 
184.  

https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201


176 
 

 Dentre os serviços realizados por tropas militares de negros na América portuguesa, 

sobretudo nas regiões das Minas, estudadas por Ana Paula Pereira Costa, estavam as tarefas 

de grande perigo “tais como controle dos descaminhos, proteção contra ataques de 

criminosos, e de negros fugidos”, além disso “patrulhavam as estradas em busca de 

aquilombados, índios bravos, facinorosos e assaltantes que atacam as vilas e arraiais”458. 

Possivelmente, não era o caso do grupo de soldados mencionados pelo Frei Carlos da 

Conceição porque este foi classificado por ele da mesma forma como o grupo de vadios, por 

estarem “por estas terrinhas vadiando, e fazendo mil desaforos”. Contudo, Costa faz uma 

importante consideração sobre a identificação dos serviços militares nos espaços coloniais 

como também envolvidos em uma lógica corporativa, tal como a política e a justiça. Em diálogo 

com Francis Cotta, a autora explica que o sistema militar na América portuguesa era: 

Um sistema entendido como uma trama articulada de relações mútuas entre os 
diversos corpos militares. Entretanto essa articulação não pressupunha perda de 
autonomia e de especificidade de atuação. Essa lógica de articulação e apoio mútuo 
entre os corpos militares pode ser observada em diversas situações na América 
portuguesa, mas o autor ressalta que a dinâmica do emprego dessas forças pode ser 
dividida em dois casos, sobretudo: no âmbito interno das capitanias ligadas as 
políticas de ordem (pacificação de movimentos envolvendo potentados locais; 
embates com quilombolas e índios, entre ouros); na defesa de fronteiras contra 
inimigos externos (franceses, neerlandeses e espanhóis)459.  

 

 O espaço de autonomia e de certa especificidade na atuação desses soldados poderia 

abrir brechas para deserções, o que poderia ser o caso dos soldados mencionados pelo Frei 

Carlos da Conceição: soldados oficiais em missão na capitania do Rio de Janeiro que haviam 

saído para atuar por conta própria em outros espaços, vindo a passar pela freguesia de 

Piedade, em São Paulo. Ainda, para além de soldados “oficiais”, portanto a serviço do rei, a 

América portuguesa também contava com a presença de milícias sobretudo nos “sertões”460. 

Nesse sentido, o caso dos soldados mencionados no ofício do Frei Carlos também poderia se 

tratar de um grupo de milicianos que saíram do Rio de Janeiro. Conforme sintetizou Leandro 

Silva, as milícias serviam “para combater inimigos internos e externos, sua função social 

 
458 COSTA, Ana Paula Pereira. Tropas de homens de cor na região dos diamantes. Serro Frio, século XVIII. In: XXVIII 
Simpósio Nacional de História da ANPUH, 2015, Florianópolis. Anais eletrônicos. p. 1-16. ISBN: 978-85-98711-
14-0. Disponível em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-
01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf. Acesso em: 09 abr. 2025. p. 13. 
459 Ibidem. p. 13. 
460 A discussão sobre a categoria “sertões” encontra-se no capítulo 1.  

https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf


177 
 

também consistia, e talvez preponderantemente ao largo do século XVIII, em exercer um eficaz 

controle social sobre os próprios milicianos”461. 

 Dando prosseguimento à análise do ofício do Frei Carlos da Conceição, na parte 

seguinte da correspondência, o religioso apontou que havia repreendido um dos sujeitos 

desse grupo, chamado Manoel Pereira Tangerino, que havia vindo do Rio de Janeiro e a 

resposta que o sujeito lhe deu foi uma ameaça com um punhal publicamente na rua, algo que 

segundo o Frei, foi público e notório a todos daquele povo. Isso porque, segundo o religioso, 

o sujeito havia ido buscar o punhal em sua casa e o levado embrulhado debaixo de um pacote. 

 Após relatar essa situação, o Frei Carlos solicitou que o governador Rodrigo César de 

Menezes o valesse com o seu “amparo e recthissimo governo” e prendesse Manoel Tangerino, 

para ser castigado conforme sua culpa462. Na visão do religioso, o castigo seria para “servir de 

exemplo aos mais da sua facção”. Além disso, o Frei informou ao governador que já havia 

comunicado ao pároco sobre a excomunhão de Manoel devido às suas “mãos violentas”. 

Segundo o relato, Manoel Tangerino ficou receoso e se ausentou da freguesia.  

 O próximo sujeito alvo das críticas do carmelita Frei Carlos da Conceição foi João 

Rabello de Christo, o qual, pelo que o documento permite supor, também era parte do grupo 

dos sujeitos “fascinorosos” mencionados no início do relato do religioso. Segundo ele, João 

Rabello era “mui perjudicial a esta povoação, por ser / obstinador[?], emrelador[?], e cabeça 

de motins, e assim saber[?] ser, hé notável orgulhoso / e perturbador”. Conforme o relato, 

João havia feito o Padre Manuel Velho de Goes, do hábito de São Pedro – portanto do clero 

secular – que havia sido Vigário463 na vila de Pindamonhangaba, fazer “muitos despropozitos 

nesta freguesia” e a satirizar o povo. Muitos dos satirizados pelo pároco Manuel de Goes não 

 
461 SILVA, Luiz Geraldo. Indivíduo e sociedade. Brás de Brito Souto e o processo de institucionalização das milícias 
de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174–203, maio 
2017. Disponível em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025. p. 192. 
462 Ver discussão sobre castigos e justiça no capítulo 2, respectivamente na subseção “2.3. Tumulto, violência e 
violação” e na subseção “2.2. Desacato e mentira”.  
463 “Vigário, palavra que deriva do latim (vi-carius, de vices + agare) e significa aquele que exerce um poder em 
vez de outrem (vice). Todo o poder é exercido em nome de Deus, é vigário de Deus. Vigário-geral - é uma figura 
muito antiga na vida da Igreja, embora só no século XVI apareça como alguém que substitui ou colabora mais de 
perto com o bispo da diocese. As suas funções são administrativas e pastorais na diocese, pois ele é um 
colaborador directo do bispo. Goza de poder ordinário executivo em toda a diocese (cânones 475, § 1, 479, § 1), 
a fim de executar todos os actos administrativos, excepto os que o bispo tiver reservado para si. Todas as dioceses 
têm vigário-geral e, em regra, é único, podendo, no entanto, constituir-se mais de um, caso a extensão da diocese 
assim o justifique (cânon 475, § 2). E o bispo quem nomeia livremente o vigário-geral, podendo consultar o clero 
e outras pessoas se assim o entender. O vigário-geral pode ser nomeado por tempo determinado.” NEIVA, Adélio 
de A. Torres. Vigário. P-V. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionário de história religiosa de Portugal. vol. 3. 
Lisboa: Círculo de Leitores, 2001. p. 344 e 345. 

https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201


178 
 

haviam consentido sua diligência por já estarem “com quietação”, isto é, com a tranquilidade 

da assistência do Frei Carlos da Conceição. No ofício, foi sugerido que governador mandasse o 

Padre Manuel mudar de habitação, uma vez que o eclesiástico464 já havia vendido um sítio que 

tinha no caminho entre Pindamonhangaba e Piedade e, após sua saída do local, o povo ficou 

“mais sossegado, e livre de ocasiões de haverem[?] algumas / mortes”. O Frei não detalhou 

que mortes seriam essas. 

 No momento seguinte do ofício, o Frei Carlos da Conceição mostrou-se favorável à 

existência de um capitão-mor assistindo à freguesia de Piedade, “dominando a estes 

moradores, que so assim se poderão evitar os escanda- / los, perturbaçõens, e mil 

borracheiras465 que nella se fazem”. Na sua visão, faltava uma figura de autoridade, de justiça, 

uma vez que as autoridades que atendiam à freguesia ficavam em Guaratinguetá, que no 

entender do Frei Carlos, era distante. Essa distância, conforme o religioso, fazia com que o 

grupo de ex-soldados e mais sujeitos “fascinorosos” descritos acima não sentissem temor 

algum, fazendo “muitos despropózitos”.  

 Nesse sentido, o Frei Carlos da Conceição prosseguiu seu argumento justificando a 

necessidade de mais autoridades na freguesia. Segundo o religioso, até mesmo um juiz de 

vintena, eleito pela câmara de Guaratinguetá para servir em Piedade havia se ausentado para 

as Minas. Ou seja, a ausência inesperada da única autoridade mais diretamente atrelada à 

freguesia da Piedade foi uma das causas para os “perturbadores” viverem “tão a rédea solta”, 

nas palavras do Frei Carlos. Ainda, ele não somente indicou a ausência de autoridades em 

Piedade, como também apontou um sujeito para a ocupação do cargo de capitão-mor: João 

Garcia Velho. Nas palavras do religioso, João Garcia era “homem honrado, poderoso, e de todo 

o respeito, e capaz de exercitar o tal posto”. O homem a quem o Frei teceu elogios e sugeriu 

para ocupação do cargo de capitão-mor, João Garcia Velho, foi mencionado em uma 

informação466 anexada a um requerimento de 1728. Assinando como oficial da câmara de 

 
464 Nesta dissertação, o termo “eclesiástico” refere-se a membros do clero secular, enquanto “religioso” refere-
se aos irmãos do clero regular. Conforme explica Silva, “apesar da indistinção dos dias de hoje, optamos por 
manter a denominação ‘religiosos’ exclusivamente para frades e monges e ‘eclesiásticos’ para os sacerdotes 
seculares, como era de uso corrente no século XVIII e consta na documentação então produzida”. SILVA, Leandro 
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa Senhora do Carmo 
do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. p. 
59. 
465 Borracheira é sinônimo de bebedeira. BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo 
padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro 
(Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 191. 
466 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 9\Doc. 983. Doc. 11 do maço.  



179 
 

Guaratinguetá, a pedido do governador Antonio da Silva Caldeira Pimentel, João foi um dos 

oficiais que confirmou que as terras requeridas por Antonio de Sousa Pereira, na mesma vila, 

estavam de fato devolutas.  

 Encaminhando-se para o final do ofício, o Frei Carlos da Conceição informou ao 

governador Rodrigo César de Menezes que o Reverendo Cabido467 o enviara provisão para 

Vigário da “mesma Igreja”. Supõe-se tratar ou da igreja da vila de Pindamonhangaba 

mencionada anteriormente, ou mesmo da própria matriz da Freguesia de Nossa Senhora da 

Piedade. Segundo o religioso, o Cabido lhe havia enviado tal provisão por conhecer de seu 

procedimento e porque o Frei estava precisando se ausentar “por estes dezertos” para buscar 

algum remédio com que pudesse amparar suas “sobrinhas pobres”. Nesse momento do ofício, 

ele deu a entender que já havia se queixado desse mesmo assunto anteriormente, e buscou 

não se repetir. Conforme o Frei Carlos, ele havia mandado pedir licença ao Reverendo Cabido 

para ir à cidade do Rio de Janeiro para tomar uma descarga, uma prática de saúde da Época 

Moderna de retirar os humores maus que se expelem do corpo468.  

 Segundo explica Georgina Silva dos Santos,  

Em outras palavras, para os médicos portugueses, a saúde era conseqüência de uma 
combinação humoral harmônica e a doença era o sinal de um desajuste, de uma 
ruptura neste equilíbrio natural. Orientados pelo sistema hipocrático e pelos escritos 
de Avicena, estabeleciam uma relação de causa e efeito entre a enfermidade e seus 
sintomas, diagnosticavam e tipificavam as doenças de acordo com os sinais externos 
que produziam. Instruídos por estes princípios, não vacilavam em afirmar que as 
mazelas de um ser humano tanto poderiam advir do excesso de exercício, da inércia, 
constante, das dietas impróprias, ou da impureza do ar, isto é, a repetição contínua 
dos mesmos hábitos, um ambiente infecto, uma alimentação inadequada, contrária 
ao clima das estações do ano, poderiam debilitar o corpo. O tratamento que 

 
467 “A origem deste nome reside nos ‘capítulos’ das regras monásticas ou canónicas que eram lidos perante a 
assembleia reunida para tal fim. Mais tarde, a palavra estendeu-se à reunião em que tal leitura era feita e ao 
conjunto dos membros da comunidade [de religiosos], acabando por abranger todas as suas reuniões solenes. 
[...] litúrgico, cabendo-lhes assegurar o culto solene nas catedrais, através da participação quotidiana dos seus 
membros nas horas canónicas e na missa capitular. Eram nisso ajudados, quando não substituídos, por 
semiprebendados, assim como capelães, coreiros, icolimos e outros clérigos inferiores, cujo salário consistia 
numa parte dos proventos dos ausentes ou em recursos vindos de fundações piedosas. Os cabidos catedrais 
deviam ainda coadjuvar os bispos no governo das dioceses, prestando-lhes conselho e assistência, fornecendo-
lhes os seus principais colaboradores, os arcediagos, e exercendo mesmo esse governo em caso de vacância da 
sé, através de vigários por eles nomeados. Teoricamente, também lhes competia a escolha dos bispos, mas raras 
vezes puderam exercê-la livremente, devido às pressões dos reis e à necessidade de confirmação papal para as 
suas decisões. Por fim, os cabidos tinham ainda funções assistenciais e de ensino, tendo as escolas capitulares 
desempenhado um importante papel no período anterior à criação do estudo geral.” RODRIGUES, Ana Maria S. 
Cabido. A-C. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionário de história religiosa de Portugal. vol.1. Lisboa: Círculo 
de Leitores, 2000. p. 278 e 279.  
468 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e 
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 396. 



180 
 

dispensavam a qualquer achaque visava neutralizar a ação dos humores corruptos, 
provocados por estas condições469. 

 

 Possivelmente, o local mais propício para a realização desse tratamento era a cidade 

do Rio de Janeiro. Faltava, segundo o Frei Carlos da Conceição, que o governador permitisse 

que ele se ausentasse da igreja para tratar de sua saúde e também de suas sobrinhas. Contudo, 

conforme o religioso, era necessário colocar outro sacerdote em seu lugar, o que era um 

problema porque o único disponível em Piedade era um religioso franciscano da Ilha do Faial, 

que por acaso no dia anterior à escrita do ofício esteve na freguesia. Para o Frei Carlos da 

Conceição, o franciscano era de “religiozo procedimento e nas suas ações muito exemplar”.  

 Encontrado um “substituto” e resolvidas, portanto, as pendências, observa-se que o 

documento remetido pelo Frei Carlos não era um mero ofício, mas também uma espécie de 

requerimento. Isso porque, na parte final, ele pediu ao governador e capitão-general que lhe 

concedesse licença para que pudesse deixar sua ocupação na igreja em Piedade por um 

período de tempo curto, porque ele iria “com a [in]tenção de voltar logo ao depois de convale- 

/ cido”. Essa licença juntamente a outros favores “e mais honras” que tanto o Frei Carlos da 

Conceição, como seu cunhado Antonio de Barros Leite tinham recebido do governador, 

segundo o religioso, seriam retribuídas com orações.  

 A menção a Antonio de Barros Leite possivelmente cumpre o papel de evocar uma 

autoridade na comunicação com outra autoridade. Isso porque, em finais de 1724 e início de 

1725, há um requerimento no qual esse sujeito aparece como capitão residente no Rio de 

Janeiro, solicitando permanência no ofício de tabelião de notas470. Dez anos depois, em 1734, 

o mesmo Antonio ocupou cargo de sargento-mor da Fortaleza de Vergalhão da Barra do Rio 

de Janeiro471 e, quatro anos mais tarde, em 1738 está registrado seu falecimento472. Essas 

considerações permitem inferir a inserção do Frei Carlos da Conceição dentro de uma rede de 

autoridades formada, para além de seus serviços no meio da religião, pelo casamento de sua 

irmã. Citar seu cunhado capitão em uma correspondência com o governador, portanto, lhe 

pareceu pertinente em sua argumentação sobre os problemas que vinha enfrentando, para 

contextualizá-lo dentro de um grupo hierarquicamente bem posicionado que merecia amparo 

 
469 SANTOS, Georgina Silva. A arte de sangrar na Lisboa do Antigo Regime. Tempo, v. 10, n. 19, p. 43–60, jul. 2005. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004. Acesso em: 08 abr. 2025. p. 45.  
470 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1). 
471 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1). 
472 AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1). 

https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004


181 
 

devido a serviços previamente prestados. O mesmo pode ser dito a respeito da menção ao 

Reverendo Cabido, uma autoridade do clero secular que de alguma maneira “atestava” o que 

o Frei Carlos solicitava.  

 O ofício remetido pelo Frei Carlos da Conceição em junho de 1723 é um dos 

documentos analisados no presente trabalho que permite identificar a circulação dos 

religiosos bem como a inserção destes em redes de sociabilidade que envolviam outros 

religiosos, eclesiásticos e autoridades do governo temporal. Percebe-se relações construídas 

entre sujeitos de Piedade, Pindamonhangaba, Guaratinguetá e também do Rio de Janeiro.  

Ainda, ao contrário da “rivalidade” atribuída muitas vezes à relação entre clero regular 

e clero secular, o caso aqui analisado aponta para uma certa cumplicidade entre seus 

membros. Apesar das críticas tecidas ao Padre Manuel Velho de Goes pelo Frei Carlos, que 

indicava que o eclesiástico estava influenciado por um sujeito “perturbador”, as relações do 

Frei não pareciam marcadas pela rivalidade entre seculares e regulares nem mesmo entre 

diferentes ordens religiosas.  

Lembra-se que o dito religioso recebera provisão do Cabido para ser Vigário, bem como 

autorização para ausentar-se por motivo de saúde. Isto é, um carmelita que ministrava os 

ofícios divinos na freguesia, não estando circunscrito ao espaço de um convento, por exemplo, 

sugeria que um franciscano o substituísse em sua ausência. Ou seja, em se tratando de uma 

freguesia que enfrentava uma série de dificuldades relacionadas à pobreza, à falta de 

autoridades disponíveis, à vadiagem e à violência, ao menos na perspectiva do Frei Carlos, o 

importante era que alguma assistência religiosa existisse. Para o religioso, não importava se 

tal assistência se fosse realizada pelo clero regular ou secular, ou por frades atuando como 

eclesiásticos. Para consegui-la, o religioso recorria às autoridades disponíveis em sua rede. 

 Teria o Frei Carlos da Conceição recebido a licença do governador para ir ao Rio de 

Janeiro tratar de sua saúde? Teria ele ido sem licença? Se o religioso chegou a ir ao Rio de 

Janeiro, teria ele retornado à Piedade depois? A presente pesquisa não teve acesso a 

documentos que pudessem responder a essas perguntas. Contudo, sabe-se que em 1743 ele 

esteve na cidade do Rio de Janeiro, com uma postura mais semelhante à de um “cabeça de 

motim” que a de um “religioso exemplar”. O Frei Carlos da Conceição esteve envolvido em 

uma sublevação de religiosos um tanto conhecida no Convento de Nossa Senhora do Carmo 

do Rio de Janeiro, como um dos sujeitos que atuou contra o Provincial eleito, o Frei Francisco 



182 
 

das Chagas473. Sobre esse caso, já analisado por Leandro Ferreira Lima da Silva, tem-se algumas 

considerações.  

 A sublevação ocorrida em fevereiro de 1743 contra o recém-eleito Provincial, Frei 

Francisco das Chagas, decorreu da insatisfação dos carmelitas da Província do Rio de Janeiro 

com suas ações reguladoras iniciadas meses antes, conforme analisou Silva. Como visto 

anteriormente, as prerrogativas de um Provincial envolviam visitar os espaços carmelitas e 

comunicar aos governadores das capitanias do sul sobre suas situações econômicas, e sobre a 

quantidade e o procedimento dos religiosos de cada um. A eleição de um Provincial, portanto, 

reunia os carmelitas dos mais variados conventos da Província do Rio de Janeiro – que 

contemplava conventos São Paulo, Santos, Angra dos Reis, Santa Anna das Cruzes (Mogi das 

Cruzes) e Vitória – para definirem o Provincial que se ocuparia de visitá-los e prestar contas 

sobre o andamento dos ofícios e a qualidade dos religiosos. Em um período, como se viu a 

seguir, de alguma vigilância para com as ordens religiosas no império português, o posto de 

Provincial era de importância considerável.  

 Apesar de eleito, o Frei Francisco das Chagas não agradou a todos os frades, dentre os 

quais estava o Frei Carlos da Conceição. Conforme analisou Leandro Silva,  

Aproveitando- se da ausência do superior da casa capitular durante sua visita aos 
demais conventos da província, os conjurados não demoraram a angariar o apoio de 
leigos da cidade e a encarcerar confrades contrários ao movimento como modo de 
amedrontar e suprimir oposições474. 

  

Ao tomar conhecimento da sublevação, o Frei Francisco das Chagas retornou ao Rio de 

Janeiro, onde foi surpreendido pelos frades e demais simpatizantes da causa da sublevação, 

que o prenderam nos cárceres do convento a mando de um dos líderes da revolta, o Frei José 

de Santana, um dos líderes dos rebeldes. Segundo analisou Silva, no dia seguinte à prisão do 

Frei Francisco, os conjurados elegeram como novo presidente Provincial o Frei Felipe da Madre 

 
473 Os documentos relativos à sublevação disponibilizados pelo Projeto Resgate são: AHU_ACL_CU_017, Cx. 
36\Doc. 3757 (1); AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1); AHU_ACL_CU_017, Cx. 122\Doc. 9884; 
AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747. 
474 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 80 e 81.  



183 
 

de Deus, que governou durante os 63 dias475 enquanto o Frei eleito anteriormente estava 

preso nos cárceres do convento476.  

 Conforme Leandro Silva, várias autoridades da capitania do Rio de Janeiro, entre as 

quais o governador Gomes Freire de Andrade e o Bispo D. Frei João da Cruz mobilizaram-se 

em suas respectivas instâncias para “serenar os ânimos” decorrentes da sublevação. Segundo 

o autor, tanto o governador como o bispo “demonstravam-se favoráveis ao provincial, como 

fica patente pelas cartas que cada um enviou ao rei [...] nas quais diziam ser fr. Francisco das 

Chagas religioso zeloso e de honestos costumes”477. Nesse sentido, o caso foi reportado ao 

Conselho Ultramarino por essas autoridades e também pelo próprio Frei Francisco, solicitando 

a punição severa dos religiosos pela sua desobediência. O religioso e as autoridades foram 

ouvidos e o procurador da coroa notou o escândalo e a gravidade do comportamento dos 

frades. Segundo Silva,  

Ao sugerir as medidas punitivas necessárias, fundamentara o direito de ação do rei, 
não apenas por ser “própria da Coroa” a proteção das ordens religiosas, mas “pelo 
alto poder e para governo do Reino pela desobediência que estes religiosos 
cometeram às justiças de Vossa Majestade em caso em que eram competentes”, com 
o que concordavam – e ratificavam – os conselheiros ultramarinos. A infringência de 
uma sentença emanada de um tribunal régio não deixou, portanto, de ser percebida 
pelos oficiais metropolitanos e, em sua visão, os responsáveis por aquela 
movimentação deveriam ser punidos para não permitir que seu “mau exemplo” fosse 
seguido em lugares tão distantes, servindo de exemplo aos demais regulares, como 
não registraram os conselheiros. Assim, se o rei era configurado no parecer daqueles 
oficiais como o protetor das ordens religiosas – o que, aliás, não configurava qualquer 
novidade –, os mesmos não deixaram de fundar seu direito de do rei agir em pontos 
da disciplina regular dentro dos muros do Convento do Carmo do Rio por seus 
direitos majestáticos – embora sob a justificativa da infringência da Justiça 
temporal478.  

 

Conforme aponta o autor, as tentativas de auxílio perante o reino não obtiveram 

sucessos, fazendo com que o Frei Francisco das Chagas recorresse ao Juízo Eclesiástico e ao 

Juízo da Coroa. Por meio deste último, o Provincial deposto obteve sentença favorável à sua 

liberdade e a recondução do provincialato. A questão com os frades sublevados não parou por 

aí. Eles foram notificados, segundo analisou o autor, mas recusaram-se a cumprir a decisão 

judicial; reuniram-se na noite anterior à soltura do Frei Francisco para colocar em votação o 

 
475 Há uma discrepância entre os relatos. Um diz que o Frei Francisco ficou preso por 63 dias, e o outro por 17 
meses. 
476 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 81. 
477 Ibidem. p. 81. 
478 Ibidem. p. 70 e 71. 



184 
 

seu assassinato, o que não foi levado a diante pela discordância de um dos religiosos. Com 

esses acontecimentos, o “ouvidor geral do crime, João Álvares Simões, solicitou auxílio militar 

ao mestre de campo Matias Coelho de Souza, governador interino da capitania durante a 

estada de Gomes Freire em Minas”479. Para combaterem as forças militares, os religiosos 

trancaram as portas do convento, pegaram em armas e armaram seus servos e escravizados 

com paus e pedras480. 

 Os frades contrários ao governo do Frei Francisco das Chagas, e “recusaram-se 

veementemente a prestar-lhe obediência – apesar de o superior alegar em correspondências 

enviadas à metrópole ter oferecido o perdão mediante a retratação dos rebelados”. Segundo 

a documentação analisada por Silva,  

19 desses religiosos saíram do Convento do Carmo em procissão pelas ruas da cidade 
rumo Convento franciscano de Santo Antônio, onde buscaram e encontraram 
refúgio. Diversos foram os destinos destes religiosos: alguns partiram – sem a devida 
licença do superior – da casa capucha diretamente para Lisboa; os demais, por sua 
vez, aos poucos foram retornando ao Carmo, onde foram aceitos pelo provincial 
reabilitado. Dentre estes, no entanto, houve aqueles que igualmente apostataram, 
fugindo e cruzando o Atlântico rumo à corte481.  

  

No ano seguinte à sublevação dos religiosos, D. João V respondeu ao Frei Francisco das 

Chagas ordenando o prosseguimento das emendas dos religiosos, para que os culpados pela 

rebelião fossem punidos. Inclusive, ordenou ao governador do Rio de Janeiro que fornecesse 

o auxílio militar necessário para tal, bem como procedesse à prisão dos leigos envolvidos na 

rebelião482. Em novembro de 1744, iniciou-se o processo de julgamento dos envolvidos. As 

sentenças proferidas contra 14 líderes da sublevação foram remetidas à corte e as penas eram 

variadas: degredos de seis a dez anos; proibição de retorno ao convento do Rio de Janeiro; 

jejuns de pão e água; uso de escapulários de línguas e mordaça; privação de voz; 

encarceramentos de um a dois anos; inabilitação por oito anos, para o caso de noviços 

envolvidos; e excomunhões. Essas penas variavam de acordo com a participação de cada 

religioso ou leigo no ocorrido.  

Contudo, é interessante o apontamento que fez Leandro Silva de que, em alguns casos 

“sob o pretexto de escassez de religiosos – ‘o que seria castigar mais à religião inocente do que 

 
479 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 81 e 82.  
480 Ibidem. p. 82 e 83.  
481 Ibidem. p. 82 e 83.  
482 Ibidem. p. 83 e 84.  



185 
 

o réu, que está justamente culpado’ –, as sentenças de encarceramento foram substituídas por 

degredo para conventos da capitania de São Paulo”483. Nesse sentido, observou-se que alguns 

dos religiosos foram enviados para cumprir pena em nos conventos de São Paulo, de Santos, 

de Mogi das Cruzes e no Hospício de Itu484.  

Segundo o autor, não foram comutadas as penas de prisão por apostasia dos religiosos 

julgados. No caso destes, a lei carmelitana previa 22 dias de cárcere acrescidos do tempo em 

que ficaram ausentes dos claustros. Já as excomunhões, conforme explica Silva, poderiam ser 

anuladas mediante humilde pedido de perdão485. Em alguns dos documentos relativos à 

rebelião disponibilizados no Projeto Resgate e analisados por Leandro Ferreira Lima da Silva, 

o nome do Frei Carlos da Conceição é geralmente um dos primeiros a ser citados, contudo, 

nos documentos referentes às sentenças, seu nome não aparece. Isso leva à hipótese de que 

o Frei Carlos fugiu após a rebelião e não regressou à Província do Carmo do Rio de Janeiro, ou 

que veio a falecer. A hipótese da fuga se sustenta pelo trecho da informação do governador 

do Rio de Janeiro sobre a prisão dos religiosos que diz: “Alguns dos religiosos complices / na 

referida conjuração se refugiarão; / quando se me peça auxílio para serem / presos o darei na 

forma desta Real or- / dem”.486 

A análise de Leandro Ferreira Lima da Silva sobre a sublevação de 1743 no convento de 

Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro é a de que ela deve ser entendida como um conflito 

entre facções claustrais mascarada de insatisfação com as medidas disciplinares do Provincial 

Frei Francisco das Chagas. Isso dialoga com os argumentos da dissertação do autor que 

investigam grupos antagônicos de frades da província do Rio de Janeiro cujas disputas 

marcaram a segunda metade do século XVIII: os “filhos de fora”, religiosos vindos do reino; e 

os “filhos de dentro”, religiosos nascidos na colônia.  

Apesar de não trazerem informações sobre as origens de todos os religiosos envolvidos 

na sublevação, os documentos que o autor analisou permitem conhecer as intenções dos 

envolvidos. Contudo, acessa-se muito mais as intenções dos favoráveis à rebelião que dos 

aliados do Frei Francisco, os quais envolviam as autoridades da capitania e o ex-Provincial Frei 

 
483 Ibidem. p. 84 e 85. 
484 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747. Folhas 7 a 15. 
485 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 84 e 85.  
486 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12749. Folha 4.  



186 
 

Marcelino da Encarnação (1739-1742). Nesse sentido, o autor reitera que a rebelião dos freis 

carmelitas não foi de caráter generalizado entre todos da comunidade carmelitana487. Entra-

se em acordo com o posicionamento de Silva de que o caso aqui apresentado permite observar 

uma afronta direta dos rebeldes às autoridades e à justiça régia, o que para a presente 

pesquisa merece destaque.  

Os casos aqui analisados em conjunto ajudam a pensar na heterogeneidade das 

categorias “religiosos” e “clero regular”. Um mesmo religioso realizou, em momentos 

diferentes de sua trajetória, ações que poderiam ser consideradas de “desobediência” pela 

sua própria visão de mundo488. Separadas por 20 anos, essas ações ora de denúncia dos grupos 

armados que perturbavam a paz da freguesia, ora de sublevação ou conjuração contra um 

superior de dentro da Província carmelita mostram o Frei Carlos da Conceição como um sujeito 

histórico volátil às circunstâncias.  

Nesse sentido, destacam-se algumas circunstâncias descritas no ofício remetido pelo 

Frei Carlos em 1723: o cotidiano de uma freguesia marcada pela circulação momentânea de 

sujeitos, pela ausência de autoridades administrativas mais acessíveis, na qual o único 

responsável pelos ofícios divinos era o próprio religioso carmelita que se via doente e 

precisando se ausentar da paróquia. Diante disso, o religioso construiu sua correspondência 

em torno da necessidade de mais autoridades administrativas e religiosas atuando para a 

realização da justiça na Freguesia de Nossa Senhora da Piedade. Para isso, o Frei inclusive 

mencionou alguns nomes de “homens bons” que conhecia e que julgava como honrosos para 

preencher determinados cargos.  

Em contrapartida, anos depois, o mesmo Frei Carlos da Conceição foi citado em 

processo criminal de uma reconhecida sublevação de carmelitas da Província de Nossa 

Senhora do Carmo do Rio de Janeiro como um dos principais “rebeldes”. Sua atuação não foi 

tão detalhada nas certidões, consultas e informações consultadas quanto a atuação dos 

demais frades envolvidos, mas supõe-se um forte envolvimento na prisão, nas injúrias e na 

violência coletiva contra o recém-eleito Provincial Frei Francisco das Chagas.  

 
487SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a província de Nossa 
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013. p. 85. 
488 Isso considerando uma ideia macro de “desobediência” às regras de sua própria ordem religiosa e de 
rompimento com os comportamentos esperados de um frade dentro da sociedade colonial. 



187 
 

Salienta-se que a presente pesquisa não teve acesso a outros documentos que 

permitissem traçar detalhadamente a vida do Frei Carlos entre 1723 e 1743, nem mesmo os 

ocorridos após às sentenças dos seus pares “rebeldes”. Permite-se observar a permanência do 

Frei na ordem carmelita e sua circulação entre espaços religiosos, algo que, como visto nos 

demais casos aqui analisados, era bastante comum. Inclusive, observa-se essa característica 

na atuação do Provincial Francisco das Chagas, o qual visitou uma série de conventos da 

Província do Rio de Janeiro e relatou suas respectivas situações ao governador do Rio de 

Janeiro na década de 1740, atribuição que não agradou a todos os religiosos, como visto. 

Dentre os aspectos que esses dois casos analisados permitem destacar a respeito da 

relação entre religiosos e governadores, mesmo separados temporalmente em vinte anos, 

destaca-se o entendimento de ambos os grupos sobre suas atribuições. A correspondência do 

Frei Carlos da Conceição ao Rodrigo César de Menezes é repleta de indícios do que o Frei Carlos 

esperava das autoridades políticas ao seu redor, sobretudo de Guaratinguetá. Ainda, o 

religioso deixou evidente sua visão política de que se a freguesia da Piedade tivesse mais 

autonomia na realização da justiça, haveria maior controle sobre os grupos de ex-soldados 

“perturbadores”. Por sua vez, na situação em que o Frei Carlos agiu como “rebelde” contra o 

Provincial Frei Francisco das Chagas, esse último recorreu a todas as autoridades políticas 

disponíveis, do clero regular e secular, da colônia e do reino, incluindo o governador do Rio de 

Janeiro, Gomes Freire de Andrade e o rei D. João V. Todos esses interviram ao seu favor perante 

a justiça.  

Dessa forma, aponta-se posicionamentos distintos perante um dever de “obediência” 

legado aos frades que, apesar de opostos, confirmam o entendimento comum com relação 

àqueles sujeitos do que se esperava por “ordem”. Enquanto denunciava os ex-soldados do Rio 

de Janeiro por ações de desobediência às normas e por uma série de desvios de conduta 

facilitados pela falta de autoridades coloniais, o Frei Carlos posicionava-se como intermediário 

para a realização da justiça junto ao governador. Em contrapartida, ele se assemelhava aos 

sujeitos que havia condenado vinte anos antes quando se uniu a outros frades carmelitas, 

seculares e leigos para depor o recém-eleito Provincial por discordar de suas ações de “fazer 

obedecer”. O conceito de obediência nesse meio colonial não muda, embora a ação dos 

sujeitos com relação a ela seja diferente, para não dizer contrária.  

 



188 
 

3.4. Apostasia e escândalo 

 Em julho de 1722, o Frei Francisco da Purificação, religioso na Província de Nossa 

Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, e atuante principalmente em conventos da capitania de 

São Paulo e suas fazendas, remeteu ao governador e capitão-general um ofício no qual 

informava sobre a fuga de um outro religioso489. Na ocasião, o Frei Matheus havia fugido, além 

de ter sido cúmplice na prisão de um indígena carijó em um momento em que o Frei Francisco 

ainda não era o Provincial. Quando o religioso passou a exercer o provincialato, conseguiu 

encontrar o Frei que havia fugido e auxiliado na devassa feita a respeito. Portanto, um dos 

objetivos da comunicação do Frei Francisco era apontar algumas de suas realizações mais 

recentes. Diferentemente de outros casos analisados nesta dissertação, foi possível identificar 

mais informações sobre a trajetória e atuação do religioso Frei Francisco, a partir dos 

documentos produzidos por ele e também que o mencionavam em outras ocasiões490.  

Foram três os conjuntos documentais que permitiram entender o Frei Francisco Pais da 

Purificação como um sujeito histórico com complexidade. O primeiro desses foi uma petição491 

do Padre Ignácio Lopes, secular, enumerando uma série de queixas contra o Frei Francisco, 

dentre elas: que ele tinha amizade ilícita e escandalosa com mulher; que entrava e saía do 

convento por uma janela que já havia sido fechada; que ele intentara matar o Frei responsável 

pelo fechamento da janela; que ele teria açoitado violentamente um “bastardo” no convento; 

que organizava um esquema de desvio de ouro das minas, enviando escravizados, cavalos, 

mantimentos e frades frequentemente às minas, deixando os conventos e fazendas 

desatendidos e também não pagando os quintos; e que com o ouro extraviado, enviava 

dinheiro à Roma e conseguia poderes para com seus pares religiosos, concedendo Prelados a 

eles e tornando-se poderoso e absoluto, impedindo que os demais religiosos tivessem voz 

ativa contra a opressão que sofriam.  

O documento seguinte foi uma carta492 do ouvidor da comarca de São Paulo, Manuel 

de Melo Godinho Manso, para D. João V, discutindo cada uma das acusações do Padre Inácio 

contra o Frei Francisco, e indicando quais eram falsas e quais eram verdadeiras. Para o ouvidor 

da comarca, o Frei Francisco Pais da Purificação não tinha culpa em nenhuma dessas 

 
489 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15. 
490 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. 
Doc. 13. p. 21; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40. p. 55. 
491 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067. 
492 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). 



189 
 

acusações, feitas a eles por seus rivais, algo que foi explorado adiante. Apesar da grande 

ilegibilidade do documento, a sua descrição na ficha catalográfica possibilitou que fosse 

realizada uma discussão sobre seu conteúdo, a qual permitiu contrapor realidades na qual um 

mesmo religioso esteve como autoridade responsável e na outra, como frade condenável.  

O último documento foi o parecer493 do Conselho Ultramarino a respeito do 

requerimento feito pelo Frei Francisco Pais da Purificação solicitando liberdade do exílio que 

cumpria na Ilha Grande, para onde foi enviado por volta de 1729. O conjunto documental que 

compõe o parecer contempla o requerimento do Frei, o pedido do procurador da Coroa por 

uma comprovação de que ele havia sido exilado por ordem régia; o trecho da ordem régia que 

encomendou a expulsão do Frei, possivelmente falsificada por seus rivais e com algum dos 

elementos acusatórios previamente assinalados pelo Padre Inácio; e o despacho, 

encomendando que o Frei fosse restituído de sua religião e que seu exílio acabasse. São 

documentos de 1733, portanto, dez anos após os demais, que sinalizam inclusive a idade 

avançada de oitenta anos do Frei Francisco em exílio.  

A análise desse caso e do questionamento da reputação do Frei Francisco Pais da 

Purificação seguiu procedimento semelhante aos demais casos. Primeiramente, foram 

apresentados os principais sujeitos envolvidos na trama e em seguida discutidas as ações e 

seus significados. Não foi feita uma apresentação dos espaços onde ocorreu o caso, porque 

trata-se da mesma Província do Carmo do Rio de Janeiro já abordada anteriormente494. Para 

além de complexificar a categoria “religiosos” a partir da análise da trajetória e das rivalidades 

do Frei Francisco Pais da Purificação, discutiu-se o papel de autoridades políticas e também 

eclesiásticas nas situações descritas.  

 

3.4.1. Sujeitos 

O Frei Francisco Pais da Purificação foi subprior do convento da cidade de São Paulo e 

após julho de 1722, passou a atuar como Provincial de Nossa Senhora do Carmo do Rio de 

Janeiro, o que explica sua circulação por outros espaços carmelitas.  

Para além do ofício acima descrito a respeito da fuga do Frei Matheus, o Frei Francisco 

Pais da Purificação também aparece como remetente de uma resposta495, em setembro de 

 
493 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653.  
494 Ver capítulo 3, subseção “3.3. Desaforos e conspiração”. 
495 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19. 



190 
 

1722, alegando ter recebido carta do governador e capitão-general – a qual não se teve acesso 

– com determinações do rei D. João V sobre títulos de propriedades dos carmelitas e sobre ter 

pedido logo que os priores dos conventos de Santos e de Mogi mandassem os títulos das 

propriedades desses ditos conventos. A distância entre os conventos era um desafio na 

perspectiva do Frei para se cumprir a brevidade esperada para a devolutiva com as 

informações sobre os títulos de propriedades.  

Essa comunicação específica permite observar os governadores e capitães-generais 

como intermediários entre as ordens da monarquia portuguesa e as ações desenvolvidas 

perante os territórios e perante as posses dos religiosos das ordens religiosas, no caso a 

carmelita. Ainda, permite refletir sobre a impossibilidade, na maioria das vezes, das ordens 

serem obedecidas de imediato e em conformidade impecável com o que foi pedido devido, 

entre outros aspectos, às distâncias percorridas e à quantidade de intermediários envolvidos.  

Sobre o Frei Matheus, que fugira da administração ou fazenda carmelita e que era 

cúmplice da prisão de um indígena da administração, sabe-se pouquíssimo. Isso porque o Frei 

Francisco da Purificação não informou no ofício ao governador o sobrenome do Frei Matheus. 

Há, contudo, um Frei Matheus Leite citado na carta remetida pelo ouvidor da comarca de São 

Paulo ao rei D. João V acima mencionada. Explora-se, portanto, a possibilidade de se tratar do 

mesmo religioso justamente pelo que, segundo a descrição catalográfica e o pouco que se lê 

do documento:  

Quando um bastardo foi açoitado no convento da cidade, era provincial o padre Frei 
Mateus Leite que, chamado ao Reino, fugiu para Cuiabá. Nessa altura encontrava-se 
Frei Francisco Pais no Rio de Janeiro496.  

 

Supondo ser o mesmo Frei Matheus, segundo consta na carta do ouvidor, ele teria sido 

Provincial antes do Frei Francisco Pais da Purificação. Seguindo essa hipótese, ele fora 

responsável pelos castigos aplicados sem razão ao indígena, e não o Frei Francisco, como 

acusou o Padre Inácio Lopes. Ainda, esse Frei Matheus pode ter sido chamado para retornar 

ao Reino e na ocasião, fugido para as minas do Cuiabá, informação coincidente entre os dois 

ofícios. Seria o “bastardo” açoitado no convento de São Paulo o mesmo indígena “carijó” do 

ofício anterior? Poderia ter sido ele preso – tendo como cúmplice da prisão o Frei Matheus – 

e depois açoitado pelo religioso? Com os materiais disponíveis para a análise, é difícil 

confirmar, mas não seria impossível que se tratasse do mesmo sujeito. 

 
496 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). 



191 
 

Segundo John Monteiro, o termo “carijó” passou a ser adotado na região paulista ainda 

no século XVII para designar de forma generalizante povos guarani, reduzindo-os 

estrategicamente a algo genérico e padronizado. Já no século XVIII, o termo deixou de ter a 

conotação guarani e passou a significar a ideia de um indígena subordinado ou administrado. 

O autor sintetiza:  

Em suma, o enquadramento da população cativa numa categoria étnica padronizava 
representava muito mais do que uma política expressa da camada senhorial ou um 
simples exercício semântico; tratava-se, antes, de todo um processo histórico 
envolvendo a transformação de índios em escravos497. 

  

Semelhante ocorre com o termo “bastardo” também utilizado na documentação. No 

século XVII, segundo explica o autor, os colonos utilizavam de forma recorrente “mameluco” e 

“bastardo” para descreverem populações e sujeitos com ascendência indígena. Já no século 

seguinte, o primeiro termo caiu em desuso, conforme pontou Monteiro, enquanto o segundo 

passou a designar, novamente de forma genérica498, qualquer um com ascendência indígena.  

 A trajetória do Frei Francisco Pais da Purificação parece ter sido marcada por uma 

rivalidade importante com o padre secular Ignácio Lopes, o qual peticionou contra ele ao rei. 

Infelizmente, não foi possível identificar mais informações sobre Ignácio Lopes. Contudo, 

pontua-se que as acusações contra o Frei Francisco reverberaram por anos na Província de 

Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, como pode ser visto em um ofício do Bispo do Rio 

de Janeiro ao secretário da marinha e ultramar, Francisco Xavier Mendonça Furtado de 1766, 

na qual ele faz uma lista dos Provinciais carmelitas eleitos desde 1720, com algumas descrições 

para cada um. A respeito do Frei Francisco Pais, o Bispo disse o seguinte: 

Eregindo-se porem em Provincia por diligencias de / Frei Francisco Pais da 
Purificação, que com o dinheiro extrahido em / negociações, tanto para as Minas, 
para onde mandava religio- / sos seus depois dos efeitos, como para outras partes 
deste Bra- / sil, soube merecer o agrado dos religiosos de Roma, on- / de tudo 
sempre, principiou com ela a parcialidade / e relaxação. / Foi eleito em primeiro 
Provincial o mesmo Frei Francisco / Pais da Purificação, que já tinha servido duas 
vezes de Vigário / Provincial, e logo cuidou em perpetuar-se no go- / verno por meio 
da prepotência, e parcialidade. Já[?] em- / tão se viu enriquecerem os Prelados com 
a substancia dos / súbditos, e das Fazendas da Religião: já então se criou de esta- / 
belecer-se o Provincialato em sucessão, chamando-se para / ele aos Irmãos, 
parentes, parciais, amigos, como /se viu / na seguinte eleição, em que sahiu eleito 
Provincial Frei Marcelino da / Encarnação, irmão do mesmo Pais, religioso de poucos 
an- / nos, e sem prudência mas já com toda a malícia necessária / para derrubar seu 

 
497 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 2ªEd.São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022 [1994]. p. 204 e 205. 
498 Nesta dissertação, optou-se por escrever os termos “carijó” e “bastardo” sempre entre aspas. Dessa maneira, 
explicita-se a forma como os indígenas foram descritos na documentação, isto é, geralmente sem indicativos dos 
seus povos de origem ou mesmo seus nomes. 



192 
 

Irmão, e pertender segurar-se no trono, / como conseguiu até ser segunda vez eleito 
no anno de 1739, sendo Provinciais em todo este decurso de tempo sujeitos tão / 
subordinados à sua disposição, que nenhuma patente de ordens ou de muda se fazia 
sem a sua aprovação499.  

 

 A questão do exílio que sofreu o religioso não foi sequer mencionada, dando a 

entender que o Frei Francisco e seu irmão Frei Marcelino tivessem ficado de forma ininterrupta 

no provincialato, prosseguindo inclusive com as negociações supostamente ilícitas entre as 

Minas, Roma e com o suborno aos demais carmelitas da Província. Evidentemente, o contexto 

da narrativa do Bispo a respeito da Província carmelita na década de 1760 é bastante diferente 

do contexto de governo do Frei Francisco, na década de 1720. As ordens religiosas 

estabelecidas em várias partes do império português passavam por crescentes críticas tanto 

por parte do poder eclesiástico secular, como do poder régio em suas variadas instâncias. 

Inclusive, a ideia de usurpação do poder e das riquezas por parte das ordens regulares foi 

elemento central nos discursos contrários a elas, e que, embora existentes já no início do 

século XVIII, ganharam muita força nas décadas finais500. 

 Por outro lado, dentre os sujeitos que negaram ou minimamente duvidaram de grande 

parte das acusações feitas ao Frei Francisco Pais da Purificação ainda no início de seu 

provincialato, estavam duas autoridades: o ouvidor da comarca de São Paulo, Manuel de Melo 

Godinho Manso; e D. Pedro de Almeida, Conde de Assumar. Cabe apresenta-los 

brevemente501. Dez anos mais tarde, Fernando Leite Lobos, o ouvidor do Rio de Janeiro, 

também foi convidado a dar seu parecer sobre a situação, e defendeu o Frei Francisco.  

 
499 AHU_ACL_CU_017, Cx. 79\Doc. 7124 (1). Folhas 1 e 2.  
500 Não compreende o escopo da presente pesquisa detalhar o teor das políticas e discursos contrários às ordens 
religiosas nos anos finais do século XVIII. Como a Companhia de Jesus foi a mais afetada, a bibliografia tende-se 
a concentrar nos discursos e práticas antijesuíticos e em sua expulsão, acabando tangenciar esses efeitos para 
outras ordens. Ver: ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Três Documentos Relacionados à Extinção da 
Companhia de Jesus. In: KARNAL, Leandro; NETO, José Alves de Freitas. (Orgs.). A escrita da memória: 
interpretações e análises documentais. 1a ed. São Paulo: Instituto Cultural Banco Santos, 2004. pp. 224-253.; 
MAXELL, Kenneth. O Marquês de Pombal. Lisboa: Editorial Presença, 2001. p. 37 e 38 e em: FALCON, Francisco 
Calazans. Pombal e o Brasil. In: TENGARRINHA, José (org.) História de Portugal. São Paulo: UNESP, 2000. pp.149-
166.; AMANTINO, Márcia Sueli. Quando a igreja e a coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma 
de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS: Revista do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFC, 
Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019. Disponível em: 
http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025. 
501 Dez anos mais tarde, Fernando Leite Lobos, o ouvidor do Rio de Janeiro, também foi convidado a dar seu 
parecer sobre a situação, e defendeu o Frei Francisco. Contudo, não foram encontradas mais informações sobre 
ele. Optou-se por apresentar somente Manuel de Melo Godinho Manso; e D. Pedro de Almeida, Conde de 
Assumar. 

http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893


193 
 

Segundo Jonas Pegoraro, que estudou a atuação e as estratégias dos ouvidores régios 

da comarca de São Paulo, Godinho Manso teve formação em direito, seguida de passagem 

pelos cargos de juiz de fora de Estremoz e de ouvidor de Braga, antes de vir a tornar-se ouvidor 

régio na ouvidoria de São Paulo entre 1721 e 1725, depois, ele foi desembargador da Relação 

do Porto502. Já o Pedro de Almeida, 3º Conde de Assumar, segundo biografia feita por Marcos 

Aurélio Pereira, foi nomeado governador da então chamada Capitania de São Paulo e Minas 

do Ouro entre 1717 e 1721. O conde vinha de uma família nobre, com histórico em 

participação em guerras em favor da monarquia portuguesa. Ainda, no governo das Minas, D. 

Pedro “usou as estratégias e experiência militar na tentativa de manter a ordem e a obediência 

dos vassalos das terras mineiras”503. O Conde de Assumar “mantinha contato com a corte, 

recebendo notícias e trocando informações administrativas com alguns membros”, embora no 

seu espaço de governo sofresse forte oposição por parte de da elite local. Após a sublevação 

de 1720 em Vila Rica, o conde sofreu degredo e ostracismo político, ficando até 1733 sem 

nenhum cargo político e afastado da comunicação oficial com a corte504.  

Como, apesar de inserido numa rede pautada na troca de favores com pessoas de 

grande poder político, o D. Pedro de Almeida viu-se ostracizado nos anos finais de seu 

governo? Segundo Marcos Aurélio Pereira,  

Em Minas, Assumar não governou com as redes, mas contra elas. Oriundo de uma 
rede governativa com base no processo de recrutamento dos governantes no seio da 
nobreza, o jovem governador, informado dos conflitos que dividiam os habitantes da 
extensa capitania, almejava pôr um fim às divisões entre paulistas e reinóis, seguindo 
as diretrizes da Coroa. Para Adriana Romeiro, o Conde introduziu transformações na 
administração que resultaram no fim da supremacia que a guerra dos emboabas 
concedeu aos reinóis. 123 Acredita-se que a forma empregada para isso não tenha 
sido a força ou truculência, o uso do aparato militar só foi empregado nos momentos 
de conflito. Sua estratégia foi minar as redes clientelares dos poderosos na 
governança local para fortalecer sua autoridade de representante do rei. [...] 
Lembremos, que mesmo alguns ricos e poderosos que receberam o governador e 
estiveram por algum momento indiretamente envolvidos em negócios que passavam 
pela figura do Conde ou de algum de seus procuradores, na ocasião do levante de 
1720 não se colocaram a favor dele. D. Pedro de Almeida lutava contra as redes de 
Pascoal da Silva Guimarães, Manuel Mosqueira da Rosa e Sebastião da Veiga Cabral. 
O primeiro, um rico fazendeiro, o segundo, ex-ouvidor e o último, um ex-governador 

 
502 PEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo serviço real: ações de ouvidores régios nas comarcas de São Paulo e de 
Paranaguá (primeira metade do século XVIII). 2015. Tese (Doutorado em História) – Setor de Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2015. p. 86 e 102.  
503 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar no ultramar, 
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade Federal 
Fluminense. Niterói, 2009. p. 67. 
504 Ibidem. p. 102 e 103. 



194 
 

e militar. Além disso, em outras situações procurou minar o poder de muitos 
poderosos das Minas em várias regiões505. 

  

Sabe-se pouco sobre o posicionamento de Pedro de Almeida a respeito dos religiosos 

ou dos eclesiásticos na região de Minas, para explicar porque ele argumentou, mesmo que de 

forma pouco incisiva, em favor do Frei Francisco Pais da Purificação com relação a algumas das 

queixas feitas contra ele. Contudo, o D. Pedro de Almeida em seus primeiros anos de governo 

ordenou a arrecadação dos quintos atrasados dos anos de 1715 e 1716, ao que os eclesiásticos 

se opuseram, alegando que apenas aquelas pessoas que atuassem na mineração deveriam 

pagar. Na ocasião, o governador D. Pedro consultou ao Conselho Ultramarino sobre como 

proceder, e o dito conselho, à época, “deu razão aos eclesiásticos contra os povos e os acordos 

que fizeram, desobrigando os padres de contribuir à soma dos quintos.” Tal parecer não foi 

definitivo, e a questão constantemente voltava à tona e era ponto de debate e conflito506. 

Dessa forma, foram apresentados alguns dos sujeitos envolvidos direta ou 

indiretamente na situação protagonizada pelo Frei Francisco Pais da Purificação. Cabe analisar 

o caso por ele denunciado, mas principalmente, detalhar a ocasião em que ele mesmo foi 

acusado pelo secular Padre Ignácio Lopes de uma série de crimes. Em um primeiro momento, 

algumas autoridades intercederam em seu favor, porém, seu degredo ocorreu no final da 

década de 1720. Foi interessante, também, observar os argumentos em favor de seu retorno 

à Província de Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, especificamente ao convento da 

cidade de São Paulo.  

 

3.4.2. Ações 

 O primeiro ofício507 analisado foi remetido pelo Frei Francisco Pais da Purificação em 

julho de 1722. No início do ofício, como de costume, o religioso reverenciou o seu destinatário, 

indicando que o menor aceno da vontade do governador e capitão-general significava o maior 

preceito. Informou o Frei que devia obediência ao Rodrigo César de Menezes, por amor, 

escravidão e desejo. Após as saudações, o religioso apontou que incluíra no ofício uma ordem 

para que o governador se dispusesse do que fosse seu gosto e a desse a quem pudesse. 

Passando para a “denúncia”, ele apontou que um Padre Frei Matheus era um dos cúmplices 

 
505 Ibidem. p. 158. 
506 Ibidem. p. 242 e 243. 
507 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15. 



195 
 

na prisão de um “bastardo carijó” e que havia estado no que ele chamou de “nossa 

administração”. Como esse crime vinha sendo devassado e a devassa remetida ao Conselho, 

os frades haviam sido orientados a se recolherem no Rio de Janeiro para se embarcarem. 

Segundo explicou o Frei Francisco, nessa ocasião, o Frei Matheus fugiu.  

 Numa possível tentativa de mostrar que não tinha responsabilidade pelo ocorrido, o 

carmelita Frei Francisco Pais da Purificação informou que a fuga aconteceu em um tempo em 

que ele não governava, isto é, ainda não era Provincial de Nossa Senhora do Carmo do Rio de 

Janeiro. O religioso lamentou a morte dos Provinciais que o antecederam e indicou que por 

ocasião do falecimento deles e de ele ser o Dirigente mais idoso, ele tomou posse. A partir 

disso, informou que encontrou o dito padre fugido e fez outro padre também embarcar ao Rio 

de Janeiro. Quanto à devassa da fuga, o Frei Francisco também alegou tê-la remetido, apesar 

de não ser responsabilidade dele visto que à época do crime ele não era Provincial. O tom em 

que o religioso argumentou sobre esses acontecimentos era de “lavar as mãos”, de explicar 

que não tinha tanta responsabilidade a respeito dos ocorridos: 

E devassa da fuga deste tambem a remeti, / porem eu não estou obrigado a dar 
contas de quem me foi e / Vossa Excelência obre o que for servido, que eu em tudo 
estou para / obedeser-lhe; de minha parte não tenho mais repugnancia / que este 
receyo508. 

 

 A postura do Frei Francisco Pais da Purificação no ofício foi um pouco diferente da dos 

demais religiosos remetentes de documentos similares analisados nessa dissertação. No geral, 

para além das saudações e reverências iniciais, os frades também se mostravam disponíveis e 

responsáveis pelos ocorridos ao seu redor. No caso do Frei Francisco, ele foi enfático em 

demonstrar que fez o possível com relação ao cumprimento das penas contra o padre fugitivo, 

apesar de não se entender como responsável por todo o trâmite. Esse fator permite observar 

o respeito à hierarquia vivida por esses frades dentro de suas ordens religiosas, no caso aqui 

a carmelita.  

 A apostasia é dos pontos que o Frei levanta quando trata da “fuga” de um Padre Frei. 

No caso anterior, foi visto que a pena para tal crime, entre os carmelitas, era a prisão pela 

mesma quantidade de tempo em que ficara foragido. Ainda, entra em questão a prisão do 

indígena, da qual foi cúmplice o Frei Matheus. A prisão foi tratada no ofício como algo negativo 

 
508 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15. 



196 
 

pelo Frei Francisco, possivelmente porque não havia sido uma prisão ordenada por algum 

superior, ou não era do interesse da administração do convento.  

 Vê-se um Frei recém intitulado Provincial respondendo por questões prévias ao seu 

governo, exigindo algum auxílio por parte do governador e capitão-general com relação às 

devassas de crimes ocorridos. A esse respeito, as Constituições Primeiras do Arcebispado da 

Bahia informavam que existiam dois tipos de devassas, as gerais e as especiais. As gerais eram 

aquelas nas quais se inquiriam crimes, excessos e pecados para se emendarem e castigarem. 

As especiais ocorriam quando se inquiria para além de crimes e delitos graves, mas também 

sacrilégios cujo conhecimento pertencia ao foro eclesiástico e/ou não se sabia quem cometeu 

o crime. Segundo essas regras,  

As inquirições, ou devaças especiaes são quando se inquire especialmente assim 
quanto às pessoas, como quanto ao delicto, especificando pessoas certas, e certo 
crime. As geraes se podem fazer, quinda que não haja infamia, ou indicio contra 
pessoa alguma, por quanto se fazem para saber se há culpas, ou peccados, que se 
devão emendar, ou castigar, ou outras cousas, que se devão reformar509.  

 

As questões a que se referia o Frei Francisco diziam respeito à fuga de religiosos e 

prisões supostamente indevidas de indígenas. Salienta-se que foi o primeiro documento 

encontrado na qual percebe-se indícios do provincialato do Frei Francisco da Purificação. 

Contudo, essas dificuldades estavam longe de ser as únicas enfrentadas pelo religioso, visto 

que apenas dois anos depois, ele vira-se no epicentro de disputas locais, acusado de inúmeros 

crimes.  

Nesse sentido, cabe pontuar cada queixa feita pelo Padre Ignácio Lopes contra o Frei 

Francisco Pais da Purificação, pois elas funcionam como caminhos para interpretar as 

dinâmicas de sociabilidade em que estavam inseridos esses sujeitos, e sobretudo para dar 

prosseguimento à proposta de complexificar a categoria “religiosos”, dessa vez perante a 

perspectiva de um eclesiástico510. Salienta-se que a finalização do documento com as 

denúncias do Padre e também alguns comentários do ouvidor Godinho Manso a seu respeito 

indicam como Ignácio Lopes também havia sido carmelita da Província do Rio de Janeiro, e 

possivelmente atuante no convento da cidade de São Paulo até ser expulso em algum 

momento devido às querelas com o Frei Francisco. Suas denúncias, portanto, apontam para 

 
509 Livro V. Título 39. Número 1059 e 1060.VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado 
da Bahia. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.362. 
510 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067. 



197 
 

seu interesse em retomar o seu hábito. Para fins de redação, optou-se por chamar Ignácio 

Lopes de “eclesiástico”, visto a perda de seu hábito, e o Frei Francisco de “religioso”, embora 

ambos possam ser considerados religiosos carmelitas.  

“Muito poderoso e absoluto” são as palavras que utilizou o Padre para descrever o 

religioso, por ele ser subprior do convento da cidade de São Paulo mandou fechar uma janela 

conventual para impedir que os outros religiosos do convento vissem a casa de uma mulher 

com a qual ele “andava e anda inquieto a mais de trinta annos com notável escandallo do povo 

daquela cidade, com descrédito da religião”. Na espécie de “investigação” que fez o ouvidor 

Godinho Manso, ele verificou que o prior Gaspar da Cruz já havia mandado fechar essa janela 

por dentro, porque ela era muito baixa e permitia entradas e saídas indesejadas do 

convento511. Já no parecer do Conselho Ultramarino, que definiria se o Frei Francisco poderia 

retornar do exílio ou não, retomou-se os motivos para a sua expulsão do convento do Rio de 

Janeiro e do de São Paulo, que incluíam as “grandes perturbações, que com seu orgulho e 

ambição tinha causado no governo da sua Provincia, era geral o escândalo nesta Cidade e na 

de São Paullo com huma amizade illicita que de muitos anos conservava com huma molher” 

fato que o procurador da Coroa não pôde averiguar512. Um dos documentos anexados ao 

parecer informava que o Frei havia retirado essa mulher de um recolhimento feminino, o que 

justificava ainda mais o escândalo que essa “amizade ilícita” gerava na sociedade. 

“Escândalo” segundo Rafael Bluteau era uma “offensa do animo causada com mao 

exemplo; com palavras obscenas, impias, com obras criminosas, que desedificão, e molestão 

as pessoas de probidade”513. Tal era o teor da suposta amizade do Frei Francisco com essa 

mulher, diante dos olhos do Padre Ignácio e de toda a cidade de São Paulo, segundo seu relato. 

Tendo sido a mulher oriunda ou não de um recolhimento feminino – possivelmente o 

Recolhimento de Santa Teresa em São Paulo –, novamente a questão da honra feminina 

aparece514. Retomando o estudo de Leila Algranti, a prática de enclausuramento das mulheres 

 
511 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). 
512 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. 
513 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e 
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 530. 
514 Ver capítulo 2, subseção “2.5. Maus Costumes”. Sobre recolhimentos femininos ver capítulo 1, subseção “1. 
Cristandade colonial”.  



198 
 

foi utilizada durante todo o período colonial como dispositivo de dominação masculina sobre 

as mulheres sobretudo para a preservação de sua honra diante da sociedade515. 

Quando soube das tentativas dos religiosos – dentre os quais o eclesiástico Padre 

Ignácio Lopes – em abrir a janela, o Frei Francisco o tentou matar com violência, sem que o 

Padre Ignácio tivesse cometido crime algum, apesar de alguns religiosos lhe acusarem de tal. 

Assim, o Padre Ignácio e mais religiosos prenderam o Frei Francisco em um cárcere, onde ficou 

“carregado de ferros” por dezessete meses junto a outros religiosos “de sua facção”. Nessa 

ocasião, falsificaram uma sentença régia que expulsava o Frei Francisco Pais da Purificação da 

religião e da ordem do Carmo e o embarcava para Angola “desprezivelmente sem o necessário 

do seu uso”. Como resposta, segundo o Padre Ignácio, o Frei Francisco recorreu à corte e à 

Cúria Romana516.  

Ou seja, apesar de rival do Frei Francisco, o Padre Ignácio discordava da atitude dos 

outros religiosos em falsificar a sentença régia que previa seu exílio na África. No 

requerimento517 à Coroa feita pelo Frei Francisco já exilado em 1733, ele detalhou mais essa 

ocasião da falsificação da sentença. Segundo o religioso carmelita, ele estava residindo na 

cidade do Rio de Janeiro quando o Padre Provincial Frei Manoel da Fonseca lhe levou uma 

ordem régia para que o Frei Francisco fosse “exterminado do dito convento”, a qual ele 

obedeceu, indo para Ilha Grande518 e lá ficando desde 1728 ou 1729.  

No entendimento do Frei, o exílio e o degredo foram causados por “informações 

“menos verdadeiras que o dito Padre Provincial faria por ser de contra- / ria parcialidade, e 

mal afecto” que tinha ao Frei Francisco. O religioso solicitou à Coroa que juntasse os papéis 

por onde se tinha emitido a ordem que o exilou, o que não foi possível, impedindo que o Frei 

comprovasse que havia recebido tal ordem. O Frei relatou que esse pedido inclusive foi 

passado ao governador de São Paulo para que essa autoridade o ajudasse, mas que a 

correspondência chegou erroneamente ao Paulo Caetano, que estava governando Angola. 

Todos esses fatores foram empecilhos para o retorno do carmelita, já idoso, ao convento de 

 
515 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 61. 
516 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067.Folha 3. 
517 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folhas 3 e 4.  
518 Em quase todos os documentos o local de exílio é mencionado como “Ilha Grande”, hoje um distrito de Angra 
dos Reis. Apenas a petição do Padre Ignácio fala que o exílio foi em Angola.  



199 
 

São Paulo e à restauração de “seu credito, / e boa reputação que seus inimigos lhe tirarão, com 

falsas culpas, / que lhe arguhirão, sem que o suplicante [Frei Francisco] fosse ouvido”. 

Também anexado ao parecer do Conselho Ultramarino em resposta ao requerimento 

do Frei Francisco estão dois outros documentos que ajudam a entender a ocasião do exílio do 

Frei Francisco, por suposta ordem régia. O primeiro deles é um requerimento do Padre Frei 

Manoel da Fonseca citado acima, Provincial da Província do Carmo do Rio de Janeiro. Segundo 

ele, o bispo do Rio de Janeiro havia lhe informado que o Frei Francisco Pais da Purificação não 

procedia religiosamente como deveria e que por isso havia recebido ordem régia pela 

secretaria de estado que deveria manda-lo para “convento distante daquela cidade”, no caso, 

o convento da Ilha Grande519. O outro é um parecer do secretário Manoel Caetano Lopes, no 

qual ele exigia do Frei Francisco a tal ordem régia que recebeu supostamente por meio dele e 

que lhe recomendava o exílio para a Ilha Grande e que, caso ele comprovasse esse envio, ele 

poderia aliviá-lo do degredo em que se encontrava520.  

 A próxima queixa do Padre Ignácio contra o Frei Francisco Pais da Purificação em sua 

petição foi que o religioso tinha tanto poder porque fazia todos os religiosos serem de sua 

“facção”, e por meio desses outros membros do clero obrava “tudo quanto quer 

despoliticamente”521. Segundo o eclesiástico, o Frei Francisco aceitava noviços que tinham más 

inclinações e intenções “menos verdadeiras, e de maus costumes e vícios”. Ainda, segundo o 

padre secular, o Frei Francisco impedia que os religiosos contrários a ele tivessem voz ativa 

com relação à entrada desses noviços, “por se verem oprimidos do medo”. A esse respeito, 

uma das autoridades que defendeu o Frei Francisco em carta não teve muito a dizer. Isso 

porque, nas palavras do Dom Pedro de Almeida: “muitos dos factos que expoem na sua 

petição, forão domesticos / e conventuais[?] nos [ilegível], se pouco se interessão os particu- / 

lares para averiguá-los” 522. 

 Nessas passagens, é interessante como o Dom Pedro de Almeida salientou a 

impossibilidade de investigar com mais profundidade os fatos ocorridos no interior dos 

conventos. Este fator é diferente dos demais casos analisados na presente dissertação nos 

quais observou-se como os religiosos depositavam em suas correspondências aos 

governadores a perspectiva de que eram essas autoridades as responsáveis por solucionar os 

 
519 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 6. 
520 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 8. 
521 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067. Folha 3. 
522 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 7.  



200 
 

mais diversos problemas ocorridos, em sua maioria, no interior dos conventos e demais 

espaços religiosos. Essas autoridades específicas – os ouvidores de São Paulo, do Rio de Janeiro 

e o ex-governador de São Paulo – possivelmente foram acionadas nesse caso justamente pelo 

teor das demais acusações contra o Frei Francisco, as quais eram mais graves e envolviam 

fatores relacionados às dinâmicas socioeconômicas das capitanias de São Paulo e do Rio de 

Janeiro e até mesmo de outros espaços, como Cuiabá e Minas Gerais, como apontado adiante. 

A denúncia seguinte feita pelo Padre Ignácio foi de que o Frei Francisco Pais da 

Purificação vinha retirando “negros / e cavalos, e tudo com grandes carregações” das fazendas 

dos conventos para enviar às Minas, desde que a mineração começara. Segundo o padre, o 

Frei mandava carregações duas vezes ao ano, “com notavel prejui- / zo aos conventos”, uma 

vez eram acompanhadas sempre por um frade. Conforme permite supor a denúncia, o Frei 

prometia fazer Prelados e muitas vezes concedia licenças para que esses religiosos fossem às 

minas, ao que o eclesiástico afirmava ser um comportamento contrário às ordens reais que 

proibiam que os frades se estabelecessem em zonas mineradoras. A respeito dessa proibição, 

Renato Dias explicou que 

Todavia, se a religião esteve no rol das preocupações diárias das autoridades mineiras 
do século do ouro, a sua organização não foi regida pelas ordens regulares, tão 
comuns no litoral. Isso, em grande monta, para atalhar os desvios de ouro e 
diamantes feitos pelos frades, mas também para ‘evitar as despesas da manutenção 
de convertidos e de mosteiros para o clero regular numa região em que [a Coroa] 
estava igualmente decidida a extrair a última onça de ouro em dízimos’. A ausência 
das ordens primeiras (de frades e monges) e segundas (de freiras) tornou-se uma das 
características mais marcantes da vida religiosa nas Gerais, e que a distingue de 
outras localidades da América portuguesa. Nessa capitania, a religião nasceu órfã; 
foram os fiéis, unidos em confrarias, que se incumbiram da construção, manutenção 
e reedificação dos templos, pela contratação dos clérigos para celebrarem missas, 
enfim, pela organização do múnus religioso, num processo que se consolidou com a 
fundação do Bispado de Mariana, em 1745523. 

 

Vê-se, portanto, a gravidade do que supostamente fazia o Frei Francisco Pais da 

Purificação ao enviar religiosos e carregações dos conventos e fazendas carmelitas para zonas 

de mineração. Sobre esse tópico, Leila Algranti pontua como em todo o território aurífero ficou 

proibido o estabelecimento do clero regular “como mais uma das medidas de intervenção da 

Metrópole na região, para evitar desvios do minério”524. O Padre Ignácio acrescentou que o 

 
523 DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religião, política e controle social nas Minas do Ouro (1693-1745). Varia 
Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-
87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025. p. 158. 
524 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos conventos e 
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasília, Edunb, 1993. p. 74. 

https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009


201 
 

Frei adquiria não somente o ouro por meio de seus negócios, mas o de seus muitos amigos 

também frades, os quais, sob suas ordens, levavam-no ocultamente nessas carregações “para 

não pagarem quin- / tos a Vossa Magestade”. Por isso, segundo o padre, o religioso já estava 

sendo chamado à corte.  

A parte seguinte da denúncia do eclesiástico Ignácio é um tanto peculiar, por ele 

mencionar a rainha da Grã-Bretanha que falecera por volta do mesmo período em que esses 

crimes do ex-Provincial Francisco eram cometidos525. Ao que o documento permite supor, o 

religioso teria aproveitado a ocasião do falecimento da Rainha Anne em 1714 para dissimular 

a queixa contra ele que transitava na corte, indo ao Rio de Janeiro e continuando suas mesmas 

obras “e maiores insolências / que ainda actualmente está fazendo, e publicamente diz que 

não se lhe dá de nada, pois com / o muito ouro que tem há de achar tudo, e de sorte faz o que 

quer”. A explicação atribuída ao poderio do Frei Francisco por parte do Padre Ignácio era o 

“muito ouro que / remete a Roma lhe vem quantas patentes quer para fazer os prelados que 

elle quer e / por isso os tem de sua mão sempre sujeitos sem poderem respirar[?] os / outros 

religiosos, que não levam a bem estas insolências”.  

Prosseguindo suas queixas e denúncias o eclesiástico Ignácio passou a informar as 

consequências que as atitudes do religioso carmelita geravam no convento da cidade de São 

Paulo. Segundo ele, muitas vezes não havia o que comer no refeitório e muitos religiosos 

vinham a falecer devido à falta do remédio, tudo isso porque o Frei Francisco retirava os bens 

e escravizados do convento para remeter às minas, inclusive aqueles necessários para o 

refeitório. Ainda, segundo o padre, o religioso enviava esses bens e escravizados do convento 

para a casa da mulher com quem tinha amizade ilícita, “a / quem assiste com o notavel 

escandalo e prejuizo da religião, que athe os ser- / vos das fazendas do dito convento os tem 

actualmente a trabalharem, e servirem a dita molher”526.  

Nas palavras do Padre Ignácio, o religioso ficava com grande ódio de quem murmurasse 

a respeito de suas práticas ou mesmo intentasse realizar ações mais públicas contra ele. Ao 

 
525 Na íntegra: como tambem o Supplicado [Frei Francisco] / não só o ouro que adquire pelos negocios que faz, 
mas tudo o ouro de muitos seus / amigos, que delle se valem o manda passar ocultamente junto com o seu, / 
pelos frades, que levam e trazem as suas carregações para não pagarem qui- / ntos a Vossa Magestade de maneira 
que por esta, e por outras culpas sendo já cham- / ado a esta corte, como achasse morta a Senhora Rainha da 
Gra Breta- / nha que então governava, pode o Supplicado ter inteligência para que disimu- / lando-lhe a queixa 
se tornasse como com efeito tornou para o Rio de Janeiro / onde continuou como de novo a obrar as mesmas, e 
maiores insolências [...] AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 4. 
526 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 4. 



202 
 

que o documento indica, criava-se no convento uma rivalidade entre aqueles que seguiam o 

Frei Francisco Pais da Purificação e aqueles que eram contra as suas atividades. Ameaças de 

morte, de violências com objetos cortantes e com pancadas eram trocadas entre religiosos e 

seculares membros desses grupos rivais. O eclesiástico deu como exemplo o caso de um Frei 

José de Jesus Maria que, fazendo a vontade do Frei Francisco, deu quatro moedas ao 

escravizado de um homem chamado João Luis Tigre para que este matasse o Padre Ignácio. 

Um homem chamado José Soares, escravizado do ex-governador da então capitania de São 

Paulo e Minas de Ouro, D. Brás da Silveira, ajudou o Padre Ignácio a fugir e retirar-se da casa 

onde ocorreria sua morte. O eclesiástico salienta que esse ocorrido era tão certo e público que 

nem mesmo o Frei Francisco poderia negar.  

Vê-se um cenário de conflitos que ultrapassam em muito os claustros e paredes dos 

conventos. Autoridades, escravizados, eclesiásticos e religiosos todos envolvidos em algum 

grau nas questões do Frei Francisco Pais da Purificação e do Padre Ignácio Lopes. Dinheiro, 

recursos e bens eram movimentados para fins de violência em torno do não somente do 

convento da cidade de São Paulo, mas de vários outros espaços carmelitas da Província do Rio 

de Janeiro e demais locais nas minas.  

Nesse sentido, o Padre Ignácio prosseguiu sua denúncia informando que o caso acima 

não havia sido isolado. Segundo ele, um Frei Horêncio[?] e outro Frei Matheus Leite da 

Encarnação527 foram encontrados carregando ordens expressas para matar o Padre Ignácio em 

Curitiba. Vê-se, portanto, mais uma vez, a mobilidade desses homens da religião pelas vilas. O 

padre explicou que esses dois religiosos haviam ido em busca de esmolas a mando do Prior do 

convento e que por esta causa “tiveram a ousadia” de açoitar cruelmente um “moço bastardo” 

no convento da cidade de São Paulo. A justificativa para esses açoites era que o rapaz 

supostamente “pusera os olhos em huma serva” da casa que assistia o Frei Francisco528.  

A respeito da violência vivida nesses espaços, reitera-se o que foi argumentado no 

capítulo anterior: as violências aplicadas pelos religiosos, em muitos sentidos eram tidas pelos 

membros do clero regular remetentes da documentação como dominação e castigo, enquanto 

as dos escravizados, como faltas, e mesmo excessos529. Nos casos narrados pelo Padre Ignácio 

a violência é pontuada das mais diferentes maneiras, sobretudo nas tentativas de homicídio 

 
527 Talvez seja Matheus Leite da Encarnação, ex-Provincial que segundo o Frei Francisco havia fugido da 
administração ou fazenda carmelita e sido cúmplice da prisão de um indígena da administração. 
528 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 5. 
529 Ver capítulo 2, subseção “2.3. Tumulto, violência e violação”.  



203 
 

contra eclesiásticos e religiosos e nos açoites direcionados a escravizados. Segundo o padre, o 

então ouvidor de São Paulo, Rafael Pires Pardinho530 foi chamado à corte, visitara o Frei José 

de Jesus Maria que poderia testemunhar tudo, enquanto o Frei Matheus Leite da Encarnação 

havia se escondido em São Paulo. Esses dois religiosos, nas palavras do eclesiástico eram “estes 

os executores das exsolencias do Padre Frei Fra- / ncisco Pais da Purificação”531. 

Na parte seguinte da denúncia, o Padre Ignácio aponta os sujeitos que, ao seu ver, eram 

“pessoas fidedignas que se achão nesta corte” e que poderiam testemunhar em seu favor. 

Necessariamente essas “pessoas fidedignas” eram os “homens bons” da vila. Citou as 

seguintes: Dom Brás da Silveira; Dom Pedro de Almeida, o Conde de Assumar; José Ramos da 

Silva, que viveu muitos anos em São Paulo; Frei Ignácio Ramos; Frei Francisco de Santa Clara, 

ex-prior do convento; e os irmãos Ignácio de Almeida Jordão e João Mendes de Almeida, e 

outros religiosos carmelitas que testemunharam os ocorridos; e finalmente um Padre Frei 

Roque acompanhado de seu secretário, que haviam visitado a Província e que já estavam na 

cidade de São Paulo “nesta corte”. Os documentos disponíveis não contam com testemunhos 

de nenhum desses sujeitos, com exceção do Dom Pedro de Almeida, o qual não foi tão incisivo 

quanto esperava o Padre Ignácio, como se apontou adiante.  

A finalização da denúncia do eclesiástico é um resumo de todas as queixas sobre a 

“grande inquietação” e “perturbação” que se achava a cidade de São Paulo devido às ações do 

Frei Francisco. Ele também menciona como a fazenda real estava sendo “roubada nos quintos 

que lhe usurpa”, e como era necessário “atalhar esta desordem, e viverem os vassalos de Vossa 

Magestade em paz”. O eclesiástico fez uma defesa da restituição da religião ao seu antigo 

estado e da recuperação do hábito da religião de que era filho, que havia perdido devido ao 

domínio e absoluto poder do Frei Francisco. O Padre Ignácio via-se esperançoso de que o rei 

acharia sua denúncia verdadeira caso colocasse as pessoas por ele nomeadas debaixo de 

juramento, castigasse o Frei Francisco e o mandasse para fora da Província de Nossa Senhora 

do Carmo do Rio de Janeiro “para livrar os povos, e a religião das / vexações que lhes faz”. 

 
530 Rafael Pires Pardinho foi ouvidor de São Paulo entre 1717 e 1721, sucedido por Manuel de Melo Godinho 
Manso. Sobre a trajetória de Rafael Pires, ver: PEGORARO, Jonas Wilson. Vislumbrar a colônia americana como 
meio de ascensão social. In: PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores 
régios nas comarcas de São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traço, 
2022. 
531 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 5. 



204 
 

Esperava o padre, a mercê de que fosse “restitu- / hido a sua religião de que injustamente foi 

expulso, para viver, e morrer / como religioso professo”. 

A denúncia do Padre Ignácio Lopes sobre o comportamento ilícito do Frei Francisco Pais 

da Purificação permite observar uma realidade interna e externa aos espaços conventuais 

bastante dinâmica e repleta de conflitos. Abuso de poder e escândalo moral; tentativas de 

homicídio; falsificação de sentença régia; rivalidade entre religiosos e mau prosseguimento na 

aceitação de noviços; desvio de recursos conventuais às minas e de recursos minerais aos 

religiosos do convento e à mulher com quem mantinha relação; suborno, ameaças e violências 

entre religiosos e rivais; abusos físicos e castigos corporais; manipulação da justiça; ruína 

material dos conventos; são todos os pontos que levantou o eclesiástico. Sendo a petição dele 

o documento mais completo dentre os demais que versam sobre o mesmo tópico, a cautela 

de não a tomar como verdade absoluta é necessária. Nesse sentido, teve-se a petição como 

meio para investigar as relações sociais entre religiosos do clero regular e autoridades 

coloniais, as quais, inclusive, posicionaram-se diante dos ocorridos.  

A esse respeito, cabe investigar as defesas que fizeram o ex-governador de São Paulo, 

D. Pedro de Almeida, Conde de Assumar em 1722 e o ouvidor de São Paulo, Manuel de Melo 

Godinho Manso em 1724 sobre as queixas do Padre Ignácio. Apesar de o eclesiástico pressupor 

que essas autoridades interferiram de maneira mais incisiva em sua defesa e em contrariedade 

ao Frei Francisco Pais da Purificação, não foi isso que ocorreu.  

A começar pelo posicionamento de Pedro de Almeida, que foi anexado junto à petição 

do Padre Ignácio ao Conselho Ultramarino. Como mencionado anteriormente, o conde iniciou 

o seu comentário apontando como o requerimento do padre era difícil de responder porque 

os fatos expostos foram “domesticos / e conventuais” e que os particulares tinham pouco 

interesse em averiguá-los porque “outros outro negocios / lhe occupam mais utilmente o 

tempo, como porque só chegam / a informar-se dos desta natureza quando o publico, por eles 

/ padece alguma perturbação, ou escândalo”532. Esse pouco interesse em atender questões 

conventuais ou domésticas dos religiosos não pareceu ter impedido que os religiosos 

continuassem a recorrer a essas autoridades coloniais para solucionar suas contendas. Como 

Pedro de Almeida foi chamado pelo eclesiástico como testemunha, não se absteve de tecer 

alguns comentários.  

 
532 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 7. 



205 
 

O Conde reconhecia como em alguns pontos “mais delicados da honra e do 

procedimento” ao longo da denúncia, o Padre Ignácio não perdoava sua paixão, ou seja, não 

escondia sua rivalidade com o Frei Francisco, e dizia coisas que “extrajudicialmente soube”. 

Dessa forma, o comentário do Conde se fazia com dúvidas e receio de propender ao lado do 

eclesiástico. Segundo ele, era notório como o Frei Francisco Pais vinha adquirido “há muitos 

annos [...] não só autoridade mas do- / minio” na Província do Carmo, ocupando vários 

empregos na religião: como Prior, Comissário Geral e, finalmente, Provincial. Contudo, Pedro 

de Almeida não ficou sabendo se esse domínio era tão mal aceito como o padre “exage- / ra 

na sua petição”. Para respaldar esse comentário, o Conde afirmou que um “grande” senhor 

chamado André Lopes estava entre os religiosos e lhe informou que o domínio absoluto que 

tinha o Frei Francisco era “sem duvida que / nas disposições dos Prelados e nas mais incumben- 

/ cias religiosas hé tido por oráculo, e poucas vezes se / move nada sem seu consentimento”533.  

Ainda sobre a matéria de o Frei Francisco cometer ou não o abuso de poder alegado 

pelo Padre Ignácio, Pedro de Almeida observou que ao seu ver, os religiosos de vários 

conventos tinham boa opinião sobre o Frei, mas que possivelmente essa opinião não era 

universal e que alguns tinham suas discordâncias com relação, mas que de boa vontade 

sujeitavam-se a este Prelado. Para o Conde, era mais verossímil que entre os religiosos da 

América “onde a laxidão / tem criado mais fortes raizes”, não vissem com bons olhos um poder 

mais forte, “e a que todos sem duvida aspiram[?] (no Brasil / com mais excesso que em outras 

partes) com a [ilegível] / vel cobiça de dominar”. Contudo, na perspectiva de Pedro de Almeida, 

o poder do Frei não advinha do dinheiro que este supostamente remetia à Roma.  

Essa visão da América, sobretudo do Brasil como espaço de laxidão absoluta é objeto 

de reflexão pela historiografia há algumas décadas. Discursos, cartas e sermões de religiosos 

e eclesiásticos que estiveram em missões na América portuguesa desde o século XVI serviram 

de material para que historiadores consolidassem uma visão moralizante para com os 

costumes e o modo de vida no cotidiano colonial. Nesses documentos, 

Animalização e demonização andaram de braços dados nesse discurso, que, 
essencialmente jesuítico, se espalharia entre outros religiosos e leigos até bem 
avançado o século XVIII. Nas dificuldades da catequese, no tardio descobrimento do 
trópico pelos cristãos, na origem dos índios, em quase tudo se via o demônio, o 
Inimigo, o “lobo infernal”534. 

 
533 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 8. 
534 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2010. p. 46. 



206 
 

 

Ronaldo Vainfas traz um olhar crítico ao modo como historiadores reproduziram esses 

discursos: 

Consideremos, em primeiro lugar, que o depoimento dos observadores dos séculos 
XVI, XVII e XVIII, sobre os quais muito se basearam nossos historiadores, pertencia 
ao espírito de missão que vimos marcar a cruzada tridentina no trópico. [...] A 
reprovação dos desejos que missionários e cronistas faziam no Brasil, faziam-na 
também os moralistas na Europa, entronizando o sexo no palco dos discursos, 
sensibilizando o olhar sobre suas manifestações, tornando-o obsceno, enfim, como 
jamais o fora. Boa parte do que alardearam os inacianos e seus discípulos resultava, 
sem dúvida, da especificidade colonial, mas outra parte se inscrevia numa visão mais 
ampla e antiga: o ideal ascético, genuinamente cristão, que a partir dos séculos XV e 
XVI propôs-se como norma geral para toda a humanidade535.  

 

Apesar de lidarem com temáticas diferentes, é possível traçar um paralelo entre essa 

visão moralizante sobre as práticas sexuais na colônia que Vainfas descreve como parte do 

ideal cristão e aquilo que narrou o Conde D. Pedro de Almeida no comentário sobre o 

comportamento dos religiosos. Para o ex-governador, a ausência de um poder mais forte – 

fosse da religião, fosse da administração – gerava uma laxidão entre os religiosos que merecia 

ser combatida. O que há, portanto, de comum para além do imaginário cristão moralizante, 

entre um discurso de uma autoridade do século XVIII e uma descrição de um missionário do 

XV, é a postura política embebida de um espírito de missão. 

Dando prosseguimento ao comentário do Conde D. Pedro de Almeida, ele informava 

que esperava que o Prelado recebesse notícias sobre a questão dos mal prosseguimento na 

admissão de noviços e mencionou os “Religiosos do Brasil, exceto os Padres da Companhia / 

os de Santa Thereza e os do Oratório”. O trecho em que Pedro de Almeida comenta sobre essa 

matéria é muito ilegível, não sendo possível identificar maiores informações a seu respeito, 

isto é, se ele tecia críticas ou elogios aos jesuítas e demais citados. Na parte seguinte, o ex-

governador comentou que não lhe constava que o Frei Francisco usurpasse as fazendas 

carmelitas, remetendo negros e recursos em suas carregações. Contudo, sabia que ele as 

mandava às minas, inclusive no tempo em que o Conde lá esteve. Pedro de Almeida não 

mencionou ter feito averiguação para saber se os recursos e escravizados eram frutos das 

fazendas da comunidade carmelita ou se os produtos delas redundavam em utilidade da 

mesma comunidade536.  

 
535 Ibidem. p. 81. 
536 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folhas 8 e 9. 



207 
 

Sobre o roubo de ouro e o não-pagamento dos quintos, o Conde de Assumar foi 

taxativo em apontar que o Padre Ignácio fazia uma mera calúnia contra o Frei. Disse ele que: 

No que respeita a fazer Frei Francisco Pais passar / o seu ouro e aos seus amigos sem 
pagar quinto; ven- / do-se tanto a flor da terra, ser huma mera calum- / nia, 
desacredita todas as outras, em que o suplicante preten- / de ter razão; e provasse 
que falsa esta queixa, porque / os pagamento dos quintos não se cobrou chegara do 
ouro / em pó que se tira da terra, mas dos direitos das / cargas que se pagão nos 
registros, das lojas em que / se vendem as fazendas, e dos negros que se tomão / a 
rol pelas freguesias, segundo a combenção / dos povos537.  

 

O Conde demonstrava conhecimento sobre a passagem do ouro e como eram cobrados 

os quintos em Minas, onde, segundo ele, tinha-se uma convenção diferente de São Paulo onde 

assistia o Frei. Segundo explicou Pedro de Almeida, mesmo que o Frei mandasse carregações 

às Minas, “estas / pagão no registro e se nem pagarem será galanta- / ria que lhe faça o 

contratador, sem que Sua Magestade nem / os povos fiquem prejudicados, porque o 

contratador / não diminui a quantia, porque arremata o con- / trato pellas galantarias que fizer 

aos seus amigos.” 

Ao que o documento permitiu observar, Pedro de Almeida, o Conde de Assumar, 

conhecia bem os trâmites econômicos com relação ao ouro e não via problema nas práticas 

do Frei Francisco da Purificação, permitindo que ele contrariasse as acusações do Padre Ignácio 

ao menos a esse respeito. Diferente ocorreu a respeito das acusações de tentativas de 

homicídio, ameaças de morte ou de perseguição com objetos cortantes e de açoites, para o 

que o Conde disse que, se ocorreu durante o tempo em que ele governou, deve ter ocorrido 

“tão ocultamente / que não me chegou aos ouvidos”. O último tópico a que se referiu Pedro 

de Almeida foi o da violência supostamente empreendida pelo Frei, e o ex-governador se 

mostrou favorável à averiguação ao ver como várias outras pessoas ali se achavam presentes 

“para a aberta- / ção desta verdade” e poderiam fornecer maiores informações.  

Já o ouvidor Manuel de Melo Godinho Manso, em dezembro de 1724 também deu seu 

parecer sobre as acusações do Padre Ignácio Lopes contra o Frei Francisco Pais da 

Purificação538. Salienta-se que ele não era o ouvidor de São Paulo na época em que o padre 

fez suas denúncias, e sim o Rafael Pardinho, citado pelo eclesiástico como alguém que poderia 

atestar o que ele relatava. Infelizmente, o parecer do ouvidor Godinho Manso está em 

condições bastante ilegíveis, impedindo o entendimento sobre menções que fez à mulher com 

 
537 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 9.  
538 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).  



208 
 

quem o Frei supostamente tinha amizade ilícita e também sobre a ida de alguém ao Cuiabá a 

seu mando. Fez-se o possível para extrair o máximo possível de seu conteúdo, usando 

principalmente os dados da ficha catalográfica do Projeto Resgate.  

Segundo o parecer, o ouvidor sabia que o Frei Francisco havia mandado fechar uma 

janela no convento da cidade de São Paulo, para que se não pudesse ver a casa de uma mulher 

com quem dizia-se ele tinha conhecimento escandaloso. Verificou o ouvidor que essa janela 

já antes tinha sido mandada fechar por dentro, pelo prior Gaspar da Cruz, porque, por ser 

muito baixa, permitia entradas e saídas indesejadas. Godinho Manso informou que o Padre 

Ignácio já havia solicitado esse mesmo fechamento algumas vezes quando era subprior. Dando 

prosseguimento às informações, o ouvidor explicou que o Frei Francisco havia mandado alguns 

religiosos à vila de Curitiba atrás de um religioso que havia furtado meia arroba de ouro e que 

levava até o Rio de Janeiro a pedido de outras pessoas. Do dinheiro recuperado, pelo que o 

ouvidor informa, restituiu-se apenas seis libras pelo religioso capucho Frei Bernadino. O 

acusado foi preso. 

Segundo o ouvidor, por esse e outros crimes, o religioso foi expulso da ordem carmelita 

pelo Frei Francisco Pais da Purificação “e outros juízes”. Ao que o documento permite supor, 

na visão de Godinho Manso, o Frei fazia boa administração da justiça no interior do convento, 

punindo aqueles que cometiam crimes. O documento também apresenta a intensa circulação 

de pessoas entre vilas, inclusive de religiosos em zonas mineradoras, aspecto que não pareceu 

desagradar o ouvidor. 

Quanto à acusação que o Padre Ignácio Lopes fez de usurpação de quintos, o ouvidor 

Manuel de Melo Godinho Manso a considerou falsa, porque, segundo ele e também de acordo 

com o comentário do Conde de Assumar, o ouro já saía quintado das minas. Segundo o 

entendimento do ouvidor, o Frei Francisco não fazia negócios, somente se servia dos indígenas 

“na administração da religião, utilizando no seu serviço os escravos que possui”. Percebe-se 

como as relações escravistas no interior dos conventos carmelitas, também pontuadas nas 

denúncias do Padre Ignácio, eram aspectos fundamentais nesses espaços. Um diferencial no 

apontamento do ouvidor foi a menção aos indígenas administrados por carmelitas, os quais 

não foram mencionados na denúncia, na qual utilizou-se apenas o termo “bastardo”.  

 O ouvidor Manuel de Melo Godinho Manso, detalhando sobre o procedimento do Frei 

Francisco, informou que o religioso nunca aceitou as “pitanças”, isto é “a ração diária, ou 



209 
 

ordinária; mesada ou ordinária em dinheiro”539 que se costumava dar aos provinciais. Antes, 

segundo Godinho Manso, deixava todo o dinheiro à comunidade carmelita. Não constava, para 

ele, que o Frei havia aceitado noviços por interesse. Ainda, segundo o ouvidor, quando ocorreu 

o açoite ao “bastardo” de nome Antonio no convento da cidade de São Paulo, o Provincial era 

Matheus Leite, o qual foi chamado ao Reino, mas fugiu para o Cuiabá. Nessa ocasião, o Frei 

Francisco estava no Rio de Janeiro.  

 Na opinião do ouvidor, o Padre Ignácio Lopes deveria “ter sido instigado nas suas falsas 

queixas”. Ou seja, duas autoridades coloniais, o ouvidor Manuel Melo Godinho Manso e o 

Conde de Assumar Pedro de Almeida apontaram incoerências nas acusações feitas pelo 

eclesiástico e agiram em favor do Frei Francisco Pais da Purificação, mesmo que de forma 

menos incisiva e detalhada – por alguns assuntos possivelmente não lhes competirem. Em 

tópicos relacionados aos quintos e à acusação de desvios de recursos do rei, as autoridades 

foram mais detalhistas em seus pareceres, enquanto que em tópicos relacionados à violência 

supostamente cometida contra outros religiosos ou contra escravizados e indígenas, não 

foram tão incisivos em contrariar o padre e defender o Frei. Isso permite refletir sobre como 

não necessariamente as autoridades coloniais correspondiam aos anseios e expectativas dos 

religiosos e dos eclesiásticos com relação às questões específicas do seu universo, ainda que 

tivessem prerrogativas para tal, como visto em outros casos.  

 É sabido que o Frei Francisco Pais da Purificação foi exilado do convento do Rio de 

Janeiro e do de São Paulo, contudo, as condições para esse exílio são um pouco nebulosas, 

como se viu anteriormente. Em requerimento feito pelo religioso por volta de 10 anos após da 

emissão dos documentos analisados acima, ele solicitava ao rei o retorno do exílio no qual 

estaria há 3 ou 4 anos, uma vez que a causa de seu degredo, em sua visão eram queixas e 

informações “menos verdadeiras” feitas pelo Padre Provincial do convento por ser de “contra- 

/ ria parcialidade, e mal afecto” a ele. Ele buscava, através do requerimento, mostrar que era 

um religioso de bom procedimento e que havia servido de forma adequada os cargos de sua 

religião. Ainda, ele informou já estar próximo aos oitenta anos de idade, “incapaz de cometer 

qualquer culpa”540.  

 
539 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e 
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z). Lisboa, 1789. p. 206. 
540 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 3 a 5.  



210 
 

Para complementar seu requerimento, foram remetidas também ao Conselho 

Ultramarino duas informações: uma de de Fernando Leite Lobo, ouvidor geral do Rio de 

Janeiro e outra do Provincial Frei João Velho das Neves. Não se teve acesso a esse último 

documento. Convidado a dar seu parecer sobre a situação, o ouvidor do Rio de Janeiro 

informou que não podia averiguar se era verdade que o Frei Francisco tinha amizade ilícita 

com uma mulher na cidade de São Paulo, e que nunca teve notícia a esse respeito. Pelo que 

Fernando Lobo sabia, o Frei Francisco quando Provincial “governava sem ambição, / e com 

aceitação comum dos religiosos, sem parcialidade entre / eles, porque somente se originou a 

de certos religiosos para o destrui- / rem a fim de governarem sem haver quem o 

contradicesse, como / com efeito conseguirão pelo extermínio”. Ou seja, o ouvidor entendia 

que, no geral, o religioso era bem aceito como Provincial, mas que ao final de seu provincialato 

alguns religiosos agiram em favor do seu exílio. Para ele, parecia justo que o rei suspendesse 

o exílio em Ilha Grande e restituísse o religioso de volta ao seu convento em São Paulo541. Não 

foi possível identificar se o retorno do Frei se efetivou. 

  O que esses acontecimentos envolvendo o Frei Francisco Pais da Purificação, bem 

como as acusações e defesas feitas a ele, para um ambiente dinâmico e conflituoso. Foi 

possível observar como os religiosos recorriam às autoridades coloniais para que essas os 

ajudassem a solucionar determinadas querelas, mas que nem sempre essas autoridades 

respondiam à altura. Diferentemente de outros casos, a documentação aqui permitiu que se 

averiguasse com um detalhamento maior as interações entre esses sujeitos, tendo em vista as 

acusações e defesas que faziam uns aos outros. A administração e as querelas ocorridas nos 

espaços religiosos, conforme observou-se, não ficava restrita ao interior dos claustros 

conventuais, e os assuntos ali envolvidos podiam chegar – e chegavam – às autoridades 

disponíveis, fossem ouvidores ou governadores. Apontou-se para o comportamento 

heterogêneo e dinâmico de religiosos, eclesiásticos e autoridades. 

 

3.5. “Índios e fregueses perturbados”  

 Em janeiro de 1723, o capelão João de Pontes remeteu ofício ao governador e capitão-

general Rodrigo César de Menezes a respeito da situação de abandono que sua vila, Santo 

Amaro estava vivendo. Segundo o capelão, ele buscou auxílio de duas autoridades da Igreja: 

 
541 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 2. 



211 
 

do secular Reverendo Padre Francisco Lopes Ribeiro, que não atuou como o esperado; e 

também do Vigário Geral, que não acudiu prontamente. O governador, portanto, mostrou-se 

como a última autoridade a quem João de Pontes via como responsável por lidar com as 

“novas queixas dos índios e fregueses perturbados”542. 

 As informações sobre o local de onde o capelão João de Pontes remetia suas cartas e 

ofícios, bem como sobre esse sujeito e os demais que ele citou são muito escassas. Aqui, 

preocupou-se em analisar a correspondência remetida pelo capelão, o cargo de capelão 

naquela sociedade, as principais queixas apontadas por ele ao governador e as autoridades 

que ele via como as responsáveis por solucioná-las. 

 

3.5.1. Sujeitos 

 João de Pontes se apresentou enquanto “capelão” nas correspondências que remeteu, 

portanto, era responsável por uma capela. Segundo o Dicionário de História Religiosa,  

A capela privada destina-se ao culto divino de uma ou várias pessoas, mas não está 
habitualmente aberta ao público. Estas capelas privadas são propriedade de famílias 
que também as podem ceder para o culto público. Para a criação destas capelas bem 
como o seu uso para o culto, requer-se sempre autorização do ordinário do lugar 
(cânon 1226)543.  

  

Observando as menções a “capelão” nos catálogos do Arquivo Histórico Ultramarino 

especificamente da capitania de São Paulo, identificou-se como esse cargo era, na prática, 

semelhante ao de um padre visitador. Os capelãos circulavam entre as vilas, administravam 

liturgias, acompanhavam tropas militares544, rezavam missas545, prestavam assistência 

religiosa em presídios ou fortalezas546, entre outras prerrogativas que apontam para sua 

intensa circulação e para um certo desprendimento de um espaço como um convento, 

mosteiro, paróquia ou diocese. Isso difere João de Pontes do restante dos remetentes de 

correspondências analisadas até aqui, além de possivelmente ser um dos motivos para os 

documentos por ele escritos serem de locais diferentes em um curto espaço de tempo, além 

de claro, serem escassos.  

 
542 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19. p. 27. 
543 NEIVA, Adélio de A. Torres. Instituições pias. C-I. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionário de história 
religiosa de Portugal. vol. 3. Lisboa: Círculo de Leitores, 2001. p. 457. 
544 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 289 (1) 
545 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 692 (1) 
546 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1164 (1) 



212 
 

 Dentre os sujeitos citados pelo capelão estão um vigário geral e um reverendo padre. 

Sobre o primeiro não foi possível identificar mais informações. Sobre o segundo, Francisco 

Lopes Ribeiro, aponta-se que este era membro do clero secular da capitania de São Paulo, visto 

que ele aparece em certidão do escrivão da câmara episcopal do Bispado de São Paulo de 1785 

junto a mais religiosos, como um dos falecidos de 1784. Infelizmente não foram encontradas 

mais informações sobre onde ele atuou antes de seu falecimento547. 

 

3.5.2. Santo Amaro 

 Há apenas três documentos remetidos pelo capelão João de Pontes. Dentre eles, um548 

tem como local Santo Amaro, o outro “Cidade”549, que possivelmente trata-se de São Paulo, e 

o último550 não consta local. Ele não mencionou pertencer a nenhum convento ou paróquia 

específica, embora o título “capelão” possa indicar que ele atendia uma capela na região, como 

se apontou adiante.  

Pressupondo que o principal ofício aqui analisado foi remetido de Santo Amaro, cabe 

elencar alguns pontos a respeito desse espaço. O primeiro é a circulação de indígenas na região 

e a segunda é a suposta precariedade da vila. Contudo, antes de discutir esses aspectos, cabe 

retomar brevemente o histórico da vila de Santo Amaro. Conforme visto no capítulo 1, 

enquanto donatárias, as capitanias de São Vicente e Santo Amaro, e os limites entre elas 

historicamente foram alvo de conflitos de jurisdição até ser vendida pelo Marquês de Cascais 

para José de Góis de Morais em 1709, formando a capitania de São Paulo551. 

 Em 1722, João de Pontes remeteu um bilhete552 ao governador Rodrigo César de 

Menezes pedindo que uma mulher a quem ele chamou de “bastarda” Archangela, que estava 

naquele momento presa, fosse remetida à vila de Santos. Na ocasião, o capelão desejava que 

o destino da mulher fosse Santos porque ela tinha seu pai nesta vila, o qual somente havia 

recebido aviso de que ela estava presa em Santo Amaro recentemente e a queria livre e sob 

cuidados de João de Pontes. O capelão buscava a interferência do governador na matéria, para 

que a mulher não ficasse muito tempo presa. Aqui, vê-se situação semelhante a um dos casos 

 
547 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 37\Doc. 3117 (1). Folha 20.  
548 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19. p. 27. 
549 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc.13. p. 20. 
550 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 5. p. 11. 
551 Ver capítulo 1 sessão “1.2. Colonização”. 
552 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc.13. p. 20. 



213 
 

analisados no capítulo anterior, que aponta para a circulação de indígenas pelas vilas sob 

orientação de homens da religião – religiosos ou eclesiásticos – e a lógica da tutela masculina 

com relação às mulheres indígenas553. As figuras do capelão, do pai de Archangela e do 

governador, intercediam no destino da mesma; suas ações interfeririam no tempo de sua 

permanência na prisão. No bilhete de João de Pontes não há mais informações a respeito do 

caso. 

 Já com relação à precariedade vivenciada pelos fregueses de Santo Amaro, o capelão à 

atribuía diretamente à ação indevida ou à inação das autoridades religiosas na região, como 

foi discutido a seguir.  

 

3.5.3. Ações 

 O ofício do capelão João de Pontes ao governador e capitão-general se inicia com a 

informação de que João já havia solicitado a presença do Reverendo Padre Francisco Lopes 

Ribeiro em Santo Amaro devido às “novas / queixas dos indios, e freguezes perturbados” e que 

esse secular fosse dado por deposto pela Igreja. O capelão entendia isso porque em sua visão, 

o Padre Francisco tinha “passado dos lemites de súbdito”. João entendia que somente devia 

obediência ao Cabido, isto é, aos grupos de eclesiásticos cônegos de uma catedral, com 

superioridade aos demais, cuja função era  

assegurar o culto solene nas catedrais, através da participação quotidiana dos seus 
membros nas horas canónicas e na missa capitular. Eram nisso ajudados, quando não 
substituídos, por semiprebendados, assim como capelães, coreiros, icolimos e outros 
clérigos inferiores, cujo salário consistia numa parte dos proventos dos ausentes ou 
em recursos vindos de fundações piedosas. Os cabidos catedrais deviam ainda 
coadjuvar os bispos no governo das dioceses, prestando-lhes conselho e assistência, 
fornecendo-lhes os seus principais colaboradores, os arcediagos, e exercendo 
mesmo esse governo em caso de vacância da sé, através de vigários por eles 
nomeados554. 

 

 Para o capelão João de Pontes, o Padre Francisco Lopes vinha colocando 

“emparcialidades aos fregueses da Freguezia”, ou seja, criando rivalidades entre os fregueses. 

Em seguida, ele pontuou que já havia escrito ao Vigário Geral também, mas que este não havia 

conseguido “acodir promptamente” devido às longas distâncias. Pelo mesmo motivo, o 

capelão não havia sido atendido com os recursos que precisava com a rapidez desejada. Feitos 

 
553 Ver Capítulo 2, subseção “2.5. Maus costumes”. 
554 NEIVA, Adélio de A. Torres. Cabido. A-C. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionário de história religiosa de 
Portugal. vol. 2. Lisboa: Círculo de Leitores, 2001. p.279. 



214 
 

os relatos da precariedade e das perturbações que vivia em Santo Amaro, João de Pontes 

prosseguiu seu ofício com um pedido ao governador e capitão-general para que ele atuasse 

em favor da retirada do Padre Francisco Lopes da igreja. João via esse padre como “obstinado” 

a ser corrigido pelos Prelados maiores, os quais já haviam indicado que visitariam o capelão o 

mais breve possível, visto que ele estava a caminho da vila de Itu e seu distrito.  

 Segundo o relato, ao capelão havia sido confiada a responsabilidade de buscar pelo 

governador por auxílio. Em suas palavras, “hum grande numero dos fre- / guezes mais zelozos 

do sosego da Freguesia que me pedem esta carta”, porque, segundo João de Pontes, esses 

fregueses tinham “conhecimento de que todos os afligidos tem refugio na excelentíssima 

benignidade de Vossa Excelência”.  

 O relato construído pelo capelão João de Pontes é pautado no argumento de que ele e 

os demais fregueses e indígenas da vila de Santo Amaro viam-se desassistidos pelas 

autoridades eclesiásticas. A mesma confiança que depositavam os fregueses no capelão era a 

confiança depositada por ele no governador Rodrigo César de Menezes para assisti-los. Isso 

porque nem o Padre Francisco Lopes nem o Vigário Geral conseguiram faze-lo; o primeiro por 

ser o próprio causador de querelas naquela vila, e o segundo por estar muito distante.  

 Observa-se, como em muitos dos casos analisados na presente pesquisa, o governador 

e capitão-general, portanto uma figura do governo temporal, era chamado para solucionar 

conflitos e problemas enfrentados por religiosos e eclesiásticos. Sobretudo para um período 

no qual ainda não existia o Bispado de São Paulo, a falta de autoridades eclesiásticas 

disponíveis e capazes de realizar um atendimento breve às necessidades desses homens da 

igreja e de seus fregueses e administrados fazia com que estes sujeitos recorressem a outras 

autoridades, ainda que de fora do âmbito da religião. João de Pontes, e também outros 

sujeitos mencionados no presente capítulo, foi um dos que recorreram ao governador da 

capitania com alguma perspectiva de ordem em mente. Aqui, a perspectiva era de ver seus 

fregueses e indígenas melhor assistidos, longe de parcialidades e com acesso a recursos.  

 

*** 

 

O esforço empreendido neste capítulo foi de apresentar o clero regular da capitania 

régia de São Paulo em sua heterogeneidade e dinâmica ao longo do século XVIII. Nos cinco 

casos aqui analisados, observou-se as situações de perturbação, desordem, desconcertos, 



215 
 

desaforos, conspirações, apostasias e escândalos “denunciadas” por religiosos de conventos, 

ou eclesiásticos ou capelãos. Essas situações funcionaram como meios de acesso às redes de 

sociabilidade, lógicas de obediência, e relações sociais escravistas e hierárquicas complexas 

daquela sociedade.  

Mais do que apresentar uma perspectiva que reifica a categoria “religiosos” como ou 

“desordeiro” ou “mantenedor de uma ordem”, optou-se por demonstrar sua volatilidade. 

Renato Dias afirmou o seguinte: 

Vistos comumente como elementos responsáveis pelo ordenamento social, como 
funcionários régios, em diversas outras ocasiões, porém, o clero foi considerado 
desordeiro, corrompido e perturbador da paz. Tais afirmações, quando postas no 
lugar-comum das generalizações, tornam-se expressões estereotipadas, vazias, e 
sem viço para gerar novos frutos para a sebe histórica. Do mesmo modo, apesar de 
terem existido, nas Minas setecentistas, eclesiásticos que abraçaram atitudes 
condenáveis ao seu estado, não se pode concluir, no entanto, que todos os padres 
mineiros fossem viciosos e violentos; ou, por outro lado, que fossem fiéis escudeiros 
do rei!555  

 

Na presente dissertação, não foram instituições do governo temporal, ou funcionários 

régios, ou mesmo a historiografia que se ocupou de “denunciar” a conduta desviante dos 

religiosos do clero regular da capitania de São Paulo. Foram os seus contemporâneos que o 

fizeram, denunciando uns aos outros ao governador e capitão-general, às vezes inclusive 

recorrendo a outras autoridades para tal, como sargentos e ouvidores.  

Inseridos em um universo violento e de múltiplas hierarquias, os religiosos dos casos 

aqui analisados traziam em suas denúncias perspectivas de ordem, cuja manutenção estava 

sendo impedida por outros religiosos ou eclesiásticos. Conspirações, abusos de poder, e as 

próprias denúncias em si apontam para atitudes políticas que escapam o universo dos 

claustros. Ao mesmo tempo, tratá-las como a única realidade que viviam os religiosos na 

América portuguesa leva à “generalização de atitudes individuais [...] um passo perigoso que 

pode conduzir à construção de teorias desconexas e, portanto, incapazes de dar sentido aos 

fatos históricos e sociais”556.  

No caso protagonizado pelo Frei Bento da Porciúncula e pelo Frei José do Nascimento, 

os religiosos acusavam-se mutuamente de disseminar “informações falsas” ou de agir com 

desobediência, o que evidencia o quanto o grupo dos “religiosos” era internamente diverso, 

 
555 DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religião, política e controle social nas Minas do Ouro (1693-1745). Varia 
Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-
87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025. p. 166. 
556 Ibidem. p. 166. 

https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009


216 
 

ainda que guiado por princípios comuns. Além disso, nota-se que algumas autoridades não 

cumpriam plenamente suas funções. É o caso do sargento citado, que, segundo o relato do 

Frei José, em vez de conter o tumulto, agiu de forma conivente e até o facilitou. As denúncias 

dessas desordens, compreendidas como desvios em relação às expectativas dos religiosos à 

harmonia social — expressas nos termos “paz” e “sossego”, conforme escreviam —, revelam-

se sempre inseridas em um contexto de relações sociais permeadas por lógicas e símbolos 

específicos, como os de “justiça” e “verdade”. 

Já no caso dos “desconcertos” a qual se referiu o Frei Jerônimo da Rosa, viu-se o oposto: 

a união dos religiosos com as autoridades coloniais seguindo uma prerrogativa comum de 

manutenção da ordem, mesmo quando quem a colocava em risco, cometendo fugas e 

excessos eram outros frades. No caso específico, o Frei demonstrou uma desconfiança para 

com o visitador do convento, aquele que observava se os religiosos e as atividades do convento 

estavam dentro do esperado, seja pelos estatutos provinciais, pelas leis ou pelo costume. Na 

visão do religioso, cabia ao governador e capitão-general ou ao governador da vila vizinha, do 

Rio de Janeiro, cuidar para que este visitador realizasse seu papel, e, caso contrário, os 

problemas e excessos ali trariam “guerra”.  

Ainda, pontuou-se como em um espaço de 20 anos as atitudes do Frei Carlos da 

Conceição não foram, e nem poderiam ser, as mesmas. Em 1723, ele manifestava seu interesse 

que a freguesia de Piedade tivesse mais autonomia com relação à vila de Guaratinguetá para 

exercer um maior controle sobre os grupos de ex-soldados “perturbadores”, vadios e bêbados. 

Já em 1743, o mesmo Frei foi um dos conspiradores contra o recém-eleito Provincial Francisco 

das Chagas, que, por sua vez, recorreu a todas as autoridades políticas disponíveis, do clero 

regular e secular, da colônia e do reino, incluindo o governador do Rio de Janeiro, Gomes Freire 

de Andrade e o rei D. João V para retornar do exílio a que foi ordenado. Todos esses sujeitos 

interviram ao seu favor perante a justiça.  

Demonstrou-se como as perspectivas de ordem tanto dos religiosos como das 

autoridades coloniais, eclesiásticas e temporais, estavam no “fazer obedecer”, fossem os 

“desobedientes” religiosos ou não. 

Semelhante pode ser dito a respeito do caso protagonizado pelo Frei Francisco Pais da 

Purificação. Os acontecimentos que envolveram tanto as acusações dirigidas a ele quanto os 

esforços de sua defesa — revelam um ambiente marcado por dinâmicas complexas e conflitos 

constantes. Ficou evidente que os religiosos frequentemente recorriam às autoridades 



217 
 

coloniais na tentativa de resolver disputas internas, embora nem sempre obtivessem respostas 

satisfatórias. Diferentemente de outros episódios, a documentação disponível neste caso 

permitiu um exame mais detalhado das interações entre os envolvidos, graças à riqueza dos 

relatos de acusações e defesas mútuas. Observou-se, ainda, que a administração e os conflitos 

nos espaços religiosos extrapolavam os limites dos claustros conventuais, alcançando as 

instâncias externas de poder, como ouvidores e governadores, que eram acionados para 

intervir nas questões em disputa. Vê-se, portanto, uma ampla rede de sujeitos mobilizada.  

Finalmente, o caso protagonizado por João de Pontes foi um pouco diferente por se 

tratar de um capelão, e não de um religioso do clero regular. Revelou-se uma realidade 

também dinâmica com relação à circulação de indígenas e à interferência de religiosos e outras 

autoridades nesse sentido. Ainda, apontou-se como a principal figura do governo temporal, 

era chamada para solucionar conflitos e problemas enfrentados por religiosos e eclesiásticos. 

Sobretudo para um período no qual ainda não existia o Bispado de São Paulo, a falta ou a 

lentidão por parte de autoridades eclesiásticas em alguns locais, para a realização de um 

atendimento breve às necessidades desses homens da igreja e de seus fregueses e 

administrados fazia com que estes sujeitos recorressem a autoridades de fora do âmbito da 

religião. 

Neste capítulo, foi fundamental perceber as tensões produzidas no interior das 

sociedades das vilas, freguesias e conventos, buscando entender as trajetórias e interesses dos 

sujeitos envolvidos. Afinal, eram essas trajetórias e interesses, apresentados como 

circunstanciais, voláteis e dinâmicos, que moldavam suas ações e reações em cada caso, bem 

como as perspectivas de ordem que teriam em cada momento. 

 

 

  



218 
 

“Para socegar os vassalos”: considerações finais 
 

 O cotidiano colonial era inevitavelmente marcado por violências e conflitos. Em meio 

a disputas armadas, perseguições, fugas, desacatos e injustiças, encontravam-se os religiosos, 

encarregados da administração de seus conventos e da orientação espiritual dos fiéis, assim 

como os governadores e capitães-generais, responsáveis pelo governo e pela defesa de vilas, 

aldeias e freguesias dentro de suas capitanias.  

Na capitania régia de São Paulo, ao longo da primeira metade do século XVIII, esse 

cenário se revelava especialmente dinâmico, com os conflitos sendo frequentemente narrados 

a partir da perspectiva de religiosos pertencentes a ordens como a franciscana, carmelita e 

beneditina. Esses frades recorriam à escrita de correspondências enviadas aos governadores, 

com o objetivo de obter proteção, favores, esmolas e o respaldo da autoridade colonial. 

Como o próprio termo “clero regular” indica, tratava-se de um grupo de religiosos 

submetidos a regras específicas. Além da obediência às normas de suas respectivas ordens, os 

frades no universo colonial também estavam inseridos em uma sociedade altamente 

estamental e hierarquizada, na qual deveriam obedecer à autoridade do rei de Portugal e de 

seus representantes. Portanto, foi interessante compreender as lógicas que orientaram a 

inserção das ordens religiosas na América portuguesa e em São Paulo. A partir do 

entendimento da política do Padroado, observou-se como as relações sociais empreendidas 

por essas ordens religiosas nos territórios eram pautadas por lógicas de salvação e 

evangelização, de ampliação e de manutenção da cristandade. 

Uma vez instalados os conventos, hospícios, mosteiros, aldeamentos, bem como casas 

e fazendas — muitas vezes fruto de esmolas e doações de particulares ou autoridades locais 

—, esperava-se dos religiosos que atuavam nesses espaços não apenas a administração da fé 

católica, mas também o desempenho de múltiplas funções. Frades e monges de diversas vilas 

da capitania régia de São Paulo enviaram correspondências ao governador e capitão-general 

nas quais revelam a considerável riqueza material de seus estabelecimentos, a intensa 

mobilidade entre diferentes núcleos de uma mesma Província ou ordem religiosa e o 

envolvimento direto com as lógicas da escravidão — sobretudo em relação a africanos e seus 

descendentes — e da tutela sobre os povos indígenas. 

Essas dinâmicas faziam parte do cotidiano desses religiosos, ainda que, em suas cartas, 

recorressem frequentemente à expressão “pobre convento” para descrever seus espaços de 



219 
 

atuação, com o intuito de persuadir os governantes e angariar esmolas e recursos junto a 

administração régia. Assim, os espaços religiosos devem ser compreendidos não apenas como 

microcosmos da sociedade colonial, mas como elementos historicamente inseridos e 

profundamente imbricados nas estruturas hierárquicas, escravistas e violentas que 

caracterizavam o mundo colonial. 

No interior desse contexto, estavam os religiosos do clero regular “denunciando” 

situações de “desordens” para os governadores e capitães-generais da capitania régia de São 

Paulo por meio de correspondências. Após saudações, votos de saúde e reverências iniciais, 

os frades remetentes partiam para descrições das dificuldades enfrentadas em seu cotidiano, 

geralmente sob a chave de leitura de “falta de sossego”, “desordens”, “perturbações”, 

causadas por outros sujeitos. Dentre os Prelados, as Juntas, os bispados próximos, o papado e 

o rei, isto é, dentre as várias autoridades com prerrogativas do âmbito religioso ou eclesiástico, 

esses religiosos escolhiam o governador e capitão-general como mais que um destinatário. 

Para os religiosos, Rodrigo César de Menezes e D. Luis de Mascarenhas, pelas prerrogativas de 

seus cargos, eram as autoridades máximas disponíveis para a solução de problemas; os 

responsáveis pela manutenção da ordem.  

Nesse sentido, retoma-se que a ideia de sociabilidade aqui adotada, que engloba as 

múltiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam relações sociais em 

determinados espaços, tendo como pressuposto básico a desigualdade como necessária nas 

hierarquias sociais e suas complexidades dentro de sociedades escravistas. Dentro dessas 

relações estavam as prerrogativas específicas que cada sujeito tinha. Quando não se cumpria 

com as expectativas e responsabilidades, determinadas situações eram classificadas como 

“desordens” para os religiosos remetentes. 

Em suas correspondências, os frades demonstravam estabelecer relações de 

obediência com os governadores e capitães-generais — uma obediência que, segundo eles, 

faltava nos sujeitos que os cercavam e que cometiam as mais diversas “injustiças”. Na visão 

dos religiosos, esses “fascinorosos” de “mal procedimento” violavam os comportamentos e 

atitudes considerados apropriados às suas respectivas posições sociais, rompendo com as 

normas que sustentavam a ordem colonial. Em um primeiro momento, os Freis Agostinho de 

Santa Catarina, Caetano da Purificação, Seraphino de Santa Thereza, Antônio da Soledade e 

Constantino da Santa Maria relataram situações de fugas, desacatos, insolências, violências, 



220 
 

violações e disputas, classificadas sob a ideia de “desordem” praticadas por sargentos, juízes, 

soldados, escravizados, entre outros.  

A depender dos sujeitos e de suas motivações, as ações destacadas nos casos poderiam 

ser bem ou mal vistas pelos religiosos, os quais denunciavam e julgavam aspectos da 

moralidade ali constituídos. Por um lado, membros do clero regular interpretavam como 

ilegítimas as ações motivadas por vingança ou paixões. Por outro lado, castigos e/ou outras 

formas de violência poderiam ser justificadas por esses mesmos sujeitos, dadas as 

complexidades e ambiguidades existentes. 

Contudo, não era apenas a postura de “denunciante” que cabia aos frades, uma vez 

que os religiosos não podem ser entendidos como uma categoria homogênea. Seus interesses 

e modos de agir eram também ambíguos e voláteis, dadas as complexidades nas quais se 

inseriam. As situações de perturbação, desordem, desconcerto, desaforo, conspiração, 

apostasia e escândalo, frequentemente “denunciadas” por religiosos vinculados a conventos 

— como os Freis Bento da Porciúncula, José do Nascimento, Jerônimo da Rosa, Carlos da 

Conceição, Francisco Pais da Purificação, o Provincial Francisco das Chagas e o capelão João de 

Pontes — revelaram que os obstáculos à manutenção da ordem nem sempre vinham “de fora” 

dos espaços religiosos. Muitas vezes, eram outros religiosos ou eclesiásticos que se 

apresentavam como entraves às relações de obediência esperadas, as quais mostraram-se 

bastante dinâmicas. 

Em outras palavras, tanto autoridades do governo “temporal” quanto do governo 

“espiritual” podiam representar desafios às normas e às hierarquias, seja em relação às regras 

internas de cada ordem religiosa, seja — e sobretudo — às lógicas de justiça socialmente 

estabelecidas. Isso se devia ao fato de que as trajetórias e interesses dos próprios religiosos 

eram circunstanciais, voláteis e dinâmicos, moldando suas ações e reações conforme as 

particularidades de cada situação. 

Mais do que verificar isoladamente uma ou outra denúncia, ou a veracidade dos 

argumentos apresentados pelos frades, o mais relevante foi, a partir do cruzamento 

documental e da redução de escalas de análise, identificar os elementos que orientavam a 

interpretação de cada situação por parte de cada religioso. Por exemplo, quando 

consideravam que um sujeito – uma autoridade ou outro religioso – era de “mal 

procedimento”, feria o “crédito da religião” ou era “fascinoroso”, eles atribuíam juízos de valor 



221 
 

sobre o que, em contraposição, entendiam como comportamentos justos e típicos de “homens 

bons” ou que estavam dentro do “crédito da religião”.  

Ou seja, na contraposição entre aquilo que os religiosos consideravam virtuoso ou 

corrompido foi possível identificar as expectativas de comportamento que tinham para cada 

sujeito em cada situação, as quais não eram constantes ou imutáveis. Ao identificar redes de 

poder e de parentesco, interesses gerais ou pontuais, interações violentas e abusivas, a 

pesquisa voltou o olhar para as “desordens” narradas pelos religiosos, e em contrapartida, 

para a ordem esperada por cada um deles. 

No epicentro da dicotomia “ordem” e “desordem” apresentada pelos frades estavam 

aqueles reconhecidos por eles como as principais autoridades responsáveis por solucionar 

seus problemas: os governadores e capitães-generais. A relação entre religiosos e essas figuras 

de poder era pautada por uma lógica de serviço, benefício e obediência. Fazia sentido, 

portanto, que os frades se apresentassem como fiéis vassalos responsáveis por seus “pobres 

conventos” que precisavam de ajuda. Em troca, ofereceriam orações pela alma dos 

governadores, ou mesmo recursos materiais ou humanos, especialmente no contexto de 

aldeias sob sua administração.  

Interessava a esses religiosos que o governador interviesse diretamente para restaurar 

a justiça em seus conventos, mosteiros, hospícios ou aldeamentos. Isso incluía punir 

autoridades que corrompessem a ordem estabelecida, designar outros religiosos para suprir 

ausências, prender fugitivos, entre outras medidas. A expectativa dos freis era de que, ao agir 

de acordo com as lógicas de merecimento, prudência e em respeito às hierarquias escravistas 

vigentes, aquele com a incumbência garantida pelo cargo de governador e capitão-general 

solucionaria suas queixas e reverteria a situação e finalmente, restauraria o “socego” aos 

vassalos.  

 

  



222 
 

Fontes 

Manuscritas 

 Arquivo Público do Estado de São Paulo 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.Doc. 3. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 4. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 6.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 9. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 11. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 13. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 17.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. 

BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 39. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 44.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51. 



223 
 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 1. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 2. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 3. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 4. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 6. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 7. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 14.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 38. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 42. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 43.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 44. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 45. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 49.  

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 53 e 54. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 57. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 57 e 58. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 59. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 61. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 6. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 10. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 15. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 17. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 18. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta 1.1.15. Doc. 21. 



224 
 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. 

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.18. Doc. 37. 

 

 Arquivo Histórico Ultramarino 

São Paulo 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 116 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 149 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 154 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 228 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 312 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 289 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 328 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423. 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1) 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 643. 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 677 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 692 (1) 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 719 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 9\Doc. 983. 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 10\Doc. 1042. 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1146 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1164 (1). 



225 
 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 13\Doc. 1245 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1553 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1580 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 19\Doc. 1890 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 20\Doc. 2007 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 22\Doc. 2124 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 27\Doc. 2512 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 31\Doc. 2751 (1). 

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 37\Doc. 3117 (1).  

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 66\Doc. 5049 (1). 

 

Rio de Janeiro 

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067. 

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1). 

AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653.  

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1). 

AHU_ACL_CU_017, Cx. 36\Doc. 3757 (1). 

AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1). 

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747. 

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12749. 

AHU_ACL_CU_017, Cx. 79\Doc. 7124 (1). 

AHU_ACL_CU_017, Cx. 122\Doc. 9884. 

 

Minas Gerais 

AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1). 



226 
 

AHU_ACL_CU_011, Cx. 118\Doc. 44 (1). 

 

 

Impressas 

BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, 

reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). 

Lisboa, 1789. 

BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, 

reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z). 

Lisboa, 1789. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado 

Federal, Conselho Editorial, 2011 [1707]. 

Carta Regia de 5 de dezembro de 1613 — liberdade dos índios do Brazil em Angola. D. FILIPE II (1598-

1621), Livro 1613-1619. Disponível em: https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100. 

Carta Regia de 5 de outubro de 1628— providencias a bem da liberdade dos Indios do Brazil D. FILIPE 

III (1621-1640), Livro 1627-1633. Disponível em: 

https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152.  

Documentos Interessantes para a História e Costumes de São Paulo, “Correspondência e Papéis Avulsos 

de Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, São Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. 

  

https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152


227 
 

Referências  

AGNOLIN, Adone. História das Religiões: perspectiva histórico-comparativa. São Paulo: 
Paulinas. 2019. 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. As guerras pelos mercados de escravos. In: O trato dos viventes: 
Formação do Brasil no Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Mônica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: 
fundação da Colônia de Sacramento e “achamento” das Minas. Em: FRAGOSO, João., GOUVÊA, 
Maria de Fátima (org.). O Brasil Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 1ªEd. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2014. 

ALMEIDA, Antônio Paulino de. Memória histórica de São Sebastião (VI). Revista de História, 
São Paulo, v. 18, n. 38, p. 419–444, 2015. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504. Acesso em: 19 dez. 2024. 

ALMEIDA, Marcos Antônio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da 
Província de Santo Antônio do Brasil em época de transição. Clio. Série História do Nordeste 
(UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso 
em: 24 out. 2023. 

ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colônia: condição feminina nos 
conventos e recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; 
Brasília, Edunb, 1993. 

ALVES, Maurício Martins. Formação de laços parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848. 
Cadernos de História (Belo Horizonte), v.8, p. 64-84,2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880. Acesso 
em: 29 fev. 2024. 

ALVES, Maurício Martins. Formas de viver: formação de laços parentais entre cativos em 
Taubaté, 1680-1848. 2002. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, Rio de Janeiro. 2002. 

AMANTINO, Márcia. A expulsão dos jesuítas da capitania do Rio de Janeiro e o confisco de 
seus bens. Revista do Instituto Histórico e Geographico Brazileiro, ano 170, v. 443, p. 169-
191, 2009. Disponível em: 
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pe
sq=&pagfis=184135. Acesso em: 24 out. 2023. 

AMANTINO, Márcia Sueli. Quando a igreja e a coroa se uniram para julgar a Companhia de 
Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS: Revista do Programa de 
Pós-Graduação em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019. Disponível 
em: http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025. 

AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionário de história religiosa de Portugal. Lisboa: Círculo de 
Leitores, 2001. 

https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893


228 
 

BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Criando porcos e arando a terra: família e compadrio 
entre os escravos de uma economia de abastecimento (São Luís do Paraitinga, 1773-1840). 
2007, Anais. Florianópolis: UFSC, 2007. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf. 
Acesso em: 14 jun. 2024. 

BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertões paulistas, séculos XVI a XIX. História 
(São Paulo), v.39, 2020. Disponível em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. 
Acesso em: 25 out. 2023. 

BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Viver e sobreviver em uma vila colonial: Sorocaba, 
séculos XVIII e XIX. São Paulo: Annablume/Fapesp, 2001. 

BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: gênese e morfologia urbana entre os séculos XVI-
XVIII. 2024. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/. Acesso em: 
14 jun. 2024. 

BELLOTTO, Heloísa Liberalli. Autoridade e conflito no Brasil colonial: o governo do Morgado 
de Mateus em São Paulo, 1765-1775. 

BICALHO, Maria Fernanda. A cidade do Rio de Janeiro e o sonho de uma capital americana: da 
visão de D. Luís da Cunha à sede do vice-reinado (1736-1763). História (São Paulo), v. 30, n. 1, 
p. 37–55, jan. 2011. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003. 
Acesso em: 07 abr. 2025. 

BORGES, Joacir Navarro. Das justiças e dos litígios: a ação judiciária da Câmara de Curitiba no 
século XVIII (1731-1752). Tese (Doutorado em História). Universidade Federal do Paraná. 
Curitiba, 2009. 

BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e política colonizadora em Minas 
Gerais. São Paulo: Ática, 1986. 

BOXER, Charles. Paulistas e Emboabas. In: A Idade do Ouro no Brasil. 3ªEd. Nova Fronteira: 
Rio de Janeiro, 2000. 

BOXER, Charles. O império marítimo português 1415-1825. São Paulo: Companhia das Letras, 
2002. p. 

BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatação dos confins: caminhos, vilas e cidades na 
formação da Capitania de São Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista, São Paulo. v. 17. 
n. 2. p. 251-294. jul-dez 2009. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0101-
47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024. 

BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Sistema de produção da arquitetura na cidade colonial 
brasileira – Mestres de ofício, “riscos” e “traças”. Anais do Museu Paulista. São Paulo. São 
Paulo, v. 20, n. 1, p. 321–361, 2012. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816. Acesso em: 7 maio. 2025. 

https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816


229 
 

CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez., 
2011. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007. Acesso em: 11. 
out. 2023. 

CARDIM, Pedro. “Administração” e “governo” uma reflexão sobre o vocabulário do Antigo 
Regime. Em: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral. (orgs.). Modos de 
Governar: idéias e práticas políticas no império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: 
Alameda, 2005. p. 45-68. 

CHAGAS, Paula Roberta. Usos cotidianos do parentesco espiritual: Curitiba na transição do 
século XVII para o XVIII. 2010. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2010. 

CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditárias do sul e o conceito de território. 
Anais do Museu Paulista: História e Cultura Material, v. 25, n. 2, p. 203–223, maio 2017. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208. Acesso em: 13 jun. 2024. 

CONCEIÇÃO, Vinícius Silva.“Corrompendo seus ofícios”: as peitas nas Ordenações Afonsinas 
(século XV). Em: I Encontro De Corruptione (2021), 2021, Brasília. I Encontro De Corruptione. 
Brasília: Selo Caliandra, 2021. v. 1. Disponível em: https://doi.org/10.26512/9786586503760. 
Acesso em: 14 ago. 2024. 

CORDEIRO, Herbert de Souza. Frades no Sertão: o estatuto da Província de Santo Antônio do 
Brasil e os casos de transgressão. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em História) - 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2023. 

COSTA, Ana Paula Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milícias 
privadas, negociação e criminalidade na sociedade mineira setecentista. Revista de História 
Regional, v. 23, n. 1, 2018. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025. 

COSTA, Ana Paula Pereira. Tropas de homens de cor na região dos diamantes. Serro Frio, século 
XVIII. In: XXVIII Simpósio Nacional de História da ANPUH, 2015, Florianópolis. Anais 
eletrônicos. p. 1-16. ISBN: 978-85-98711-14-0. Disponível em: 
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-
01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf. Acesso em: 09 abr. 2025. 

COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia política e poder no Estado do Brasil: o 
governo-geral e as capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543, 
jul./dez. 2015. Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em: 
21 mai. 2024. 

CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império português no Atlântico (século 
XVII). In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral (orgs.). Modos de Governar: 
idéias e práticas políticas no império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: Alameda, 2005. 
p. 69-92. 

DE MATTOS, Renato. Problematizando a "decadência" paulista: a complexa inserção de São 
Paulo nas redes mercantis do Império português (1765-1808). HiSTOReLo. Revista de Historia 

https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208
https://doi.org/10.26512/9786586503760
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007


230 
 

Regional y Local, Medellín, v. 6, n. 11, p. 126-151, Jan. 2014. Disponível em: 
https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040. Acesso em: 20 fev. 2024. 

DIAS, Madalena Marques. A formação das elites numa vila colonial paulista: Mogi das Cruzes 
(1608- 1646) 2001. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. 

DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religião, política e controle social nas Minas do Ouro 
(1693-1745). Varia Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025. 

Documentos manuscritos avulsos da Capitania de São Paulo: (1644-1830). São Paulo: EDUSC. 
2000. 

FAVERSANI, Fábio. A corrupção dos antigos e a nossa: apontamentos para o estudo da 
corrupção romana. PHOÎNIX, [S. l.], v. 25, n. 1, p. 83–95, 2020. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327. Acesso em: 31 jul. 2024. 

FERNANDES, Florestan. Circuito Fechado. 2ªEd. São Paulo: Hucitec, 1977. p. 34. Visto em: 
RICUPERO, Rodrigo. A formação da elite colonial no Brasil (c. 1530 - c. 1630). São Paulo: 
Alameda, 2009. 

FLECK, Eliane; AMANTINO, Márcia. Franciscanos, Jesuítas e Beneditinos na América colonial, 
séculos XVI-XVII. Editora Oikos: São Leopoldo, 2023.  

FRANCO, Maria da Conceição Vilela. A Igreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares 
na América portuguesa (séculos XVI-XVIII). Em: FLECK, Eliane; AMANTINO, Márcia. 
Franciscanos, Jesuítas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: São 
Leopoldo, 2023. pp. 17-46.  

FREITAS, Camila Corrêa e Silva de. A missão jesuítica como ação política: aldeamentos, 
legislação e conflitos na América portuguesa (séculos XVI-XVII). História e Cultura, v. 03, p. 28-
42, 2014. Disponível em: https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 24 out. 
2023. 

FREITAS, Ludmila. A Câmara Municipal da vila de São Paulo e a Escravidão Indígena no século 
XVII (1628-1696). 2006. Dissertação (Mestrado em História) – Instituto de Ciências Humanas 
da Universidade de Campinas. Campinas, 2006. 

FRIEDMANN, Daniel Isaac. A bem da república: justiça e governo no nascimento de uma vila 
colonial (Atibaia 1759-1799) 2019. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2019. 

FUNCHAL, William de Andrade. Governo local em uma capitania sem governador (São Paulo, 
1748-1765). 2016. Dissertação (Mestrado em História), Universidade Estadual Paulista, 2016.  

GATTI, Ágatha Francesconi. Domínios da fé: políticas missionárias e a defesa do Padroado régio 
português (Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em História) – Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. 

https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004


231 
 

GLEZER, Raquel. Chão de terra: um estudo sobre São Paulo colonial. 1992. Tese (Livre 
Docência) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 1992. 

GUEDES, Roberto. Ofícios mecânicos e mobilidade social: Rio de Janeiro e São Paulo (Sécs. 
XVII-XIX). Topoi (Rio de Janeiro), v. 7, n. 13, p. 379–423, jul. 2006. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004. Acesso em 7 mai. 2025. 

HESPANHA, António Manuel. A mobilidade social na sociedade de Antigo Regime. Tempo, v. 
11, n. 21, p. 121–143, jun. 2006. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-
77042006000200009. Acesso em: 02. dez. 2024. 

HESPANHA, António Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituições e poder político. Portugal 
– séc. XVII. Livraria Almedina: Coimbra, 1994. 

HESPANHA, Antônio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventuranças da inferioridade nas 
sociedades de Antigo Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008. 

HESPANHA, António Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceânico. In: 
HESPANHA, António Manuel (coord.). História de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). 
Lisboa: Estampa, 1998. 

HESPANHA, António Manuel. Os bens eclesiásticos na Época Moderna: benefícios, padroados 
e comendas. In: TENGARRINHA, José (org.). História de Portugal. São Paulo: UNESP, 2000. 

HOORNAERT, Eduardo. Formação do catolicismo brasileiro 1550-1800. 2ª ed. Rio de Janeiro: 
Vozes. 1978. 

HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditório dos carmelitas turônicos das capitanias 
de Pernambuco e Paraíba no século XVIII. Sæculum – Revista de História, João Pessoa, n. 32, 
p. 11, 2015. Disponível em: https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. 
Acesso em 11 out. 2023. 

HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formação e atuação dos carmelitas 
reformados na América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em História) - Faculdade de 
Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. 

JÚLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: gênero e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese 
(Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2022. 

KOBELINSKI, Michel. A negação e a exaltação dos sertanistas de São Paulo nos discursos dos 
padres Pierre-François-Xavier de Charlevoix, D. José Vaissette e Gaspar da Madre de Deus 
(1756-1774). História da Historiografia: International Journal of Theory and History of 
Historiography, Ouro Preto, v. 5, n. 8, p. 49–69, 2011. Disponível em: 
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295. Acesso em: 22 jan. 
2025. 

LARA, Silvia Hunold. Campos da Violência. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro, 
1750-1808. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1988. 

https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004
https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295


232 
 

LEAL, Silvia Kameyama Domingos. Uso da cartografia e da geomorfologia na construção de 
mapas de potencial arqueológico para sítios pré-coloniais: um estudo de caso em 
Pindamonhangaba, estado de São Paulo 2017. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2017. 

LEVI, Giovanni. A herança imaterial: trajetória de um exorcista em Piemonte do século XVII. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2000.  

LIMA, Lana Lage da Gama. As Constituições da Bahia e a Reforma Tridentina do Clero no Brasil. 
In: FEITLER, Bruno; SALES SOUZA, Everton. (Org.). A Igreja no Brasil: Normas e práticas durante 
a vigência das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. São Paulo: UNIFESP, 2011.  

MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misión en los espacios del mundo ibérico: 
conversiones, formas de control y negociación. In: XAVIER, Ângela Barreto; PALOMO, Federico; 
STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): 
Dinâmicas Imperiais e Circulação de Modelos Administrativos. Imprensa de Ciências Sociais: 
Lisboa, 2018. p. 543-590.  

MARCÍLIO, Maria Luiza. Crescimento demográfico e evolução agrária paulista (1700-1836). 
São Paulo: EdUSP, 2000. 

MAXELL, Kenneth. O Marquês de Pombal. Lisboa: Editorial Presença, 2001.  

MELO, Bruno Kawai Souto Maior de. Entre Franciscanos e Beneditinos: o caso de Domingos do 
Loreto Couto (1696-1762). Clio. Série História do Nordeste (UFPE), v. 34.1, p. 207-226, 2016. 
Disponível em: https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226. Acesso 
em: 20 fev. 2024. 

MENDONÇA, Regina Kátia Rico Santos de. Escravidão indígena no Vale do Paraíba: 
exploração e conquista dos sertões da capitania de Nossa Senhora de Itanhaém, século XVII. 
2010. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. Disponível em: 
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/. Acesso em: 14 
jun. 2024. 

MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formação do Brasil. Recife: 
Universidade Federal de Pernambuco, 1969. 

MONTEIRO, Amanda Valéria de Oliveira. Minha alma no caminho da salvação: edição 
semidiplomática de testamentos do Arquivo Histórico Municipal Felix Guisard Filho – 
Taubaté/SP (1651-1700). 2014. Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014. 

MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: índios e bandeirantes nas origens de São Paulo. 
2ªEd.São Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994]. 

MONTEIRO, Nuno Gonçalo. Governadores e capitães-mores do Império Atlântico português 
no século XVIII. In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lúcia Amaral. (orgs.). Modos de 
Governar: idéias e práticas políticas no império português – Séculos XVI-XIX. São Paulo: 
Alameda, 2005. P. 93-115. 

https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/


233 
 

MOREIRA, Vânia Maria Losada. Povos indígenas e novas experiências urbanas na América 
portuguesa: reformismo pombalino, participação política e pesquisa em rede colaborativa. 
Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 17, n. 1, p. 235-268, jan./abr. 2023.Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555. Acesso em 02 nov. 
2023. 

MOTA, Isabel Ferreira da. A Academia Real da História: os intelectuais, o poder cultural e o 
poder monárquico no séc. XVIII. Coimbra: Edições Minerva, 2003. 

OLIVEIRA, Gilvan Leite de. A todo pano: contribuição para o estudo do processo de 
consolidação do porto de Santos como via marítima da capitania de São Paulo (1788-1822). 
2016. Dissertação (Mestrado em História) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. 

OLIVEIRA, Marcelo Almeida. Os conventos e/ou mosteiros na paisagem colonial brasileira: 
contribuição ao entendimento de seus espaços abertos ou suas cercas. Revista de História da 
Arte e da Cultura, Campinas, SP, n. 21, p. 72-86, 2021. Disponível em: 
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719. Acesso em: 11 
out. 2023. 

PAIVA, Eduardo França. Coartações e alforrias nas Minas Gerais do século XVIII: as 
possibilidades de libertação escrava no principal centro colonial. Revista de História, São 
Paulo, n. 133, p. 49–57, 1995. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876. Acesso em: 2 jul. 2024. 

PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espaços, diferentes caminhos: ações de ouvidores régios nas 
comarcas de São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: 
Fino Traço, 2022. 

PEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo serviço real: ações de ouvidores régios nas comarcas de 
São Paulo e de Paranaguá (primeira metade do século XVIII). 2015. Tese (Doutorado em 
História), Universidade Federal do Paraná, Curitiba. 2015. 

PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e política do Conde de Assumar 
no ultramar, 1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em História) – Instituto de Ciências Humanas 
e Filosofia, Universidade Federal Fluminense. Niterói, 2009. 

PRODI, Paolo. Christianisme et Monde Moderne: cinquante ans de recherches. Paris: Hautes 
Études, Gallimard/Seuil. 2006.  

REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escravidão nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos 
de História, Belo Horizonte, v. 8, n. 9, p. 51–63, 2006. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025. 

RIBEIRO, Fernando Victor Aguiar. Sertões fluidos: discussão sobre as espacialidades na porção 
meridional da América portuguesa: o caso da Capitania de São Vicente. Revista 
Espacialidades, [S. l.], v. 10, n. 01, p. 46–82, 2016. Disponível em: 
https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678. Acesso em: 16 fev. 2024. 

https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734
https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678


234 
 

RIBEIRO, Mônica da Silva. “Se faz preciso misturar o agro com o doce”: a administração de 
Gomes Freire de Andrada, Rio de Janeiro e Centro-Sul da América portuguesa (1748-1763). 
2010. Tese (Doutorado em História) - Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da 
Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2010. 

RICUPERO, Rodrigo. A formação da elite colonial. Brasil (c. 1530 - c. 1630). São Paulo: 
Alameda, 2009. 

RIZZI, Emerson Luís. Rastreando a ilegitimidade em uma vila colonial: a vila de Itu. 2006, Anais. 
São Paulo: USP, 2006. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaC
olonial.pdf. Acesso em: 14 jun. 2024. 

ROMEIRO, Adriana. A corrupção na Época Moderna - conceitos e desafios metodológicos. 
Tempo, v. 21, n. 38, p. 216–237, jul. 2015. Disponível em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-
542X2015v213810. Acesso em 19 mai. 2025. 

ROSA, Domingos Sávio de Campos. Confrontos e arranjos. Transgressões e vida cotidiana em 
Taubaté - 1860-1890. 2010. Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.  

RUZENE, Felipe Daniel. Breve História de Guaratinguetá e Região: o município e o Vale do 
Paraíva, da Pré-História ao Império do Brasil (1822-1889). 2ªEd. Saca Rolhas: Curitiba, 2023. 

SABEH, Luiz Antonio. Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administração 
Habsburgo no Brasil. 2014. Tese (Doutorado em História) – Setor de Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2014.  

SALDANHA, António Vasconcelos de. As capitanias do Brasil. Antecedentes, desenvolvimento 
e extinção de um fenômeno atlântico. 2ªEd. Lisboa: CNCDP, 2001. 

SALGADO, Graça (Org.). Fiscais e meirinhos: a administração no Brasil colonial. 2ª Ed. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1985. 

SANTOS, Georgina Silva. A arte de sangrar na Lisboa do Antigo Regime. Tempo, v. 10, n. 19, p. 
43–60, jul. 2005. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004. Acesso 
em: 08 abr. 2025. 

SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infâmia na representação dos 
moradores da capitania de São Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto História: 
Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, [S.l.], v. 57, 2016. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023. 

SCHWARTZ, Stuart. B. Plantations and peripheries. In: BETHELL, Leslie. (org.). Colonial Brazil. 
Cambridge University Press. 1987. 

SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). História Social das Populações no 
Brasil Escravista. São Leopoldo, RS: Oikos, 2023. 

https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810
https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071


235 
 

SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a 
província de Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertação 
(Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

SILVA, Luiz Geraldo. Indivíduo e sociedade. Brás de Brito Souto e o processo de 
institucionalização das milícias de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa 
(1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174–203, maio 2017. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025. 

SILVA JUNIOR, Waldomiro Lourenço da. A escravidão e a lei: gênese e conformação da tradição 
legal castelhana e portuguesa sobre a escravidão negra na América, séculos XVI-XVIII. 2009. 
Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, 
Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das. História de São Paulo colonial. São Paulo: 
Editoria UNESP, 2009. 

SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo António do Brasil (1585-1652), Tese de 
Mestrado, Universidade de Lisboa, 2007. 

SOUZA, Jorge Victor de Araújo. Para além do claustro: uma História Social da inserção 
beneditina na América portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em História), 
Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011. 

SOUZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 4ª ed. 
Rio de Janeiro: Graal, 2004. 

SOUZA, Laura de Mello e. O sol e a sombra: política e administração na América portuguesa 
do século XVIII. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

SOUZA, Laura de Mello e. Vícios, virtudes e sentimento regional: São Paulo, da lenda negra à 
lenda áurea. Revista de História, [S. l.], n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 29 fev. 2024. 

TENGARRINHA, José (org.) História de Portugal. São Paulo: UNESP, 2000. 

VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

VAUCHEZ, André. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VIII a XIII) - Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995.WILLEKE, frei Venâncio. Missões e missionários da província de 
Santo Antônio. Revista de História, [S. l.], n. 111, p. 85-100, 1977. Disponível em: 
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141. Acesso em: 11 out. 2023. 

VIEIRA, Antônio. Sermões. Vol. IV, p. 163. Apud. SANTOS, Marcelo Tadeu dos. A majestade do 
monarca: justiça e graça nos sermões de Antônio Vieira (1653-1662). 2010. 178 f. Dissertação 
(Mestrado em História) Universidade de Brasília, Brasília, 2010. 

https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141


236 
 

WILLEKE, frei Venâncio. Missões e missionários da província de Santo Antônio. Revista de 
História, [S. l.], n. 111, p. 85-100, 1977. Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-
9141. Acesso em: 11 out. 2023. 

ZANON, Dalila. A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796). 1999. 
Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Campinas, São Paulo, 1999. 

ZANON, Dalila. Os bispos paulistas e a orientação tridentina no século XVIII. Questões & 
Debates, S. l.], v. 36, n. 1, 2002. Disponível em: 
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 4 dez. 2024. 

ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Três Documentos Relacionados à Extinção da 
Companhia de Jesus. In: KARNAL, Leandro; NETO, José Alves de Freitas. (Orgs.). A escrita da 
memória: interpretações e análises documentais. 1a ed. São Paulo: Instituto Cultural Banco 
Santos, 2004. 
 

 

 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694

