UNIVERSIDADE DE BRASILIA

INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM HISTORIA

ISABELA MENDES FECHINA

“Para socegar os vassalos”: sociabilidades e perspectivas de ordem para religiosos da
capitania de S3o Paulo (primeira metade do séc. XVIII)

Brasilia
2025



ISABELA MENDES FECHINA

“Para socegar os vassalos”: sociabilidades e perspectivas de ordem para religiosos da
capitania de Sao Paulo (primeira metade do séc. XVIil)

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacdo em Histdria, Instituto de Ciéncias
Humanas da Universidade de Brasilia, para
obtencgdo do titulo de Mestra em Histdria.

Linha de pesquisa: Histéria Social e suas
Multiplas Formas.

Orientador: Dr. Jonas Wilson Pegoraro.

Brasilia
2025



Dissertacdo de mestrado apresentada em 30 de julho de 2025 a Banca Examinadora
constituida pelos professores:

Dr. Jonas Wilson Pegoraro (orientador)
Universidade de Brasilia - UnB

Dra. Camila Corréa e Silva de Freitas
Universidade de Pernambuco - UPE

Dr. Luiz Antonio Sabeh
Universidade Federal de Uberlandia - UFU



Em memoria de meu pai, Ricardo Fechina e de
minha avo, Marinete Mendes,
com amor e gratidao.



Agradecimentos

Comeco agradecendo a minha mde Magda e a minha irma Luisa, pelo apoio
incondicional em tudo que eu almejo fazer e por me proporcionarem forga e alegria a cada
dia. Pela paciéncia durante a minha auséncia em alguns periodos, e pelo carinho e atencao,
sempre. Sem vocés seria impossivel realizar esse trabalho. Meu mais verdadeiro obrigada vai
para vocés, que sao exemplo de resiliéncia para mim. Agradeco a minha familia como um todo,
em especial minha avo Erivan, por me dar inspiracdo; as minhas tias, em especial minha tia
Mitoca (Mirtes) pela forca e amparo; e a todas as minhas primas, pelas risadas. Sou muito
grata por todas vocés.

As minhas amizades meu muito obrigada. Gratiddo a Nicole e a Mariana, que s3o meu
porto seguro e minhas confidentes; aos meus amigos Paulo e Jodo Pedro, por serem aqueles
a me falar “Respiral!”, quando eu mais preciso; meus amigos e amigas que o curso de Historia
e o Programa de Pés-Graduacdo em Histéria me deram, de 2019 até 2025: Julia, Ramon, lzabel,
Emily, Luciana, Thalita, Geovanna, Fernando, Maria Clara, Antonio e Fabricius. Obrigada por
estarem comigo nao somente nas dificuldades que a vida académica inevitavelmente acarreta,
mas sobretudo nas alegrias. Obrigada demais pela parceria.

Aos meus professores e professoras, meus maiores agradecimentos. Ndo ha
dissertacdo sem base tedrica, sem apoio institucional, sem conselhos, dicas e perguntas
desafiadoras. Primeiramente, agradeco ao meu orientador Jonas Pegoraro, que desde 2020,
na iniciacdo cientifica, acreditou no meu potencial e me ajudou a crescer enquanto
historiadora. Vocé brincava que eu “me orientava sozinha”, mas isso é longe de ser verdade;
sem suas provocagdes nas reunides de orientagdo e seus rabiscos em cada versdo apresentada
dos capitulos dessa dissertacdo, essa pesquisa estaria condenada a superficialidade.

Agradeco ao professor Luiz César de S3, por, em 2019, ter elaborado uma disciplina de
Introducdo ao Estudo da Histdria tdo rica e tdo complexa, mas ao mesmo tempo com um
ambiente tao leve para que a turma trouxesse intrigantes pensamentos, até hoje lembro com
carinho daquela disciplina que, acredito eu, fez de mim uma pesquisadora mais critica e atenta
anos depois. Aos professores André Honor e Luciana Gandelman, agradeco e parabenizo o
esforco conjunto que fazem para manter o projeto de extensdo da Oficina Permanente de
Paleografia. Sem a “Paleo”, como apelidamos a Oficina, eu ndo teria acessado a riqueza que a

documentacdo manuscrita objeto dessa pesquisa carrega; também ndo teria participado de



projetos ou me aproximado de pessoas tdo queridas, que hoje chamo de amigas. Sou
imensamente grata a vocés pelo apoio.

N3do poderia deixar de agradecer aos professores José Inaldo Chaves e Tiago Luis Gil.
Professor Inaldo, obrigada pela acolhida na realizagdo do Estdgio Docente, pela sua rica
contribuicdo em minha banca de Trabalho de Conclusdo de Curso, agradeco também por, junto
a professora Vania Moreira, ter me aberto os olhos para a questdo indigena e sua centralidade
na Histéria em diferentes recortes temporais. Obrigada, professor Tiago, por mostrar que
criatividade e inovagdo tem um papel enorme na nossa area; sua disciplina de Micro-Histoéria
focada na leitura detalhada e orientada de basicamente um Unico livro é o exemplo da
variedade de maneiras de se abordar a histéria e a historiografia. Além disso, preciso agradecé-
lo pela disponibilidade em me ajudar de maneira tao atenciosa na confec¢do dos mapas dos
conventos da capitania de S3o Paulo que enriqueceram em muito a minha dissertacao.

Minha gratiddo ao professor Luiz Antonio Sabeh e a professora Camila Corréa e Silva
Freitas pela excelente contribuicido na banca de qualificacdo da minha dissertacdo. As
indicagGes bibliograficas (com direito a envios de pdfs de textos e empréstimos interestaduais
de livros), além das criticas e comentarios extremamente atenciosos foram imprescindiveis
para o preenchimento de lacunas fundamentais nessa pesquisa. Vocés sao exemplos de como
profissionalismo e carinho ndo precisam andar separados. Muito obrigada mesmo.

Agradeco imensamente a CAPES, pela bolsa de pesquisa, que me permitiu ir a Sdo
Paulo, pesquisar no Arquivo Publico do Estado de S3o Paulo, e também a Belo Horizonte e a
Santarém, para apresentar minha dissertacdo respectivamente no Encontro Regional da
ANPUH-MG e no X Encontro Internacional de Histéria Colonial. As discussdes tidas nestes
eventos, gracas aos professores e Angelo Adriano Faria de Assis, Yllan de Mattos e Bruno
Kawai. foram fundamentais para o desenvolvimento da minha pesquisa. Meus agradecimentos
a CAPES vém acompanhados de um apelo para que mais pds-graduandas e pés-graduandos
possam ter a oportunidade de terem suas pesquisas valorizadas e incentivadas
financeiramente.

Esse trabalho é fruto do incentivo de meu pai Ricardo e de minha avé Marinete, que
sempre prezaram tanto pela educacdao. As memorias que tenho com vocés me dao saudades,

mas também me preenchem de vontade de orgulha-los. A vocés, dedico esta dissertacao.



Resumo:

A pesquisa parte do principio de que a correspondéncia com os governadores expde tanto as
estratégias dos religiosos para garantir protecdo, gracas, esmolas e autoridade, quanto os
valores compartilhados em torno de justica e hierarquia, mostrando que tais relacdes eram
marcadas por interesses, conflitos e expectativas mutdveis e complexas. A presente
dissertacdo analisa as relacGes entre religiosos do clero regular e os governadores da capitania
régia de S3o Paulo na primeira metade do século XVIII. Tem-se como foco as dinamicas sociais
e de poder inseridas nas correspondéncias remetidas aos governadores, disponiveis no
Arquivo Publico do Estado de S3ao Paulo. A hipdtese do trabalho foi que a oposi¢ao entre
“ordem” e “desordem”, expressa de variadas formas na documentacdo enviada pelos freis
revela aspectos sociais e logicas de justica que configuravam a realidade colonial da capitania
no periodo destacado. O trabalho, primeiramente, contextualizou a capitania régia de Sao
Paulo e o papel da religidao e do clero regular naquela, para depois analisar de casos em que
religiosos se colocavam como denunciantes de violéncias, abusos, conflitos, e injusticas de
carater variado. Por fim, o trabalho examinou situacdes em que os préprios religiosos eram os
acusados de cometerem as tais “desordens” e “desassossegos”. O estudo explora a
complexidade das relagGes entre os frades dos conventos, entre eles e os poderes politicos, e
as redes de sociabilidade baseadas em hierarquias coloniais.

Palavras-chave:

Capitania de S3ao Paulo. Sociabilidades e religiao. Ordem religiosa. Colonizagao.



Abstract:

This research begins from the principle that the correspondence between members of
religious orders and governors exposes both the friars and brothers’ strategies to gain
protection, privileges and authority, and their shared values around justice and hierarchy.
These social relations were marked by interests, conflicts and expectations that were both
mutable and complex. This dissertation analyses the relationships between friars and brothers
in the regular clergy and the governors and captains of the royal captaincy of Sdo Paulo during
the first half of the 18™ century. The focus established for this study was the social and power
dynamics within the correspondence sent by these clergymen to the governors, available at
the S3o Paulo State Public Archives. The hypothesis of this work was that the dichotomy
between “common order” and “disruption”, expressed in various ways in the documentation
sent by the friars and brothers, reveals specific social and juridical aspects and logic that
framed the colonial reality of the captaincy in this historical period. This dissertation first
presented the social and political context of the S3o Paulo royal captaincy and the role of
religion and of the regular clergy in the colonial period during the first half of the 18t century.
Then, cases in which the clergymen acted as the accusers of various violent, abusive or
injustice situations were analyzed. Finally, situations in which the clergymen were accused of
committing those “disruptions” were examined. This study puts an emphasis on the
complexity of the relationships built between those friars and brothers of the regular clergy
among themselves and among political powers, by also focusing on social networks based on
colonial hierarchies.

Keywords:

Captaincy of Sdo Paulo. Sociability and religion. Religious orders. Colonization.



Sumario

L3N go T 11 o T N 10

Capitulo | - Para conhecer os vassalos: religidao e poder na capitania régia de Sao Paulo

(SEC. XVII) ceeeeeeeeeeceieeeeceeeeeeneeerenaneeeeeennsseeeeennssesssnnssssssnnnssesesnnnnsnssnnnnnnnnes 20
1.1. Cristandade COlONIAl ...cccueereirieireireieireireeeireirersireiresserasresserassesserassessesassassesassassenes 20
1.1.1.Franciscanos € capUCRINNOS ...............ccccuvviiiiiiiininiii e, 32
g 0 R o1 ¢ 1 1 =1 ] = 1T OO UPPRRPPR 41
1.1.3. Recolhimentos femininos: franciscanos e carmelitas ...........cccccc......... 50
L.0.4. BeNEAITINOS. .. .o e e et e e e et e e e e et e e et eaenaas 53
B R 000 [oT 11 £ Yot 1o SN 61
1.2.1. Administragdo da capitania régia de S3o Paulo............c.cccccvveeereennnnn. 68
0 Yo Yol =T =T [T 76

Capitulo Il - “Contra toda a razao e zelo das almas”: fugas, mentiras, violéncia,
perseguicdao e maus costumes na visao do clero regular paulista (séc. XVIII)

................................................................................................................ 84

7 T - TS 85

2.1.1. Convento de Santa Clara da vila de Taubaté ....................ccovvurrrvennnnn.n. 86

2.0.2, SUJEITOS.....oieieiiieiiiiiitt it e e e e e e e e e e ae e e e e e e reraraa, 89

5 TR Vol TP UUUUPPRRR 95

P B 0 T-1F: Tor- | o = 4 =T 41 4T T 97
2.2.1. Convento de Santo Antonio da vila de Santos e Convento de Nossa

Senhora do Amparo da vila de S30 Sebastido..............ccccevvvveeiiiiiiinciinieeeenen. 97

2.2.2, SUJEITOS.....cceieeeeeeieiiiiii e rceree e e e e e e e e e e e e eeee e et aaeeeeeaaeeeeeerererreees 100

2.2.3. AGDBS......ceeeeeeeeeeeee e e e e e e e e e e e e e aeataaateeererearanes 104

2.3. Tumulto, violéncia @ VIolagao........cceveeuiiiiiinniiiiiiiciiireneccesreneeceseennesessennssesseennnes 111

P TR Y 1= | o L UPUPPPPPPPRN 113

P T A Vol TP 113

2.8, PerSEEUICA0 ...ccuereurenrrenrennrreneresernseresssesssrssersseraserasssasssesssensssnsssnsesnsesnsssasssnnssnnnes 121

2.4.1. Hospicio de Sao Bento da vila de Sorocaba .............cccocvvevirnniennnnnnn. 122

2.8.2, SUJEITOS......eeeiiiiieiiieee ettt e e e e e e ettt e e et e e e e e e s e e s e e aaees 126

2.8.3. AGOES......cceeeeeeeeeeeei e e e e e e e e e e e e e eaeaeaeeteeeaerrareees 129

P 2RI Y/ = TU R o0 1 41T 4 U= TR 130

2.5.1. AldEia d@ ST0 JOT0 .....cooeieeiiiee ettt e ettt eea e e e e eraees 131



2.5.2, SUJEITOS. . ...ttt e e e a e e e e e e e e e e s 137
PR T R Vol 1L PSPPI 139

Capitulo lll - “Para se evitar alguma descompostura”: perturbagoes, desordem,
desconcertos, desaforos, conspiragao, apostasia cometidas pelo clero

regular paulista (SEC. XVII) ..cccuueiiiimeiiiiiiiiiiiiieeiinnnenecesnenenssesssnnssesssennnes 152
3.1. Perturbacao ou Desordem .......cccceiiieeniiieeiiiineicienicieniiineieieaisisserssiesesssssssssssnnns 153
2 e B V] =T 1 o PP PPPP 153
R Vol T =PSRRI 156
2 307208 0 =17 ol T ¢ Lol =1 o o X3 163
s B V] =T 1 o PP PP PPPPP 163
0 2 X ol 113U 164
3.3. Desaforos @ CONSPIraa0 .....ceeueerrenereenerrenerensiereaseerensesensssensessassessnssssnsesssnsessnnes 168
3.3 L. SUJRITOS .o 169
3.3.2. Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e Convento de Nossa Senhora
do Carmo do Rio de Jan@iro............c.oeeveeiiiiicciee e 170
T 0 TN Vol T PSPPI 173
3.4. Apostasia € eSCANAAI0 .......ciiieeeiiiiiieiiiiiecicrrrr et enn e e se e e s e nnn s e saannsanns 188
I 30 B V] =T 1 o PSPPI 189
I N ¥ ol TSP PP 194
3.5. “Indios e fregueses Perturbados”..........cceeveeereeirecresnessnecnesnesssesssesssesssssssessnsns 210
3. 5. L. SUJRITOS ..o 211
3.5.2. SANtO AMAr0.......ouuuiiiiiiiiiiiiiieee ettt a e e e eeaees 212
“Para socegar os vassalos”: consideragoes finais ......cccceeeueereencrrencerennerrnnerenneerenncernnes 218
o 11 =N 222



10

Introdugao

Ao longo da primeira metade do século XVIII, os conventos, hospicios, mosteiros e
aldeamentos franciscanos, carmelitas e beneditinos localizados na capitania régia de Sao
Paulo, foram o cendrio para algumas situacdes que deixaram seus frades aflitos. Nesses
espacos, religiosos do clero regular de Sao Paulo foram “denunciantes” e “denunciados” em
casos de fugas, injusticas, desacatos, tumultos, conspiracdes, escandalos —em outras palavras,
“desordens”. Para solucionar suas contendas, freis como Agostinho de Santa Catharina,
Seraphino de Santa Thereza, Antonio da Soledade, Constantino de Santa Maria, Bento da
Porciuncula, José do Nascimento, Jerénimo da Rosa, Carlos da Conceicdo, Francisco das
Chagas, Francisco da Purificacdo e o capeldo Jodo de Pontes remeteram cartas e oficios aos
governadores e capitdes-generais queixando-se dessas “desordens”, em busca de auxilio ou
recursos. Esses religiosos relatavam situacdes de seus cotidianos a essas autoridades e
escreviam em suas correspondéncias suas vises idealizadas de mundo, perante as relacées
sociais conflituosas que construiam.

A relacdo entre religiosos do clero regular com os governadores e capitdes-generais é
um importante objeto de estudo para a compreensdo do passado colonial. O objetivo dessa
dissertacao é aprofundar os conhecimentos sobre as ordens regulares e suas relagdes com o
poder colonial representado pela figura do governador e capitdo-general, mobilizando o
conceito de sociabilidade. O caminho metodolégico empreendido por este estudo foi a analise
de correspondéncias remetidas por religiosos do clero regular, oriundos de diversos conventos
da capitania régia de S3o Paulo. Nessas correspondéncias, os freis com frequéncia queixavam-
se de perturbacdes, desassossegos e desordens. No presente trabalho, tais situa¢des relatadas
foram o meio de acesso as expectativas, prerrogativas e significados construidos socialmente
sobre o que deveria ser a ordem’, como ela deveria ser obtida, e quem era responsavel por
manté-la. Sdo esses os aspectos que permitiram identificar as caracteristicas da relagcdo entre
o clero regular e os governadores da capitania régia de S3o Paulo na primeira metade do século

XVIII.

1 0 objetivo dessa dissertacdo ndo é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do
universo cristdo. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutengao
de relagdes sociais hierdrquicas, de poder e de obediéncia eram idealizadas por cada frei para seus espacgos de
atuacdo. Por essa razdo, optou-se pelo destaque em itdlico do termo ordem.



11

O império ultramarino portugués?, frente ao gradual processo de colonizacdo de seus
amplos espacos, foi marcado por uma amalgama de fatores, entre eles as religiosidades. Ao
lado das armas e conquistas dos espacos, a religido era utilizada como um dos aspectos para
legitimagdo portuguesa nos territdrios®. Neste sentido, concentrada na primeira metade do
século XVIII, a presente pesquisa buscou investigar as dindmicas sociais entre religiosos da
capitania régia de Sao Paulo e os oficiais régios para quem remetiam suas correspondéncias,
a saber: Rodrigo César de Menezes (1721-1727) e D. Luis de Mascarenhas (1739-1748).
Sobretudo, o foco de analise foram as situagdes por eles narradas e qualificadas como “falta
de socego” ou “perturbacbéens”® relatadas nas correspondéncias oriundas de variados
conventos®.

Para encaminhar a reflexdo, este trabalho foi estruturado em trés capitulos. No
primeiro, tem-se uma contextualizacdo da capitania régia de Sdo Paulo, com foco na primeira
metade do século XVIIl. Nesta parte, o objetivo foi descrever, com base na historiografia
especializada®, as caracteristicas administrativas e sociais da capitania que, ao longo de seu
processo de colonizagdo, se configurou de forma dinamica. Na linha de argumentacao
proposta, as pesquisas trabalhadas auxiliam a melhor compreender as dindmicas sociais que

envolviam os sujeitos histéricos que remeteram as correspondéncias ao governador-geral da

2 Ver: BOXER, Charles R. O império maritimo portugués, 1415-1825. S3o0 Paulo: Companhia das Letras, 2002;
BOXER, FRAGOSO, Jodo; GOUVEA, Maria de Fatima; BICALHO, Maria Fernanda. O Antigo Regime nos Trépicos:
a dindmica imperial portuguesa, séculos XVI-XVII. Rio de Janeiro: Civiliza¢do Brasileira, 2001.

3 Ver: HESPANHA, Anténio Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceanico. Em: HESPANHA,
Antdénio Manuel (coord.). Histdria de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa. 1998. p.351-366.
4 Optou-se por manter a grafia das palavras conforme o original na documentacdo, exceto quando
comprometerem o entendimento do conteudo.

5> 0 acesso aos documentos foi possivel pois foram digitalizadas e disponibilizadas pelo Laboratério de Histdria
Social da Universidade de Brasilia.

6 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3o Paulo. 22Ed.S30 Paulo:
Companhia das Letras, 2022 [1994]; MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolucio agraria
paulista (1700-1836). Sdo Paulo: EAUSP, 2000; SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida
Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das., 2009; BACELLAR, Carlos de Almeida.
Desbravando os sertdes paulistas, séculos XVI a XIX. Histéoria (Sdo Paulo), v.39, 2020. Disponivel em:
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023; BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira.
Dilatagdo dos confins: caminhos, vilas e cidades na formagao da Capitania de Sdo Paulo (1532-1822). Anais do
Museu Paulista, S3o Paulo. V. 17. n. 2. p. 251-294. jul-dez. 2009. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/50101-
47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024; SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia
de Jesus e a administracdo Habsburgo no Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histdria) - Setor de Ciéncias Humanas,
Universidade Federal do Parang, Curitiba, 2014; SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio
do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertacdo (Mestrado em Histdria e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa,
2007; ALMEIDA, Marcos Antonio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Provincia de
Santo Anto6nio do Brasil em época de transi¢do. Clio. Série Histéria do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345.
2006. Disponivel em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097.
Acesso em: 24 out. 2023.



https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097

12

capitania, ou seja, os religiosos do clero regular de Sdo Paulo. Na mesma perspectiva, o
primeiro capitulo também da énfase na atuagao das ordens religiosas na América portuguesa.

Por sua vez, o segundo capitulo apresenta parte da analise documental. Nele, foram
examinados cinco casos em que religiosos queixaram-se aos governadores de situagdes de
seu cotidiano nos conventos de Santa Clara da vila de Taubaté, de Nossa Senhora do Amparo
da vila de Sdo Sebastido, de Santo Antdnio da vila de Santos, no hospicio de Sao Bento da vila
de Sorocaba e na Aldeia de S3o Jodo. Nesse capitulo, o elemento comum entre os casos foi o
papel de “denunciante” adotado pelos freis, enquanto queixavam-se de outros sujeitos, em
sua maioria autoridades locais e escravizados. Os casos investigados trazem situacdes de
fugas, desacatos, mentiras, tumultos, violéncias, viola¢Oes, perseguicdo e maus costumes,
apresentados pelos religiosos do clero regular como “perturbacdes ao sossego” ou
“desordens”’. Argumenta-se nesse capitulo que ao relatarem e julgarem as acdes e
motivagdes de outros sujeitos para a autoridade mdaxima disponivel que era o governador da
capitania, esses religiosos expressavam suas expectativas a respeito de légicas de justica,
verdade, costume e ordem que ndo eram apenas individuais, mas pautadas em relagdes
construidas socialmente.

No terceiro capitulo, deu-se prosseguimento a andlise documental de mais cinco casos,
também de situagdes descritas por religiosos dos conventos de Santo Antonio da vila de
Santos, da Provincia de Nossa Senhora do Monte do Carmo do Rio de Janeiro8, da Freguesia
de Nossa Senhora da Piedade e da vila de Santo Amaro. As questdes de perturbacao,
desordem, desconcertos, desaforos, conspiracles, apostasia, escandalos, perturbacdo de
“indios e fregueses” narradas pelos religiosos analisadas nesse capitulo tiveram o seguinte
elemento comum: religiosos estavam sendo denunciados como causadores de “desordens”.
O objetivo do capitulo foi complexificar a categoria “religiosos”, investigando as rivalidades
entre esses sujeitos de uma mesma ordem religiosa e também entre eclesidsticos, bem como

0s papéis que as autoridades politicas, sobretudo os governador e capitdaes-generais tiveram

7 Adianta-se que na documentac3o, este termo é utilizado apenas uma vez. Contudo, para a presente pesquisa
considerou-se as expressOes “falta de socego”, “perturbagéens”, “disturbios” entre outras utilizadas na
documentagdo com o sentido de perturbacdo de uma ordem que deveria existir naquele espago colonial,
segundo os religiosos.

8 A qual englobava os conventos de Espirito Santo, Ilha Grande, Rio de Janeiro, Santos, S3o Paulo, Mogi das Cruzes
e ltu.



13

em cada caso. Foi possivel observar as trajetdrias de alguns religiosos, suas mudancas de

postura em diferentes momentos e perante diferentes circunstancias.

Corpus documental

Antes de encaminhar a discussdao aqui proposta, cabe uma pequena descri¢cao do
corpus documental estudado. Este abrange principalmente trés grandes massas documentais
dispostas no Arquivo Publico do Estado de S3ao Paulo, fotografadas no inicio da década de
2000 e disponibilizadas digitalmente pelo Laboratério de Histéria Social, vinculada ao
Departamento de Histéria da Universidade de Brasilia. Essas massas sdo, no geral, compostas
por documentos ora fragmentarios ora completos, de diversas tipologias e oriundos de varias
vilas da capitania régia de S30 Paulo, e foram colocadas de forma subsequente® uma a outra,
dentro do fundo “SEGOVC - Secretaria de Governo da Capitania”, no grupo “1G7 - Negdcios
eclesiasticos”,que inclui 7 grandes pastas'®. As trés primeiras foram transcritas e catalogadas,
e serviram de base para a argumentacao construida ao longo do presente trabalho.

Ao total, as trés massas contabilizam 195 documentos, dispostos em 371
folhas/paginas. Entre o final de 2022 até meados de 2023, realizou-se a transcri¢do!!
paleografica da documentacgao das Pastas 1 e 2, que foi revisada pela Oficina Permanente de
Paleografia, projeto de extensdo vinculado ao Laboratdrio de Histéria Social da Universidade
de Brasilia. Em finais de 2023 e inicio de 2024, realizou-se a transcricdo paleografica da
documentacdo da Pasta 3. Feitas as transcri¢cdes, foram elaborados trés bancos de dados?®?

para melhor descrever a tipologia dasfontes da presente pesquisa, um especifico para cada

% Segundo os arquivistas do Arquivo Publico do Estado de S3o Paulo, a sequéncia em que foram colocados os
documentos nas pastas em muito obedeceu as formas originais de arquivar os magos na secretaria de governo
da capitania, quando chegavam as correspondéncias. Os documentos eram empilhados, e costurados quando se
tratava de conjuntos, e colocados em baus.

10 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pastas 1.1.13 - 1.1.19.

11 Optou-se por utilizar a transcricdo paleogréfica diplomatica, que, segundo Ana Regina Berwanger e Jo3o
Euripedes Franklin Leal, realiza “a interpretagdo do texto, explora o seu teor e conteudo, analisa a lingua e o estilo
e verifica a autenticidade do documento”. Ver: BERWANGER, Ana Regina; LEAL, Jodo Euripedes Franklin. NogGes
de Paleografia e de Diplomatica. 3. ed. Santa Maria: UFSM, 2008. p. 35. Nesse sentido, manteve-se a grafia
original das palavras quando nio prejudicavam a compreensdo do texto, como é o caso de “socego”; utilizou-se
“la.b.]” para indicar ataques bioldgicos de qualquer matéria, no lugar de “[corroido]”, por exemplo; abreviagdes
foram escritas todas por extenso, indicando em sublinhado os algarismos acrescentados (V.M. = Vossa
Majestade); palavras ilegiveis foram indicadas em colchetes como “[ilegivel]” e palavras de transcri¢do duvidosa
estdo escritas com “[?]” imediatamente ao lado (por exemplo: “convento[?]”).

12 A ferramenta utilizada para a criacdo desses bancos de dados foi a Planilhas Google.



14

conjunto documental. Tais bancos de dados incluem as seguintes colunas: Documento; Pagina
(seguindo a ordem em que foram fotografadas nos anos 2000, a qual foi conferida em 2024);
Local (citado da forma como estd no documento, ora mais ora menos completo; por exemplo:
“S3o Paulo” ou “Convento da Nossa Senhora do Carmo de Sdo Paulo”); Data; Remetente;
Destinatario (este é quase sempre o governador-geral da capitania); Tipologia; Assunto;
Observagdes (campo destinado a insergdo de referéncias a outros conjuntos documentais,
entre outras informagdes).

A primeira massa documental conta com documentos de 1624 a 1726, embora
concentrem-se majoritariamente!? entre 1722 e 1726, e intitula-se “Documentos diversos
sobre vigarios, conventos, do incidente ocorrido entre religiosos do convento de Santos e
Conceicdao”. Essa pasta conta com 56 documentos, dispostos em 76 folhas. Destes
documentos tem-se 27 oficios e 12 bilhetes; 3 oficios ou bilhetes; 2 oficios ou informacdes; 2
relacbes; 2 requerimentos; 1 alvard, auto, carta de agradecimento, ordem, provisao,
informac3o, bilhete ou recibo, 8 oficio ou recibo!®. Desta massa, destacam-se variados oficios
remetidos por religiosos de conventos de toda a capitania régia de S3o Paulo ao governador
e capitao-general, Rodrigo Cézar de Menezes, queixando-se de situacoes de “perturbacdens”
e falta de “socego” por eles vivenciadas.

A segunda massa documental intitula-se “Requerimentos, cartas e oficios referentes
a conventos e jesuitas. DeclaragGes feitas por diversos religiosos e mais pessoas de que ndo
pertenciam a seita jesuitica”, e possui 77 documentos dispostos em 116 folhas, de 1736 a
1769. Dos documentos produzidos entre 1736 e 1748, tem-se 17 documentos referentes a
tematicas semelhantes as da Pasta 1, correspondendo a 10 oficios; 1 pedidos de esmola; 3
requerimentos; 1 peticao; 1 bilhete e 1 termo de memdria de dividas do convento do Carmo
da cidade de S3ao Paulo. Todos estes também foram remetidos de varias vilas da capitania
régia de Sdo Paulo, sobretudo por religiosos advindos de conventos; apenas dois sdo de fora
da capitania, remetidos da cidade de Lisboa ao entdo governador do Rio de Janeiro, Sao Paulo

e Minas Gerais, Antonio Gomes Freire de Andrade.

13 Dos 56 documentos dispostos nessa pasta, apenas 5 n3o correspondem ao periodo de 1722 a 1726,
justificando o recorte cronolégico adotado na presente pesquisa.

14 Foi importante entender as principais caracteristicas que configuram cada uma dessas tipologias. Para isso foi
consultado: Documentos manuscritos avulsos da Capitania de Sdo Paulo: (1644-1830). Sdo Paulo: EDUSC. 2000.



15

J&4 os documentos restantes®® foram produzidos entre 1755 e 1769 e correspondem
a: 17 certidOes; 13 termos de denuncia que contemplam 4 depoimentos na cidade de Sao
Paulo, 23 em Santos, 1 em Taubaté e 3 em S3o Sebastido, 7 em Guaratingueta, 1 em Mogi das
Cruzes, 2 em Jundiai; 8 atestados; 6 documentos sem tipologia ou de dificil reconhecimento
de suas tipologias; 2 requerimentos e 1 documento que complementa um deles; 3 Regimentos
para os Confederados em Adoracdo Perene; 2 informes; 2 termos de remessa ou
encerramento de um auto de dendncias; 1 resposta; 1 auto de denuncias; 1 Atestado de
Irmandade; 1 devolutiva de requerimento.

Em sua maioria, os atestados sdao de capitdes de variadas vilas confirmando terem
recebido ordens do governador e capitdo-general Luis Anténio de Sousa Botelho Mourdo para
observar a entrada de desconhecidos nas vilas e suspeitarem se fossem padres jesuitas,ou
para publicar bandos para coletar dendncias daqueles que fossem de irmandades ou
confraternidades de jesuitas. Os termos de denudncias correspondem ao cumprimento dessa
ordem, em que os juizes ordinarios das vilas recolhiam denuncias de antigos frequentadores
do Colégio dos jesuitas em Sdo Paulo ou membros da Irmandade da Nossa Senhora da Boa
Morte que renunciavam tais vinculos?®.

Finalmente, a terceira massa documental transcrita e catalogada intitula-se
“Requerimentos, officios, cartas referentes a jesuitas, conventos bispos vigarios capitular,
parochos e recolhimentos. Papeis de esmolas da Santa Cruzada. Diversas localidades.” Nesta
pasta sdao contemplados documentos de 1768 a 1797, com a exce¢ao de um documento que
é um registro de provisdes feitas entre 1709 e 1722 e foi utilizado num requerimento de um

religioso chamado Ignacio Correa Leme, que solicitava concessao de privilégios semelhantes

15 Como os termos de denuncia citados a seguir muitas vezes s3o dispostos em muitas folhas com os
depoimentos dos denunciantes em processos de denuncia que poderiam se estender por varios dias, as vezes
acompanhados de termos de remessa ou autos, ficou dificultada a contabilizacdo destes por tipologia. Por isso,
optou-se por ndo contabilizar exatamente quantos documentos de 1755 a 1769 fazem parte da Pasta 2; sabe-
se que o numero esta entre 52 e 60.

16 A segunda parte da Pasta 2, portanto, apresenta documentos que diretamente referem-se a politica
pombalina de expulsdo dos jesuitas. Apesar de riquissima e muito interessante, o escopo dessa pesquisa abrange
apenas a primeira metade da Pasta 2, com o intuito de melhor investigar as dindmicas de ordem e desordem
relacionada aos religiosos de conventos variados da capitania régia de Sdo Paulo. Em outro momento, a
documentacdo da segunda parte dessa massa sera melhor trabalhada. Ha extensa bibliografia sobre a tematica,
a titulo de exemplo ver: AMANTINO, Marcia. A expulsdo dos jesuitas da capitania do Rio de Janeiro e o confisco
de seus bens. Revista do Instituto Histérico e Geographico Brazileiro, ano 170, v. 443, p. 169-191, 2009.
Disponivel em:
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200& pesq=&pagfis=18413
5. Acesso em: 24 out. 2023.



https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135

16

aos que haviam sido concedidos no inicio do XVIII. E importante pontuar os locais de producdo
da documentacgao utilizada na presente pesquisa.

Os documentos da primeira massa documental foram produzidos nos seguintes
espacos!’: Santos (23 documentos); Convento de Santo Anténio de Santos (5 documentos);
Convento da Nossa Senhora do Carmo de Sdo Paulo (2 documentos); Convento de Santa Clara
de Taubaté (2 documentos); Convento da cidade de Sdo Paulo (2 documentos); Convento de
Sdo Francisco de Sdo Sebastido (1 documento); Freguesia de Nossa Senhora da Piedade de
Lorena (1 documento); Mosteiro de Sdo Bento de Santos (1 documento); Convento de Santos
(1 documento); Araritaguaba (1 documento); Santo Amaro 1 documento; Sdo Paulo (1
documento); Rio de Janeiro (1 documento); Outros*® (10 documentos).

Os documentos selecionados®® da segunda massa documental foram produzidos nos
seguintes espacos: Convento da Nossa Senhora do Carmo de S3o Paulo (2 documentos);
cidade de Sdo Paulo (2 documentos); Santos (1 documento); Convento de Santo Antonio de
Santos (1 documento); Convento de Sdo Francisco em Lisboa (1 documento); Convento da
Nossa Senhora do Carmodo Rio de Janeiro (1 documento); Hospicio de Sdo Bento de Sorocaba
(1 documento); Aracariguama:(1 documento); Convento de S3o Luis de Itu (1 documento);
Lisboa (1 documento); Convento do Rio de Janeiro (1 documento); Convento de Sdo Paulo (1
documento); Outros: 3 documentos®.

A etapa de cruzamento de fontes também foi essencial para a realizacdo da presente
pesquisa. Iniciado durante a confec¢dao do banco de dados, o cruzamento das informagdes do
corpus documental acima descrito foi feito utilizando os documentos digitalizados e
disponibilizados na plataforma digital do Projeto Resgate, no site da Biblioteca Nacional. Os
documentos do Arquivo Histérico Ultramarino sobretudo das caixas de Sdo Paulo e do Rio de
Janeiro auxiliaram na complementac¢ao de informagdes sobre a trajetdria e circulagdo dos

religiosos e de sua relacdo com os poderes administrativos da capitania de Sdo Paulo na

17 Localidade n3o necessariamente significa “vila”, pois optou-se por mencionar os locais conforme estd na
documentacdo. Ou seja, por mais que o “Convento de Santo Antonio de Santos” estivesse na vila de Santos,
optou- se por manté-lo como um local separado.

18 5 destes ndo constam local de producdo ou estdo ilegiveis; 1 diz apenas “cidade”, 2 dizem “fazenda”, 1 diz
“aldeia”, 1 de Porto Alegre, que é de 1810, portanto foge do escopo da pesquisa.

1% Como mencionado, apenas a primeira metade dos documentos da Pasta 2 serdo objeto de estudo da presente
pesquisa, portanto, os locais de produgdo aqui citados referem-se a esta metade, que contém 17 documentos.
207 documentos ilegiveis ou em que ndo consta local de producio; 1 documento do “Conselho do Rio de Janeiro”
que é de 1766, portanto, que foge do escopo da presente pesquisa.



17

primeira metade do século XVIIl. Para a mesma finalidade, utilizou-se também da obra

“Documentos Interessantes para a Histéria e Costumes de Sdo Paulo”.

% %k %k

Para além dos processos técnicos, cabe salientar alguns caminhos conceituais e
tedricos construidos adotados pela presente pesquisa. Um dos conceitos que desde ja merece
melhores qualificagcdes é o de sociabilidade colonial. Tem-se entendido sociabilidade colonial
como conjunto de construgdes histdricas, isto é, situadas nos tempos e nos espacgos, e que
permitem em certa medida alguma comparacdo. Aqui, este conceito apresenta-se como as
multiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam rela¢des sociais tendo como
pressuposto basico a desigualdade, isto &, as hierarquias sociais de Antigo Regime tidas como
necessarias e suas complexidades dentro de sociedades escravistas marcadas pela violéncia.
Dentro dessa sociabilidade estaria, como busca-se observar na presente pesquisa, um
conjunto de expectativas de comportamento determinados para cada sujeito de maneira
relacional®l. Ou seja, o que determinado frei em determinado convento da capitania régia de
Sao Paulo entendia e esperava que um governador ou um outro religioso deveria agir em cada
espaco de atuacao, sempre de acordo com suas maneiras de se relacionar com aquele universo
colonial hierdrquico e escravista, em cada situacdo.

Apesar de a presente pesquisa nao ter como objetivo adotar um conceito fechado para

ordem e sim observar seus multiplos sentidos que os religiosos remetentes da documentacao

21 para a elaborac¢do do conceito de sociabilidade adotado pela presente dissertacdo, utilizou-se, dentre muitos
trabalhos: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Licia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e praticas
politicas no império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005; HESPANHA, Antdnio Manuel. As
vésperas do Leviathan. InstituicGes e poder politico. Portugal — séc. XVII. Livraria Almedina: Coimbra, 1994;
HESPANHA, Antonio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventurangas da inferioridade nas sociedades de Antigo
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008; HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formacdo e
atuacgdo dos carmelitas reformados na América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em Histéria) - Faculdade de
Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013; LARA, Silvia Hunold.
Campos da Violéncia. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro, 1750-1808. Rio de Janeiro: Paz &
Terra, 1988; MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misidn en los espacios del mundo ibérico: conversiones,
formas de control y negociacidn. In: XAVIER, Angela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.).
Monarquias Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dindmicas Imperiais e Circulacdo de Modelos
Administrativos. Imprensa de Ciéncias Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590; MONTEIRO, John Manuel. Negros da
terra: indios e bandeirantes nas origens de Sdo Paulo. 22Ed.Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994];
PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espacos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de Sao
Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Trago, 2022; SABEH, Luiz Antonio.
Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administragdio Habsburgo no Brasil. 2014. Tese
(Doutorado em Histdria) — Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parana. Curitiba, 2014.



18

davam a ele, identifica-se que os religiosos e governadores compartilhavam um certo ideal de
ordem, o qual era por eles apropriado, significado e posto em pratica. Adotou-se como chave
de leitura desse ideal de ordem o conceito de ordenamento corporativo explorado por Antonio
Manuel Hespanha, observando as prerrogativas politicas perante a sociedade pautada em
hierarquias rigidas, que, quando rompidas, eram classificadas pelos sujeitos como
“desordens”??,

Ao final da pesquisa, tem-se o objetivo de apresentar a atuacao do clero regular na
capitania régia de S3ao Paulo, bem como apontar reflexdes significativas sobre a construcao de
uma sociabilidade colonial destes religiosos com os governadores-gerais. A correspondéncia
entre esses dois grupos configura-se como objeto de estudo propicio para atender esse
objetivo. Nesse sentido, durante a analise dessa gama variada de oficios e cartas dos religiosos
remetidos aos governadores e capitdes-generais teve-se a seguinte hipdtese: a forma como
estes sujeitos mobilizavam uma dicotomia entre “ordem” e “desordem” em suas queixas sobre
o cotidiano de seus conventos e espacos religiosos, apresenta-se como uma das formas de se
acessar as dinamicas envolvidas no longo processo de coloniza¢do das terras e gentes.

Isto é, os religiosos remetentes das correspondéncias, ao descreverem sujeitos que
consideravam de “mal procedimento” ou “fascinorosos”, demonstravam, em contraposicao, o
gue entendiam por bons comportamentos. Ainda, quando se decepcionavam com as atitudes
de autoridades ou mesmo de outros religiosos, também possibilitavam o entendimento das
expectativas que tinham perante eles. Durante o exercicio de investiga¢cdao de cada caso, foi
possivel observar as camadas que compunham a lente desses religiosos sobre sua realidade,
bem como conhecer as redes de poder as quais estavam inseridos e perante as quais recorriam
em situacoes que os desagradavam.

Embora a presente pesquisa dificilmente acessou as respostas dos governadores e
capitdes-generais, o fato de eles serem as autoridades a quem os religiosos recorriam informa
dois fatores principais. Primeiramente, que a relacao entre os religiosos e os governadores era
pautada na légica de servico e beneficio. Em segundo lugar, que ambos compartilhavam de
um mesmo senso de justica e de como a justica deveria ser realizada, algo que se tornava
evidente a cada “injustica” que os religiosos narravam, com a expectativa de que o governador

revertesse a situacdo, evidentemente conforme as ldgicas de merecimento, prudéncia e

22 HESPANHA, Anténio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventurancas da inferioridade nas sociedades de Antigo
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008



19

hierarquia vigentes. Contudo, salienta-se que esses dois fatores ndo apontam
necessariamente para posturas estdticas, homogéneas ou constantes; pelo contrario, o
desenrolar de cada caso aponta para posturas volateis de sujeitos histdricos complexos.
Assim, tanto a contextualizag¢do da capitania régia de S3o Paulo na primeira metade do
século XVIIl como o conjunto de dez casos analisados na presente dissertacdo oferecem uma
gama de reflexdes sobre que sentido os religiosos, freis de variados conventos e irmaos de
variadas ordens religiosas, atribuiam as “faltas de socego” de seus cotidianos. O trabalho aqui
empreendido, ao reduzir e ampliar as escalas de analise para com a documentac¢do e a
historiografia, constréi a cada caso investigado um olhar critico para as expectativas que
tinham perante as relacdes sociais que construiam entre si, entre eclesiasticos, com seus
superiores e subordinados, com os escravizados de seus conventos e das vilas onde viviam, e

com as autoridades administrativas desses espagos.



20

Capitulo | — Para conhecer os vassalos: religidao e poder na capitania régia de
Sao Paulo (séc. XVIII)

Neste capitulo, apresenta-se uma contextualizacdo sobre a cristandade colonial na
capitania régia de Sdo Paulo. Isto é, os sujeitos que compunham a comunidade de cristdos e
os elementos que fundamentaram a sua construcdo. Nesse sentido, o capitulo estrutura-se
em duas partes. Na primeira, discute-se a formacao e estabelecimento da cristandade colonial
na América portuguesa e em Sao Paulo, enfatizando a atua¢do dos franciscanos e capuchinhos,
dos carmelitas, dos recolhimentos femininos e dos beneditinos. Na segunda parte, articulou-
se os aspectos administrativos e politicos da capitania régia de Sdo Paulo, bem como os
aspectos sociais relativos a esse espaco, sobretudo no inicio do século XVIIl. Para encaminhar
essa contextualizacdo, estabeleceu-se didlogos com a historiografia especializada para pensar
qual o papel da religido na colonizacdo da América portuguesa e da capitania de Sao Paulo,
quais os possiveis papéis que tiveram as ordens religiosas neste recorte espacial, quem eram
os vassalos “paulistas” e que relacdes sociais e politicas estabeleciam entre si e entre

autoridades dentro de ldgicas de sociabilidade hierdrquicas e escravistas.

1.1. Cristandade colonial

O papel da religido na colonizacdo da capitania régia de S3o Paulo configura-se como
uma questdo central da presente pesquisa. Para fundamentar adequadamente a investigacao
sobre a relacdo entre religiosos de ordens regulares e governadores e capitdes-generais na
capitania régia de Sao Paulo no inicio do século XVIII, abordada no conjunto documental objeto
desta pesquisa, torna-se necessario o estudo destes dois elementos — religiosos de ordens
regulares e governadores — como parte do que se entende aqui como cristandade em
expansao e em reeduca¢do nos espacos coloniais. A construcao da sociabilidade entre os
sujeitos histéricos remetentes, destinatdrios e citados nas correspondéncias dos religiosos

torna imprescindivel tratar a religiZo®® como conjunto de ideias e praticas que estruturavam o

23 Na presente pesquisa “religido” foi objeto de uma abordagem histérica, e ndo fenomenoldgica. Agnolin traca
a distincdo destas duas possiveis abordagens. Na perspectiva histdrica, segundo o autor, a religido é abordada
“em fun¢do de uma cultura” (AGNOLIN, Adone. p. 133). Mais sobre a definicdo destas abordagens e do campo
Histdria das Religides, ver: AGNOLIN, Adone. Histéria das Religies: perspectiva histdrico-comparativa. Sdo Paulo:
Paulinas. 2019.



21

corpo politico e a atuacdo das pessoas no campo social. A seguir foram apresentadas algumas
consideragdes a esse respeito.

Entender a construcdo da relacdo entre os religiosos — aqui entendidos como membros
de cleros regulares em diferentes situagdes hierarquicas dentro de suas respectivas ordens,
com destaque para os franciscanos, beneditinos e carmelitas — e governadores da capitania de
Sao Paulo no século XVIII implica refletir sobre como, conforme apontam Federico Palomo e
Aliocha Maldavsky, “a evangelizacao foi possivelmente um dos elementos que de maneira mais
determinante definiu o carater das experiéncias imperiais durante todo o periodo moderno”?4.
Ou seja, os aspectos politicos, sociais e culturais, os quais foram necessariamente negociados
e adaptados pela realidade e pelo cotidiano das missGes, assim como a légica de contatos
entre diferentes povos, sé sdao verdadeiramente compreendidos considerando o elemento
religioso em diferentes recortes espaciais e temporais.

Para discutir o papel da religido — sobretudo da atuacdao do clero regular — na
colonizacdo, especificamente considerando a construcdao do chamado império portugués, é
interessante remontar as diretrizes emanadas do Concilio de Trento, cujas “fases” ocorrem
durante as chamadas Reformas Religiosas na Europa. A primeira delas, composta por dez
reunides dos representantes da cristandade europeia ocorreu de 1545 a 1548 e caracterizou-
se pela decisdo dos conciliares em retomar as a¢des militares do imperador Carlos V contra os
protestantes. Conforme explica Paolo Prodi, a légica ali era reformar a Igreja através do
Concilio para evitar rebelides, deixando de lado questdes mais dogmaticas. Contudo, a
gravidade das divisGes doutrinarias e a iminéncia da “heresia” exigiam que os conciliares
lidassem com as controvérsias relacionadas ao dogma — dentre os temas estavam: as
Escrituras, o pecado original, a doutrina da salvacado, a doutrina dos sacramentos, entre outros.
Ainda nessa fase, foi definida a estrutura do Concilio em que bispos (e generais das ordens e
chefes de congregacbes monasticas) tinham voto individual e intransferivel, enquanto

tedlogos e canonistas atuariam como consultores?>.

24 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misidn en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas
de control y negociacién. In: XAVIER, Angela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVII): Dindmicas Imperiais e Circulagdo de Modelos
Administrativos. Imprensa de Ciéncias Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 543.

25 PRODI, Paolo. Christianisme et Monde Moderne: cinquante ans de recherches. Paris: Hautes Etudes,
Gallimard/Seuil. 2006. p. 42-51.



22

O segundo momento do Concilio de Trento ocorreu de 1551-1552 por vontade do papa
Julio 11, presidente da fase anterior, e contemplou da décima primeira a décima sexta sessao.
Prodi aponta que as reunides desta segunda fase enfatizaram defini¢ées sobre os sacramentos,
sobretudo a Eucaristia, reafirmando a presenca real de Cristo e a transubstanciacdo, mas
também passando pela tematica da peniténcia e da extrema uncdo. Segundo o autor, “do
ponto de vista da Reforma, esta fase é ainda mais negativa que a anterior: acreditava-se que a
crise poderia ser remediada pela formulacdo de cadnones como os da ldade Média,
permanecendo a superficie dos abusos”?®.

J4 a terceira fase, de 1562 a 1563, incluiu da décima sétima a vigésima quinta reunido
e contou com a maior participacdo de bispos. Reforma e doutrina foram assuntos
complementares, enquanto o eixo das discussdes envolveu principalmente o problema da
residéncia e do sacramento da ordem, lidando inclusive com o problema da instituicdo dos
bispos por Cristo e da origem do problema episcopal. Paolo Prodi argumenta que nesse
momento, lidou-se, ainda, com a questdo do dever dos bispos — administrar os sacramentos —
e com os fundamentos da vida religiosa, modesta, que os bispos e cardeais deveriam conduzir,
proibindo-os, por exemplo, de enriquecer suas familias com rendimentos da Igreja e com a
proibicdo de atos que se assemelhassem a transmissdao hereditdria. Nas uUltimas sessGes de
Trento, foram abordadas as reformas das ordens regulares sobre o noviciado e o
recinto/clausura.

Conforme aponta Luiz Antonio Sabeh,

a partir do momento em que comecgou a trabalhar para reaver a geréncia da
evangelizagdo, a Igreja tridentina exigia que a atividade missiondria desempenhasse
sua funcdo de constante reeducacdo religiosa da cristandade, fosse para preservar o
teor salvifico dos sacramentos questionados pelos protestantes fosse para fazer
dessas instituicdes de salvacdo a pedra fundamental de uma reforma politico-
religiosa de constru¢do de uma societas perfecta?’.

As implicagbes das formulagdes advindas do Concilio de Trento no clero da América

portuguesa dizem respeito as atribuicées do Padroado régio e aos dados as novas dinamicas

26 [bidem. p. 46. Trecho original em francés: “Du point de vue de la reforme, cette phase est encore plus negative
que la precedente: on croit pouvoir remédier a la crise par la formulation de canons analogues a ceux pris tout
au long du Moyen Age, em restant a la surface des abus.” Tradugdo da autora.

27 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administragdo Habsburgo no
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histdria) — Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parana.
Curitiba, 2014. p. 225.



23

as missdes ultramarinas. A partir disso, conforme pontua Maria da Conceicdo Vilela Franco,

surgiu a instituicdo Mesa de Consciéncia e Ordens:

criada no século XVI, responsavel, entre outros assuntos, pela aplicagdo do Padroado
aos territérios ultramarinos: examinando as indicagdes de sacerdotes para as
pardquias e os cabidos das catedrais, as solicitagcdes dos bispos para a criagdo de uma
nova freguesia e as queixas dos fiéis a respeito de um paroco considerado relapso
etc?,

No mesmo contexto surgiu também a Companhia de Jesus, com o intuito de manter e
aprofundar a disseminac¢do das ideias reformistas da Igreja Catolica.

Lana Lage Lima explica como as reunides do Concilio de Trento foram pautadas na
promo¢do de um clero “mais austero em seus costumes, mais bem preparado
intelectualmente, mais coeso enquanto corpo social hierarquizado e mais obediente a
Roma”?°. Tal processo envolveu a mobilizacdo de bispos, justicas eclesiasticas e inquisitoriais
a fim de punir condutas desviantes. A sistematizacdo da reforma tridentina sé ganhou forma
sistematica na América portuguesa no século XVIII, apesar de evidentemente seus principios
orientadores se manifestarem desde o inicio da missionacdo. Essa sistematizagcao implicou,
por exemplo, na criacdo de novas prelazias e bispados, na multiplicacdo e colacdo das
paréquias, no reforco da hierarquia eclesidstica, na realizacdo de visitas episcopais, na
fundacdo de semindrios diocesanos, no controle das ordenacgdes, da pregacao e da confissao,
entre outros.

No século XVIII, essas e outras determinacdes embebidas das orientacdes tridentinas
foram consolidadas nas chamadas Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia,
publicadas em 1707 por D. Sebastido Monteiro da Vide, difundidas pelas paréquias por meio
de cartas pastorais®®. Este documento pode ser considerado um esforco para adaptar as
Constituices de Lisboa (de 1536 mas com alteracdes publicadas em 1565), até entdo vigentes
no territério colonial, as condicbes da lIgreja no Brasil Segundo argumenta Lage, as
Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia “reconhecia as peculiaridades da Colénia e a

dificuldade de se implantar nos trépicos uma legislacdo criada para regido de condi¢des tdo

28 FRANCO, Maria da Conceic3o Vilela. A Igreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares na América
portuguesa (séculos XVI-XVIII). In: FLECK, Eliane; AMANTINO, Marcia. Franciscanos, Jesuitas e Beneditinos na
Ameérica colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: Sdo Leopoldo, 2023. pp. 17-46. p. 37.

2 LIMA, Lana Lage da Gama. As Constituicdes da Bahia e a Reforma Tridentina do Clero no Brasil. In: FEITLER,
Bruno; SALES SOUZA, Everton. (Org.). A Igreja no Brasil: Normas e praticas durante a vigéncia das Constituicdes
Primeiras do Arcebispado da Bahia. S3o Paulo: UNIFESP, 2011. pp. 147-177. p. 147.

30 Ipidem. p. 148



24

diferentes como o Reino”, isto é, “seriam uma adaptacao da legislacdo eclesiastica portuguesa
as condic¢des coloniais”3%.

As implicagOes das Constituigdes Primeiras do Arcebispado da Bahia sobre o clero na
Ameérica portuguesa nos meados do século XVIIl incluiram a¢des que fortaleceram a estrutura
eclesiastica colonial, visando sua disciplina, preparo e controle, enquanto enfraqueciam a
autonomia das ordens religiosas, que, por exemplo, foram proibidas de estabelecer casas nas
regioes das minas e foram impostas a submissdo ao bispo. As recomendacdes sobre trajes
clericais, exercicio de ministérios fora dos conventos, circulagao de freis, observac¢do as regras,
entre outros, foram refor¢gadas na forma do controle episcopal sobre o clero regular, mas nao
sem reacdo. Por exemplo, Lage pontua como os capuchos — franciscanos da reforma da estrita
observancia — da Provincia da Imaculada Conceicdo (Rio de Janeiro, Sdo Paulo e Espirito Santo)
provocaram uma série de insurgéncias, negando-se a submeterem-se ao poder diocesano??
até 1738.

E interessante, ainda, salientar o papel dos religiosos nas sociedades coloniais.

Conforme resumiu André Cabral Honor,

Em uma sociedade imersa no catolicismo, os religiosos ocupavam uma posi¢do social
de destaque regendo as normas de convivio social e preceitos morais. Uma
proximidade com algum membro do clero poderia ser fator diferencial na obtencdo
de algum privilégio espiritual ou até mesmo temporal. Quem nao fazia parte desses
espacos privilegiados tentava atrair a simpatia do clero para si, da maneira que lhe
fosse possivel. Ao mesmo tempo, o clero regular buscava apoio na elite local para se
sobressair perante as demais ordens na América portuguesa®.

A presente pesquisa, por ter como objeto a relacdo entre governadores e religiosos do
clero regular na capitania régia de Sao Paulo, expressa nas correspondéncias remetidas por
freis de variados conventos a secretaria de governo, exige uma reflexdio com maior
profundidade sobre a ideia de padroado. Como discutido neste capitulo, o papel politico e
social dos governadores da capitania de Sdo Paulo é de relevante destaque, por esse encabecar
o poder politico local, representando o poder do monarca do império, embora em uma
instancia mais acessivel aos chamados vassalos da capitania. Ou seja, segundo a ldgica do

padroado régio, cabia ao monarca portugués proteger e expandir a fé catdlica nos territérios

31 Ibidem. p. 151.

32 Ibidem. p. 155 a 159.

33 HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formac3o e atuacdo dos carmelitas reformados na
América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em Histéria) - Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 156.



25

ultramarinos, o que demandava dos governadores desses territérios o auxilio nesse processo.
Isso explica, em grande medida, por que os religiosos daquela capitania recorriam a esse
sujeito para lidar com suas demandas cotidianas e solucionar problemas.

O padroado na Epoca Moderna, conforme pontua Anténio Manuel Hespanha, se
constituiu enquanto um direito de carater honorifico, oneroso e utilitdrio que podia competir
a muitas entidades, além de serem transmitidos por sucessdo3*. O conjunto de prerrogativas
cabiveis dentro do direito de padroado tornam-se palpaveis quando vislumbradas a partir da
sua realizagdo histdrica, como foi o caso do padroado régio portugués. No contexto da
associacdo “cruz e coroa”3® por volta do século XVI, conforme explica Agatha Gatti, sucessivas
bulas papais:

outorgaram as Coroas ibéricas a prerrogativa de cuidar do estabelecimento da fé
catolica nos territérios por elas alcangados, organizando-os em novas circunscri¢cées
eclesisticas, e dotando-os, concomitantemente, de uma estrutura necessaria para
acolher os cristdos, bem como de religiosos em numero suficiente para promover a
catequizagdo dos nativos®.

Gatti explica que, com isso, as coroas ibéricas converteram-se em patronas do
empreendimento religioso e missiondrio nos territérios em vias de colonizagao. Por isso,
conforme a autora, instituicdes como a Ordem de Cristo, receberam em retorno alguns direitos
por parte da Santa Sé, os quais coroa portuguesa buscou gradualmente transferir para si
propria ou para instituicdes dela diretamente dependentes. Na América portuguesa,
reforcando a contribuicdo de José Pedro Paiva, a autora entende que a conformidade entre
monarquia portuguesa e Igreja catélica se manifestava na ere¢do de igrejas, dotacao de

templos e mosteiros, nomeacdo e provimento do sustento de eclesidsticos, cobranca de

34 HESPANHA, Anténio Manuel. Os bens eclesiasticos na Epoca Moderna: beneficios, padroados e comendas. In:
TENGARRINHA, José (org.). Historia de Portugal. S3o Paulo: UNESP, 2000. pp. 87-104. p. 92 e 93. Ainda, Maria da
Conceigdo Vilela Franco resume: “[...] o Padroado eclesiastico era dado sobre o beneficio fundado e dotado pelos
bens da Igreja ou dado que é dotado por ‘um leigo e é dado a igreja ou mosteiro’. O padroado leigo era o que
pertencia a um leigo ou a algum clérigo, ndo por motivo de seu beneficio ou da igreja, mas em virtude de seu
patriménio ou de sucessdo. Enfim, o padroado misto poderia ser concedido, simultdnea ou alternativamente, a
um leigo e a um eclesiastico. O padroado de carater secular dividia-se em hereditario, familiar gentilico. O
padroado pessoal “era dado a alguma pessoa, independentemente de qualquer coisa determinada a que andasse
anexo”, ja o padroado real estava ligado ao solo ou a propriedade.” Ver: FRANCO, Maria da Conceigao Vilela. A
Igreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares na América portuguesa (séculos XVI-XVIII). In: FLECK,
Eliane; AMANTINO, Marcia. Franciscanos, Jesuitas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora
Oikos: Sdo Leopoldo, 2023. pp. 17-46. p. 27.

35 Expressdo discutida em: HOORNAERT, Eduardo. Formagdo do catolicismo brasileiro 1550-1800. 22 ed. Rio de
Janeiro: Vozes. 1978.

36 GATTI, Agatha Francesconi. Dominios da fé: politicas missionarias e a defesa do Padroado régio portugués
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em Histdria) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2021. p. 13.



26

dizimos, entre outros®’. Adiante foi abordado como as ordens religiosas foram elementos
centrais dentro da dtica de missionagao e agao evangelizadora da Igreja Catdlica.

Contudo, as relacbes entre a Santa Sé e a monarquia portuguesa ndo se manifestaram
a todo tempo como harmonicas e consoantes, e a Sagrada Congregacao “De Propaganda Fide”
foi uma expressdo disso. Segundo Agatha Gatti, a iniciativa da criacdo da Congregacdo em 1622
foi um “esforco da Santa Sé em recobrar para si o primado da politica de expansdo da
cristandade mundial”, sobrepondo-se ao que até entdo as monarquias ibéricas entendiam

como direitos — os padroados régios. Em sintese, o que ocorreu nesse momento foi

a busca, por parte da Santa Sé, de religiosos capazes de dar prosseguimento a esse
projeto [de expansdo da cristandade] [...] enviar e coordenar a atuacdo de um
contingente de missionarios que exercessem o ministério sob sua tutela impunha-se
como pré-requisito. Todas estas incumbéncias, alids, se constituiram como
atribui¢bes centrais da Propaganda Fide. Tal movimento significara, aos olhos de
Portugal, a presenca de vigdrios e missionarios apostélicos completamente
independentes de seu controle, que passardo a transitar por territérios defendidos
pela Coroa portuguesa como pertencentes ao seu padroado régio. Sua presencga se
concentrara particularmente em espagos nos quais as estruturas instauradas pela
colonizagdo portuguesa — ou, se quisermos, os alicerces basicos para a instalagdo do
dominio politico — eram, no geral, sensivelmente frageis [como as possessGes
portuguesas na Asia]. Diante desse cenario, a Coroa portuguesa buscara encontrar
vias e conceber estratégias para conter a crescente presenca de religiosos
“estrangeiros” que nao reconheciam as prerrogativas do reino e a autoridade dos
monarcas lusitanos no governo espiritual de suas possessdes ultramarinas®,

Como resposta da monarquia portuguesa a essa “intromissdo” da Santa Sé nos
assuntos da missionacdao e do padroado, foi criada a Junta das MissGes em 1655. Esse
organismo ndo ocupou o mesmo espaco na administracdo central das demais juntas apesar
de, tal como as demais, ter sido concebido como um organismo de especializa¢ao para lidar
com um assunto sensivel em um momento de crises e instabilidades. A Junta das Missdes nao
se sobrepunha as outras instituicdes e sim, funcionava paralelamente aos conselhos e
tribunais do reino, sempre em canal direto com os monarcas portugueses3®. O objetivo da

Junta das MissOGes era “encontrar maneiras de aumentar o numero de missionarios

37 PAIVA, José Pedro. “A Igreja e o Poder”. In: Carlos Moreira Azevedo (dir.). Histdria Religiosa de Portugal. Vol.02
— Humanismos e Reformas. Lisboa: Circulo de Leitores - Centro de Estudos de Histéria Religiosa da Universidade
Catdlica Portuguesa, 2000, p.138-139. apud. GATTI, Agatha Francesconi. Dominios da fé: politicas missionarias e
a defesa do Padroado régio portugués (Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). Tese (Doutorado em Histdria) —
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2021. p. 14 e 15.

38 GATTI, Agatha Francesconi. Dominios da fé: politicas missionarias e a defesa do Padroado régio portugués
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). Tese (Doutorado em Histdria) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2021. p. 18 e 19.

39 Ibidem. p. 135 a 137.



27

portugueses disponiveis para as missdes ultramarinas. Coordenar seu envio, bem como

controlar sua atuacdo e os desdobramentos de seu trabalho”4°. Segundo Agatha Gatti,

Basta lembrarmos os ndo raros conselhos dados ao monarca para que Portugal
enviasse o maior nimero possivel de missionarios para suas conquistas, medida que
fragilizaria um dos principais argumentos empregados pela Santa Sé para o envio de
vigdrios e missionarios apostolicos. Mesmo dispondo que a ela [Junta das Missdes],
ndo cabia emitir pareceres e nem envolver-se em questdes politicas, sua eficacia em
arregimentar missionarios, viabilizar sua viagem e seu sustento, e em certificar que
os mesmos se dedicavam de maneira comprometida a catequizagdo, garantiria
desdobramentos positivos para o controle da atividade missionaria de Portugal em
seus territdrios ultramarinos e, em ultima instancia, para as tratativas de fundo
politico que tais questdes suscitavam a Coroa lusitana. Os frutos decorrentes de uma
histdrica presenca expressiva e comprometida de missiondrios atuantes sob a tutela
de Portugal constavam, via de regra, dentre os argumentos mais sélidos presentes
em memoriais, discursos e pareceres dedicados a defender as prerrogativas e os
privilégios atrelados ao padroado portugués. Era prudente, portanto, demonstrar
gue essa preocupac¢do se mantinha entre as prioritarias da Coroa portuguesa, tendo
mesmo sido criada uma instituicdo estritamente dedicada a essa matéria*'.

Palomo e Maldavsky pontuam que entre os elementos que contribuiram para a
dimensao mais global das missdes estdo as formas de organizacdo que as ordens religiosas nos
varios contextos imperiais ibéricos, nos quais se criaram estruturas institucionais que atuaram
em duas grandes dimensdes. Por um lado, permitiram assegurar o governo dos religiosos ali
presentes, a articulagao de suas atividades e a interlocu¢ao com outros poderes — a presente
pesquisa tem esse ultimo como objeto. Por outro lado, serviram de modos pelos quais
articulavam-se meios de comunicacdo que estabeleciam vinculos entre distintos espacos*?.

Esses debates em torno do controle da atividade missiondaria implicam reiterar como
“a atividade missiondria se apresentou como uma das mais importantes ferramentas de
construcdo da sociedade brasileira em fung¢ao do seu imenso potencial de transformacgao de

estruturas sociais e culturais”*3

, conforme explica Luiz Antonio Sabeh. Retrocedendo ao tempo
para situar tais atividades na América portuguesa, tem-se que a missionagao iniciou-se de
maneira mais contundente com a vinda dos jesuitas em 1549, e foi ampliada a partir de 1580

com a permissdo dada aos carmelitas, beneditinos e franciscanos (inclusive capuchinhos).

40 Jpidem. p. 136.

41 Ibidem. p. 139 e 140.

42 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misién en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas
de control y negociacién. In: XAVIER, Angela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dindmicas Imperiais e Circulagdo de Modelos
Administrativos. Imprensa de Ciéncias Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 575

43 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administracdo Habsburgo no
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histdria) - Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parang,
Curitiba, 2014. p. 4.



28

Sabeh pontua que o periodo da Unido Ibérica (1580 a 1640) foi fundamental para retirar o
privilégio jesuitico no processo de evangelizacao e formacdo social no espaco da América
portuguesa, e fomentou uma reorganizacdo administrativa que ofereceu bases tedricas para
que missiondrios de variadas ordens religiosas atuassem até 1760. O periodo entre 1640 e
1760 foi marcado pela atividade missionaria gerenciada ndo mais pelas Coroas Ibéricas, como
explica o autor, mas pela Propaganda Fide*, cujos contornos politicos foram explicitados
anteriormente.

Pontua-se que a atuacdo jesuitica® de muitas formas serviu de base para a expressdo
missiondria dos carmelitas, beneditinos, capuchinhos e franciscanos na América portuguesa,
portanto, é importante entender o significado dessas missdes. Uma vez que, segundo pontua

Camila Corréa e Silva de Freitas,

a missdo religiosa possibilitava a dominagdo cultural e politica de seus habitantes.
Isto porque a agdo missionaria deveria, ao propagar a fé catdlica, transmitir o modelo
politico e social vigente no reino, baseado nos valores cristdos europeus. Dessa
forma, valores fundamentais na cultura catélica moderna como ‘hierarquia’, ‘ordem’
e ‘lei’ poderiam ser incorporados pelos nativos, submetendo-os as leis e a autoridade
do deus cristdo, da Igreja catdlica e do rei. A missdo, portanto, proveria uma educacgdo
religiosa e civil aos nativos, colaborando com a ocupacgdo e o dominio portugués no
territério americano®.

Conforme explica Marcia Amantino, os primeiros religiosos da Companhia de Jesus que
chegaram a América portuguesa logo movimentaram a légica de que a posse de terras e o
controle da populagao indigena escravizada eram as maneiras pelas quais se movimentava
aquela sociedade. Aos poucos solicitaram ao reino a concessdo de sesmarias para producao
alimenticia para ndo somente se sustentar, mas dar autonomia ao seu projeto missionario. As
fazendas e aldeamentos inacianos, conforme observa Amantino, configuraram-se como
microcosmo da sociedade de Antigo Regime, e os religiosos em seu interior ndo somente
executavam as tarefas relacionadas a propagacado da fé e conversdo dos povos indigenas, mas
se estabeleciam em importantes rotas comerciais para escoar sua producdo agricola e

criatéria. Amantino pontua que:

4 Ibidem. p. 7.

4> A documentacio trabalhada na presente pesquisa em pouquissimas ocasies foi oriunda de Colégios, contudo,
é fundamental mencionar a atuacdo dos jesuitas na América portuguesa e na capitania de Sdo Paulo, tendo como
pressuposto que esta foi basilar para o estabelecimento e as formas de missionagdo das demais ordens religiosas
no periodo colonial.

46 FREITAS, Camila Corréa e Silva de. A missdo jesuitica como agdo politica: aldeamentos, legislacdo e conflitos
na América portuguesa (séculos XVI-XVII). Histéria e Cultura, v. 03, p. 28-42, 2014. Disponivel em:
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 24 out. 2023. p. 30.



https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004

29

O complexo sistema de produ¢do da Companhia de Jesus precisa ser analisado em
suas especificidades locais e imperiais. Se, por um lado, as propriedades inacianas
eram espagos agrarios pautados por relagdes escravistas e lidavam com
representacdes ligadas ao Antigo Regime europeu, adaptadas as realidades locais,
por outro, mantinham relagGes sociais, politicas, econémicas e religiosas com
variadas regides do império portugués e mesmo com outras monarquias europeias®’.

Na segunda metade do século XVIII, “contudo, apesar ou por causa de todo esse poder
econdmico”, conforme a autora, os jesuitas encontraram-se em uma conjuntura bastante
diferente. Diversas categorias sociais passaram a pressiona-los em busca de minimizar o seu
poder. As alegagbes contra os jesuitas eram de que estes ndo pagavam tributos a coroa e
lucravam em demasia com seus produtos, controlavam a mao de obra indigena de forma
predatdria a geracao de renda para os colonos e consequentemente para o rei, e que, por
conta destes fatores, os jesuitas teriam deixado de comportarem-se como religiosos, tendo se
transformado em comerciantes desleais e ambiciosos. Essas alegacOes se converteram em
politicas de expulsdo e confisco de bens da Companhia de Jesus®*2.

Os Colégios na América portuguesa, mas também os conventos, hospicios* e
mosteiros, eram, portanto, mais do que espacos de missionacdo, licGes e contemplacdo que
levavam em consideracdo a concep¢do de educacdo como ferramenta salvifica em muito
defendida no Concilio de Trento (1545-1563). Esses serviram como verdadeiras bases para
todas as atividades sociais das vilas. Em determinados espacos marcados pela auséncia ou
acao diminuta de cleros seculares — lembrando que o bispado de S3ao Paulo sé foi consolidado
em 1745 —, as missas e os sacramentos eram realizados e aplicados principalmente nos
espacos acima destacados. Tais espacos recebiam esmolas e doa¢des da Coroa além da

redizima do dizimo do bispado da Bahia; chegavam a ganhar autonomia financeira que

47 AMANTINO, Marcia. A Companhia de Jesus na América portuguesa. In: FLECK, Eliane; AMANTINO, Marcia.
Franciscanos, Jesuitas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: Sao Leopoldo, 2023.
pp. 149- 180. p. 161.

8 Ibidem. p. 166 e 167.

4 Conforme explicou André Honor, “Os hospicios eram criados no intuito de servir de apoio ao projeto
missionario e doutrinario das ordens religiosas. Tratavam-se de casas de acolhimento de religiosos onde os frades
passavam curtas temporadas quando necessitavam se deslocar para resolver questdes naquela localidade [...]
Apesar de destinados primordialmente aos membros da ordem, os hospicios também podiam acolher pessoas
que de alguma forma contribuissem para o aumento da religido. [...] Apesar de também abrigar religiosos de
outras ordens, o hospicio atendia principalmente as demandas da provincia na qual estava inserido”. HONOR,
André. Universo cultural carmelita no além-mar: formagdo e atuagdo dos carmelitas reformados na América
portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em Histdria) - Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 29 e 30.



30

permitiam a ampliacdo de atividades docentes; as vezes serviam como hospitais; ofereciam

educacio formal; cuidavam dos 6rfios, entre outrosC,

MAPA 1 - Colégios jesuitas (Sdo Paulo, 1722-1748)

Colégio da Cidade de S&o

Paulo
gio de Santos de

Legenda

Colégios Jesuitas da Capitania de Sao Paulo

@ Jesuita 0 50 100 km
ad. o / I

Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criacdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Historia Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal de Hist%C3%B3ria Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localizagdo dos
espacos é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepdem. Contudo, nesta
sec¢do, estdo apresentados mapas com os espagos separados por ordem religiosa, para uma melhor observagao.
Pontua-se que eles ndo esgotam todos os espagos — mosteiros, conventos, hospicios, colégios, etc. —,
contemplando apenas os mencionados na documentagdo base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7. Pastas 1.1.13 2 1.1.15.

Seguindo o principio de que os colégios fariam mais pelo Evangelho que todos os
sermdes juntos, muitas ordens religiosas também criaram seus colégios para formarem seus
membros, para além dos espacos dos conventos, tradicionalmente relacionados a elas..

Segundo Sabeh,

As congregacles que exerciam uma posicdo de vanguarda na Reforma Catdlica
abriram as portas dos seus colégios aos estudantes leigos e, também lentamente, se

50 SCHWARTZ, Stuart. B. Plantations and peripheries. In: BETHELL, Leslie. (org.). Colonial Brazil. Cambridge
University Press. 1987. p. 67-144.

51 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administracdo Habsburgo no
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histdria) - Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parang,
Curitiba, 2014. p. 133 a 137.


http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital

31

consolidaram nesse campo. Nesse caso, a presenga dos mendicantes nas colonias
ultramarinas refletia tanto uma necessidade da empresa ultramarina, ja que
contribuia para a instalagdo dos colonos no Novo Mundo, quanto a execugdo, por
parte das Coroas, de um programa politico voltado a construg¢do de uma monarquia
que, se aspirava, fosse cristd e universal®?.

A seguir, apresentou-se um breve panorama sobre a atuagdo das ordens religiosas
franciscana, carmelita e beneditina na América portuguesa, com énfase na capitania régia de
Sao Paulo. Buscou-se intercalar as origens histdricas das ordens, suas principais caracteristicas
e algumas considerag¢des historiograficas a seu respeito, com a documenta¢do analisada na
presente pesquisa. Assim, destacam-se ndo apenas alguns dos religiosos que remeteram as
correspondéncias ao governador, mas as interacdes que esses podiam estabelecer, seus
multiplos papéis sociais, e sobretudo, os conventos enquanto espacos que implicavam mais
que a mera contemplagdo, funcionando como locais de sociabilidade e trabalho. Para melhor
localizacdo, é apresentado um mapa dos conventos, mosteiros, hospicios, recolhimentos e

aldeamentos citados na documentacao e apresentados nesta secdo e nos préoximos capitulos.

MAPA 2 — Conventos, mosteiros, hospicios, recolhimentos e aldeamentos da capitania

régia de Sao Paulo (1722-1748)

Convento de Santa Clara da
‘vila de Taubate

Hospicio de Séo Bento de

Convento de Séo Luis da Jundiai
vila de Itu
Convento de Nossa Senhora Hospicio do Carmo de Itu
Convento de Nossa Senhora
o Carms 62 Sl % do Carmo de Mogi das Cruze;
Hospicio de Sao Bento de Aldeia de Batueri @

Sorocaba Convento da Nossa Senhora

do Carmo de Sao Paulo

Freguesia de Nossa Senhora  gonyento de Santo Anténio
da Piedade da vila de San

Aldeia da Conceicdo em
Itanhaém
Legenda

Espacos religiosos da Capitania de Sdo Paulo
O Aldeamento

@ Beneditino

& Carmelita

4 Franciscano

® Jesuita

® secular

52 Ibidem. p. 136.



32

Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criagdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Historia Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://Ihs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal de Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localizagdo dos
espacos é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepdem. Contudo, nesta
sec¢do, estdo apresentados mapas com os espagos separados por ordem religiosa, para uma melhor observagao.
Pontua-se que eles ndo esgotam todos os espagos — mosteiros, conventos, hospicios, colégios, etc.—,
contemplando apenas os mencionados na documentacgdo base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7. Pastas 1.1.13 2 1.1.15.

1.1.1. Franciscanos e capuchinhos

A ordem franciscana tem suas origens no século Xlll, no formato de um movimento
mendicante baseado na vida de Francisco de Assis, em que a realidade na vivéncia da pobreza
em comunidade nas cidades que cresciam como consequéncia da ampliacdo demografica e
econdmica dos centros europeus. A forma de vida franciscana, com os pilares da pregacdo e
da caridade, torna-se institucionalizada entre 1209 e 1215, respondendo as novas exigéncias

da vida urbana que a estabilidade mondstica ndo fazia. Conforme Luis Filipe Marques de Sousa,

O franciscano e o franciscanismo tornavam -se neste contexto um apelo a conversao
e a peniténcia. Os frades menores viviam no meio do povo, integrados na sociedade,
trabalhando, meditando e orando com a comunidade crista e fazendo a pregacdo em
lingua vulgar, idiomas nacionais. Por outro lado, Francisco sustentou o
reconhecimento e a subordinacdo a hierarquia eclesiastica e ao poder Papal.
Exemplos dessa subordinagao foram, quando em frente da multidao e do bispo de
Assis se despoja do seu legado familiar e quando se decide ir a Roma submeter-se a
Curia Pontificia, ao Papa, para a aprovagao da sua nova Ordem. Posteriormente, ao
ver o crescimento e a expansdo da Ordem, para la das fronteiras da Porcilncula,
atravessando os Alpes, espalhando -se pela Europa, repara que esta precisa de ser
organizada hierarquicamente (1217). A primitiva fraternidade, aos poucos, ia -se
transformando numa ordem cldssica. Assim, surgem os conventos, as custddias e
provincias, aparecendo os irmdos guardides, custddios, comissarios, ministros
provincias e ministro geral. Instituia-se a Ordem como estrutura, sempre respeitando
a Regra e as decisGes tomadas em Capitulo, onde se fazia a aprovagao dos novos
regulamentos da Ordem, das Provincias e das Custddias®3.

A ordem franciscana atuou entre os povos indigenas na América portuguesa de forma
timida desde 1503, havendo, contudo, poucos registros a esse respeito. De forma oficial, essa
ordem passou realizar missGes na col6nia a partir de 1585, sob solicitacio da Coroa

espanhola®*, mas também a pedido do capitdo-mor de Pernambuco, uma vez que Olinda seria

53 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Tese de Mestrado,
Universidade de Lisboa, 2007. p. 16.

54 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administracdo Habsburgo no
Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histdria) - Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parang,
Curitiba, 2014. p. 140.


http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital

33

o local de instalacdo> desses frades, na Custddia de Santo Anténio do Brasil — dependente da
Provincia de Santo Ant6nio de Portugal -, de onde partiriam para outras localidades. Assim, os
franciscanos viveram uma irradiacdo de conventos e aldeamentos na Bahia, Paraiba, Alagoas,
Para, Espirito Santo e Rio de Janeiro, sempre acompanhados por colonos e indigenas na
fundacdo de aldeamentos e de vilas.

O século XVII foi fundamental para a ocupacgao franciscana na capitania de Sdo Vicente
e, analisando a cronologia de fundacdo dos principais conventos, observa-se que essa, em
muitos casos, acompanhou a formacgao das préprias vilas da capitania. Os casos dos conventos
de Santo Anténio da vila de Santos (1639), Sdo Francisco da vila de S3o Paulo de Piratininga
(1639), da Imaculada Conceicdo de Itanhaém (1653) e da Nossa Senhora do Amparo de Sao
Sebastido (1658) representam essa correlacdo, enquanto os conventos de Santa Clara de
Taubaté (1674) e de Sdo Luis de ltu (1691) representam conventos que ndo estiveram
diretamente atrelados as funda¢Oes de suas respectivas vilas. Ainda, pontua-se que faziam
parte da Custddia da Imaculada Conceicao os conventos do Rio de Janeiro, Sdo Paulo, Santos,
Itanhaém e S3do Sebastido, cuja sede custodial e posteriormente provincial era o convento do
Rio de Janeiro. Esta Custddia funda o convento de Santa Clara de Taubaté em 1674, e em 1675
esta foi promovida a Provincia. Apds isso, em 1691, funda-se o convento de S3o Luiz em lItu,

como visto®.

55 E interessante conceituar alguns termos: Provincia é o conjunto de conventos que se acham sob as ordens de
um mesmo superior Provincial, ou, em caso de auséncia deste, de um Vigdrio Provincial. A Custddia ou o
Comissariado é um conjunto de conventos antes de se formarem uma provincia, que tinham como superiores os
Custddios ou Comissarios. Dentro do convento, o superior é o Guardido, que tinha voto nos capitulos provinciais,
isto é, as reunides trienais. O Presidente era o substituto do Guardido em caso de auséncia, as vezes também
chamado de Vigario. O prelado era um superior local ou maior. O Visitador Geral era um religioso nomeado pelo
Superior Geral para visitacdo candnica de todos os conventos da Provincia ou da Custddia. A Junta era uma
reunido dos Superiores de uma Custddia, quando ainda ndo podiam celebrar Capitulos. O corista era um religioso
clérigo enquanto o capucho era um religioso reformado da Ordem Franciscana, da mais estrita observancia.
Segundo: MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formagdo do Brasil. Recife: Universidade
Federal de Pernambuco, 1969. p. 75 e 76.

% MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formagdo do Brasil. Recife: Universidade Federal
de Pernambuco, 1969. p.84.



34

MAPA 3 - Conventos e recolhimentos franciscanos e capuchinhos (Sdo Paulo, 1722-1748)

Convento de Santa Clara da
vila de Taubaté
A

Convento de Sao Luis da
vila de Itu
A

Recolhimento da Conceigédo
da Divina Providéncia de Convento de Séo Francisco
S&o Paulo  da vila de S3o Paulo
s

onvento de Nossa Senhora
do Amparo da vila de Sao
ebastiao
ento de Sao Francisco
5 de S&o Sebastido

Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criagdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Histdria Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal de Hist%C3%B3ria Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localizagdo dos
espacos é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepdem. Contudo, nesta
secdo, estdo apresentados mapas com os espacos separados por ordem religiosa, para uma melhor observacao.
Pontua-se que eles ndo esgotam todos os espagos — mosteiros, conventos, hospicios, colégios etc. —,
contemplando apenas os mencionados na documentacgdo base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7. Pastas 1.1.13 2 1.1.15.

O instrumento ou mecanismo de disciplinamento da ordem franciscana no Brasil, no
século XVIII, foram os “Estatutos da Provincia de Santo Antonio do Brasil” de 1709, que
oferecia uma delimitacdao entre os poderes eclesiasticos e temporais no ambiente das missdes
e auxiliava na mediacdo entre os frades e os poderes locais. Estudado por Herbert de Souza
Cordeiro, tal estatuto permite conhecer melhor a organizacdo e o funcionamento da ordem
franciscana — e também seu segmento capuchinho — na América portuguesa, uma vez que esse
pode ser considerado, conforme explica o autor “um instrumento de regulacdao da pratica
cotidiana dos frades”>’. Ainda, a intelectualidade franciscana foi um elemento de destaque a
respeito dessa ordem religiosa e que, embora ndo se expresse significativamente na

documentacdo trabalhada, é um aspecto que cabe mencionar. Ainda nas primeiras missoes,

57 CORDEIRO, Herbert de Souza. Frades no Sertdo: o estatuto da Provincia de Santo Antdnio do Brasil e os casos
de transgressdo. 2023. Trabalho de Conclusdo de Curso (Licenciatura em Histéria) - Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 2023.


http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital

35

por volta de 1597, da Custédia de Santo Antonio, um corpo de lentes foi criado “para estruturar
a formacao intelectual e moral visando estabelecer normas e evitar desordens dentro das
fraternidades”®®. Além disso, os conventos franciscanos sempre possuiam um acervo
bibliotecario para dar suporte a formacao intelectual dos estudantes religiosos. Esse aspecto
se manteve tanto na col6nia, como no reino, até as reformas pombalinas, apesar de no
primeiro espaco, a veiculagdo de livros ter sido mais dificultosa.

A tbnica dessa formacdo era a busca por um retorno as origens da ordem, ou seja, a
um cardter mendicante em que os espacos dos franciscanos seriam dotados apenas de
patriménio adquirido por doagdes de devotos e de amigos da comunidade. E evidente que,
em uma sociedade em constante busca por ascensdo social legitima®® — e com uma construcdo
prépria de legitimidade —, a educagao dentro do espago conventual, com incentivo a disciplina
e a instrucdo moral mais elevada, se apresentava como um caminho interessante para muitas
familias coloniais®°.

Esse fundo moralizante aparece nas elaboracdes de alguns freis — possivelmente
capuchinhos — do Convento de Santo Anténio da vila de Santos. Por exemplo, quando o Frei
Jerdnimo da Rosa em dezembro de 1722, informou em oficio®! ao governador e capitdo-
general que apesar de reconhecer como foi favorecido por ele, se despedia para ir ao Rio de
Janeiro, expressando que teria saudades. Ainda, o religioso explicou como estava atendido o
estado do convento e as coisas dos religiosos, argumentando que era necessdrio que o
governador, com toda a eficacia possivel, se comunicasse com o Vigario para que ele atuasse
sem prejuizo e para que se conservasse a paz. Isso porque se o governador ndo ajudasse, o
Frei Jerbnimo da Rosa presumia que os frades iriam se desconcertar com fugas e outros
excessos ainda piores. O Frei entendeu que, grande servico, o Rodrigo César de Menezes faria
se escrevesse ao Aires de Saldanha — governador e capitao-general do Rio de Janeiro —, porque

juntos, ao seu ver, fariam com que todos ficassem bem e em paz.

58 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertacdo
(Mestrado em Histdria e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos
Pereira das. Histdria de Sao Paulo colonial. S3o Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38.

59 HESPANHA, Anténio Manuel. A mobilidade social na sociedade de Antigo Regime. Tempo, v. 11, n. 21, p. 121-
143, jun. 2006. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/5S1413-77042006000200009. Acesso em: 02. dez. 2024.

80 ALMEIDA, Marcos Anténio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Provincia de Santo
Antonio do Brasil em época de transigdo. Clio. Série Histéria do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006.
Disponivel em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso
em: 24 out. 2023. p.318 a 321.

61 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16. p. 24 e 25.



https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097

36

Ainda, do mesmo convento, o Frei Bento da Porciincula em outubro de 1723 escreveu
em resposta®? a uma carta do governador e capitdo-general — a qual ndo se teve acesso — que
recebeu com grande pesar e para a qual decidiu responder. O Frei informou que inicialmente
s6 se manifestaria por ordem dos ministros do Rei, mas o faria logo, dando depoimento e
protestando falar a verdade, “como se deve aos principes e senhores”. Ele informou que no
Dia de Sao Francisco das Chagas, isto é, 17 de setembro, chegou o Frei José do Nascimento do
Rio de Janeiro e se recolheu na casa de seu irm3o Manuel Alvares da Cunha. O Frei José
recusou a ida de dois religiosos oferecidos pelo convento até a tal casa. Segundo o oficio do
Frei Bento, o Frei José comecou a sair pelas ruas da vila com um companheiro, um religioso
gue seria seu “comparente”, que fugiu do Convento de Santo Anténio em abril e que agora
estava se escondendo na casa do Manuel Alvares. Depois disso, chegou outro corista, esse do
Convento de Nossa Senhora da Conceicao, que também estava fugindo, e que logo comecou
a andar de noite na vila com roupas de secular, algo ao que o Frei Bento indignadamente se
opunha, pois para ele tal conduta fazia-se perder o crédito da religido. Mais detalhes desse
documento e das reflexdes que ele permite realizar, estdo no terceiro capitulo dessa
dissertacao.

Ainda, nos documentos digitalizados e disponibilizados no Projeto Resgate, foi
encontrado um requerimento® de 1745 do religioso Frei Goncalo do Nascimento, guardido do
Convento de Santo Antonio da vila de Santos, pedindo ornamentos, vestes sacerdotais e
paramentos de altares para a Igreja, o qual foi indeferido. Também remetido do Convento de
Santo Antdnio da vila de Santos tem-se oficio® do Frei Caetano da Purificacdo, que em julho
de 1722, comunicou ao governador e capitdo-general uma situacdo de insoléncia e desacato
sofrida pelo Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de Sdo Sebastido. A relacdo dos
franciscanos com a moralidade aparece de maneira semelhante em um oficio® oriundo do
mesmo Convento de Nossa Senhora do Amparo de S3o Sebastido, no qual o Frei Seraphino de
Santa Thereza em 1723 relatou ao governador Rodrigo César de Menezes uma situacdo de
tumulto na igreja.

Na ocasido, um capitdo, Salvador Afonso, observou um mog¢o saindo da missa com uma

faca no bolso e, indignado, abordou-o na tentativa de prendé-lo. O mogo questionou os

62 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48. p. 69 e 70.
63 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1).

64 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22.
65 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41.



37

motivos do capitdo, o qual violentamente o ameagcou com uma faca e com ajuda de seus
escravizados que carregavam armas de fogo. O Frei julgou a atitude de Salvador Afonso como
de pouca justica e razdo, principalmente por estarem no ambiente sagrado, no qual se proibia
que se prendessem pessoas. As pessoas sairam da igreja tumultuosamente, e o Frei e mais
religiosos desceram do confessiondrio onde estavam para persuadir o capitdo a desistir de sua
faria e deixar o mogo ir embora, argumentando que o lugar ndo permitia tal comportamento
e que nao havia causa para prender o mo¢o nem tomar sua faca. Ainda, o religioso argumentou
ser incoerente a atitude de Salvador Afonso ao ameagar um sujeito por ter uma faca sendo
que ele mesmo, e seus escravizados carregavam armas na igreja, ou seja, cometiam o mesmo
crime que o tal moco. Os religiosos recorreram aos escravizados do convento utilizando facas
para conter a situacao, e no meio da confusao aparentemente um escravizado fugiu com uma
faca, enquanto as demais armas teriam ficado de posse de Seraphino.

O Frei contou que depois que se recolheu, o capitao retornou ao cruzeiro da igreja com
uma espada e disse disparates, e para evitar “maiores ruinas”, o Frei deteve os religiosos
escandalizados que queriam castigar Salvador Afonso em demasia, defendendo o respeito e a
imunidade que se deve as igrejas. Ainda, segundo o religioso, havia ocorrido situacdo
semelhante de desrespeito a imunidade da igreja em um outro momento, a qual além de nao
ter sido, em sua opinido, devidamente castigada, os religiosos fizeram um requerimento ao
ouvidor-geral que estava em correicdo, para se “prosseguir nos abismos”, isto &, ir até os
confins para resolver a situacdo. Isso justificava o contato do Frei com o governador para que
se castigasse de forma comedida o capitdo e demais homens, ou seja, para que houvesse
“alguma emmenda nesses homens, e ndo / queirdo com o nome de El Rey, que sé quer o
socego de seus va- / ssalos, oprimi-los com violéncia, e respeitar pouco ao sagrado”. Na visdo
do Frei Seraphino, havia maneiras razoaveis ou desmedidas de se aplicar os castigos em quem
desrespeitasse o espaco da Igreja, algo discutido com mais detalhes no préximo capitulo.

Além disso, dentre os documentos disponiveis no Projeto Resgate, hd um auto® de
1719 de um escrivdo com varias testemunhas que falavam sobre terem sofrido acoites e
castigos na mao de religiosos deste mesmo convento, que se vingavam do escrivdo por este
ter feito mal a um escravizado do convento. Ainda, hd uma carta®” de 1729 do governador e

capitdo-general Antonio da Silva Caldeira Pimentel dizendo que mandaria o Frei Jodo de Sao

66 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1).
67 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 677 (1).



38

Domingos, do convento de Santo Antbnio, para o Rio de Janeiro, cumprindo ordem do rei
transmitida em Santos pelo guardido do convento, além de mencionar o mau procedimento
deste Frei.

Para retomar as reflexdes sobre a eficacia das ordens religiosas, Marcos Antonio
Almeida explica que esta residiu justamente na combinagao entre sua disciplina interna e sua
autonomia econdmica®®. E possivel identificar essa disciplina na maneira em que os conventos
qgue se localizavam em cidades e vilas serviam de apoio aos missiondrios que iam para os
interiores e outras vilas mais distantes para pregar missdes e converter indigenas, dar
assisténcia religiosa a populagao, atender solicitagdes etc. Porém, sempre se mantinham
ligados aos seus conventos de origem, aos quais retornavam ao fim de suas tarefas pastorais,
recebiam herancas e doag¢des de particulares, podendo formar grande patriménio além das
dotacdes reais, dai sua autonomia econémica. Essa eficacia, conforme explica o Frei Venancio
Willeke, na segunda metade do século XVIII passou a ser vista com ainda mais desconfianca
pelas novas politicas administrativas metropolitanas, razdo para os processos de extin¢ao das
missdes franciscanas e capuchinhas®.

Sobre a relacdo do Convento de Santo Antonio com as dindmicas econémicas acima
mencionadas é possivel apontar o oficio’® em que Frei Jerdbnimo da Rosa, em maio de 1722,
expos ao governador que os dizimeiros tinham costume de dar de esmola nos seus triénios,
uma casa de um lavrador da comarca, além de alguns sitios mais longes. Como alguns
dizimeiros eram mais pobres para dar esmolas, ou muito longes ou de dificil acesso, o Frei
pontuou alguns capitdes que, possivelmente tinham casas para doar. Dentre os que o Frei sabia
gue ajudariam estavam o capitdo-mor Pedro Rodrigues, os capitdes Martinho de Oliveira, e
Francisco Tavares e um sujeito chamado Tomé Teixeira de Carvalho. Conforme o Frei Jer6nimo,
ele pbde ir ao sitio de qualquer um dos trés primeiros usando uma canoa com apenas um
escravizado, ja que segundo ele, o convento ndo tinha tantos escravizados. Ele relatou que
teve facilidade nessa conducao. O ultimo sitio possuia apenas caminho por terra. A parte final

da carta conta com muitos trechos ilegiveis, mas supde-se que se retoma a questdo de como

68 ALMEIDA, Marcos Anténio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da Provincia de Santo
Antonio do Brasil em época de transicdo. Clio. Série Histdria do Nordeste (UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006.
Disponivel em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso
em: 24 out. 2023. p. 330.

9 WILLEKE, frei Venancio. Missdes e missionarios da provincia de Santo Anténio. Revista de Histéria, [S. I.], n.
111, p. 85-100, 1977. Disponivel em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141. Acesso em: 11 out. 2023. p. 88.
70 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 6. p. 13 e 14.



https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141

39

se dava os tramites de esmolas em Santos e de como a casa era necessaria aos religiosos, no
mais, é dificil fazer maiores inferéncias.

Essa circulacdo de sacerdotes aparece na documentacdao como algo esperado pelos
freis, ndo somente para prestagdo de contas, como previamente apontado, mas para
expedigdes no geral. E o caso de um pequeno bilhete’! do Frei Bartholomeu da Conceicéo,
oriundo do Convento de S3o Luis da vila de Itu, que em 1745, mencionou ao governador e
capitdo-general, ter sido nomeado pelo padre visitador geral para ir em expedicdo e sugeriu
que o governador escrevesse ao presidente comissario que assistia ao convento da cidade de
Sao Paulo para que este mandasse dois sacerdotes na expedic¢do. Isso foi mencionado em um
bilhete’? do Frei Francisco de Assis do Convento de Sdo Francisco da vila de S3o Paulo de
fevereiro de 1723, em que ele acusou recebimento de uma carta do governador e capitdo-
general e de uma Pastoral do Padre Frei Antonio da Piedade, a qual confirmava ter sido feita
diligéncia no convento e ter sido logo remetida para Santos.

Documentos oriundos do Convento de Santa Clara da vila de Taubaté também
permitem reflexdes sobre a atuagdo dos franciscanos na sociedade da capitania régia de Sao
Paulo. Como é o caso do oficio”® de Frei Agostinho de Santa Catarina, que em julho de 1722
pedia esmola do governador para que este mandasse retornar ao convento um escravizado
gue havia fugido, e que supunha ter ido a vila de Sao Sebastido para a casa do sargento-mor
gue era o responsavel por prendé-lo, mas ndo o fez. Pediu novamente ajuda para recuperar
este escravizado do convento, porque o espago estava em obras e este escravizado era o Unico
carpinteiro do convento. Informou, ainda, que o sargento-mor ajudou o escravizado a fugir
para a Bahia porque a esposa do escravizado era sua parente. Mais discussdes sobre esse
documento encontram-se no capitulo seguinte.

H&, também, uma relacdo’* de bens deste convento, que se encontra sem data, mas
possivelmente é do final do século XVIII, dada sua semelhanca com outras relacdes do periodo.
Nela, é informado que o convento teve como principio de sua forma¢dao em 1674, quando
foram mandados trés religiosos — dois sacerdotes e um leigo — requeridos ao Padre Frei
Jer6nimo de S3o Bras pelos oficiais da cdmara. Havia um sitio no local onde foi fundado, que

era do capitdo Manuel Vieira Sarmento, que doou o espaco para fundar o convento, horta e

71 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 11. p. 13.
72 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21 p. 30.
73 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 9 p. 16.

74 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.Doc. 3. p. 8 e 9.



40

pomares. Originalmente o sitio tinha “cem bracas de terras em quadras, das quais estdo
muradas secenta bragas, ficando o restante, unida a uma pequena parte[?] comprada pelo
sindico dos religiosos” para pasto dos cavalos que eram utilizados para os passeios das
esmolas.

Segundo este mesmo documento, em 1720, os oficiais da camara concederam
“duzentas bracas de um capdo préximo ao convento para o fim de extrahirem as lenhas e
madeiras, com a condicdo de ndo impedirem ao povo as ditas lenhas, madeiras, e mais o que
houverem para suas serventias”. Na data em que foi elaborada a relagao, o convento contava
com 4 sacerdotes, 1 leigo e 2 donatos. Entre os animais, o convento possuia dezesseis bois de
carro, 2 touros, 6 bestas e 6 cavalos, além de dezoito animais cujo nome esta ilegivel. O
convento possuia dezoito homens escravizados “para o servico delle e religiozos” e 7 mulheres
escravizadas. Segundo o documento, o convento recebia anualmente do reino, pela Real Junta
do Rio de Janeiro, a ordindria que era de valor de quarenta mil réis.

Em busca de documentos complementares, encontrou-se um oficio’> de Diogo Soares
ao governador, de Santos em 1735, informando que em Taubaté os padres capuchinhos
estavam incitando os indigenas a reclamar liberdade e saldrio por seus servicos. Supde-se que
se trate de religiosos que estavam no convento de Santa Clara da vila, mas nao
necessariamente que pertenciam a este, uma vez que o convento de Santa Clara era
franciscano e ndo capuchinho. Ainda, nos documentos digitalizados e disponibilizados no
Projeto Resgate, foi encontrado um requerimento’® de 1745 do religioso Frei Gongalo do
Nascimento, guardido do convento, pedindo ornamentos, vestes sacerdotais e paramentos de
altares para a igreja, o qual foi indeferido.

Pontua-se que ha alguns conventos franciscanos que apresentam, dentro do conjunto
documental trabalhado, somente relacdo de bens e um extrato que comumente acompanhava
as relacdes. Sdo dois os casos assim. Em julho de 1797 o Frei Antonio da Natividade, guardido
do Convento de S3o Francisco da cidade de S3o Paulo, listou na relagdo’’ que o convento tinha
onze sacerdotes, quatorze coristas, 1 leigo e 2 donatos; que ndo possuia bens de raiz, rendas,

juros nem acdes; e que possuia doze escravizados. Ainda, hd um extrato’® do mesmo periodo,

75 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.18. Doc. 37. Teve-se acesso somente a ficha descritiva do arquivo,
e ndo ao documento na integra.

76 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1).

77 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 42. p. 136.

78 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 49. p. 151.



41

em que o Frei José de Jesus Maria Barbosa e Carvalho, do Convento de Nossa Senhora da
Concei¢do de Itanhaém, que informou nao ter se servido do formulario enviado pelo
governador porque o convento capuchinho nao tinha fazendas nem terras, nem bens, porque
eram proibidos de té-los por fazerem votos de pobreza e que pelo mesmo motivo sé tinham
bens e posses para uso simples dos religiosos.

Algumas das situag¢des acima mencionadas serdao retomadas nos capitulos seguintes
para discutir os seus possiveis significados para a sociabilidade colonial que construida nos
espacos da capitania régia de Sao Paulo, sobretudo no que tange a relagao destes religiosos
do clero regular com os governadores e capitdes-generais. Aqui, o objetivo foi situar
brevemente os conventos franciscanos e capuchinhos, a maneira como seus religiosos
circulavam ou ndo nos espagos e algumas caracteristicas econdmicas destas ordens na
capitania de S3o Paulo. Foi importante destacar alguns dos religiosos que escreveram ao
governador e capitdo-general sobre situagdes que vivenciaram, como o Frei Jerénimo da Rosa,
Frei Bento da Porciuncula, Frei Caetano da Purificacdo, Frei Seraphino de Santa Thereza e Frei

Agostinho de Santa Catarina.

1.1.2. Carmelitas

A ordem carmelita reformada foi fundada por dois espanhdis: Teresa de Avila (1515-
1582) e Jodo de Cruz (1542-1591). Dotados de vasta obra mistica, ambos fundaram o primeiro
convento dos Carmelitas Descalcos (1562) e preocuparam-se com o retorno da primitiva
observancia e das virtudes teolégicas da fé, esperanca e caridade, por meio da humildade,
castidade, pobreza, peniténcia e mortificagdo. As origens espanholas da ordem dos carmelitas
e o periodo da Unido lbérica configuraram como propicio o momento de expansdo das
instalacdes de conventos e hospicios além-mar’®. Na América portuguesa, estes instalaram-se
primeiramente em Olinda, e de |3 irradiaram-se para Bahia, Rio de Janeiro e S3o Paulo®. Em
1685, ocorreu a Divisdo do Vicariato do Estado do Brasil em duas vice-provincias: a Vice-
Provincia do Rio de Janeiro englobando os conventos do Rio de Janeiro, Sdo Paulo, Santos,

Angra dos Reis, Santa Anna das Cruzes (Mogi das Cruzes) e Vitéria; e a Vice-Provincia da Bahia

7 CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez., 2011. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/5S1517-75992011000200007. Acesso em: 11. out. 2023. p. 57 e 58.

80 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administracdo Habsburgo no
Brasil. Tese (Doutorado em Histdria) - Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parand, Curitiba,
2014. p. 140.



https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007

42

e Pernambuco com os conventos de Olinda, Sdo Cristovao, cidade da Paraiba, Recife, Goiana,
Bahia e Rio Real®!.

No espaco paulista, os carmelitas instalaram conventos em Santos (1589), na cidade de
S30 Paulo (1594), em Mogi das Cruzes (1629) e em Itu (1719)%2. As construcdes possuiam
caracteristicas arquitetonicas robustas e sdlidas, aos moldes da tradicdo monastica medieval.
Estes espacos envolviam o claustro, celas, dependéncias de servigos, sacristia, capela

conventual e um templo contiguo quando havia presenca da ordem terceira®:.

MAPA 4 — Conventos e hospicios carmelitas (Sdo Paulo, 1722-1748)

Hospicio do Carmo de Itu

Convento de Nossa Senhora

) Gl 615 SaEmEE Convento de Nossa Senhora

do Carmo de Mogi das Cruze;

Recolhimento de Santa ~ Convento da Nossa Senhora
Thereza de S&o Paulo  do Carmo de Sao Paulo

onvento de Nossa Senhora
do Carmo da vila de Santos

Legenda
Conventos carmelitas da Capitania de S8o Paulo 0 50 100 kn
4 Carmelita |

Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criagdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Histdria Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal _de Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localizagdo dos
espacos é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepdem. Contudo, nesta
se¢do, estdao apresentados mapas com os espagos separados por ordem religiosa, para uma melhor observagao.
Pontua-se que eles ndo esgotam todos os espagos — mosteiros, conventos, hospicios, colégios etc. —,

8 HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formacdo e atuacdo dos carmelitas reformados na
Ameérica portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em Histéria) - Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013. p. 80.

8 CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez., 2011.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/5S1517-75992011000200007. Acesso em: 11. out. 2023. p. 57 e 58. A
titulo de interesse, a partir das datas de fundagdo de cada vila, vé-se que esses conventos foram inseridos nas
vilas em datas ndo muito préximas (Santos, 40 anos apds fundagado da vila; Sdo Paulo, 24 anos apos fundagdo da
vila; Mogi das Cruzes 18 anos apds fundagdo da vila e Itu, 62 anos apds fundagdo da vila).

8 |bidem. p. 58.



http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital
https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007

43

contemplando apenas os mencionados na documentagdo base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15.

Tal como para os franciscanos, as esmolas também constituiam parte fundamental
para o sustento, a manutengdo e o engrandecimento dos carmelitas nos trépicos. Estas tinham
carater esporadico, e poderiam advir de particulares ou da prépria monarquia portuguesa. Os
particulares doavam em vida, como parte de promessas, ou em morte, por meio de
testamentos, em troca de rezas e em vistas de aumentar as boas ag¢des que seriam
contabilizadas no juizo final. As esmolas advindas da Coroa portuguesa eram solicitadas em
pedidos, nos quais ressaltava-se os principais papéis exercidos pelos carmelitas na América
portuguesa, ou seja, a catequizacdo dos povos indigenas e a doutrinacdo da populacdo nas
vilas ou cidades. A dindmica do Padroado se fez presente nessa légica de esmolas, no sentido
em que apresentava tanto a prerrogativa do monarca em disseminar a fé catdlica e expandir a
cristandade, como a prerrogativa da Igreja, no formato especifico do clero regular, em permitir
e consolidar essa expans3o®*.

Dentre os documentos produzidos por freis carmelitas, tem-se alguns recibos e oficios
do Frei Francisco Pais da Purificacdo. Apesar de ele ndo especificar muito bem o espaco de
onde escrevia ao governador e capitdo-general, geralmente colocando “Fazenda” ou “Carmo”,
é possivel supor que este Frei escrevia de alguma fazenda dos carmelitas em Santos. O Frei
Francisco Pais da Purificacdo, segundo as fichas do Arquivo Publico do Estado de Sao Paulo,
era Inspetor da Fazenda e escreveu quatro documentos dos conjuntos documentais
analisados, o que justifica sua menc¢3o a varios lugares. Um destes documentos é um oficio®
de julho de 1722 em que o Frei se desculpa ao governador pela fuga de um Padre Frei Matheus

2186

gue teria sido cumplice na prisdo de um indigena “carijé¢”°, que esta melhor analisado no

terceiro capitulo desta dissertacao.

8 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditério dos carmelitas turénicos das capitanias de Pernambuco
e Paraiba no século XVIII. Seeculum — Revista de Historia, Jodo Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponivel em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em 11 out. 2023. p. 14 a 25.

8 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15.

8 Segundo John Monteiro, o termo “carijé” passou a ser adotado na regido paulista ainda no século XVII para
designar de forma generalizante povos guarani, reduzindo-os estrategicamente a algo genérico e padronizante.
Ja no século XVIII, o termo deixou de ter a conotagdo guarani e passou a significar a ideia de um indigena
subordinado ou administrado. O autor sintetiza: “Em suma, o enquadramento da populagdo cativa numa
categoria étnica padronizava representava muito mais do que uma politica expressa da camada senhorial ou um
simples exercicio semantico; tratava-se, antes, de todo um processo histérico envolvendo a transformagdo de
indios em escravos.”: MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3do Paulo.
22Ed.S30 Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994]. p. 204 e 205. Nesta dissertagdo, o uso do termo “carijo”



https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072

44

Este mesmo Frei escreveu uma resposta®’, em setembro de 1722, alegando ter
recebido carta do governador e capitdo-general — a qual ndo se teve acesso — com
determinacdes do rei sobre titulos de propriedades dos carmelitas e sobre pedir logo que os
priores dos conventos de Santos e de Mogi mandassem os titulos das propriedades desses
ditos conventos. H4 um outro pequeno bilhete®® do Frei Francisco Pais da Purificacdo de
novembro de 1722 que acusa recebimento de carta do governador e capitdao-general e o
deseja votos de saude. O ultimo documento deste Frei é um oficio® ao governador no qual
ele acusava recebimento de uma carta referente a um frade que teria existido no convento
chamado Frei Bacellar, que seria irmao do antigo prior e teria ido para as minas sem licenga
do Frei Francisco Pais da Purificacdo. Um trecho interessante deste ultimo documento é um
no qual o Frei informou que incluiu a licenca para o Frei Bacellar no oficio para o governador
e capitdo-general, por entender que os frades estavam em jurisdicdo do governador “que
estando na outra, nao quizera se fizesse de mim alguma queixa, mas Vossa Exceléncia de tudo
me podera livrar”, o que ajuda a entender a relacdo dos governadores com os freis e os limites
de jurisdi¢do entre eles.

H& também um requerimento®® datado de janeiro de 1723, de um religioso do
convento do Carmo de S3o Paulo, chamado Frei Manoel de Santa Joana, sobre uma peticao
que ele havia feito para ir as ordens, uma vez que ele ndo temia as distancias da jornada e que
era de grande vontade ir. A peticdo a que ele se referiu ndo esta disponivel, assim como a
planta do Hospicio do Carmo mencionada por Frei Anténio de Santa Rosa em um pequeno
bilhete®! sem data ao governador e capitdo-general sobre o “estado em que se vé este pobre
convento”, para solicitar que este colocasse “os olhos nelles religiosos atendendo a
conservagao do culto divino que neste convento se cellebra”.

Um outro documento escrito em um convento carmelita, especificamente no Convento
do Carmo de Santos, em outubro de 1723, por José de Lima —sobre o qual ndo se tem maiores
informagdes — é um pequeno bilhete. Nele, esse José de Lima confirmava que cabia ao

governador mandar aos prelados das religides que se tirassem noticias de cada um dos

sempre vira entre aspas, indicando ser a forma como os indigenas aparecem na documentacdo, geralmente sem
indicativos dos seus povos de origem ou mesmo seus nomes.

87 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19.

8 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 13. p. 21.

85 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40. p. 55.

% BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 17. p. 26.

91 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 44. p. 59.



45

conventos para a Academia Real da Histdria Portuguesa®2. Segundo o bilhete, José de Lima
incluia essas noticias do convento, as quais infelizmente ndo se teve acesso.

Considerando a circulacdo dos religiosos, tratada brevemente na secdo sobre os
franciscanos, cabe apontar a atuacdo do Frei Francisco das Chagas, que em oficio®3 de 1743
justificou sua demora em visitar os conventos da capitania do Espirito Santo com a distancia
dos Goyases, em que o governador e capitdao-general estava antes de ir para Santos, tal como
o Frei. Menciona-se esse religioso agora porque ao buscar seu nome no catdlogo do Projeto
Resgate, foi possivel identificar que em 1731 ele foi Vigario Prior e em 1743, foi Provincial do
Carmo do Rio de Janeiro. Ao que os documentos indicam, ele tinha como prerrogativa visitar
conventos variados e comunicar ao governador D. Luis de Mascarenhas das situacdes
econdmicas desses espacos e dos procedimentos dos religiosos. Isso aparece tanto em
documentos do grupo “Negdcios Eclesidsticos” como nos documentos do Projeto Resgate.

O Frei Francisco das Chagas informou ao governador e capitdao-general que em janeiro
de 1743, havia acabado de chegar do Rio de Janeiro onde foi visitar dois conventos. Ele alegou
gue se subordinava e sujeitava-se aos ditames do governador, o governo mais acertado da
Provincia e de seus conventos, segundo o Frei, e jurava-lhe obediéncia®®. Em outro
documento®, de outubro de 1743, fica nitido que a responsabilidade deste Frei era prestar
contas dos conventos que visitava ao governador e capitdo-general. Nele, o religioso informou
gue no convento da cidade de S3o Paulo havia onze religiosos; no da vila de Santos, vinte e
dois; na vila de Mogi, treze; no Hospicio da vila de Itu, 5; e que para todos esses conventos nao
eram suficientes para cumprirem com as obrigacdes do coro, confissdes, pregacdes, capelas e
outras fungdes. Ele acrescentou que, na opinidao dele, faltariam cinquenta religiosos no
convento da cidade de S3do Paulo que serviriam também para assistir ao hospicio de ltu;
guarenta no de Santos; e vinte e cinco no de Mogi. Aparentemente, o Frei havia visitado os
conventos do Rio de Janeiro, llha Grande e Espirito Santo, mas excluiu das contas os religiosos

destes conventos, porque segundo ele, o governador somente havia pedido para dar conta

92 A presente pesquisa ndo se preocupou em dar conta da temética da Academia Real da Histéria. H4 muitas
producgdes sobre o assunto. Como indicagdo, ver: MOTA, Isabel Ferreira da. A Academia Real da Histéria: os
intelectuais, o poder cultural e o poder mondrquico no séc. XVIIl. Coimbra: Edicdes Minerva, 2003.

93 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6.

94 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6.

% BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 6. p. 7.



46

dos religiosos que assistiam os conventos da capitania de Sdo Paulo. Supde-se que todos estes
conventos eram da ordem carmelita.

Este mesmo religioso aparece em consulta®® do Conselho Ultramarino ao rei sobre uma
carta na qual o Frei Francisco das Chagas queixava-se das desordens e abusos cometidos por
varios religiosos e suditos cometidas contra ele. Um elemento interessante do documento é
uma mencgao ao Frei Carlos da Concei¢gao como conspirador, enquanto em documento de
junho de 1723, este mesmo religioso assinou uma denuncia de que na freguesia de Lorena
viviam:

muitos sogeitos criminozos, facinorosos, e absolutos, andando sempre armados com
armas curtas de fogo, e outras mais prohibidas, e tambem habitdo nella muitos
soldados que fordo da praca da cidade do Rio de Janeiro; que por fugirem do servico
de Sua Magestade que Deus guarde, anddo por estas terrinhas vadiando, e fazendo
mil dezaforos, e o mais do tempo n3o tem outro officio se ndo o andarem bebados®’.

Uma andlise mais aprofundada destes documentos encontra-se no préximo capitulo.
Contudo, adianta-se que este mesmo Frei Carlos da Concei¢ao estar como denunciante e como
denunciado em dois documentos ajuda a pensar na complexidade desses sujeitos, que apesar
de estarem nessa ampla categoria “religiosos”, de maneira alguma se comportam de forma
homogénea e uniforme ao longo do tempo ou em todas as situagdes.

O Frei Francisco das Chagas também aparece em uma carta®® na qual alegava ter
recebido ordens para averiguar os procedimentos dos religiosos, com autorizacao e ajuda
militar do governador do Rio de Janeiro, Antonio Gomes Freire de Andrade, para garantir a
execucao de suas sentengas no caso de uma revolta de alguns religiosos incitados por um
padre mestre. Ainda, o Ultimo documento no qual o Frei Francisco das Chagas aparece
demonstra o retorno dele para Lisboa em 1759 junto a outros membros da mesma ordem
religiosa, possivelmente como alvo das politicas pombalinas do final do século XVIII. A esse
respeito sabe-se que, no reinado de D. Maria |, por exemplo, ficou proibida a aceitacdo de
novicos®. Inclusive, no periodo pombalino tornou-se mais dificil conseguir o beneplacito real

para fundar novas instituicbes religiosas, tendo sido realizadas devassas sobre os costumes

% AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1).

97 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63.

% AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1).

9 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Dissertacdo
(Mestrado em Histdria e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos
Pereira das. Histdria de Sao Paulo colonial. S3o Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38.



47

morais do clero em todo o reino; ainda, em 1788, “um edito real impunha a necessidade de
se solicitar a rainha permiss3o para os jovens de ambos os sexos ingressarem na religido” 1%,
A respeito de outras mencgdes a espacos carmelitas tem-se o Hospicio do Carmo de Itu.

No mago “Aldeamentos Indigenas” este hospicio é citado em um documento?!

no qual o Frei
presidente do convento fez um requerimento ao governador da capitania em 1735 solicitando
fianga para conservar alguns indigenas “carijés” do hospicio, que estavam distribuidos pelas
fazendas vizinhas. No maco “Negdcios Eclesidsticos” ha um documento'®? de 1747 do Frei José
de Jesus, do convento do Rio de Janeiro, em que ele acusava ao governador que havia recebido
cartas dele ordenando a remessa de um religioso e comunicando que o hospicio de Itu seria
elevado a categoria de convento formal.

Ha ainda dois oficios de Jodo Martins Claro, que nao era religioso, ao governador e
capitdo-general, mencionando espacos carmelitas. Jodo Martins Claro aparece como sargento-
mor de S3o Paulo em documento!® de 1705 que descreve seus feitos enquanto sargento-mor
e como requerente!® em 1724 solicitando uma chécara que era sua no sitio de Pinheiros. Os
dois oficios remetidos por ele sdo de abril de 1723, mas o primeiro foi escrito em Sorocaba e
o segundo no Sitio de Pirajui.

No primeiro, este sujeito escreveu ao governador para informa-lo que havia feito as
diligéncias encomendadas, para as quais também fez aviso por via do Padre Comissario de
Nossa Senhora do Carmo. A diligéncia feita era para averiguar a verdade de que os negros
haviam chegado ja defuntos a vila. Segundo Jodao Martins Claro, ele havia despachado outro
aviso para o governador sobre o mesmo assunto, por via do capitdo Matheus de Mattos, e que
logo se colocara a caminho ao exame destes negros, e que assim confirmou que estes ja
chegaram mortos, junto a ferramentas e armas. Com isso, o Jodo Martins Claro seguiu para
um povoado onde estavam os portadores do capitdo Tomé e onde fizeram a entrega das armas
encontradas. Ha muitos trechos ilegiveis nesse documento, que impedem identificar os
objetivos da comunicacao do Jodo Martins Claro com o governador e maiores analises do seu

conteldo e contexto, contudo, é interessante a forma como ele remete a correspondéncia por

100 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colénia: condi¢do feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 75.

101 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Doc. 21.

102 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Doc. 16. p. 20 e 21.

103 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 66\Doc. 5049 (1).

104 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1).



48

via do Padre Comissdrio do Carmo de Itu, e como estes religiosos atuavam, em muitas
ocasifes, como intermediarios.

No segundo oficio, diretamente relacionado ao primeiro, ele explicou que partiu de
Sorocaba até o sitio de seu genro — que possivelmente era o préprio capitdo Matheus de
Mattos —, viagem esta que durou trés dias, mas que por ocasido de moléstias, ele teve que
passar em ltu. Na vila de Sorocaba, em fazenda sua, Jodo Martins Claro tirou a certeza do “mao
sossego dos defuntos, [ilegivel] ou fogassas” que “com o traidor matardo e Ihe roubardo algum
ouro que trazidio por se acharem sés com esse Bastardo Matador”. Jodao Martins Claro explicou
gue segundo Domingos Leme, que morava no Carmo da vila de Sorocaba, junto com um sujeito
chamado Salomao ficaram esperando socorro que seus irmdos mandariam do povoado, mas
que estes demoraram. Com isso, Domingos e Salomao teriam ido a caminho, mas ndo “topardo
com o esperado socorro, nem novas, e os foga¢os mortos, nem vivos”. Chegaram aos primeiros
currais do capitdo Bartolomeu Pais, onde reconheceram as vestes de um dos defuntos no
corpo de um vaqueiro, e com isso se orientaram e deixaram os doentes em companhia de um
escravizado do Jodo Martins Claro chamado Domingos.

Feito esse resumo da situacdo, Jodo Martins Claro inferiu que os doentes, com surrao,
cartas e coisas, ou estavam nos currais levando boa vida e dando-se o descanso, ou estavam
caminhando devagar, ou morreram. Segundo ele, isso s poderia se averiguar com a vinda do
curraleiro ou com a chegada de Manoel. Jodo Martins Claro seguiu para o encerramento de
sua carta dizendo ao governador e capitdo-general que assim que tivesse maiores
informacdes, daria noticias. Ao final, ele refere-se ao documento anterior, dizendo que a
enviou em maco do Padre Comissario do Carmo de Itu ao convento do Carmo da cidade, por

acreditar que esta via religiosa seria a mais certa:

Se Vossa Exceléncia se ndo satisfazer do informe que mandei, por via religioza segura,
e serta para Vossa Exceléncia mesma pode Vossa Exceléncia mandar o que for servido
que fassa pois me acho mais dezempedido de pes, maos e lingua, e capas[?] tudo
gue se oferesser do servi¢o[?] de Sua Magestade que Deus guarde Vossa Exceléncia
e as ordens de Vossa Exceléncia promptissima®>,

Novamente a questdo dos freis tidos como intermediarios qualificados e seguros
aparece, sendo possivel entender um dos multiplos papéis que poderiam ocupar na sociedade

colonial.

105 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 38. p. 51 e 52.



49

Finalmente, cabe mencionar um documento'®® oriundo da Ordem Terceira do Carmo
da cidade de S3o Paulo, que é diferente dos demais até entdo apresentados, que sao de freis
da Ordem Primeira. Este foi o Unico documento encontrado com essa caracteristica, e nele o
Prior Anténio Maria Jerdbnimo — o Subprior José Elias e mais seis irm3os da ordem®’ —
informaram ao governador e capitdo-general da capitania que a ordem terceira pretendia
continuar na sua antiga posse que em fevereiro de 1745, data da carta, fazia sessenta e quatro
anos e que fariam sua procissdo do Senhor dos Santos Passos na segunda sexta-feira da
quaresma, conforme sempre fizeram. Segundo o Prior, o Subprior e os demais assinantes do
documento, poderia haver quem quisesse, como jd quiseram anteriormente, usurpar a
imagem desta ordem. Na opinido do Prior, se ndo fosse pela acdo do General Luis Anténio de
S4 Queiroga, tida por ele como prudente, que “abateu os improvizos assaltos que nos hiam
fazendo”, “resultaria em grave ruina”, ocasionada por uns muitos ou poucos homens
orgulhosos. Os irmdos da ordem terceira em questdo, segundo o Prior, eram “obedientes, e
humildes vassalos da Sua Magestade que Deus Guarde” e por isso recorreram ao tenente
general, que “abateu a furia com seu bom modo e capacidade”, deixando os irmdos “em huma
pas e tranquilidade sossegados”.

O objetivo da carta do prior era pedir ajuda ao governador e capitdao-general, que
abrigasse “esta pobre hordem 32 com seu anparo”, porque temiam que ocorresse alguma
“violéncia ou perturbacdo assim antes como no dia da porcissam que qualquer pessoa nos
possa fazer; estorvando-nos essa devossam; E assim conseguiremos pas, e socego para melhor
servir ao mesmo senhor”.

Algumas das situacdes brevemente apontadas aqui, e outras também relacionadas a
religiosos e a conventos carmelitas serdo retomadas nos capitulos seguintes com maior

aprofundamento. Maiores reflexdes sobre as situacdes mencionadas pelo Frei Francisco Pais

106 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 7. p. 8 e 9.

107 Das pessoas que assinam este oficio com o Prior tem-se: José Elias Moreira aparece como oficial da cdmara
na década de 1750 em: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 20\Doc. 2007 (1); Aleixo Garcia da Cunha aparece como
alferes em 1769 em AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 27\Doc. 2512 (1); hda um Manoel citado no documento mas seu
sobrenome esta ilegivel; ha varias mencgdes a Inacio de Barros Rego, em uma delas, por exemplo, ele estd como
tabelido em 1736: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1146 (1); ndo foi encontrado o outro senhor que assinou
o documento, Marcos Francisco, nos documentos do Projeto Resgate; Inacio Vieira Barros e Faxardo aparece no
catdlogo de Minas Gerais, ja na década de 1780, mas sem mengdo ao seu cargo ou oficio: AHU_ACL_CU_011,
Cx. 118\Doc. 44 (1).; Francisco Rodrigues dos Santos aparece com oficio de “negociante” em um termo de
assentada do Rio de Janeiro em 1745: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1580 (1).



50

da Purificacdo, Frei Antonio de Santa Rosa, Frei Francisco das Chagas, Frei Carlos da Conceicdo

e outros serdao apresentadas com mais detalhes.

1.1.3. Recolhimentos femininos: franciscanos e carmelitas

A respeito da instrugdao moral que os conventos poderiam trazer as familias coloniais,
nao se pode deixar de mencionar os recolhimentos femininos. Apesar de ndo serem o foco da
presente pesquisa, ha alguns documentos dentre as massas trabalhadas que dizem respeito a
esses espagos na capitania régia de Sao Paulo, especificamente o Recolhimento da Conceicao
da Divina Providéncia de S3o Paulo (1774)1%, franciscano e o Recolhimento de Santa Teresa
de S30 Paulo (1685)!%°, carmelita. Leila Mezan Algranti explica como “a pratica do
enclausuramento das mulheres foi utilizada, durante todo o periodo colonial, como dispositivo
da dominac3o sobre as mulheres”!% e que, fosse essa reclusdo feminina doméstica ou
institucional, deve ser sempre contextualizada, com intuito de nao adotar representacdes
reificadas de mulheres reclusas como “submissas” ou de mulheres independentes e
“rebeldes”. Segundo a autora, as instituicdes femininas de reclusdo permitem recuperar
valores e imagens atribuidos pela sociedade as mulheres, mas também captar uma
multiplicidade de figuras femininas, de varios grupos sociais.

Na sociedade colonial em constru¢ao, o casamento era visto como via de aumentar a
populacdo por meio das leis da Igreja Catdlica, e, para incentiva-lo, a monarquia portuguesa
sempre que possivel foi contra o surgimento de mosteiros, recolhimentos e conventos
femininos. Portanto, segundo aponta Algranti, “a histéria da fundacdo das instituicoes
religiosas femininas no periodo colonial é uma histéria de resisténcias dos colonos a politica
metropolitana de incentivo ao casamento e, em ultima instancia, ao povoamento”, ainda mais
em regides tidas como periféricas, como foi o caso de S3o Paulo no inicio do XVIII*L, Os

recolhimentos na col6nia ndo proporcionavam as recolhidas o status de freiras como faziam

108 Na documentac3o trabalhada na presente pesquisa aparecem somente documentos destes dois documentos,
por essa razdo foram os Unicos mencionados aqui.

109 Algranti explica que a primeira menc¢3o ao recolhimento é de 1718 em resposta a um documento de 1715.
Ver: ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Col6nia: condicdo feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 85.
Segundo relagdo de bens do recolhimento, a data de fundagado é 1685. Ver: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7.
Pasta 1.1.15. Doc. 57. p. 162 e 173.

110 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Coldnia: condi¢do feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 61.

11 ipidem. p. 61 a 64 e p. 73.



51

as mulheres das elites que se recolhiam nos conventos professos do reino, contudo, estes
surgiram para suprir a falta destes espagos na América portuguesa e tornaram-se uma opgao
para as mulheres que gostariam de viver como religiosas, sem enfrentar os perigos e custos
de viajar para Portugal'?2. Os recolhimentos femininos se consolidaram para “prevenir,
controlar ou punir a conduta das mulheres. Zelavam pelos bons costumes em defesa da moral
publica. Eram [...] protetores do ‘bem comum’!13”

Feitas essas breves consideracdes sobre espacos de clausura feminina!4, retoma-se os
documentos oriundos dos recolhimentos da Concei¢gdo da Divina Providéncia e de Santa
Teresa. Datado de 1736, hd um requerimento!!® dos cidaddos da cidade de S3o Paulo
solicitando um traslado de ordem real para que o Recolhimento de Santa Teresa se tornasse
um convento de freiras professas, ja que segundo os cidaddos o rei ja havia concedido licenca
para isso devido a representacdo que havia feito Rodrigo César de Menezes a instancia dos
superiores.

Ha, no mesmo conjunto documental, um documento ja trabalhado também por Leila
Algranti'®, Trata-se de um requerimento!!’ de 1766 de Jodo Martins de Afonseca e seus
parentes, “pessoas todas principais da primeira nobreza desta capitania” a respeito de uma
situacdo ocorrida entre sua filha Escoldstica de Afonseca e uma escravizada Eclesiastica da
Veiga, ambas recolhidas no Recolhimento de Santa Teresa. Na situa¢do, Escolastica haveria
dado “boffetadas na cara” de Eclesiastica, que se defendeu, retribuindo as “boffetadas” e se
gueixando ao Reverendo Vigdrio da Vara da cidade. Este Vigario, segundo consta o documento,
teria ido ao recolhimento e puxado ele préprio as orelhas da Escolastica, ordenando a
“execu¢cam de outro procedimento, nam sé excessivo, execrando, mas também indigno”, no
gual Escolastica deveria ser acoitada 24 vezes pelas mados de uma negra, mesmo quando a
Regente do Recolhimento, Marta Leite se mostrou contraria a esse castigo. Outro castigo

atribuido a filha do suplicante foi a de passar trés dias tendo como refeicdo apenas o jantar.

112 pidem. p. 70 e 71.

113 Ibidem. p. 106.

114 para reflexdes mais aprofundadas sobre os conventos e recolhimentos femininos como espacos de defesa da
chamada “honra feminina”, ver: ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Col6nia: condigdo
feminina nos conventos e recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia,
Edunb, 1993.

115 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 1. p. 1.

116 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Coldnia: condi¢do feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 224-226.
117 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 14. p. 16 e 17.



52

Por esses e tantos procedimentos, o Jodo Martins e sua familia procuraram ao governador e
capitdo-general, para que este atendesse aos seus pedidos de aplicar “remédio prompto”, visto
que se achava o “povo ofendido” e a cidade “escandalizada”, caso ficasse “impugne
semelhante excesso”.

Algranti explica que o tom de indignagao da familia presente no discurso acima
apresentado “sdo perfeitamente compreensiveis no interior dos valores da sociedade colonial.
Uma escrava acoitar uma menina branca, e ndo ser punida, ao contrdrio, ela mesma executar
o castigo porque a jovem havia batido numa escrava [...] eram fatos estranhos e
inaceitaveis”!'® segundo a ldgica escravista e hierarquizada que regia aquela sociedade. Essa
situacdo escapa ao recorte cronoldgico estabelecido na presente pesquisa, mas em muito
dialoga com as demais situagGes apresentadas e discutidas no segundo capitulo desta
dissertacao.

Finalmente, os demais documentos oriundos de recolhimentos sao relacdes de bens e
extratos que os acompanhavam. Para o Recolhimento da Conceigdo da Divina Providéncia de
S30 Paulo, a relagdo'? escrita pela regente Maria Caetana da Assumpcdo ao Antdnio Manuel
de Mello Castro e Mendong¢a em 1798 informa que o recolhimento foi fundado pelo Luis
Antonio de Souza Botelho Mourdo por consentimento e presen¢a do Governador do Bispado,
Antonio de Toledo Lara e corregedor da comarca, José Gomes em 1774, sem confirmacao
expressa, mas com consentimento do rei. Segundo a relacdo, o recolhimento constava com
vinte e trés recolhidas, nenhuma educanda, nenhuma “servente ou escrava”, nenhum bem de
raiz. Conforme a regente, ndo havia juros nem rendas, mas havia, quinze “Escravos, escravas
casadas, para o servico da casa de porta fora, 9 filhos destes de menor idade, 6”, além de 7
bois para carregar lenha.

J& segundo a relacdo!?° de bens do Recolhimento de Santa Teresa, informa-se que o
recolhimento teria sido fundado pelo Bispo Dom José de Barros e Alarcdo em 1685. Haveria
de “profissdao e coro” trinta e uma pessoas; trinta e uma religiosas professas; 3 educandas; 4
mocas serventes. Quanto aos bens de raiz, haveria 1 chacara nos suburbios da cidade, com
pastos de animais, que renderia um total anual de cinquenta mil réis, doada por Jodo

Domingos em pagamento do dote de suas filhas recolhidas no recolhimento, além de 1 outra

118 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Coldnia: condi¢do feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 224.

119 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 53 e 54. p. 157 e 158.

120 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 57 e 58. p. 172 a 174.



53

chacara “vulgarmente chamada de Samambaia” a 1 légua de distancia da cidade, doada por
Manuel José Pereira de Andrade em pagamento de dote. Essa segunda chdacara, de acordo
com a relacdo, sé se conservaria por ter alguns escravizados e 4 bois de carro, em que se
conduzia lenha para o recolhimento, além de 5 ou 6 vacas. A relagdo também informa que,
dentre os edificios do recolhimento, existiriam vinte e seis moradas de casas, térreas e
pequenas: por 2 delas se pagava aluguel de mil e seiscentos réis cada uma e as mais trés com
aluguel de oitocentos réis, 9 de mil cento e vinte réis e outras de mil duzentos e oitenta réis
por més quando tém alugadores que pagam.

Trata-se de uma das relagdes de bens mais detalhadas. Segundo ela, somadas as rendas
das casas e os juros, obtinha-se setecentos mil réis, usados para as despesas da sustentacdo
das religiosas, educandas e serventes e na reparac¢do da Igreja e das casas. No documento, a
regente informou que comumente as despesas excedem a receita. Segundo a relacdo, o
recolhimento contava com treze escravizados menores — inclusive bebés — e dezessete
escravizados maiores, dentre eles 9 eram homens e que “pouco servico se tem delles, por
passarem quase todo anno em consertar e reparar os edificios”, as mulheres “servem dentro
e fora do Recolhimento”. A regente encerrou a relacdo informando que o recolhimento nao
contava com frutos, visto que o milho, mandioca, feijao, aglicar e outros viveres eram o que se

comprava com os aluguéis das casas.

1.1.4. Beneditinos

A ordem de S3o Bento é uma das mais antigas, remonta do periodo medieval'?!.
Segundo Souza, trata-se de uma comunidade regida pela regra escrita no século VI, a qual vai
além de um sistema legislativo, visto que rege o bom comportamento e atua como
instrumento civilizatdrio. A Regra de Sao Bento estabelece as formas de distribuicdo dos cargos
e dos recursos da comunidade, estipula penalidades e coercdes especificas para cada delito,
visando manter uma coesao interna. Esta ordem difere-se das demais trabalhadas, por

caracterizar-se como uma ordem monastica, e n3o mendicante!?2,

121 Sobre a atuac3o da ordem beneditina durante a Idade Média e mudancas sofridas ainda no periodo, ver:
VAUCHEZ, André. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VIl a XIll) - Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Ed., 1995.

122.50UZA, Jorge Victor de Araljo. Para além do claustro: uma Histdria Social da inser¢do beneditina na América
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em Histdria), Universidade Federal Fluminense, Niteroi,
2011. p. 33 a 36.



54

No século XVI em Portugal foi criada a Congregacao beneditina, isto é, conforme Jorge
Victor de Araujo Souza, “a reunido de varios mosteiros dispersos ao redor de uma Unica abadia
e com o estabelecimento de estatutos comuns”, visando uma maior homogeneizacao de
comportamentos e novas formas de pertencimento a comunidade religiosa'?3. As implicac¢des
dessa congregacdo foram vistas entre 1566 e 1590, com a profunda reforma que sofreram os
mosteiros beneditinos de Portugal, em muito relacionadas ao Concilio de Trento. Em 1581, a
ordem beneditina foi a América portuguesa pela primeira vez, e até 1798 concentraram-se
apenas na assisténcia aos colonos e ergueram conventos e fazendas, as chamadas cercas, na

Bahia, Rio de Janeiro, Pernambuco e S3o Paulo. A esse respeito, explica Souza:

Expansdo/congregacdo é bindmio que melhor define a dindmica da Ordem
beneditina em Portugal no final do quinhentos. Um movimento centripeto e
centrifugo ocorria simultaneamente — expandir para congregar; congregar para
expandir — e as ‘partes do Brasil’ serviam muito bem a este propdsito?*,

O mosteiro de Sao Paulo, segundo Souza, teve nimero infimo de doac¢des recebidas
em seus momentos iniciais, quando comparado aos das demais capitanias. Recebeu a primeira
doacdo em 1598 pelo capitdo-mor Jorge Correia e teve a primeira ermida fundada no ano
seguinte pelo Frei Mauro Teixeira, monge que fazia parte da comitiva do governador Francisco
de Souza. Conforme o autor, “o documento que pode ser considerado a ‘certiddo de
nascimento civil do mosteiro’ é a carta de sesmaria passada ao mosteiro pela camara da Vila
de S3o Paulo, em 1600, oferecendo chdos para instalacdo dos beneditinos”. Em S3o Paulo, a
Ordem de S3ao Bento ndao concorria com tantos outros poderes locais como em outras regides.
Na verdade, os poderes locais, representados pela figura da Camara ao longo do XVII, ao
oporem-se contundentemente aos jesuitas sobretudo a respeito do uso de mao de obra
indigena, foram importantes doadores aos beneditinos, como se vé nas relagdes de bens

trabalhadas nesta secdo. A respeito dessas doacdes, explica Souza:

As doagdes aos religiosos ndo cessaram ao longo dos anos. Entretanto, no momento
inicial de fixacdo da Ordem é que tais beneficios foram mais relevantes, por
estabelecerem as bases para a territorializacdo empreendida pelos religiosos. [...]
muitas destas doagdes ndo tiveram uma motivacdo exclusivamente de ordem
devocional. No entanto, é incontornavel, tratando-se de uma instituicdo religiosa, o
fato dos vinculos envolverem crengas, rituais e sociabilidades tipicas do catolicismo.
Estes aspectos das tramas entre os religiosos e os demais vassalos também
corroboraram na demarcacgio dos espacos da Ordem??.

123 Ibidem. p. 38.
124 bidem. p. 54.
125 bidem. p. 92 a 96.



55

Na capitania de Sdo Paulo, os beneditinos organizavam-se em “casas satélites” que nao
eram regidas por um abade, e sim por um “monge presidente”, e eram habitadas por poucos
monges que cultivavam pequenas rog¢as para subsisténcia, ao menos em seus anos iniciais.
Casas assim foram fundadas em Parnaiba (1643), Santos (1650), Sorocaba (1660) e Jundiai

(1668), acompanhando, nestes dois ultimos, o processo de fundagdo das vilas.

MAPA 5 — Mosteiros e hospicios beneditinos (Sao Paulo, 1722-1748)

©Hospicio de Sao Bento de Jundiai

Hospicio de Nossa Senhora do
Desterro de Parnaiba
©Mosteiro de Séo Bento de Sao

Legenda

Espacos beneditinos na Capitania de Sdo Paulo

Beneditino
Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criagdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Historia Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://Ihs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal de Hist%C3%B3ria Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
Utilizou-se as coordenadas das cidades atuais, obtidas pelo Google Maps como base, por isso, a localizagdo dos
espacos é aproximada e com objetivo ilustrativo. Pelo mesmo motivo, alguns deles se sobrepdem. Contudo, nesta
secdo, estdo apresentados mapas com os espacos separados por ordem religiosa, para uma melhor observacao.
Pontua-se que eles ndo esgotam todos os espagos — mosteiros, conventos, hospicios, colégios etc. —,
contemplando apenas os mencionados na documentacgdo base deste trabalho, isto é: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7.Pastas 1.1.13 2 1.1.15.

As ordens monasticas, desde o inicio da colonizagdo portuguesa, demonstraram a
intencdo de acumular bens e de organizar uma rede de autoabastecimento, o que indicava a
necessidade de terras para cultivo de rocas e cercas, destinadas a criacdo de animais. Ainda,

carceres de escravizados, casas para pajens, cozinha, enfermarias para escravizados, depdsitos


http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital

56

de lenha, oficinas diversas, senzalas, estrebarias, entre outros, também se concentravam
nestes mosteiros e eram parte essencial da vida em claustro. Oliveira identifica essa presenca
no espaco paulista, nas moradias beneditinas de Nossa Senhora da Assunc¢do (1730-1735), em
Sdo Paulo; Nossa Senhora do Desterro (1736-1741), em Santana de Parnaiba; e de Nossa
Senhora da Visita¢do (1667), em Sorocaba®?®.

Tem-se registro das relacbes de bens de alguns espacos beneditinos!?’ em 1797:
Mosteiro de S3o Bento da cidade de Sdo Paulo, escrita por Frei Fernando da Madre de Deus,
abade de S3o Bento?8; Hospicio de Nossa Senhora do Desterro de Parnaiba, escrita pelo Frei
Antonio de S3o José Faxardo, presidente do Hospicio'??; Hospicio de S3o Bento da vila de
Sorocaba escrita por Frei Francisco de Santa Maria Piedade[?], presidente do Hospicio®%.

Na primeira relagao, o abade do mosteiro narra as origens do mosteiro. Segundo ele,
em 1598 teria chegado o Frei Mauro Teixeira a mando do Padre Provincial para atuar como
missiondrio, e assim recebido agasalho e lugar para habitacdo, onde fundou uma pequena
capela com a invocacdo de S3o Bento e depois se retirou para a Bahia. Em 1619, segundo
narrou o abade, Dom Francisco Sousa Marqués das Minas conduziu trés monges da Bahia para
S3o Paulo e com os oficiais da cdmara lhes conferiu a mesma capela antiga e mais uma légua
de terras. Na data de escrita da relagao, segundo explicou o abade, o mosteiro tinha 5 monges
conventuais sacerdotes e estava-se a espera de mais 3 que o Padre Provincial iria mandar para
preencher o niumero de falecidos. O mosteiro também contava com 2 donatos. O abade em
seguida passou a listar todos os bens de raiz que o mosteiro possuia, incluindo o nome das
fazendas e casas, os doadores, e a situacdo da producdo de cada uma delas, as rendas e juros
gue provinham destes espacgos e os escravizados pertencentes a cada um deles.

Das fazendas e casas do Mosteiro de Sao Bento da cidade de Sdo Paulo tinham-se em
torno de quarenta moradas e 3 fazendas, cada uma com suas respectivas rendas, mais ou

menos escravizados e producdes. Segundo o abade, o mosteiro tinha dezessete foreiros junto

126 OLIVEIRA, Marcelo Almeida. Os conventos e/ou mosteiros na paisagem colonial brasileira: contribuicdo ao
entendimento de seus espagos abertos ou suas cercas. Revista de Histdria da Arte e da Cultura, Campinas, SP,
n. 21, p. 72-86, 2021. Disponivel em:
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719. Acesso em: 11 out. 2023. p. 76 e
77.

127 A relagdo de bens do Hospicio de Nossa Senhora do Desterro de Parnaiba e do Hospicio de Sorocaba n3o
apresentam data, mas segue o padrao das demais e foram armazenadas juntas, sendo possivel supor que sejam
do mesmo periodo.

128 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 43. p. 137-144.

125 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 44. p. 145 e 146.

130 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 45. p. 147.



https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719

57

a cerca, cujo foro rendia anualmente dezoito mil réis. Ele finaliza a relagdo citando os ganhos
em dinheiro de juros que o Mosteiro recebia que somavam “1:291$715 por créditos abonados
com fiador ou hipoteca”. Finalmente, ele listou as quantias passadas em troca de missas por
cada doador ou doadora. Ha doagdes feitas no final do século XVII, mas também no inicio do
XVIII. Estes doadores foram Manoel Fernandes Filho em 1722, Custddia Pais em 1727, capitdo
Francisco de Camargo em 1667, Matheus de Mattos em 1727, Salvador do Valle em 1660, José
Ramos em 1714, Pedro Fernandes Aragones em 1656 e José Ramos em 1720, segundo listou
0 abade?3?,

Uma busca simples no Projeto Resgate pelos nomes desses principais doadores do
Mosteiro de Sdo Bento, da década de 1720, ndo permitiu encontrar mais do que Matheus de
Mattos e José Ramos. Esse primeiro aparece como morador da vila de Parnaiba realizando
requerimento®? para vender um sitio chamado Pinheiros, préximo a S3o Paulo. Segundo
consta no catdlogo, o sitio estava no testamento de Fernando Pais de Barros, e que deveria ir
para o primeiro clérigo descendente de Jodo Martins Claro e que “como ndo hd nem esperanca
de o haver”, pede ao rei que venda o sitio e compre uma propriedade mais rendosa. Esse Jodao
Martins Claro, como viu-se nas sec¢des anteriores, remeteu algumas das correspondéncias
analisadas na presente pesquisa. Ja José Ramos aparece em requerimento?*3 como morador
de S3o Paulo em 1715, solicitando que o rei mandasse ao sindicante da comarca, Ant6nio da
Cunha Sotomaior que lhe restituisse o dinheiro que cobrou do José Ramos por pensar que ele

estava envolvido no descaminho dos quintos e falsificagdes do ouro, ja tendo sido absolvido

131 A transcri¢do desse trecho da relac3o estd a seguir: Em 1722 Manoel Fernandes Velho para se cantar huma /

Missa em dia de Santa Anna, e dizer mais 16 an- / nualmente deo 2505000 que rendem annualmente = 125500
/ Em 1727 Custodia Pais deo 100S000 para dos juros se di- / zerem 15 Missas, que rendem annualmente = 55000
/ Em 1667 O Capitam Francisco de Camargo deo 400500 / para se lhe dizer huma Missa em todas as segundas
feiras / do anno, cuja quantia rende annualmente = 20$000 / Em 1727 Matheus de Mattos deo humas terras, que
se vende- / rdio em S3o Roque por 645000 para se dizer / huma Missa annualmente no dia do mesmo Santo cuja
/ quantia rende de juros = 35200 / Em 1660 Salvador do Valle deo humas casas na Villa de / Santos a qual se
vendeo por preco de 2505000 / para se dizer annualmente humas capella de Missas, / cuja quantia rende de juros
annualmente = 125500 / Em 1714 José Ramos deo 4005000 para dos juros se / fazer huma festa a Nossa Senhora
da Assumpcdo com / Senhor exposto, serm&o, Missa cantada annual- / mente, cuja quantia rende de juros =
205000 / Em 1656 Pedro Fernandes Aragones deo 2005000 para / dos juros se dizer huma capella de Missas an-
/ nualmente, o que se cumpre tendo-se esta capella per- / dido por falencia do seo devedor. / Em 1720 José
Ramos deo mais 150S000 para dos juros / se comprar azeite para a lampada do Santissimo Sacramento / o que
se cumpre ndo obstante perder-se este capi- / tal por falencia de seo devedor. /

132 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1).

133 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 116 (1).



58

por sentenca da Relacdo da Bahia. Esse mesmo José Ramos aparece como contratador das
Alfandegas do Rio de Janeiro e Santos em uma carta'34.

Na relagao de bens do Hospicio de Nossa Senhora do Desterro da vila de Parnaiba, o
presidente Frei Anténio de S3o José Fajardo inicia contando que o hospicio surgiu como uma
capelinha doada pelo capitdo André Fernandes em 1643 em troca de missas mensais por sua
alma. Segundo o presidente do hospicio, no periodo de escrita da carta ndo havia mais monge,
sacerdote, leigo nem donato no espaco. Dentre os bens do hospicio estavam uma fazenda
chamada Santa Quitéria comprada por 2 mil missas e que estava infrutifera e sem matos, e por
isso foi trocada por outra igual na Freguesia de Sao Roque em 1795 como Coronel Policarpo
Joaquim. Nessa fazenda colhe-se milho, feijdo, arroz e existia um cavalo. O hospicio tinha ainda
mais 1 lote de terra comprada de Jodo Fernandes e sua mulher, Colapsa Maria em 1748 e que
no periodo era estéril, ndo rendendo nada. Um outro lote do hospicio foi comprado de Antonio
Leite e sua mulher, Maria Jorge em 1771 por cento e trinta e seis mil réis em Santo André, e
estava arrendada, rendendo anualmente 6 mil réis. O hospicio possuia também casas térreas,
sendo 3 na cidade que serviam de quartel ao regimento de mexias e rendiam doze mil réis ao
ano, e 1 na rua de Boa Vista que pertencia ao altar de Nossa Senhora da Conceicdo da igreja e
que foi comprada com o dinheiro que Inés Dias doou para que fizessem festa da Nossa Senhora
da Conceicao, a qual rende onze mil réis ao ano. De juros, o hospicio recebia 5 mil réis, os
demais detalhes desse trecho estdo ilegiveis. Dentre os escravizados havia um escravizado
“para servico delle” e na fazenda 7 “a excep¢ao de hum aleijado”.

Finalmente, a Ultima relacdo de bens de mosteiros e hospicios beneditinos a que se
teve acesso foi a relagao de bens do Hospicio de S3o Bento da vila de Sorocaba. Nesta, o Frei
Francisco de Santa Maria Piedade explicou que o hospicio foi fundado pelo doador Baltazar
Fernandes em 1674, e que, na data de escrita da relagdo, contava com apenas um religioso, o
padre presidente. Devia-se realizar treze missas anuais dedicadas a esse doador. Dentre os
bens de raiz, ele explica a existéncia de 1 légua de terras doadas pelo doador as quais rendiam
anualmente dezesseis mil réis por meio dos varios foreiros que |a atuavam. Segundo o Frei,
havia também 1 chacara, no limite das terras, que estava aforada a Jer6nimo Pais de Almeida
e rendia anualmente doze mil réis e uma fazenda de criagcdo de uma légua no termo da vila de

Itapetininga, distante a 1 quadra no bairro de Sarapui. Nela havia cinquenta bois, cem vacas,

134 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 228 (1).



59

onze éguas, 2 potrinhos, 2 cavalos pastores e 4 cavalos do servico e rendia 8 mil réis
aproximadamente. Dentre as casas do Hospicio tinha-se 1 morada térrea junto ao Mosteiro de
Sdo Bento, que servia de quartel e rendia novecentos e sessenta réis e 1 casa térrea em
Sorocaba, na rua da Penha, que rendia quatrocentos e oitenta réis. No hospicio havia 1
escravizado e 2 escravizadas e na fazenda, 1 escravizado.

Ao observar todas essas relagdes de bens e a maneira como funcionavam os mosteiros
e hospicios beneditinos, pode-se concordar com Souza, que explica como a politica do
Padroado ndo se manifestou nas rela¢gdes entre a ordem beneditina e a Coroa portuguesa da
mesma maneira que nas demais ordens religiosas, uma vez que a Coroa ndo contribuiu
financeiramente de forma direta para a instalacdo da ordem de S3o Bento na América
portuguesa. Ainda, a ordem dos beneditinos sobrevivia no territério americano mediante
doacdes dos suditos que nele estavam, as quais incluiam, sobretudo, terras. Isso implicou
numa certa independéncia dos beneditinos e de suas fazendas perante a metrépole®>°. A esse
respeito, Souza salienta que nas constituicdes da Congregacdo beneditina, apelava-se para a
formacdo de patriménio da ordem, uma vez que ela ndo podia viver apenas de esmolas, o que
se configura como uma diferenca fundamental da Ordem de Sdo Bento em relacdo as demais
ordens religiosas, tidas, a principio, como mendicantes que deveriam viver exclusivamente das
esmolas’3®,

Essa evidente abundancia dos mosteiros de S3o Bento na capitania régia de Sdo Paulo
acima apresentada permitem observar um cenario de profundas relagdes dos particulares da
capitania com a instituicdo beneditina. Tais relacdes sociais, marcadas sobretudo por um
aspecto econémico de troca de favores — terras, e bens, em troca de missas ou sepultamentos
dignos —, colocavam os monges em um local ndo somente de riqueza, mas de destaque e
prestigio social. Dessa forma, situa-se melhor a maneira como estes mosteiros eram vistos,
tanto pelos irmdos neles residentes, como pela sociedade que os cercava, algo que deve ser
observado nas dinamicas de sociabilidade incutidas nas correspondéncias entre os
beneditinos ou membros de outras ordens que os citam e os governadores destinatarios de

suas demandas.

135 50UZA, Jorge Victor de Araljo. Para além do claustro: uma Histéria Social da inser¢do beneditina na América
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em Histdria), Universidade Federal Fluminense, Niterdi,
2011. p. 52 a 55.

136 1bidem. p. 172.



60

Nesse sentido, retrocedendo no tempo anterior as datas das relacbes de bens, tem-se
um documento que permite reflexdes sobre estas dinamicas sociais, remetido do Hospicio de
S3do Bento da vila de Sorocaba em abril de 1745 pelo Frei Antonio da Soledade ao governador

137 na qual o Frei explica

e capitdo-general D. Luis de Mascarenhas. Trata-se de uma carta
inicialmente que no hospicio moravam um presidente e dois monges. Segundo o Frei, no
momento de escrita do documento, viviam “com tantos disturbios, que me perciza, pello cargo
gue tenho a dar para a Vossa Senhoria llustrissima do dezasocego em que nos vemos”.

Na carta, o Frei Anténio da Soledade explica que o tabelido da vila de Sorocaba estava
recolhido no hospicio, temendo pela sua vida porque havia levantado um bastdao para um
homem chamado Anténio Antunes!®® que o foi injuriar em sua casa. Essa informac3o, o Frei
sabe “pello que dizem”. A parte seguinte da carta é bem interessante: o religioso coloca que,
como o Anténio Antunes era “paulista, com grande séquito de parentes, se achdo os mais
delles armados, com siladas por todos os cantos, reconhessendo a todos os que passam; e
sobretudo cercando nosso Mosteiro todo em roda com as mesmas siladas”. O Frei temia que
este Antdnio Antunes e seus familiares e amigos iriam tentar retirar o tabelido de dentro do
mosteiro ou mesmo o matar ali dentro. Na ultima parte da carta, o religioso explica que se
valeu da justica para guardar o Mosteiro para que ndo fizessem nenhum desacato a ele. Ele
finaliza pedindo ao D. Luis de Mascarenhas que colocasse os olhos na situacao, por servi¢o de
Deus.

Tanto a situacdo descrita pelo Frei Antonio da Soledade como algumas outras que ou
referem-se a mosteiros beneditinos ou foram escritos por freis desta ordem foram retomadas
no capitulo seguinte com maiores detalhes. Adianta-se, contudo, que o lugar do hospicio como
refugio inviolavel escolhido pelo tabelido, a categoria de “paulista” e esse temor que o Frei
indica, e mesmo a escolha do D. Luis de Mascarenhas como destinatario com a autoridade
eficaz de evitar maiores problemas, sdo pontos chave na situacdo narrada, e que agregam
complexidade as dinamicas sociais que envolviam o mosteiro e os sujeitos moradores da vila

de Sorocaba.

* %k %k

137 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10.

138 Este senhor Antdnio Antunes possivelmente é Antonio Antunes de Moura, que aparece como oficial da
camara de Sorocaba em 1747, como um dos assinantes de uma representac¢do. Ver: AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
19\Doc. 1847 (1).



61

As consideragdes sobre o papel da religidao na constru¢do do corpo politico e social da
colonia e a materializacdo deste papel nas formas como as ordens religiosas se instalaram no
espaco da capitania de Sdo Paulo elaboradas até aqui permitem encaminhar a discussao sobre
como, nas palavras de Anténio Manuel Hespanha e Maria Catarina Santos, a Igreja atuou como
uma instancia de poder que beneficiou a implantagao do império portugués. Isto é, como “um
outro tipo de dominio distinto do dominio politico formal e provavelmente mais presente,
mesmo onde o poder politico oficial ndo tinha condi¢gdes para se implantar.” Tratando

especificamente das ordens religiosas nesse processo, os autores explicam que:

tudo indica que esta forma de presencga foi mais eficaz e socialmente mais visivel,
apesar da sua informalidade e inoficiosidade, do que o poder directo da coroa,
exercido pelos seus magistrados e oficiais. Os padres, os missiondrios e as ordens
religiosas (dominicanos, franciscanos, jesuitas) tinham uma presenga continua, que
contrastava com o carater temporario das comissdes dos vice-reis, governadores ou
capitdes, justificando a rima popular goesa ‘vice-rei vai, vice-rei vem, padre paulista
sempre tem’!3,

1.2. Colonizagao

A capitania de S3o Paulo foi formada com a unido das antigas capitanias de Sdo Vicente e
Santo Amaro, vendidas a coroa portuguesa em 1709. Naquele momento, a capitania passou a
ser uma capitania régia, n3o mais governada por donatarios'*°, Neste periodo inicial enquanto
capitania régia, Sao Paulo integrava a regidao de minas, adquirindo o nome de S3o Paulo e
Minas de Ouro. Gradativamente, a partir de 1720, as regides das Minas, Goids e Mato Grosso
deixaram de fazer parte de S30 Paulo'®!. Entre 1748 e 1765, a capitania régia de S3o Paulo foi
anexada a do Rio de Janeiro, algo que somente se desfez com a agao pombalina, que devolveu

sua autonomia.

139 HESPANHA, Antdnio Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceanico. In: HESPANHA,
Anténio Manuel (coord.). Historia de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa, 1998. p. 361.

140 A respeito de capitanias hereditarias ver: SALDANHA, Anténio Vasconcelos de. As capitanias do Brasil.
Antecedentes, desenvolvimento e extingdo de um fenémeno atlantico. 22Ed. Lisboa: CNCDP, 2001. Por ter
“demorado” para se tornar uma capitania régia, a capitania de Sao Paulo, conforme aponta a historiografia,
tinha a “fama de rebeldes e maus vassalos” por parte de seus habitantes, a qual perdurou por bastante tempo.
Sobre essa tematica ver: Laura de Mello e Souza retoma muito bem esses debates em: SOUZA, Laura de Mello
e. Vicios, virtudes e sentimento regional: Sdo Paulo, da lenda negra a lenda adurea. Revista de Histéria, [S. I.], n.
142-143, p. 261-276, 2000. Disponivel em: https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso
em: 29 fev. 2024. Ver também: SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infamia na
representacdo dos moradores da capitania de Sdo Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Histéria:
Revista do Programa de Estudos Pés-Graduados de Histéria, [S.I.], v. 57, 2016. Disponivel em:
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023.

141 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 89 e 90.



https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071

62

Dentre as vilas da que estavam no interior da capitania régia de Sdo Paulo até o final do
século XVIIl tinha-se, por regido’*?:
I- Vale do Paraiba: Guaratinguetd (1651), Jacarei (1653), Taubaté'*?® (1645),
Pindamonhangaba'4* (1705), Cunha (1785);
- Capital e vilas limitrofes: cidade de S3o Paulo#> (1560), Mogi das Cruzes!*® (1611), Santana

de Parnaiba (1625), Atibaia'*’ (1769), S3o Luis do Paraitinga'*® (1773), Braganca (1797);

142 A divisio das vilas por regido seguiu o formato apresentado em MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento
demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). Sdo Paulo: EQUSP, 2000. Nele, a autora optou pela ideia
de capitania-provincia, abrangendo até o ano de 1872, diferentemente da opgao adotada aqui. Nota-se que
excluiu-se as regiGes de Mato Grosso, Minas Gerais e mesmo Rio de Janeiro, que tiveram ao longo do século
XVIII suas relagdes jurisdicionais com Sdo Paulo, muito bem descritas em SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.)
BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das.
Histdria de Sdo Paulo colonial. S3o Paulo: Editoria UNESP, 2009. Contudo, preferiu-se essa organizagdo das vilas
da capitania de S3o Paulo porque sdo vilas que aparecem de maneira mais frequente na documentacdo
trabalhada.

143 ver: ALVES, Mauricio Martins. Formac3do de lacos parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848. Cadernos
de Histdria (Belo Horizonte), v.8, p. 64-84,2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880. Acesso em: 29 fev. 2024.
e ROSA, Domingos Savio de Campos. Confrontos e arranjos. Transgressoes e vida cotidiana em Taubaté - 1860-
1890. 2010. Dissertacdo (Mestrado em Histéria Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas,
Universidade de S3ao Paulo, Sdo Paulo, 2010.

144 \fer: LEAL, Silvia Kameyama Domingos. Uso da cartografia e da geomorfologia na constru¢io de mapas de
potencial arqueoldgico para sitios pré-coloniais: um estudo de caso em Pindamonhangaba, estado de Sao Paulo
2017. Dissertagdo (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2017.

145 Ver: GLEZER, Raquel. Chdo de terra: um estudo sobre S3o Paulo colonial. 1992. Tese (Livre Docéncia) —
Universidade de S3o Paulo, Sdo Paulo, 1992.

146 \ier: DIAS, Madalena Marques. A formagcdo das elites numa vila colonial paulista: Mogi das Cruzes (1608-
1646). 2001. Dissertagdo (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2001.

147 \Ver: FRIEDMANN, Daniel Isaac. A bem da republica: justica e governo no nascimento de uma vila colonial
(Atibaia 1759-1799). 2019. Tese (Doutorado) — Universidade de S3o Paulo, Sdo Paulo, 2019.

148 \Ver: BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Criando porcos e arando a terra: familia e compadrio entre os
escravos de uma economia de abastecimento (S3o Luis do Paraitinga, 1773-1840). 2007, Anais. Floriandpolis:
UFSC, 2007. Disponivel em:
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar CAP_23 2805460 CriandoPorcosEArandoATerra.pdf. Acesso em: 14 jun.
2024.



https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf

63

ll- Litoral: S3o Vicente!#® (1532), Santos!*® (1545), Itanhaém?®! (1561), Iguape (1577),
Cananeia (1600), Sdo Sebastido (1636), Ubatuba (1637), Paranagua®®? (1649), Sabauna (1770),
Guaratuba (1771), Antonina (1797);

IV - Caminho do sul: Sorocaba®>® (1661), Curitiba®* (1693), Itapeva (1769), Apiai (1771),
Itapetininga (1771), ltapeva (1776), Piedade (Nossa Senhora da Piedade de Lorena) (1788),
Lages (1774); Castro (1789)

V- Oeste paulista: Jundiai (1655), Itu'®>> (1657), Piracicaba (1774-1776), Mogi-Mirim (1769),
Mogi Guacgu (1769), Porto Feliz (antiga freguesia de Araritaguaba) (1797), Campinas (1797).

149 \ler: RIBEIRO, Fernando Victor Aguiar. Sertdes fluidos: discuss3o sobre as espacialidades na por¢do meridional
da América portuguesa: o caso da Capitania de Sao Vicente. Revista Espacialidades, [S. I.], v. 10, n. 01, p. 46-82,
2016. Disponivel em: https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678. Acesso em: 16 fev. 2024.
150 er: BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: génese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024.
Tese (Doutorado) - Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2024. Disponivel em:
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/. Acesso em: 14 jun. 2024.

151 Ver: MENDONCA, Regina Katia Rico Santos de. Escraviddo indigena no Vale do Paraiba: exploracdo e
conquista dos sertGes da capitania de Nossa Senhora de Itanhaém, século XVII. Dissertacdo (Mestrado) —
Universidade de Sao Paulo, Sado Paulo, 2010. Disponivel em:
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/. Acesso em: 14 jun. 2024.

152 yver: PEGORARDO, Jonas Wilson. Dois espagos, diferentes caminhos: acées de ouvidores régios nas comarcas
de S3o Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Trago, 2022.

153 \/er: BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Viver e sobreviver em uma vila colonial: Sorocaba, séculos XVIII e
XIX. Sdo Paulo: Annablume/Fapesp, 2001.

154 Ver: CHAGAS, Paula Roberta. Usos cotidianos do parentesco espiritual: Curitiba na transi¢do do século XVII
para o XVIII. 2010. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade Federal do Parana, Curitiba, 2010.

155 RIZZI, Emerson Luis. Rastreando a ilegitimidade em uma vila colonial: a vila de Itu. 2006, Anais. S30 Paulo:
USP, 2006. Disponivel em:
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar CAP_5 1590934 RastreandoAllegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf. Acesso
em: 14 jun. 2024.



https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf

64

MAPA 6 — Capitania de Sao Paulo, séc. XVIII

3 : y

» *.’Q ’," ‘—Lr
- Vv via =
‘. 4 2 ’ -
\ &N S.Pauo y
. ? '
h .
. “ . N
?‘,‘ Jungiai Pamaiba -
. ~ 1624 .
v L\.m, Paulo I h& Foless"
M“c, (1560) Sy “‘ . L& Rlo de JanelfO
N ¢ n
/ M'\‘.L - .‘{jf#p’ F;pdanwm.mfmba (1705)
- $ el
: \ ¢ Guaratingueta (1651
f } Sorthioe ' Taubaté (1645
7S99 . k‘. w (16N
]
l Casteo (1780) Santos (1545
~v‘-nu, S Vicente (1532
L ,rl',d ' "' m l-..\ A
. - (1603 Nanhad >J4
"’1‘ - Iguape (1538)
% ) i / Cananda (1501
Guaratuta (1771
s - o ¢ Paranagua (1648
- BOOS (1771 ———
e g SO Ty .‘:- S8&0 Francmsco (168(
| S "
. * 47 Desterro (1726)

Laguna (1714
{

Fonte: Capitania de Sdo Paulo 1709-1720. (Detalhe de mapa extraido de SIMONSEN, R. Histéria Econdmica do
Brasil. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1969. Encarte entre as paginas 254-255. As datas de fundagdo das
vilas foram acrescentadas ao mapa original, bem como as localidades de Sdo Francisco (1660) Guaratingueta
(1651), Lapa (1806) e Parnaiba (1625). Além disso, no original, Desterro (1726) possui se nhome atual, ou seja,
Floriandpolis. Apud: PEGORARO, Jonas Wilson. Ouvidores régios e centralizagdo juridico-administrativa na
América portuguesa: a comarca de Paranagud (1723-1812). Dissertacdo (Mestrado) Universidade Federal do
Parana, Curitiba, 2007. p. 48.

O movimento de erigir cada uma dessas vilas esteve estreitamente relacionado aos
movimentos de apresamento dos povos indigenas nas idas aos sertées ou mesmo de antigos
aldeamentos®®. O significado colonial de erguer formalmente uma vila ndo necessariamente
representava uma evolucdao demografica ou econdmica de povoados. Para S3ao Paulo,
conforme explica John Manuel Monteiro, fundar vilas significava ocupar efetivamente um
local, instituindo nele camara municipal, registro de notas e juizado de érfaos, além de claro,
instituicOes eclesidsticas, cujo papel fundamental era de criacdo, garantia e transmissao dos
direitos de propriedade, que incluiam evidentemente terras e forca de trabalho indigena®>’.

Para o contexto pombalino, Vania Moreira postula que “pode-se interpretar o processo de

156 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3o Paulo. 22Ed.S30 Paulo:
Companbhia das Letras, 2022 [1994]. p. 101 e 110 a 113. Para pensar os aldeamentos indigenas, ver: Projeto VIP
- Vilas Indigenas Pombalinas em:_https://osbrasisesuasmemorias.com.br/vip/sobre-o-projeto/.

157 Ibidem. p. 107-110.



https://osbrasisesuasmemorias.com.br/vip/sobre-o-projeto/

65

secularizacdo das antigas missdes indigenas e sua elevacdo a condicao de vilas e lugares como
um claro aprofundamento do poder da Coroa, por meio da ocupacdo politica do territério” 1>,

Ainda, é possivel observar como muitas dessas vilas foram fundadas junto a descoberta
das minas. E interessante mencionar o papel desempenhado pelos paulistas nesse contexto e
as configuracdes politicas a ele relacionadas. Nesse sentido, a conjuntura econdmica nos finais
do XVII estava num cendrio desfavoravel devido a queda dos produtos coloniais, dentre eles o
aclcar, e que uma das a¢cdes da monarquia portuguesa para mitigar essa situacao foi incentivar
oficialmente a busca por metais preciosos, remetendo cartas as autoridades e aos principais
sertanistas paulistas para que se empenhassem nesse empreendimento. Contudo, apesar de
almejar que particulares buscassem as minas, o reino também pretendia ter controle da
situacdo, enviando representantes régios para acompanha-los de perto®°.

A atuagao dos paulistas em outros empreendimentos coloniais, inclusive em conflitos
ocorridos antes das descobertas do ouro, ndo era desconhecida pela metrépole!®. Por esse
motivo, Carla Maria Carvalho de Almeida e Moénica Ribeiro de Oliveira entendem que os
paulistas desenvolveram uma cultura prépria e peculiar de estabelecer negociacbes para
obtencao de mercés, demonstrando uma clara percepc¢ao e consciente utilizagdo da economia
da graca. Segundo elas, estes sujeitos passaram a oferecer explicitamente seus servicos em
troca de recompensas previamente negociadas, “levando as Ultimas consequéncias os
mecanismos de estabelecimento das relacdes politicas comuns ao Antigo Regime”162,

Nao se deve esquecer que, parte intrinseca dessa ocupacgao politica do territério era a

premissa ideolégica da salvacdo, a qual era o principio norteador da evangelizacdo na

158 MOREIRA, Vania Maria Losada. Povos indigenas e novas experiéncias urbanas na América portuguesa:
reformismo pombalino, participagdo politica e pesquisa em rede colaborativa. Espago Amerindio, Porto Alegre,
V. 17, n. 1, p. 235-268, jan./abr. 2023.Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555. Acesso em 02 nov. 2023. p. 243.

159 ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Ménica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundac¢do da
Colénia de Sacramento e “achamento” das Minas. In: FRAGOSO, Jodo., GOUVEA, Maria de Fatima (org.). O Brasil
Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 12Ed. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 282 a
286.

160 Dentre os conflitos coloniais com atuac¢do dos paulistas que a metrépole reconhecia, as autoras destacam o
combate ao quilombo dos Palmares e a guerra do Agu. Ver: ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA,
Moénica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundagdo da Col6nia de Sacramento e “achamento” das Minas. In:
FRAGOSO, Jodo., GOUVEA, Maria de Fatima (org.). O Brasil Colonial, volume 2 (ca. 1580 — ca. 1720). 12Ed. Rio de
Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 288 e 289.

161 1bidem. p. 289.



https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555

66

propagacido da fé para além das fronteiras da Europa'®?. Entendendo o batismo, por exemplo,
como instrumento de inclusdo dos povos nativos dentro da ordem colonial, é possivel
identificar a transformacao destes de “bons cristdos” a “bons suditos”, e o estabelecimento de

III

formas de dominio duradouras e os projetos de “conquista espiritual” nos territdrios
possibilitaram a incorporacdo destes pelos ibéricos'®3. Nesse sentido, Federico Palomo e
Aliocha Maldavsky observam como as missdes se transformaram em um interessante e
complexo dispositivo de disciplinamento desempenhado pelas instancias eclesidsticas como
um marco das politicas confessionais promovidas pelas monarquias ibéricas. Os autores
apontam como foram intensas e frequentes as articulagdes entre as missdes e os poderes
diocesanos'®.

Ndo é a toa que, conforme Beatriz Piccolotto Siqueira Bueno, a rede eclesidstica
precedia a civil, inclusive em termos juridicos. Era por meio da Igreja, da oficializacdo de
ermidas, que institucionalizava- se povos dispersos: “a elevacdo de uma comunidade ao
estatuto de capela curada significava a ascensdo de uma regido indspita a nucleo reconhecido
pela Igreja e também a garantia de visita de um pdroco (cura)”!®>. Criavam-se, portanto,
espacos de poder pautados por elementos juridicos e administrativos que continham uma
légica prépria de funcionamento, que pressupunha a sociedade como um corpo, “em que a
disposicao dos 6rgaos e as fungdes estavam definidas pela natureza. Assim, era da natureza
das coisas que os suditos seguissem os ditames dos governadores, que tivessem que governar
em vista do bem comum?” 16,

Tanto a administracdo tida como central, como a local tinham suas prerrogativas sobre

o “fazer justica”, isto é, manter o equilibrio e a ordem social, dando a cada um o que lhe era

162 SABEH, Luiz Antonio. Semeando um Novo Mundo: A Companhia de Jesus e a administra¢gdo Habsburgo no

Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histéria) - Setor de Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Parana,
Curitiba, 2014. p. 18.

163 MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misidn en los espacios del mundo ibérico: conversiones, formas
de control y negociacién. In: XAVIER, Angela Barreto; PALOMO, Federico; STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias
Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII): Dindmicas Imperiais e Circulagdo de Modelos
Administrativos. Imprensa de Ciéncias Sociais: Lisboa, 2018. p. 543-590. p. 553.

164 Ibidem. p. 562.

165 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatacdo dos confins: caminhos, vilas e cidades na formagdo da Capitania
de S3o Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista, Sdo Paulo. v. 17. n. 2. p. 251-294. jul-dez 2009. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/50101-47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024. p. 252.

166 SOUZA, Laura de Mello e. O sol e a sombra: politica e administracdo na América portuguesa do século XVIII.
Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006. p. 48. Ver também: PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espagos, diferentes
caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de S3o Paulo e de Paranagua (primeira metade do século
XVIIl). Belo Horizonte: Fino Trago, 2022. p. 16.



https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013

67

de direito!®’. A justica, nesse sentido, era a principal atividade do poder da monarquia
portuguesa, aplicada por vdrias instituicdes que foram criadas — Desembargo do Pago,
Secretaria de Estado dos Negdcios da Marinha e Dominios Ultramarinos, Mesa da Consciéncia
e Ordens, Casa da Suplicacdo, Conselho Ultramarino, Conselho da Fazenda'®®. A centralidade
dessas instituicdes ndo se dava apenas na atividade administrativa, mas também no que seria
“jurisdicdo”, a esséncia da ordem e do “bom governo”, segundo argumenta Pedro Cardim?1°,

Aos poucos a monarquia lusa foi inserindo oficiais e instituicGes para o territério da
América, seguindo o modelo do reino, apesar das peculiaridades. Foi o caso das capitanias
hereditarias, sistema no qual eram doados lotes de terra para donatarios particulares,
encarregados de promover o povoamento, realizar a exploracdo econémica e exercer o
governo, o comando militar e os poderes da justica. Contudo, observando as capitanias
comparativamente, havia uma flexibilidade politica, juridica e administrativa entre elas,
derivadas das adaptacdes em cartas de doagdo e confirmagdo dos poderes e jurisdicdes de
cada capitao'’°.

Como pontuam Anténio Manuel Hespanha e Maria Catarina Santos,

0 império portugués ndo se estrutura sobre um modelo Unico de administracgdo,
antes fazendo conviver instituicGes muito variadas (instituicdes municipais e
senhoriais de tipo europeu, capitanias-donatarias, feitorias-fortalezas, situacGes
politico-institucionais desenhadas, caso a caso, em tratados de paz, de vassalagem e
de protectorados, simples enquadramento tactico a partir de redes de relagGes
comerciais, da ac¢do dos missionarios ou mesmo da presenga de aventureiros
portugueses, etc.) em territdrios também eles multiplos, de acordo com as intengées
e oportunidades de ocupacgdo'’’.

z

E interessante, portanto, pensar a capitania régia de S3o Paulo, e as capitanias
donatariais que a originaram, como inseridas dentro de uma ldgica de colonizacdo na qual
havia tarefas especificas para a monarquia e para os seus vassalos, que assumiam
determinadas prerrogativas que os constituiram como elite colonial. Dentro dessa ldgica de

colonizacdo, tinha-se a dindmica de servico-beneficio, que moldou a maneira como os tais

167 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espacos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de
Sdo Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Traco, 2022. p. 239.

168 1bidem. p. 266.

169 CARDIM, Pedro. “Administra¢cdo” e “governo” uma reflexdo sobre o vocabuldrio do Antigo Regime. In:
BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Licia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e praticas politicas no
império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005. p. 47.

170 pPEGORARO, Jonas Wilson. Dois espacos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de
S3o Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Trago, 2022. p. 253 e 254.

171 HESPANHA, Anténio Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Ocednico. In: HESPANHA,
Anténio Manuel (coord.). Historia de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807). Lisboa: Estampa. 1998. p. 353.



68

vassalos agiam nos variados e multiplos espacos coloniais em troca de mercés por parte do
reino. A distribuicdo de mercés, na forma, por exemplo, de sesmarias, era “a forma de
construir uma elite detentora de recursos [...], engajada e comprometida com o processo de
ocupacdo e que fornecesse os quadros para administracdo colonial”!’2, como se discutiu
adiante. Era essa dinamica de distribuicdo de mercés, de troca de favores, que constituia a
relagdo politica entre os membros do corpo social. Ao mesmo tempo, segundo Ricupero, tal
dinamica colonial possibilitava uma espiral crescente de status social que envolveu grandes e
pequenas personalidades, uma vez que as remuneragdes eram sempre proporcionais a
importancia do servico e a nog¢do de qualidade da pessoa que o realizaval’3.

O objetivo aqui foi situar essas légicas e apresentar alguns elementos que configuraram
a colonizagao portuguesa no espag¢o da capitania de S3ao Paulo, permitindo uma melhor
compreensdao das motivacdes, acdes e expectativas de ac¢des dos sujeitos historicos
remetentes e destinatdrios da documentacgao estudada. Isto é, a maneira como determinados
religiosos se relacionavam com os governadores e capitdes-generais da capitania ndo podem
ser entendidas de maneira isolada das possibilidades e prerrogativas que estes sujeitos tinham
naquele universo, que era embebido de distribuicdo de recompensas, de expectativas de
recebimento dessas recompensas e de légicas muito especificas de ascensado e prestigio social.
A seguir, essas dinamicas podem ser observadas historicamente, pensando no caso especifico
da administracdo colonial da capitania régia de S3o Paulo e o papel de seus governadores e

capitaes-generais.

1.2.1. Administracdo da capitania régia de Sao Paulo

Quando S3o Paulo tornou-se Capitania de Sao Paulo e Minas do Ouro em 1709, foi
empossado o governador e capitdo-general Anténio de Albuquerque Coelho (1710-1713).
Sucederam-no D. Brds Baltazar da Silveira (1713-1717); D. Pedro Almeida Portugal (1717-
1720). Apbs a necessidade de criacdo da capitania de Minas Gerais, autbnoma em relacdo a

S30 Paulo, esta passou a ser governada por Rodrigo César de Menezes'’4 (1721-1727), seguido

172 RICUPERO, Rodrigo. A formacao da elite colonial. Brasil (c. 1530 - c. 1630). Sdo Paulo: Alameda, 2009. p. 23.
173 Ibidem. p. 48.
174 Ver: SOUZA, Laura de Mello e. Morrer em colénias: Rodrigo César de Menezes, entre o mar e o sertdo. O sol
e a sombra: politica e administragdo na América portuguesa do século XVIIl. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2006. p. 284-326.



69

de Antonio da Silva Caldeira Pimentel (1727-1732), D. Antdnio de Tavora (1732- 1738), D. Luis
de Mascarenhas (1739-1748), Luis Anténio de Sousa Botelho Mourdo!’> (1765- 1775).

Cabe destacar que entre o governo de D. Luis de Mascarenhas e o de Luis AntOnio de
Sousa Botelho Mourdo, ocorreu o periodo em que a capitania de S3o Paulo perdeu sua
autonomia e passou a ser dependente do Rio de Janeiro. Neste momento, Sao Paulo ficou sob
jurisdicdo do governador Anténio Gomes Freire de Andrade, que governou a capitania do Rio
de Janeiro entre 1733 e 1763, o qual ainda necessita mais estudos acerca de sua
administracdo, por apresentar resquicios do periodo donatarial®’®.

Engquanto donatdrias, as capitanias de S3o Vicente e Santo Amaro, e os limites entre
elas historicamente foram alvo de conflitos de jurisdicao interessantes de serem mencionados.
Pontua-se que Pero Lopes de Sousa e seus herdeiros, em contraposicdo a Martim Afonso de
Sousa e seus herdeiros, ndao fundaram nenhuma cidade em suas terras. Contudo, alguns
sesmeiros, querendo subtrair-se a jurisdicdo de Martim Afonso, atribuiram- se estar sob a
jurisdicdo de seu irmdo Pero Lopes, ainda que muitos possuidores de terras solicitassem
confirmacdo aos dois donatarios. Jorge Pimentel Cintra aponta que, soma-se a essa

problemadtica a querela Monsanto-Vimieiro:

D. Izabel de Lima de Sousa e Miranda, neta de Pero Lopes de Souza e herdeira Unica,
falecendo sem descendentes, deixou todos os lotes (Itamaracd, Santo Amaro e
Santana) em testamento a Lopo de Souza, neto de Martim Afonso e seu primo em
segundo grau. No entanto, D. Luis de Castro, conde de Monsanto, também neto de
Martim Afonso, contestou a validez desse testamento, pois estaria contrariando a lei
de sucessdo das capitanias hereditarias, especificada na propria carta de doagdo. Ao
morrer Lopo de Souza sem sucessores, as terras foram herdadas por sua irm3, D.
Mariana de Souza Guerra, condessa de Vimieiro””.

A condessa ndo pediu confirmacdo de sua capitania de S3o Vicente, e em 1618 o rei
nomeou Martim de Sa capitdo-mor por trés anos, ao mesmo tempo em que o conde de
Monsanto intitulava-se donatario de S3o Vicente, e iria tomar posse de S3o Paulo, Itanhaém e

Cananeia também, inclusive com declaracdo do governador-geral. A condessa de Vimieiro e o

175 Ver: BELLOTTO, Heloisa Liberalli. Autoridade e conflito no Brasil colonial: o governo do Morgado de Mateus
em S3o Paulo, 1765-1775. Sdo Paulo: Alameda, 2007.

176 Sobre esse periodo ver: RIBEIRO, Ménica da Silva. “Se faz preciso misturar o agro com o doce”: a
administracdo de Gomes Freire de Andrada, Rio de Janeiro e Centro-Sul da América portuguesa (1748-1763).
Tese (Doutorado em Historia) - Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia da Universidade Federal Fluminense,
Niterdi, 2010.

177 CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditarias do sul e o conceito de territério. Anais do
Museu Paulista: Histéoria e Cultura Material, v. 25, n. 2, p. 203-223, maio 2017. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208. Acesso em: 13 jun. 2024. p. 213 e 214.



https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208

70

conde de Monsanto recorreram ao provedor da Fazenda algumas vezes para solucionar a
querela demarcando as terras. A seguir, as vilas de Sao Vicente, Sao Paulo e Santa Ana de Mogi
ficaram pertencendo ao conde de Monsanto, e a condessa de Vimieiro optou que a vila de
Nossa Senhora de Itanhaém ficasse como cabeca de suas terras. A capitania S3o Vicente
passava a corresponder as terras sob jurisdicdo de Monsanto, enquanto a capitania de
Itanhaém passava a corresponder as terras sob jurisdi¢cdo de Vimieiro’8,

Contudo, os conflitos de jurisdicdo estavam longe de serem solucionados. Em 1679 o
conde da llha do Principe, que recebera essas terras por dote de casamento com D. Mariana
de Faro e Sousa, irma do conde de Vimieiro, reivindicou tudo que anteriormente pertencia a
sua familia e estava nas maos dos Monsanto. E foi o que aconteceu em 1694, quando D. Pedro
I mandou pagar ao conde da llha as redizimas devidas a ele das rendas da capitania. Com isso,
o conde de Monsanto passou a ndo ser mais bem-vindo nas vilas de S3o Vicente, Santos e Sdo
Paulo. Quem sucedeu o conde de Monsanto foi o marqués de Cascais, que ficou como senhor
da capitania de Santo Amaro, cujos rendimentos eram inferiores, por isso, em 1709, a opcao
por vendé-la foi adotada. O comprador foi José de Goéis de Morais, que ao contrario do
marqués de Cascais, estava sempre presente na capitania.

Os moradores de S3o Paulo ofereceram a mesma quantidade — quarenta mil cruzados
— e se esse donatario aceitasse a proposta, a capitania ficaria sob jurisdi¢ao real, suprimindo a
figura donatarial. Contudo, com a descoberta do ouro, o Conselho Ultramarino opinou que a
capitania se tornasse régia, e para isso, a comprasse do donatario, o que aconteceu em 1711,
desligando cinquenta léguas das de Itamaracd, que haviam constituido a doacdo original. Para
Maria Beatriz Nizza da Silva, Carlos de Almeida Prado Bacellar, Eliana Réa Goldshimidt e Lucia

Maria Bastos Pereira das Neves,

Pode parecer estranho que a compra ao marqués de Cascais pela Coroa sempre
apareca na historiografia como a da Capitania de Sdo Vicente e ndo como a da
Capitania de Santo Amaro. [...] Na pratica, as duas capitanias se confundiram e suas
denominacgGes foram sendo alteradas com o tempo. J4 nada era como em 1534: a
Capitania do Rio de Janeiro existia em terras que tinham sido doadas a Martim
Afonso de Sousa; para o sul tudo se misturava. E assim, s6 com a constituicdo da
Capitania de Sdo Paulo e Minas do Ouro a parte administrativa comegou a ser
clarificada com o abandono da figura dos donatarios, mais juridica do que real,
sobretudo na segunda metade do século XVII7°,

178 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.), BACELLAR, Carlos de Almeida Prado, GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das (orgs.). Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 17.
179 1bidem. p. 17-19.



71

Fosse a capitania hereditaria/donataria ou régia, os capitdes encontravam-se cercados
por alguns oficiais — ouvidores, tabelides e alcaides — que formavam uma rede governativa. A
partir da criacdo do Governo Geral*® do Estado do Brasil em 1548 hd um duplo movimento de
criar um centro administrativo que prolongasse a ordem juridico-administrativa metropolitana
e de retomar alguns dos amplos poderes conferidos previamente aos donatdrios. Destacam-
se nesse processo a instalagao das camaras municipais, compostas por juizes ordinarios cujas
prerrogativas envolviam aplicar a lei e fiscalizar demais oficiais.

No reino, conforme Jonas Wilson Pegoraro, as justicas municipais agiram como a
primeira instancia juridica na qual o povo se socorria com suas demandas nas comunidades
medievais portuguesas, dentro da légica de que os juizes seriam eleitos pelos moradores do
lugar que julgariam os casos segundo os costumes da terra'®l. Esse poder, segundo Joacir

Navarro Borges,

focalizava o aspecto mais social, pois lidava com os problemas cotidianos da
populacdo local, tendo de oferecer solugbes praticas para demandas como
abastecimento de géneros, ordenamento urbano, amanho agropastoril da terra,
ordenamento juridico, atividade judiciaria, manutencdo da ordem, enfim, todo o
necessario para melhor regula¢do da vida comunitaria'®.

Complementavam-se, portanto, poder régio e poder local, os quais participavam da
mesma estrutura de legislativa criada pela monarquia portuguesa'®. O mesmo se dd com
relagdo ao poder que se tinha no reino e aquele que se constituiu na América portuguesa. “Em
todos esses casos, poder local, nobreza da terra, oficiais diversos e o governador-geral, ‘todos

juntos’, negociaram e deliberaram sobre varias questdes a respeito da governac¢do do Estado

180 Sobre o destaque dos governadores-gerais, Francisco Carlos Cardoso Cosentino afirma que eram
“socialmente bem qualificados, fidalgos de origem, comendadores, conselheiros régios, alguns titulados,
qualificacdo essa mais elevada que os governadores de capitania e, particularmente, os capitdes-mores. [...] Os
governadores-gerais exerciam um oficio régio superior com fun¢des delegadas de jurisdigdo inferior. Era um
oficio de natureza superior por exercer alguns poderes préprios do oficio régio, e suas fungdes sdo de qualidade
inferior, pois estas eram exercidas por delegagdo tempordria e tinham suas decisdes submetidas, em ultima
instancia, ao monarca.”. Ver: COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia politica e poder no Estado do
Brasil: o governo-geral e as capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543, jul./dez. 2015.
Disponivel em: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em: 21 mai. 2024. p. 523 e 524.

181 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espagcos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de
Sdo Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Trago, 2022. p. 257.a 259.

182 BORGES, Joacir Navarro. Das justicas e dos litigios: a acdo judicidria da Cimara de Curitiba no século XVIII
(1731-1752). 2009. Tese (Doutorado em Histdria). Universidade Federal do Parana. Curitiba, 2009. p. 43.

183 PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espacos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas comarcas de
Sdo Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIIl). Belo Horizonte: Fino Traco, 2022. p. 259.



http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007

72

do Brasil”’®. Logo, por que as correspondéncias dos religiosos eram enderecadas ao
governador e capitdao-general? Que destaque um sujeito com esse cargo tinha dentro dos
guadros de governo coloniais e da complexa estrutura de poder do império portugués?

As nomeacoes, e as variadas entidades responsaveis por ela em negociagdo com o
reino, tinham efetivas consequéncias ao nivel do perfil social dos escolhidos. O gradual
aumento da intervengdao dos monarcas nos processos de decisdao reorientou socialmente os
critérios de selecdo, sobretudo para os governadores e governadores-gerais, para os quais era
exigida experiéncia e autoridade social, mas nao tanto muitos atributos sociais, para facilitar
sua predisposicdo para a dependéncia'®. Dessa forma, o estatuto social dos pais, local e data
do nascimento, interferiam nas escolhas, e criavam multiplas zonas intermédias na hierarquia
nobilidrquica, com algum espaco de mobilidade. O nimero de homens nascidos na América
portuguesa que foram nomeados como governadores foi significativo, apesar de que seus
estatutos sociais ndo eram idénticos entre si'&.

As elites que se configuraram na América portuguesa dos séculos XVII e XVIIl inseriam-
se em hierarquias proprias e procuravam ascender aos signos de distingdo definidos pelo
centro do império. Inclusive, o acesso a honras —de cavaleiro de ordem familiar, foro de fidalgo
da casa real, cartas de brasdo de armas etc. — foi mais restrito e raro no século XVIII. Ainda, a
escolha por meio de “concurso” e consulta do Conselho Ultramarino diminuiu gradualmente,
seguindo uma regra de que quanto mais importante era a capitania, mais cedo desapareceram
os concursos. Por exemplo, em S3o Paulo, o ultimo concurso realizado foi em 1730,
correspondendo a altera¢des nos modelos de decisdo da administracdo central'®’. Nesse

sentido, Nuno Gongalo Monteiro destaca que:

No equilibrio local e regional dos poderes que se estabelecia nos territérios atlanticos
da Coroa portuguesa, os governadores representavam a parcela mais ‘imperial’ dos
protagonistas. Por isso se foi impedindo cada vez mais as elites locais de chegarem
aos governos das conquistas, deixando-lhes quando muito algumas capitanias
secundarias para as quais faltavam candidatos®®.

184 COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia politica e poder no Estado do Brasil: o governo-geral e as
capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543, jul./dez. 2015. Disponivel em:
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em: 21 mai. 2024. p. 519.

185 CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império portugués no Atlantico (século XVII). In: BICALHO,
Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral (orgs.). Modos de Governar: idéias e praticas politicas no império
portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005. p. 69-92. p. 75.

186 Ipidem. p. 83.

187 MONTEIRO, Nuno Gongalo. Governadores e capitdes-mores do Império Atlantico portugués no século XVIII.
In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral. (orgs.). Modos de Governar: idéias e praticas politicas
no império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005. p.93-115. p. 98 a 102.

188 Ibidem. p. 113.



http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007

73

Este quadro manifesta-se na capitania régia de Sao Paulo, em que entre 1721 e 1748 e
entre 1763 e 1811, dos quatorze governantes que atuaram na capitania: 6 foram oriundos da
12 nobreza, 5 foram fidalgos, 1 foi nobre e 1 foi brasileiro!®. Entendido o destaque desse cargo
dentro da sociedade colonial e das dindmicas administrativas do império portugués, é
interessante pontuar algumas das atribuigdes que tinham os governadores e capitaes-
generais: visitar fortalezas e armazéns da capitania junto ao provedor da fazenda; realizar
levantamentos sobre o estado das instalagdes e reportar ao governador-geral do Estado do
Brasil; passar em revista os habitantes da capitania, obrigando-os a servir militarmente,
qguando aptos; subordinar-se diretamente ao governador-geral do Estado do Brasil;
responsabilizar-se pela defesa e seguranca da capitania; avisar ao governador-geral quando
vagassem oficios na Justica ou Fazenda para provimento do cargo; ndo tomar parte na
administracdo da Fazenda Real da capitania; evitar subornos; advertir oficiais da Fazenda e
Justica quando ndo cumprissem suas obrigacdes, e em caso de reincidéncia, avisar ao
governador-geral; favorecer os oficiais das camaras no que fosse benéfico para a
administracdo, respeitando sua autonomia; ndo consentir que fosse dada apelacdo ou agravo
em qualquer pleito que viesse a Relacdo do Estado do Brasil, exceto causas de Fazenda'®.

E possivel pensar essas atribuicdes historicamente, refletindo, por exemplo, sobre a
guestdo do ouro, que mobilizou os governadores no final do século XVII e inicio do XVIII. Uma
das principais preocupac¢des desses governadores acima destacados, era a questao das minas,
como é o caso de Artur de S4 e Menezes, que governava o Rio de Janeiro, S3o Paulo e Minas
Gerais no periodo e reportou ao rei como a mineragao foi dificultosa em 1698 porque os
mineiros passavam por grande fome na regido, tendo que abandonar seus trabalhos, quando
ndo vinham a falecer!® Na mesma perspectiva, em 1704, segundo carta estudada por Laura
de Melo e Souza, o entdo governador do Rio de Janeiro, S3o Paulo e Minas Gerais, D. Alvaro
da Silveira de Albuquerque também refletiu sobre as consequéncias dos movimentos em torno

do ouro, quando escreveu ao governador-geral:

mostrando extrema contrariedade ante a multiddo de gente que afluia para as Minas,
e desabafando: “Estas minas perdem todo este Brasil, e fora muito Util que Deus

189 Ipidem. p. 114.

190 SALGADO, Graca (Org.). Fiscais e meirinhos: a administracdo no Brasil colonial. 22 Ed. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 1985. p. 243 e 244.

191 SQUZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 42 ed. Rio de Janeiro:
Graal, 2004. p. 38 e 39.



74

acabara, e se fosse no nosso tempo, ficariam este restante que na falta com mais
algum sossego”. Antonil também ressaltaria o aspecto negativo das minas,
prenunciando a fisiocracia: “.. e depois de descobertas as minas de ouro, que
serviram para enriquecer a poucos e para destruir a muitos, sendo as minas do Brasil
0s canaviais e as malhadas, em que se planta o tabaco”%2,

Dessas dinamicas relacionadas a economia aurifera decorriam tanto as tensdes e
conflitos em disputa por ouro, como a ampliagdo do numero de vilas nas idas aos sertdes e na
formacdo de pequenas fazendas para abastecimento das populacdes'®®. Ou seja, com a
ampliacdo do interesse metropolitano em certas regides em detrimento de outras, redefiniam-
se 0s papéis que cada localidade colonial iria ter no cenério econémico e social*®*. No entanto,
ao contrario do que se imagina, a descoberta do ouro nas Minas ndo implicou em decadéncia
ou abandono da economia paulista’®>. O aumento populacional no periodo aponta para uma
economia dindmica, e ndo para uma crise®®. Mediar esses aspectos cabia, entre outros atores
sociais, aos governadores e capitdes-gerais da capitania.

Aquelas preocupacdes iniciais dos governadores Artur de Sa e Menezes e D. Alvaro da
Silveira de Albuquerque ndo se manifestam tanto nos discursos sobre o mesmo tema datados

do final do século XVIII. Ou seja, segundo Souza:

A percepcdo inicial de que a Metrdpole se prejudicava pensando se beneficiar
desdobra-se no desvelamento gradativo da verdadeira natureza da economia
mineradora e na conscientizacdo do estado de pobre da capitania de Minas, que
passa a ser o foco principal das atenc¢Ges. Pressionado, talvez, pelo Morgado de
Mateus, entdo governador de S3o Paulo e ocupado em levantar dinheiro e tropas

192 |bidem. p. 49 e 50.

193 A respeito das disputas por ouro, pode-se apontar, por exemplo, a chamada Guerra dos Emboabas (1707-
1709). Sobre o assunto, ver: SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infimia na representagdo
dos moradores da capitania de Sdo Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Historia: Revista do Programa
de Estudos Pés-Graduados de Historia, [S. 1], V. 57, 2016. Disponivel em:
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023. p. 92.

194 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatacdo dos confins: caminhos, vilas e cidades na formagdo da Capitania
de S3o Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista. Sdo Paulo. N. Sér. v.17. n.2. p. 251-294. jul.- dez. 2009.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/50101-47142009000200013. Acesso em: 25 out.2023. p. 270.

195 Ha um longo debate historiografico a respeito disso. Renato de Mattos situa as narrativas sobre a “decadéncia”
e comenta sobre as idas e vindas dessa chave de leitura na historiografia brasileira. Ver: DE MATTOS, Renato.
Problematizando a "decadéncia" paulista: a complexa insercdo de S3o Paulo nas redes mercantis do Império
portugués (1765-1808). HiSTOReLo. Revista de Historia Regional y Local, Medellin, v. 6, n. 11, p. 126-151, Jan.
2014. Disponivel em: https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040. Acesso em: 20 fev. 2024. Na presente
dissertacdo, utilizou-se autores que se enquadram numa perspectiva de renovagdo dessas narrativas, como
Marcilio e Monteiro, os quais relativizam essa suposta “decadéncia” com dados que apresentam uma Sao Paulo
colonial mais dinamica e complexa, econ6mica e demograficamente.

196 MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). Sao Paulo: EAUSP,
2000. p. 70.



https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040

75

para as guerras do Sul, Luis Diogo Lobo da Silva revela ao colega de cargo a “palheta
dourada” que todos acreditavam “ouro macico”**’.

Nesse sentido, conforme explica Carlos de Almeida Bacellar, “a capitania de S3o Paulo,
a partir de principios do século XVIII, teve sua economia agricola de certa maneira reavivada,
pois havia, na regido das minas, um crescente mercado consumidor de géneros basicos”1%, A
producdo de mantimentos cresceu e sofreu um redirecionamento, deixando de ser
majoritariamente escoada pelo porto de Santos no intuito de abastecer o Rio de Janeiro, e
passando a voltar- se ao mercado mineiro®.

Retoma-se, portanto, a questdao da ampliacao das vilas nesse periodo, processo que
necessariamente passava pelo aumento da concessdao de titulos de sesmaria. Segundo
Bacellar,

O segundo momento de grande expansdo da concessdo de cartas de sesmarias,
1720-1749, coincide com o auge da mineragdo. [...] O consequente crescimento do
trafego pelo chamado Caminho de Goias levou o governador Rodrigo César de
Menezes a conceder, ao longo do extenso trajeto dessa estrada, diversas sesmarias.
Muitos dos agraciados eram ocupantes de cargos na administragao da capitania, e
muito provavelmente nao tinham qualquer interesse em explorar uma sesmaria em
local t3o ermo?®,

Desses apontamentos faz-se necessario entender que a questdo da terra associada a
questdo do trabalho indigena foi essencial para o processo de ocupacao territorial colonial do
Oeste paulista. O negdcio acucareiro enfrentava dificuldades geograficas para se estabelecer
em vdrios locais, fazendo com que uma multiplicidade de posseiros?®* — com poucos ou

nenhum escravizado — permanecesse as margens dos grandes engenhos.

197 S0UZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 42 ed. Rio de Janeiro:
Graal, 2004. p. 50 e 51.

198 BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertdes paulistas, séculos XVI a XIX. Histéria (S3o Paulo), v.39,
2020. Disponivel em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023. p. 3.

199 §|LVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sao Paulo colonial. Sao Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 102.

200 BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertdes paulistas, séculos XVI a XIX. Histéria (S30 Paulo), v.39,
2020. Disponivel em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25 out. 2023. p. 3.

201 H3 duas categorias para as posses dessas terras: roceiros e posseiros. A primeira era aquela que possuia um
“pequeno rogado, onde plantavam milho, mandioca, feijao, e levavam sua vida. Esgotada a fertilidade desse
rocado, deslocavam-se para outro [...]”, muito baseados nas praticas indigenas de manutencdo de rogas dentro
e fora de aldeamentos, “ndo tinham qualquer acesso a uma terra titulada, documentada com papéis que dessem
seguranga juridica.” A segunda era composta por aqueles poderosos que “Tomavam posse de uma grande gleba,
para posteriormente solicitar uma sesmaria, quando entdo alegavam que ali estavam hd muitos anos, ou
décadas, cultivando.” Ver: BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertdes paulistas, séculos XVI a XIX.
Historia (Sdo Paulo), v.39, 2020. Disponivel em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023. Acesso em: 25
out. 2023.p.4e5.



https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023

76

Tendo em vista essas reflexdes, retoma-se a ideia da importancia da figura dos
governadores e capitdes-generais, destinatarios da maioria das correspondéncias remetidas
pelos religiosos. Ndo somente os papéis politicos e administrativos desempenhados por eles
no cotidiano da capitania régia de Sao Paulo eram relevantes, mas também o prestigio e
destaque social garantido a eles. O cargo mais alto e as principais responsabilidades nos
assuntos de administragdo e manutenc¢do da ordem eram de incumbéncia dos governadores
e capitaes-generais, justificando que os religiosos — mas ndo somente, como se viu adiante —
o entendessem como a maior autoridade disponivel para atendé-los. Como bem sintetiza

Rodrigo Ricupero, recuperando a perspectiva de Florestan Fernandes:

O vassalo era, “em ultima instancia, o verdadeiro sustentdculo do império no Brasil”,
e a afinidade de interesses entre a Coroa e os seus vassalos seria tdo grande que a
riqueza e o poder de ambos cresciam num mesmo sentido. “O colono de status
senhorial ndo s6 era o vassalo e o representante da Coroa na Colbnia: ele era,
simultaneamente, a base material visivel e a mdo armada invisivel da existéncia do
Império Colonial”2%,

Dessa forma, justifica-se porque o governador e capitdo-general tinha tamanho
destaque e importancia politica, administrativa e simbdélica e porque era o destinatario das
correspondéncias dos religiosos da capitania. Compreende-se, portanto, que naquela
sociedade corporativa, a “cabeca” era o governador, falta agora conhecer as configuracoes

sociais do corpo politico da capitania.

1.2.2. Sociedade

Pensar a sociedade que se configurou na capitania régia de S3ao Paulo na primeira
metade do século XVIIl em termos demograficos € um grande desafio. A auséncia de censos e
contagens/listas nominativas ou mapas de populacdo — até o ano de 1765 justifica essa
dificuldade, e mesmo este censo desenvolvido no governo de Luis Antonio de Sousa Botelho
Mourdo é uma documentagao que suscita uma série de complicagdes as historiadoras e aos
historiadores que a trabalham?®. Neste segmento, pautou-se pelo estudo de Maria Luiza

Marcilio complementado por algumas atualizacdes de Ana Silvia Volpi Scott, Sergio Odilon

202 FERNANDES, Florestan. Circuito Fechado. 22Ed. S3o Paulo: Hucitec, 1977. p. 34, apud RICUPERO, Rodrigo. A
formagao da elite colonial no Brasil (c. 1530 - c. 1630). Sdo Paulo: Alameda, 2009. p. 59.

203 \ARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). S3o Paulo: EAUSP,
2000. p. 16.



77

Nadalin e Paulo Teodoro de Matos. Ressalta-se, contudo, que se tratam de informacdes mais
relativas a segunda metade do século XVIII, pela razao acima explicada.

As primeiras contagens da populacdo brasileira, que se deram entre 1765 e 1797,
muito em razao dos objetivos da metrépole portuguesa que eram, principalmente, de duas
ordens: militar e econémica. Isto é, buscava-se conhecer os homens adultos aptos para pegar
em armas para disputar as fronteiras do extremo-sul — para a qual a capitania de S3ao Paulo
tinha papel estratégico — e da Amazbnia, ao mesmo tempo em que almejava-se servir a politica
de povoamento e ocupagdo das terras, numa légica de contrapor a expansao territorial
204

espanhola

Segundo Marcilio,

O crescimento demografico da capitania de Sdo Paulo pode ser mais bem conhecido
com os resultados dos primeiros recenseamentos regionais realizados no século XVII|
(depois de 1765). As estimativas grosseiras existentes para épocas mais recuadas,
anteriores as contagens da populagdo, sdo-nos Uteis como ‘ordens de grandeza’,
como meios de reflexdo e de compreensdo do fendmeno populacional da época®®.

As dificuldades em estimar para periodos mais recuados, e mesmo para periodos com
recenseamentos mais elaborados, derivam das dinamicas préprias do que a Demografia
Histérica nomeou em estudos classicos como “regime demografico primitivo”2%. Este regime
seria caracterizado por parcelas importantes da populacdo preocupando-se mais com
sobrevivéncia e possibilidades temporarias de posse de terra, e que, portanto, migravam e se
locomoviam. Nesse sentido, os domicilios eram construidos provisoriamente, visto que os
moradores estavam em constante mobilidade geografica, e esse processo exigia agricultura
para autoconsumo e abastecimento de mercados internos que se formavam??’. Outra
caracteristica desse regime, especificamente para o periodo colonial é a quantidade
significativa de filhos “ilegitimos” a serem considerados nas taxas de natalidade e fecundidade,

frutos ou n3o de violéncias, e as criancas “expostas”, isto é, abandonadas?®.

204 1bidem. p. 33 e 34.

205 1bidem. p. 70.

206 Nesse trecho, Scott e Nadalin citam Germaine Veyret-Vernet (1952), que se referia a populacdes europeias,
africanas, asidticas e americanas, e que os autores consideram interessante implementar o conceito para a
América portuguesa “pré-transicional”, isto é, com populagdo de crescimento lento. Ver: SCOTT, Ana Silvia Volpi
e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Histéria Social das Populag6es no Brasil Escravista. Sdo Leopoldo, RS: Oikos,
2023. p. 34 a 41.

207 SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Histéria Social das Populagdes no Brasil Escravista.
Sdo Leopoldo, RS: Oikos, 2023. p. 36 a 38.

208 Mais sobre essa temética ver: BACELLAR, Carlos; CAVAZZANI, André e SCOTT, Dario. “N&o aceitar o que se
offereceo”: uma abordagem quantitativa acerca das criangas expostas no Brasil Escravista. In: SCOTT, Ana Silvia



78

A partir dessas “estimativas grosseiras” a que se refere Marcilio, a autora cita a
populagdo paulista absoluta de 1690 como de 15 mil habitantes. Em seguida, ela explicitou
gue a populacdo paulista absoluta para 1765, que era de 78.855 habitantes, em comparacao
com a do Brasil, que era de 2.566.000 habitantes. Portanto, a popula¢ao absoluta da capitania
de S3o Paulo em 1765 correspondia a 3,92% da populacdo brasileira. A autora atribuiu o auge
da minera¢do ao aumento populacional ocorrido entre 1690 e 17652,

Considerar apenas o censo de 1765 para o presente estudo nao foi suficiente, por uma
razao fundamental: Luis Antonio de Sousa Botelho Mourao ndo contabilizou os escravizados
da capitania, nem as criangas menores de sete anos. Em 1767, o governador e capitdao-general
deu-se conta da importancia de conhecer a populacdo escravizada e instruiu para que fossem
contabilizados os escravizados e escravizadas dos grupos domésticos, algo que, no entanto,
ndo ocorreu em todas as vilas. Apenas em 1797 foi dada uma maior homogeneizacdo aos
modelos de listas nominativas, razao pela qual, na presente pesquisa, foram considerados os
dados relativos a 1765, 1767 e 1797 apesar da disparidade cronoldgica com relacdo ao recorte
temporal desta dissertacdo?.

Segundo Marcilio, a distribuicdo por sexo da populacdo livre, e da populagdo
escravizada da capitania de S3o Paulo — excluida a populagao da cidade de Sdo Paulo era:

e Em 1765:23.936 homens; 21.720 mulheres;
e Em 1787:52.379 homens livres; 56.171 mulheres livres; 17.537 homens escravizados;

14.954 mulheres escravizadas;

A autora atribui o desequilibrio de género ao medo do recrutamento. Familias
escondiam os homens e ocorriam fugas temporarias com o mesmo intuito: ndo ser levado para
as guerrilhas do sul?!!, Em termos etarios, a populacdo livre da capitania de S3o Paulo, excluida

a populacdo da cidade de Sao Paulo configurava-se, segundo Marcilio, da seguinte forma:

Tabela 1 — Populagdo livre da capitania de Sao Paulo, excluida a populagdo da cidade de

Sdo Paulo (1765)

Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Histdria Social das Popula¢des no Brasil Escravista. Sdo Leopoldo, RS:
Oikos, 2023. p. 81-102

209 \ARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). S3o Paulo: EAUSP,
2000. p. 71.

210 1bidem. p. 44 e 45.

211 Mais sobre essa tematica em: MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista
(1700-1836). Sdo Paulo: EAUSP, 2000. p. 78 e 79.



79

Grupo etario Quantidade de habitantes
0-14 anos 20.814
15-64 anos (maioridade) 23.508
65 anos ou mais 1.334
Total 45.656

Fonte: MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). S3o Paulo:
EdUSP, 2000. p.81

Tabela 2 - Populagao livre da capitania de Sao Paulo, excluida a populagdo da cidade de

Sdo Paulo (1798)

Grupo etario Quantidade de habitantes
0-14 anos 47.214
15-64 anos (maioridade) 57.822
65 anos ou mais 3.514
Total 108.550

Fonte: MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugio agraria paulista (1700-1836). S3o Paulo:
EdUSP, 2000. p.81

Para a populacdo escravizada da capitania de Sdo Paulo, a configuragao etdria dava- se

da seguinte forma, segundo Marcilio:

Tabela 3 — Populagdo escravizada da capitania de S3o Paulo, excluida a populagao da

cidade de Sdo Paulo (1798)

Grupo etario Quantidade de habitantes
0-14 anos 11.383
15-64 anos (maioridade) 20.346
65 anos ou mais 762
Total 32.491

Fonte: MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836). S3o Paulo:
EdUSP, 2000. p.81

Os dados mostram uma populagdo jovem como um todo, e uma velhice muito mais
escassa entre a populagao escravizada, devido as condi¢cdes precarias de vida. A autora chama
atencdo também para a continua entrada de escravizados e escravizadas jovens na capitania,
gue mantinha o quantitativo desse grupo etario estavel, apesar da provavel baixa fecundidade

devido a disparidade de género e, novamente, as precarias condi¢des de vida, sanitdrias e de



80

alimentacdo?!2. A titulo de comparac¢3o e contextualizacdo, para o periodo a regido das Minas
nas primeiras décadas do século XVIII, Carla Maria Almeida e Monica Ribeiro de Oliveira

resgatam alguns dados:

Russel-Wood calcula que entraram aproximadamente ‘2.600 escravos por ano em
Minas Gerais, entre 1698 e 1717m aumentando para 2.500-4.000 no periodo de
1717-1723 e para 5.700-6.000 de 1723 a 1735’ Nesse contexto, o papel do Rio de
Janeiro como porta de entrada de africanos para a regido ganharia, ao longo do
século XVIII, cada vez maior proje¢do. Segundo Manolo Florentino, entre 1715 e 1727
saiam anualmente do Rio de Janeiro para as Minas cerca de 2.300 cativos. Na década
de 1730 aumentara em 40% o volume de escravos africanos importados pelo Rio de
Janeiro, grande parte deles direcionados para as Minas?3,

Em cendrios coloniais como o da capitania régia de Sdo Paulo no inicio do século XVIII,
com domicilios voltados a producdo agricola de subsisténcia e abastecimento interno, essas
familias de pouca posse “esforcavam-se, na medida do possivel, para adquirir seu primeiro —
e na maior parte das vezes o Unico — escravo”?%4, aponta Carlos Bacellar. Geralmente, a adesdo
a mao de obra escravizada, além de possibilitar uma melhoria no status familiar, garantia um
retorno palpdvel em termos de excedentes para consumo e comércio. Isso, sobretudo para
domicilios compostos por senhores que chegavam a faixa dos 40 anos de idade e, ao ver seus
filhos deixarem o lar, viam na possibilidade de possuir ao menos um escravizado ou escravizada
uma esperanca de melhores condi¢des de vida na velhice, conforme explica o autor?®.

Bacellar estuda o que ele classificou como escraviddo miuda para o espaco de Sorocaba
entre XVIII e XIX, isto é, o uso de mao de obra escravizada de maneira restrita em pequenas
unidades agricolas e no comércio local. Esse autor concorda que é impossivel e invidvel se
propor um modelo Unico de sistema escravista brasileiro. Com isso, ele aponta que, para o
caso de Sorocaba, por exemplo, a aquisicdo de escravizadas mulheres em idade produtiva (de
8 a 50 anos) para domicilios que tinham de 1 a 5 escravizados (que era o padrao domiciliar na
vila) era mais elevada que a de escravizados homens. A explicacdo que Bacellar da para esta
configuracdo é tripla: o preco das escravizadas era inferior ao dos escravizados; estas tinham

sua mao de obra utilizada para fins mais diferenciados, para além da lavoura (atividades de

212 ibidem. p. 82.

213 ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Mdnica Ribeiro de. Conquista do centro-sul: fundacdo da
Colénia de Sacramento e “achamento” das Minas. In: FRAGOSO, Jodo., GOUVEA, Maria de Fatima (org.). O Brasil
Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 12Ed. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2014. pp. 267-334. p. 298.

214 BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. A escraviddo mitlida em S3o Paulo. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.).
Brasil: Colonizagao e Escravidao. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000. p. 239-254. p. 245.

215 Ibidem. p. 240 a 245.



81

ganho, costura, afazeres domésticos); os senhores tinham a expectativa de quando essas
mulheres escravizadas atingissem idade fértil, poderiam gerar filhos que também
participassem da rotina de lavoura e artesanato??®.

Para pensar a cidade de S3ao Paulo, em contraposi¢dao aos dados trazidos até entdo que
se referem ao restante das vilas da capitania, é interessante destacar que apenas 14% dos
habitantes da América portuguesa viviam em cidades. 45,8% das cidades entre 1770 e 1810
tinham menos de 5 mil habitantes. A cidade de S3o Paulo estava entre o percentual de 20,8%
das cidades que possuia média/grande dimensao nos finais do século XVIII e inicio do XIX. Em
1806, a cidade de S3o Paulo contava com 40,1% de populagdo branca e 34,8% escravizada, o
gue incluia ndo somente africanos e seus descendentes escravizados, mas também podia
incluir indigenas. Afinal, deve-se lembrar que no império portugués, apesar de suas inimeras
e complexas classificaces e categorias sociais, o individuo tido como “branco” era concebido
como naturalmente livre, enquanto “pardos”, “pretos”, ou “mulatos”, conforme a
documentacdo do periodo colonial, faziam referéncia a passagem pela escraviddo??’.

A ocupacdo das mulheres da cidade de Sdo Paulo em 1798 também merece atencao.
Em uma amostra de 143 mulheres — 165 familias foram recenseadas —, 30% viviam de suas
costuras; 14,7% de suas vendas/negécio; 13,3% de suas rendas/bordados; 9,1% do
jornal/servico dos escravos; 8,4% de fiar; 8,4% de suas quitandas; 3,5% de tecer. Tais dados,
trabalhados por Liz e mencionados por Mattos, ajudam a pensar a atuacdo feminina em
negacios, servicos, e tarefas mecanicas com alguma remuneracdo?'8.

Considerando os dados acima discutidos, é possivel uma maior compreensdo a
respeito das configuracdes sociais da capitania régia de Sao Paulo. Ressalta-se que os dados
aqui trabalhados se referem a segunda metade do século XVIII, enquanto a presente pesquisa
tem como recorte as datas limites das correspondéncias —de 1722 a 1748. Contudo, entende-
se que, para os objetivos dessa dissertacao, ter os dados acima como fatores a se observar e

ndao como verdades constantes e atemporais, é de grande importancia. Isto é, estes fatores

216 Ibidem. p. 239 a 243.

217 MAATTOS, Paulo Teodoro de. As cidades da América Portuguesa em finais do Antigo Regime: uma leitura
sociodemografica. In: SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Historia Social das Populag¢oes
no Brasil Escravista. Sdo Leopoldo, RS: Oikos, 2023. p. 57-79. p. 67 a 71.

218 O autor utiliza dados trabalhados por Isa Maria Moreira Liz (2020-2022). Ver: MATTOS, Paulo Teodoro de. As
cidades da América Portuguesa em finais do Antigo Regime: uma leitura sociodemografica. In: SCOTT, Ana Silvia
Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Histéria Social das Populagdes no Brasil Escravista. Sdo Leopoldo, RS:
Oikos, 2023. p. 57-79. p. 74.



82

permitem conhecer, com aproximacdes e distanciamentos, as relacdes sociais que eram
construidas na capitania régia de Sdo Paulo, com as quais interagiam, formavam, observavam
e tensionavam os religiosos e governadores, remetentes e destinatarios das correspondéncias
aqui estudadas. Ainda, permite-se um olhar para elementos que informaram a produgao da
documentacdo a que se tem acesso, entre eles, a escraviddo como eixo estruturante da

sociedade e a instabilidade de viver nos “sertées”, para dizer alguns.

%k %k %k

Com o intuito de compreender a religido como conjunto de ideias e praticas que
estruturavam o corpo politico e a atuacdo das pessoas no campo social, o objetivo deste
primeiro capitulo foi triplo. Em primeiro lugar, foi apresentado um panorama sobre a atuacao
e o papel politico e social das ordens religiosas na América Portuguesa, com énfase na
capitania régia de Sdo Paulo. Abordaram-se desde as prerrogativas para suas entradas, com
foco na salvagdo e evangelizacdo dos territérios, até as formas de manutencao ao longo do
tempo. Buscou-se compreender melhor os processos de instalacdo dos conventos, hospicios
e mosteiros, o que se esperava dos religiosos neles presentes, suas relagdes com os demais
atores sociais e as questdes levantadas nas correspondéncias com os governadores e capitdes-
generais.

Em segundo lugar, discutiu-se a colonizacdo da capitania de S3o Paulo e sua passagem
de donatarial para régia e o funcionamento da administracdao neste espaco e para as gentes
ali atuantes. A andlise abarcou as dindmicas econdmicas, as prerrogativas politicas envolvidas
e as concepgOes de justica presentes na capitania régia, especialmente entre os séculos XVll e
XVIIl. Observou-se como se construiu o prestigio e a autoridade dos governadores e capitdes-
generais, justificando seu papel como instancias de maior poder politico e de atuacdo mais
imediata, com facil acesso para os religiosos que a eles remetiam correspondéncias,
principalmente oficios.

Finalmente, para dimensionar a sociedade na qual estavam inseridos os sujeitos
remetentes e destinatarios da documentacdo — os religiosos e os governadores —, optou-se
por uma perspectiva demografica. Isso permitiu descrever e situar a sociedade da capitania
régia de S3o Paulo ao longo do século XVIII, caracterizada, em resumo, por uma relativa

paridade de género, uma producdo agricola voltada para a subsisténcia e marcada pela



83

mobilidade entre vilas, impulsionada por diversos fatores. Além disso, essa sociedade era
também caracterizada pela escravidao indigena e africana, que se fazia presente nos espagos
religiosos, como conventos, mosteiros, hospicios, colégios e recolhimentos.

Nesse sentido, retoma-se que a ideia de sociabilidade aqui adotada. Esta engloba as
multiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam relacdes sociais em
determinados espagos, tendo como pressuposto basico a desigualdade como necessaria nas
hierarquias sociais e suas complexidades dentro de sociedades escravistas, como a da
capitania régia de S3o Paulo. Dentro dessas relagdes estavam os conventos, hospicios e
mosteiros de onde os religiosos remetiam suas correspondéncias.

Dentro das dindmicas de sociabilidade, tem-se como objeto da presente pesquisa a
relagdo entre religiosos do clero regular com os governadores e capitdes-generais da capitania
régia de S3o Paulo. Para encaminhar a interpretacdo da documentacao, estipulou-se que o
relato destas situacdes do cotidiano na capitania régia de Sdo Paulo, entre 1722 e 1748,
descritas pelos religiosos do clero regular como “desordens”, “falta de socego”, “disturbios” e
“perturbagcbens” em suas correspondéncias aos governadores configuram-se como chaves de
leitura para o conjunto de expectativas de comportamento determinados para cada sujeito e
que, portanto, moldavam a relacao entre eles. No capitulo seguinte, enfatizou-se as intera¢des
dos religiosos do clero regular paulista com outros grupos e sujeitos que disputavam e

atuavam no espaco colonial, em especial os governadores e capitdes-generais.



84

Capitulo Il - “Contra toda a razao e zelo das almas”: fugas, mentiras, violéncia,
perseguicao e maus costumes na visao do clero regular paulista (séc. XVIII)

Ao longo deste capitulo, buscou-se examinar as multiplas histdrias contidas na vasta
documentagao consultada e analisada. Foram apresentados estudos de cinco casos nos quais
as situacdes foram classificadas, explicita ou implicitamente, pelos religiosos*® como
“desordens”?%°. Para encaminhar a discussdo proposta, foi feita a seguinte divisdo:

l. 0s espacos religiosos onde ocorreu cada situagao;

Il. os sujeitos envolvidos;

Il. as acOes praticadas, apresentando e discutindo as perspectivas dos religiosos

da capitania régia de S3o Paulo.

A investigacdo proposta versa sobre as relagdes entre religiosos do clero regular e os
governadores e capitdes-generais®?!, a partir a compreensdo dos variados significados que
“disturbios”, “desordem”, “perturbacdao” e demais sinGbnimos assumiram em cada momento e
situacdo. Dentre as instituices e autoridades identificadas naquele universo, o que levava
esses religiosos a buscar a intervencdo dos governadores? Assumindo o papel de
“denunciantes” das “desordens”, os religiosos esperavam a existéncia de que ordem para
aqueles espacos? Que reflexdes o contelido destas correspondéncias permite realizar sobre a
sociabilidade colonial?

Ao buscar informacgdes adicionais em outros acervos???

sobre os conventos de origem
dos religiosos e sobre os demais sujeitos envolvidos, empreendeu-se um esforco para extrair
indicios dos aspectos da relacdo entre os religiosos e os governadores da documentacdo. O
cruzamento documental visou compreender de forma mais ampla as dinamicas de

sociabilidade em que estes religiosos estavam inseridos. Assim, pressupde-se a possibilidade

219 Essa dissertagdo utiliza o termo “religiosos” para membros do clero regular, isto é, membros de ordens
religiosas como franciscanos, beneditinos e carmelitas; e “eclesidstico” para membros do clero secular.

220 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.
Doc. 14. p. 22; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo
1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p. 29.

221 A apresentacdo dos governadores e capitdes-generais Rodrigo César de Menezes e D. Luis de Mascarenhas
estdo ao final do capitulo. Para fins de fluidez na redagdo, optou-se por utilizar o termo “governadores” ao fazer
referéncia a eles em alguns casos.

222 A saber: Arquivo Histérico Ultramarino, Documentos Interessantes para a Histéria e Costumes de S3o Paulo;
Arquivo Publico do Estado de S3o Paulo (Grupo Negdcios Eclesiasticos e Grupo Aldeamentos Indigenas).



85

de existéncia de uma ordem??? esperada por estes religiosos, a partir do que estes descreviam
como “desordem” aos governadores e capitdes-generais em suas correspondéncias. Para além
de refletir esse pressuposto, a documentacdo analisada ampara uma discussdo sobre o que
cada frei esperava de cada sujeito em determinada situagao, seja de um escravizado, capitao,
sargento, de outros religiosos ou do préprio governador destinatario, que realizasse suas
préprias agdes. Com isso, o capitulo abordou assuntos como escravidao, violéncia, corrupgao,
justica, violacdes dos espacos sagrados, administracdo de aldeamentos indigenas, entre
outros, por meio das “denuncias” dos Freis Agostinho de Santa Catharina, Caetano da
Purificacdao, Seraphino de Santa Thereza, Antonio da Soledade e Constantino de Santa Maria.

Por fim, destaca-se que os casos aqui analisados tém um fator em comum: os religiosos
do clero regular da capitania de S3o Paulo aparecem como “denunciantes”?24, Os religiosos
dos casos aqui apresentados relatam problemas, injusticas e desordens nas acées de outros
sujeitos, sobretudo das autoridades coloniais. Dessa forma, buscou-se construir um panorama
dos entendimentos dos religiosos a respeito das dinamicas sociais nas quais estavam

envolvidos em seu cotidiano.

2.1. Fuga

Em 30 de julho de 1722 o Frei Agostinho de Santa Catharina relatou uma situacao de
fuga de um escravizado do Convento de Santa Clara da vila de Sdo Francisco das Chagas de
Taubaté ao governador e capitdo-general Rodrigo César de Menezes, com auxilio do sargento-
mor Manuel Gomes Marzagdo, em direcdo a S3o Sebastido. A principal questdo para o Frei
franciscano foi a ajuda fornecida pela autoridade colonial ao escravizado. Soma-se a isso, o
fato do escravizado ser o Unico carpinteiro capaz de concluir as obras do espaco religioso,
gerando grandes problemas “para este pobre convento” na visdo do Frei. Ndo obstante, o caso

tem um contorno peculiar: a esposa de Manuel Gomes Marzagao era parente do escravizado.

223 0 objetivo dessa dissertacdo n3o é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do
universo cristdo. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutencao
de relagdes sociais hierdrquicas, de poder e de obediéncia eram idealizadas por cada frei para seus espacos de
atuacgdo. Por essa razao, optou-se pelo destaque em itdlico do termo ordem.

224 Utilizou-se o termo “denunciantes” e “dendncias” entre aspas ao longo dessa dissertacdo porque a
documentacdo trabalhada ndo se trata propriamente de processos-crime com denuncias oficiais, e sim de oficios,
cartas e bilhetes nas quais os religiosos apresentavam queixas sobre o seu cotidiano conflituoso e violento que
tinham o teor de dentncias. A fim de ndo cometer uma imprecisdo terminoldgica, optou-se pelo uso de aspas.



86

2.1.1. Convento de Santa Clara da vila de Taubaté

Para apresentar o Convento de Santa Clara da vila de Taubaté, foram utilizados os
seguintes documentos: uma certiddo e uma relacdo de bens; essa de 1727 e aquela de 1797
ou 1798.

Em um periodo de maior controle das atividades do clero regular na Europa e nas
colénias??®, o governador e capitdo-general foi instruido a ordenar a elaborag¢do de formularios
para preenchimento por parte dos conventos e espacos religiosos. Em obediéncia as ordens
do governador, religiosos de conventos, hospicios e mosteiros elaboraram relagdes de bens
que continham:

l. pequeno histdrico sobre os anos de fundagcdo do espaco religioso, citando os

principais doadores e os primeiros membros;

Il. enumeracdo dos religiosos que habitavam o espaco na data de elaboracdo da

relacao;

M. listagem dos bens de raiz que tinha o espaco; os animais; os escravizados — as

vezes com distin¢do por idade e género;

V. declarac¢3o os juros e acdes??®.

Portanto, estes documentos permitem acessar, com a devida cautela, o universo
material desses espacos religiosos.

Segundo a relacdo, o Convento de Santa Clara da vila de Taubaté foi fundado em 1674
com a vinda de dois sacerdotes e um leigo, requeridos ao Padre Frei Jerénimo de S3ao Bras
pelos oficiais da cdmara a um local onde se achava um sitio, que pertencia ao capitdo Manuel
Vieira Sarmento, que o doou para se fundar o convento, junto a horta e pomares??’. A relacdo
de servico e beneficio é evidente em “transacdes” como esta, presentes desde a fundacdo

destes espagos, mas constantes no periodo colonial, no sentido em que oficiais da camara

225 £ exemplar o contexto pombalino com suas politicas e discursos antijesuiticos. Sobre isso ver: MAXELL,
Kenneth. O Marqués de Pombal. Lisboa: Editorial Presenga, 2001. e AMANTINO, Marcia Sueli. Quando a igreja e
a coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro.
NOMOS: Revista do Programa de Pds-Graduagdo em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez.
2019. Disponivel em: http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025.

226 As relagdes de bens foram discutidas de maneira mais ampla no capitulo 1 desta dissertacdo. BR SPAPESP
SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Docs. 42 a 54 e 57 a 59. O formulério base que fornecia o governador da
capitania é o documento BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 61. Especificamente as relagdes de
bens do convento de Santa Clara de Taubaté e de S3o Francisco de Sdo Sebastido foram arquivadas em pasta
diferente das demais, respectivamente: BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 3. p. 8 e 9. e BR
SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 4 p. 10.

227 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 3. p. 8 e 9.



http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893

87

doavam aos conventos com expectativas de receberem missas por suas almas tendo em vista
sua salvagdo. Ainda, conforme o documento, constavam no Convento de Santa Clara da vila de
Taubaté em 1797/98: 4 sacerdotes, 1 leigo, 2 donatos; 16 bois de carro; 2 touros; 18 animais
de nome ilegivel; 6 bestas; 6 cavalos; 18 escravizados “para o servigo do convento” e dos
religiosos e 7 escravizadas. Menciona-se que o convento recebia anualmente da Coroa, através
da Real Junta do Rio de Janeiro, ordinaria de valor de quarenta mil réis. Fala-se, portanto, de
um espaco religioso de considerdvel posse e renda.

Reitera-se, portanto, que as rendas dos conventos eram provenientes de duas fontes:

através da Coroa portuguesa, quando fundava uma igreja, provendo-a de um dote
anual e através dos leigos quando deixavam em testamento missas encomendadas
pela sua alma, além disso uma porcentagem das taxas que o pdaroco recebia na
administracdo dos sacramentos deveria também compor as rendas das fabricas?%.

Os conventos, portanto, recebiam certa renda para sepultarem e realizarem as missas
aos falecidos que desejassem, mediante esmolas. Dentre os trinta e sete testamentos
transcritos para estudo filolégico de Amanda Valéria de Oliveira Monteiro, em 11 os falecidos
declaravam o desejo de serem sepultados no interior do Convento de Santa Clara, de forma
mais ou menos proxima a igreja do convento, o que significava maior ou menor proximidade
a Deus??. Solicitavam, para além do local de sepultura, quantas oracdes e a quais santos se
deveria orar no momento do enterro e também com o passar dos anos. Em troca, doavam
“esmolas como de costume”. A titulo de exemplo, cita-se o testamento de Bernardo Bonfilio,

de 1681:

[M]euCorpo sera emterrado noComuento desanta clara [noJauito desad francis[co]
deque sedara aesmola Custumada= é&meaCompanharaé [to]das asCruzes
dasComfrarias= Por minha alma mando que seme digad s[em] missas Vinte ao Anjo
deminha guarda Vinte anossa senhora doRozairo, Vinte missas amorte epaixad de
nossosenhor lezu christo Vinte aosanto do [meu] [nJome 1745 eVinte anossa senhora
de Bellem= Declaro que sou natural de genova filho deload Andre Bofilho, edesua may
lasinta B&filho filho legitimo matrimonio.?°

228 7ZANON, Dalila. A missa e a fébrica: tentativas de controle dos espacos das igrejas pelos bispos coloniais
paulistas (1745-1796). Histéria (S3o Paulo), v. 28, n. 2, p. 79-106, 2009. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/S0101-90742009000200005. Acesso em: 16 fev. 2024.

229 MONTEIRO, Amanda Valéria de Oliveira. Minha alma no caminho da salvag¢do: edicio semidiplomatica de
testamentos do Arquivo Histérico Municipal Felix Guisard Filho — Taubaté/SP (1651-1700). 2014. Dissertacdo
(Mestrado em Histdria Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo,
S3o Paulo, 2014. 128 e 129.

20 Ipjdem. p. 553. Amanda Monteiro trabalha com uma forma de transcri¢do paleografica diferente da adotada
na presente dissertagao, visto que seu objetivo é realizar uma analise filoldgica. Aqui, optou-se por citar a
documentag¢do da mesma forma que a autora.



https://doi.org/10.1590/S0101-90742009000200005

88

Ainda com o intuito de situar o Convento de Santa Clara, apresenta-se uma certidao
que faz parte de um conjunto documental composto por 16 documentos — entre
requerimentos, oficios, instrumentos e certiddes —, na qual consta que em 1727 o convento

foi alvo de a¢des do governador Rodrigo César de Menezes. Essa certiddo:

passada pelo comissario delegado, Frei José do Desterro, do provincial do convento
de Santa Clara, da vila de Taubaté, Frei Fernando de Santo Antdnio, na qual consta
que o ajudante, Fernando Pereira de Castro, por ordem do governador da praga de
Santos (Antdnio Gaioso Nogueirol), entrou naquela vila com um destacamento de
soldados para levar a obediéncia do prelado Frei Fernando de Santo Antdnio, os
religiosos do convento de Santa Clara. Diz também, que um dos moradores da vila de
Jacarei [...], o juiz dos drfaos Manuel Pedro Barbosa avisou os religiosos, que se
tinham ali refugiado, de que os soldados os procuravam. Dai resultou uma revolta
pelo que o dito comissario foi obrigado a mandar sair da referida vila o juiz dos 6rfaos.
Os disturbios continuaram, sendo acusados o dito ajudante de levar ordens falsas e
contra o mesmo foi apresentada queixa ao coronel regente (Domingos Rodrigues da
Fonseca Leme)®,

O pregador guardido do convento, Frei Indcio de Santa Catarina Noronha, também
emitiu certiddo?3? idéntica a anterior tratando do mesmo incidente. H4 outros conventos
envolvidos neste aparente levante de religiosos, ocorrido entre 1726 e 1727. Contudo,
adianta-se que em todos, as autoridades coloniais ordenaram a ida de soldados aos conventos
para levar os freis “a obediéncia”. Ou seja, essa ocasido permite pensar em como o poder
temporal — representado na figura dos governadores, juizes, comissario delegado, ajudante e
soldados — poderia ser acionado para solucionar problemas ocorridos em espacos religiosos.
Ainda, aponta-se como agdes dos religiosos dos conventos aqui trabalhados ndo eram lineares
nem homogéneas.

Tanto a relacao de bens acima, como a certiddo apresentam-se como documentos que
permitem observar alguns aspectos sobre o Convento de Santa Clara. Aqui, sdo destacados
quatro: |. a consideravel riqueza do convento; Il. a presenca de pessoas escravizadas em seu
interior ao longo do século XVIII; 11l. os conflitos entre autoridades do ambito administrativo e
religioso; IV. as prerrogativas das instancias do poder temporal em colocar os religiosos em
obediéncia.

Nem o convento franciscano nem a vila em que este estava eram “excepcionais” no
guesito posse de escravizados, estando diretamente inseridos na légica escravista. Chama-se

atencdo a isso para evitar interpretar o oficio remetido pelo Frei como inserido dentro de uma

1 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1). Doc. 9. O contetdo estd muito ilegivel, porém, a ficha de
catalogacdo do Projeto Resgate oferece essas informagdes a seu respeito.
22 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1).Doc. 10.



89

l6égica social diferente da vila a que ele pertencia. Segundo Mauricio Martins Alves, os
inventarios post-mortem contradizem a interpretagao classica de que era pequena a atividade
mercantil na vila de Taubaté no século XVIII, e apontam para “um forte crescimento do plantio
de cana-de-agucar, com acentuada presenca de cativos africanos”?33. Esta contribuicdo como
a relacdo de bens acima destacada relativizam o ambiente de um “pobre convento”, descrito
pelo Frei Agostinho.

Quanto as disputas entre autoridades e a relevante questdo da obediéncia é
interessante refletir sobre a maneira como as autoridades do ambito administrativo eram
acionadas para “levar a obediéncia” os religiosos. Ao mesmo tempo, religiosos recorriam a
esse poder temporal quando se viam diante de “desordens”. Percebe-se, portanto que nao
necessariamente recorria-se a superiores de dentro das ordens religiosas ou dos bispados,
quando existentes, para a solu¢do de problemas?3*. Este é um ponto latente da documentacdo
trabalhada na presente pesquisa, em que as autoridades recebiam as queixas e relatos por
parte dos religiosos. No caso da certiddo citada, vé-se uma série de acbes por parte dessas
autoridades sendo realizadas a pedido do Provincial do convento: pedido de entrada de

soldados; entrada e expulsdo de juiz de 6rfaos; emissdo de queixas ao coronel, entre outras.

2.1.2. Sujeitos

O oficio sobre a fuga diz:

Excelentissimo Senhor (Convento de Santa Clara)?3®

Como ja me valy do amparo de Vossa Exceléncia para me = / mandar vir hum molato
que fugiu deste con- / vento, e dizem estar em a villa de Sam Sebestidio / em caza do
Sargento Mayor a quem Vossa Exceléncia mandou hordem / para o prender; agora
torno a rogar, e pedir a Vossa Exceléncia / pello amor de Deus queira remeter a ordem
a ou- / trem para que o prenda, por que o Sargento Mayor o ndo / fara por ser a
molher do dito mulato parenta / sua: Vossa Exceléncia nos faga esta esmolla por que
a fas / a este pobre convento, que para conseguir com as / obras o ndo pode fazer
pella falta do mulato / que hera Unico carpinteiro que tinha este pobre / convento;
tambem tive noticia, que dis o mu- / lato quer hir para a Bahia por mandado do

233 ALVES, Mauricio Martins. Formagdo de lagos parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848. Cadernos de
Historia, V. 8, n. 9, p. 64-84, 29 abr. 2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736. Acesso em 29 jul. 2024. p. 66.
Ver também: ALVES, Mauricio Martins. Formas de viver: formacao de lagos parentais entre cativos em Taubaté,
1680-1848. 2002. Tese (Doutorado) — Universidade Federal do Rio de Janeiro. Instituto de Filosofia e Ciéncias
Sociais, Rio de Janeiro. 2002.

234 N30 era o caso da capitania de S3o0 Paulo até 1745, data de criacdo do bispado. Antes disso, as pardquias da
capitania estavam subordinadas ao bispado do Rio de Janeiro. Sobre isso ver: ZANON, Dalila. Os bispos paulistas
e a orientagdo tridentina no século XVIIl. Questées & Debates, S. |.], v. 36, n. 1, 2002. Disponivel em:
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 4 dez. 2024.

35 Em parénteses estd escrito em letras mais claras, possivelmente acrescentadas no préprio arquivo, ndo
fazendo parte do texto original.



https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694

90

mesmo / Sargento Mayor o Marzagdo a ganhar com que se possa forrar ponha Vossa
Exceléncia os olhos de piedade / que Deus e nosso Padre Sdo Francisco gratificardo
esta / esmollam e esta Sancta Communidade n3o seca- / rdo[?] de rogar a Deus por
Vossa Exceléncia o qual Guarde a Vossa Exceléncia / pellos annos de seu dezejo.
Convento de Santa Clara / 30 de Julho de 1722 /

De Vossa Exceléncia /

Seu umilde servo e orador. /

Frei Agostinho de Santa Catharina?%®

Quatro s3o os sujeitos envolvidos nesse caso: o governador e capitao-general Rodrigo
César de Menezes®®’; o escravizado carpinteiro; o Frei Agostinho de Santa Catarina e o
sargento-mor Manuel Gomes Marzagao.

O governador e capitdo-general pode ser entendido como figura politica central na
sociedade que se construia na capitania de Sao Paulo, nomeado pelo rei com a prerrogativa
de “manter a ordem”?38, Argumenta-se que o Frei Agostinho de Santa Catarina estava inserido
em hierarquias escravistas tradicionalmente construidas e reforgadas. Ainda, esse religioso
buscava os auxilios politicos que uma autoridade como o governador da capitania poderia
oferecer ao “pobre convento” no qual atuava. Ou seja, os religiosos de conventos, ao
remeterem as correspondéncias das mais diversas ao Rodrigo César de Menezes, viam nele o
responsavel por “fazer justica”, dar a cada um o que era de direito, zelar pelo bem comum e
pela ordem.

Infelizmente ndo foram encontrados mais documentos que permitissem conhecer
melhor a trajetdria do escravizado carpinteiro, que nao foi nomeado no documento. Contudo,
é possivel problematizar e refletir sobre o papel desse sujeito utilizando os indicios de
informacgdes presentes na documentagao.

Nesse sentido, chama atencdo, por exemplo, a atividade desempenhada pelo
escravizado: carpinteiro que vinha trabalhando nas obras da igreja, o espaco de manifestacao
do sagrado, que teve sua concretiza¢ao interrompida pelo desejo de liberdade. Segundo André
Honor, “os gastos com ornamentos eram fundamentais para o bom andamento da fé catdlica.

Nao se tratava apenas de uma questdao de embelezamento dos templos, mas na necessidade

236 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18.

237 Recorda-se que ele foi apresentado ao final do capitulo.

238 No capitulo 1 hd mais considera¢des sobre a atuacdo politica e administrativa dos governadores e capitdes-
generais, que embasam essa afirmagdo. Sobre nomeagGes ver: CUNHA, Mafalda Soares da. Governo e
governantes do Império portugués do Atlantico (século XVIII). In: BICALHO, Maria Fernanda e FERLINI, Vera Lucia
Amaral (orgs.). Modos de governar: ideias e praticas politicas no Império portugués, séculos XVI-XVIII. Sdo Paulo:
Alameda, 2005. p. 69-92.



91

de transforma-los em ambientes persuasivos”?3°. Dessa forma, justifica-se a preocupacdo do
Frei Agostinho em enfatizar que “para conseguir com as / obras o ndo pode fazer pella falta do
mulato / que hera Unico carpinteiro que tinha este pobre / convento/”. Essa preocupa¢do com
o espaco fisico sagrado das igrejas também se manifesta em um requerimento a Coroa, do
religioso Frei Gongalo do Nascimento, guardido do Convento de Santa Clara da vila de Taubaté
em 17452%° Nele, o Frei pedia ornamentos, vestes sacerdotais e paramentos de altares para a
igreja, o qual foi indeferido. Ou seja, cuidar do espaco fisico das igrejas e conventos era
prerrogativa destes freis.

A questdo da especializacao de escravizados na América portuguesa também é um
ponto de investigacdo. O Frei Agostinho via-se preocupado com a fuga do escravizado
principalmente porque ele desempenhava o trabalho especializado da carpintaria. Tendo em
vista o carater estamental e escravista da sociedade colonial, existiam possibilidades
especificas aos que tinham passagem pela escraviddo, como é o caso do carpinteiro do
convento de Taubaté. A esse respeito, Roberto Guedes argumenta que “por seus oficios,
trabalhadores especializados eram estimados socialmente” e que “se egressos do cativeiro
investiam nos oficios mecanicos é porque pensavam que poderiam ascender socialmente” 24!,
Somadas as possibilidades de alforria na Bahia, a rede de pessoas mobilizada para conquistar
tal liberdade e as habilidades especificas adquiridas no oficio de carpintaria, o escravizado
mencionado na documentacao aqui trabalhada construia para si uma série de ferramentas de
ascensado social, ou de melhoria nas condi¢des de vida.

Para dar dimensdo a essa questdo, para um contexto posterior (cem anos apds a fuga

do carpinteiro do convento franciscano de Taubaté), Guedes informa que:

Carpinteiros e musicos podiam ter estima social por causa de seus oficios, ndo sé
entre forros e descendentes de escravos, mas também perante membros da elite
local. Basta prestar atenc¢do as palavras do capitdao-mor da vila, que, em novembro
de 1822, escreveu ao governador, referindo-se a certos trabalhadores pardos
habilidosos. Um deles tinha “o atributo de bom carpinteiro, e habil mestre de
engenhos”, sendo “muito necessario” na vila. Outros dois eram musicos e alfaiates,
“por seus oficios, dignos de todo o acolhimento” social?*2.

239 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditério dos carmelitas turénicos das capitanias de Pernambuco
e Paraiba no século XVIIl. Seeculum — Revista de Histdria, Jodo Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponivel em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em: 15 fev. 2023. p. 17.

240 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 15\Doc. 1518 (1).

241 GUEDES, Roberto. Oficios mecanicos e mobilidade social: Rio de Janeiro e S3o Paulo (Sécs. XVII-XIX). Topoi
(Rio de Janeiro), v. 7, n. 13, p. 379423, jul. 2006. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004.
Acesso em 7 mai. 2025. p. 411 e 413.

242 Ibidem. p. 410.



https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004

92

N3do ha motivos para pensar que a especialidade de carpinteiro seria menos valorizada
no contexto narrado pelo Frei Agostinho. Para pensar a especializacdo de escravizados em
espacos religiosos é possivel fazer uma aproximagao cautelosa, chamando atengdo para o
trabalho de Robson Pedrosa Costa, que teve como objeto de estudo os mosteiros, hospicios e

casas beneditinas do Rio de Janeiro no século XVIIl. Segundo o autor

Os monges estavam sempre atentos a cativos que demonstravam alguma habilidade
especifica ou inclinagdo artistica. Um cativo com determinado talento era logo
enviado para aprender um oficio. Isso porque, a necessidade beneditina de mao de
obra especializada era fora do comum. Havia muitas demandas nas diversas
propriedades urbanas e rurais, além do préprio mosteiro. Oficinas eram construidas
e ampliadas constantemente, enquanto um numero significativo de cativos era
treinado nas mais variadas profissdes?*3.

Os ideais beneditinos giravam em torno do trabalho coletivo e do bem comum, “todos
eram doutrinados para entender que todos faziam parte de uma grande familia”2*4. Conforme
o autor, reparos e grandes obras pensando nesse coletivo faziam parte do cotidiano desses
religiosos e, para tal, exigiam mao de obra especializada?*>. Em grande medida isso também é
valido para os espacos franciscanos. Segundo Costa, “os beneditinos foram paulatinamente
investindo na formacdo de escravizados, revelando-nos um nimero surpreendente de cativos
artifices”?4¢, O autor evidencia como os religiosos de S3o Bento no Rio de Janeiro criaram um
sistema complexo de gestdo escravista, com estratégias de reposicdo e ampliacdo da

populacdo escravizada a partir de doag¢des, herangas, estimulo a procriacdo, formacdo de

243 COSTA, Robson Pedrosa. “Uma eugenia astuciosa”? Maternidade, casamento e miscigenacdo em propriedades
beneditinas, séculos XVII e XVIIl. Varia Historia, v. 41, p. e25026, 2025. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026. Acesso em: 7 maio. 2025. p. 26.

24 Ibidem. p. 27.

245 Muitas obras arquitetdénicas no Brasil colonial eram orientadas por documentos como o “risco”, “instrucbes”
e “contratos”. Ao analisa-los, Beatriz Piccolotto Bueno observou uma complexa cadeia produtiva em etapas,
envolvendo por vezes diversas geragGes de oficiais mecanicos. [...] Mestres-pedreiros, mestres-carpinteiros,
mestres-taipeiros, mestres-ferreiros, mestres-marceneiros e entalhadores, além de pintores e escultores foram

” o«

assim contratados e supervisionados.” Segundo a autora, “A documentagao primdria — “contratos”, “instrucées”,
“apontamentos”, “condi¢Oes de arrematac¢do”, “recibos de receitas e despesas” — elucida uma complexa cadeia
produtiva, uma divisdo técnica e social do trabalho, um sistema peculiar de funcionamento em que os “mestres”
de oficio brancos parecem estar no topo de uma hierarquia que nao exclui mesticos e escravos alforriados. Mas,
se 0s mestres projetavam as obras e se responsabilizavam pela sua empreita, a execucdo cabia aos “oficiais
mecanicos”, e o trabalho pesado, aos escravos.” Ver: BUENQO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Sistema de produgdo da
arquitetura na cidade colonial brasileira — Mestres de oficio, “riscos” e “tracas”. Anais do Museu Paulista. S3o
Paulo. Sdo Paulo, V. 20, n. 1, p. 321-361, 2012. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816. Acesso em: 7 maio. 2025.p. 326 e 339.

245 COSTA, Robson Pedrosa. “Uma eugenia astuciosa”? Maternidade, casamento e miscigenacdo em propriedades
beneditinas, séculos XVII e XVIIl. Varia Historia, v. 41, p. e25026, 2025. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026. Acesso em: 7 maio. 2025. p. 27.



https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816
https://doi.org/10.1590/0104-87752025v41e25026

93

trabalhadores especializados que contribuia para a formacdo de lacos duradouros,
companheirismo, confianca e hierarquizacdo interna*’.

Feitas essas aproximacoes entre os espacos beneditinos no Rio de Janeiro e o convento
franciscano de Taubaté, é possivel supor que o Convento de Santa Clara de onde fugiu o
escravizado carpinteiro ndo contava com esse alto nivel de especializacdo porque, caso o fosse,
possivelmente o Frei ndo ficaria tao aflito com a fuga de um de seus varios carpinteiros capazes
de concluir a obra do convento. Observa-se que o trabalho mecanico exercido pelo escravizado
era visto como uma especialidade importante para aquele espago religioso, tendo em vista
suas habilidades em fabricar os ornamentos necessarios para o culto da fé no convento de
Santa Clara.

Apesar de ndo terem sido encontrados documentos que apontem para a trajetdria do
franciscano Frei Agostinho de Santa Catharina para melhor apresenta-lo, é admissivel fazer
alguns apontamentos sobre sua perspectiva na forma como ele recorreu ao governador da
capitania. Ao refletir sobre a exigéncia do Frei ao governador pela prisdo do escravizado
carpinteiro do convento sem interferéncias do sargento Marzagdo, uma abordagem possivel é
destacar o papel da religido como orientadora daquele universo colonial em que estavam
inseridos esses sujeitos. Vé-se que em alguma medida o Frei Agostinho colocava-se como
responsavel por essa orientacao.

Uma vez que se pode entender religido como como conjunto de ideias e praticas que
estruturavam o corpo politico e a atuagdo das pessoas no campo social, no momento em que
o Frei recorreu a autoridade do governador, ele se colocou no lugar de mantenedor da
estratificacdo escravista, e seu posicionamento aponta para um sentido marcadamente

249

politico da colonizacdo?*®. Guardadas as devidas propor¢des?*?, entra-se em acordo com Caio

Boschi, quando o autor argumenta que “a manutenc¢do da ordem se impunha como premissa

247 Ibidem. p. 31 e 32.

248 \ler capitulo 1 desta dissertac3o.

249 Caio Boschi trabalha mais o clero secular nas minas setecentistas, uma vez que o clero regular era restringido
nessa localidade. Portanto, a argumentac¢do do autor é construida em torno da agdo de autoridades coloniais,
eclesiasticas e irmandades leigas em torno da sociedade que se construia em Minas Gerais no século XVIII
enquanto a argumentacdo da presente dissertagdo versa sobre o clero regular na capitania de Sdo Paulo no
mesmo recorte temporal. Ver: BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e politica colonizadora
em Minas Gerais. S3o Paulo: Atica, 1986.



94

basica da dominacdo politica; por isso, o sossego dos povos sé se alcancava na razao direta da
seguranca, defesa e conservacdo do territério”?°,

Em um universo idealizado de ordem, o Frei se posicionava enquanto mantenedor do
espaco sagrado — seja de seu convento ou de sua vila — deixando evidente seu ponto de vista
de que: o escravizado carpinteiro do convento tinha a funcdo de trabalhar nas obras da Igreja;
o sargento-mor tinha a funcdo de prender escravizados fugidos, a mando do governador e
capitdo-general; e este Ultimo tinha o papel de mandar prender escravizados fugidos e de
auxiliar os conventos. Ou seja, caberia as autoridades coloniais a manutenc¢do dessa ordem.
Por isso, a desordem, na visao do religioso, se manifestava quando ocorria ruptura destes
papeis.

Ainda, cabe apresentar o sargento-mor Manuel Gomes Marzagdo, “denunciado” pelo
Frei Agostinho. Alguns documentos?>! permitem tal apresentacdo. Um deles é um regimento
datado de 1720 do governador e capitao-general para o sargento-mor e juiz da vila de Sao
Sebastido, que deveria executar o seguinte: servir o posto de sargento-mor enquanto o
governador e capitdo-general da capitania do Rio de Janeiro ndo mandasse o contrario. Isso
porque os juizes e vereadores da camara do Rio de Janeiro aceitaram sua demissao
inadvertidamente, sem autoridade para tal. Isso explicaria, portanto, o sargento ter casa na
vila de S3o Sebastido onde pudesse abrigar o escravizado carpinteiro, como sup6s o Frei no
oficio remetido.

Conforme Gracga Salgado, as prerrogativas de um sargento-mor, eleito pela camara,
envolviam substituir o capitdo-mor em casos de impedimento ou auséncia por até seis meses
e visitar e ordenar as companhias de todos os lugares do termo?>2. Tratava-se de um cargo
relacionado a defesa, havendo, portanto, para o Frei Agostinho, uma situacdo de quebra de
expectativas perante a autoridade, na figura do sargento-mor, diante de um nao cumprimento
de seu dever naquela sociedade escravista. Ainda, indignou-se o religioso ao apontar que o
sargento-mor estaria auxiliando o escravizado a ir a Bahia em busca de sua alforria. A nogao

de urgéncia para resolucdo do conflito foi construida pelo teor da correspondéncia remetida

250 BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e politica colonizadora em Minas Gerais. S3o
Paulo: Atica, 1986. p. 100.

1 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 149 (1) e AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 154 (1).

252 Dentre as fungdes dos capitdes-mores estavam, conforme aponta a autora, aprovar nomeagdes de cargos de
alferes e sargentos-de-companhia feitos pelos capitdes de companhia, nomear os postos de ajudante de
ordenanga, indicar nomes para postos de sargento-mor e capitdo-de-companhia. Ver: SALGADO, Graga (Org.).
Fiscais e meirinhos: a administracdo no Brasil colonial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 1985. p. 166 e 312.



95

pelo Frei, em que se apelou “pelo amor de Deus” que o governador da capitania emitisse outra
ordem de prisdo do escravizado em forma de esmola, porque o “pobre convento” e a “santa

comunidade” rogariam a Deus em nome do governador, caso fossem ajudados.

2.1.3. Acoes

O ato de fuga do escravizado carpinteiro para “ganhar com que se possa forrar”, como
indicou o Frei Agostinho, exige reflexdes sobre algumas das possibilidades de libertacdo de
escravizados na América portuguesa: fuga, ganho e manumissdao — provavelmente por
coartagao. Eduardo Franga Paiva estudou as alforrias e coarta¢des na capitania de Minas Gerais
no século XVIII — contexto diferente do estudado, contudo, passivel de comparacoes
cautelosas — e observou como estas foram “resultados de acordos diretos entre as partes
envolvidas”. Segundo ele, “as coartacées foram muito comuns na Capitania e, provavelmente,
em outras areas mais urbanizadas da Col6nia, como Recife, Olinda, Salvador e Rio de
Janeiro”?%3, Isso permite delinear uma explicacdo sobre a intencdo do escravizado carpinteiro
de fugir para a Bahia. Principalmente para a segunda metade do século XVIII, o autor explica
que as coartagdes se tornaram cada vez mais um costume arraigado entre escravizados e seus
descendentes, que desde jovens podiam armar estratégias para efetiva-la?>*. O documento
trabalhado parece indicar um conjunto de estratégias do carpinteiro nesse sentido, incluindo
também a mobilizacdo de uma importante rede que envolvia sua esposa, mencionada pelo
Frei Agostinho como parente do sargento-mor.

Para pensar a estratégia®>> da fuga, é interessante a abordagem de Waldomiro Silva
JUnior. Este autor buscou analisar a génese da tradicdo legal relativa a escraviddao negra nas
Américas castelhana e portuguesa e a sua conformacdo entre o inicio do século XVl e a
primeira metade do século XVIIl. Sua hipdtese é que a articulagdo entre pratica social e

processo legislativo pautava a criacdo das leis escravistas nos impérios ibéricos, por esse

253 PAIVA, Eduardo Franca. Coartacgdes e alforrias nas Minas Gerais do século XVIII: as possibilidades de libertacdo
escrava no principal centro colonial. Revista de Histéria, Sdo Paulo, n. 133, p. 49-57, 1995. Disponivel em:
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876. Acesso em: 2 jul. 2024. p. 51.

254 Ibidem. p. 53.

255 Aqui, o uso de “estratégia” assemelha-se a utilizacdo do conceito por Giovanni Levi: “Todavia, a participacdo
de cada um na histéria geral e na formagdo e modificacdo das estruturas essenciais da realidade social ndo pode
ser avaliada somente com base nos resultados perceptiveis: durante a vida de cada um aparecem, ciclicamente,
problemas, incertezas, escolhas, enfim, uma politica da vida cotidiana cujo centro é a utilizagdo estratégica das
normas sociais.” Em: LEVI, Giovanni. A heranga imaterial: trajetdria de um exorcista em Piemonte do século XVII.
Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2000. p. 45.



https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876

96

motivo, o estudo da fuga e da alforria Ihe sdo muito caras. Se valendo dos estudos de Silvia

LaraZ°®

, ele explica que “apesar de algumas tentativas locais nesse sentido, a fuga ndo chegou
a ser enquadrada na ordem legal lusitana como um crime propriamente, isto é, um ato passivel
de punicdo pelas esferas da res publica” e que “as normas repressivas editadas no universo
luso-brasileiro ndo se destinavam a acabar com as fugas, mas a ‘controla-las e limitd-las a um
nivel aceitavel para o funcionamento geral do ‘sistema’”?>’. Isso justifica a “denuncia” feita
pelo Frei Agostinho de Santa Catharina contra o escravizado que fugiu, porém ndo somente
contra ele, mas especialmente contra o sargento-mor que o auxiliou. Portanto, permite a
reflexdao de que fugas de escravizados em sociedades coloniais eram indesejadas, porém em
grande medida esperadas e corriqueiras, além de passiveis de combates por parte das elites
e/ou autoridades.

Para o Frei Agostinho expectativas foram rompidas para com o sargento-mor, que ao
invés de prender o escravizado carpinteiro conforme mandara o governador e capitdo-general,
e conforme o religioso esperava, o auxiliou em sua fuga para a vila de Sdo Sebastido com
destino a Bahia para conquistar liberdade. Nesse sentido, a parentela da esposa do sargento
com o escravizado também agrega complexidade as dindmicas sociais em que se inseriam
esses sujeitos, fazendo com que suas condutas fossem carregadas de desvios diante dos papéis
e cargos a eles legados.

Como visto, em uma sociedade estamental e escravista como a que se constituia em
Taubaté durante o século XVIII, moldavam-se rela¢des sociais complexas em torno da
escraviddo. Aqui, a analise do oficio emitido pelo Frei Agostinho de Santa Catharina ao
governador e capitdo-general Rodrigo César de Menezes em 1722, intercalado a outros
conjuntos documentais e analises historiograficas possibilitou uma discussdo sobre
sociabilidade na qual as autoridades eram, ao mesmo tempo convocadas para a resolugdo de
conflitos — no caso do governador —e denunciadas — no caso do sargento-mor Marzagdo. Como

visto, as fugas de escravizados eram esperadas, porém indesejadas, sobretudo quando se

256 LARA, Silvia Hunold. Campos da Violéncia. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro, 1750-1808.
Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1988.

257 SILVA JUNIOR, Waldomiro Lourenco da. A escraviddo e a lei: génese e conformacdo da tradicdo legal
castelhana e portuguesa sobre a escraviddao negra na América, séculos XVI-XVIIl. 2009. Disserta¢do (Mestrado
em Histéria Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo,
2009. p. 98.



97

tratava de escravizados que exerciam trabalho especializado como de carpintaria, necessaria

para a conclusdo das obras do espaco sagrado do Convento de Santa Clara.

2.2. Desacato e mentira

Em oficio de 7 de dezembro de 1722, o Frei Caetano da Purificagdo comunicou ao
governador e capitdo-general uma situacdo de insoléncia e desacato sofrida pelo convento de
Nossa Senhora do Amparo da vila de S3o Sebastido. Segundo o relato, até o momento de
producdo da carta ainda estava com sangue na portaria do convento. Destaca-se que o local
onde ocorreu a insoléncia e o desacato era o Convento de Nossa Senhora do Amparo em Sao
Sebastido, enquanto o local de onde escreveu o Frei Caetano era o Convento de Santo Antbénio
da vila de Santos?*®. Ambos os espacos eram franciscanos.

O oficio remetido pelo Frei Caetano da Purificacdo, no que tange a “desordem”
funciona como caminho para se observar as dinamicas sociais de vilas vizinhas na capitania
régia de S3o Paulo e a relagdo entre os religiosos desses conventos e o governador da
capitania. Aqui, levantou-se alguns pontos de andlise: I. a circulacdo de informacdes entre
conventos; Il. a adesdo ou ndo da categoria “corrup¢do” para entender a “desordem” para o
Frei Caetano; lll. os significados de mentir, de encobrir a verdade ou de ndo cumprir ordens
em casos como este. Antes, contudo, foi interessante conhecer, na medida do possivel, os
espacos onde ocorreram as situagdes e os sujeitos que aparecem nesta documentacao, isto é,
o Frei Caetano da Purificacdo; o filho do sargento-mor e também juiz ordinario Thomé Gomes;

e o sujeito que, de acordo com o Frei, disse a verdade na devassa, José Alvares.

2.2.1 Convento de Santo Antdnio da vila de Santos e Convento de Nossa Senhora do
Amparo da vila de Sdo Sebastiao
S3ao muitas as correspondéncias remetidas pelos freis do Convento de Santo Antonio
da vila de Santos. Por isso, preocupou-se primeiramente em conhecer a atuacdo desse
convento na vila de Santos e suas especificidades. Em seguida, realizou-se a analise dos casos

259

a partir das correspondéncias remetidas pelo Frei Caetano da Purificacdo®?, e pelo Frei

Jerénimo da RosaZ®.

258 \er mapas de conventos no capitulo 1.
259 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22.
260 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16. p. 24 e 25.



98

Nao ha relagdes de bens do Convento de Santo Antonio da vila de Santos, como ha de
varios outros conventos, hospicios e mosteiros da capitania régia de Sao Paulo, que informem
sobre a genealogia destes espacos, mas principalmente sobre sua continuidade e sua situacdo
ao longo do século XVIII?®L, Portanto, recorreu-se principalmente a historiografia para
apresentar esse convento.

Segundo Luis Filipe Marques de Sousa, “a partir da fundagao da Custédia dos Capuchos
de Santo Antdnio do Brasil, 1585, assiste-se a um pulular de conventos e missGes que
acompanham o avanco, pelo litoral, da conquista e fixacdo da colonizagao portuguesa naquele
territorio”?%2. O inicio da fundacdo do Convento de Santo Anténio em Santos data de 1639,
como “resposta as necessidades da populacdo e da cdmara local. Os franciscanos ocuparam o
vazio deixado pelos jesuitas, que estavam em conflito com as liderancas locais” 23,

Lembra-se que Santos era cercada por fortificagcbes, ampliadas no século XVIIl com a
intencdo de proteger os acessos as minas e o porto. As Fortalezas da Bertioga e da Barra
Grande s3o mencionadas em outros documentos?®* do conjunto documental estudado, por
exemplo. Segundo Ney Caldatto Barbosa, “o Convento dos Franciscanos e o Mosteiro dos
Beneditinos foram propositadamente excluidos da area fortificada por estarem muito

periféricos, preservando sua integridade”?%. Realizando um trabalho de andlise espacial e

261 No capitulo 1 situou-se os espacos franciscanos na capitania de S3o Paulo a partir de algumas relagdes de
bens.

262 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Tese (Mestrado
em Histdria), Universidade de Lisboa, Lisboa, 2007. p. 42.

263 BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: génese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024. Tese
(Doutorado em Histéria e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo,
Universidade de S3o Paulo, Sdo Paulo, 2024. p. 360. Mais sobre esse tema ver: MONTEIRO, John Manuel. Negros
da terra: indios e bandeirantes nas origens de Sao Paulo. 22Ed.S3o Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994].
264 BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 26 p. 34: oficio do governador da praca de Santos, Antonio
Gaioso Noguerol remetido em margo de 1723 possivelmente ao governador e capitdo-general de Sdo Paulo,
Rodrigo César de Menezes ou ao Aires da Saldanha, governador e capitdo-general do Rio de Janeiro, relatando
sobre as condig¢Ges da viagem até a fortaleza da Bertioga. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 36
p. 48: oficio remetido por Manoel Timotheo Correa de Goes, provedor da Fazenda Real da praga de Santos, em
abril de 1723, ao governador e capitdo-general da capitania de Sdo Paulo, Rodrigo César de Menezes, relatando
andamento da construcdo da fortaleza da Bertioga. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 38.p. 50
e 51: oficio de Jodo Martins Claro, sujeito que aparece em alguns outros documentos mencionados no capitulo
1, remetido do Sitio de Pirajui ao Rodrigo César de Menezes em abril de 1723, relatando as dificuldades
envolvidas em viagem a fortaleza da Bertioga, como fugas de escravizados. BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7.
Pasta 1.1.13. Doc. 39. p. 52 e 53: oficio de Manoel Timotheo Correa de Goes de abril de 1723, remetido ao
Rodrigo César de Menezes, discutindo o preco da construgdo da Fortaleza da Bertioga e as dificuldades
enfrentadas na construgdo como as aguas violentas do rio.

265 BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: génese e morfologia urbana entre os séculos XVI-XVIII. 2024. Tese
(Doutorado em Histéria e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo,
Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2024. p. 191.



99

arquitetonica, o autor explica que a configuracdo de Santos era semelhante as demais vilas do
periodo em que pragas se posicionavam frente a uma igreja, evidenciando a importancia dos
espacos religiosos na organizacdo do ambiente urbano. Contudo, diferentemente de outras
vilas, Santos ndo contava com grandes elevagdes de relevo, ficando os edificios de grande
importancia também alocados nas pracas?®®.

Ainda situando as relagdes entre espaco fisico e religido para a vila de Santos, Barbosa

sintetiza:

os templos atuaram como agente modelador e estruturador do lugar, conferindo
uma razdao e uma forma de ser. A razdo de ser atribuiu um conceito
predominantemente religioso e ritualistico aos espagos das cidades, enquanto a
forma de ser atribuiu maior referéncia aos locais sagrados, o témenos [o local
reservado para praticas religiosas, na Antiguidade Classica] rituais e cultos, muitas
vezes cercado por uma delimitacdo que o separava do restante do territdrio, e raros
elementos da simbologia cristd nas areas comuns. Em Santos, essa caracteristica se
manifesta na disposi¢cdo dos Conventos do Carmo, Santo Antbénio e do Mosteiro de
S3o Bento, os quais exibem uma organizagao espacial distintiva que assume a forma
geométrica de um triangulo. Esse arranjo arquitetonico, para além de estabelecer
uma harmonia estética com o ambiente urbano circundante, possui uma dimensdo
sagrada que remete a um dos pilares fundamentais da fé catdlica, a Santissima
Trindade?®’.

Essa consideracdo ajuda a entender ndo somente a configuracdo dos espacos de
manifestacdo e realizacdo do sagrado visualmente, mas também em termos de importancia e
valorizacdo para os freis, sobretudo em momentos em que estes espacos sagrados sao
desrespeitados, como no caso de desacato aqui trabalhado, e em outros mencionados no
presente capitulo.

Ademais, o Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de Sdo Sebastido, local onde
ocorreu o caso de desacato e insoléncia referido pelo Frei Caetano da Purificacdo, foi fundado
em 165828, Pontua-se também que a relacdo entre Santos e S3o Sebastido era antiga, o que
ajuda a explicar a relagdo dos Conventos de Santo Antonio e de Nossa Senhora do Amparo que

aparece no documento trabalhado a seguir. Segundo Jorge Pimentel Cintra,

Com o passar do tempo, uma vez distribuidas as terras mais préximas, as sesmarias
iam-se situando em pontos cada vez mais afastados e, mais adiante, os nucleos
podiam desenvolver-se até ganhar independéncia, sendo entdo elevada a categoria
de vila. Por exemplo, Sdo Sebastido, que se situava na Capitania de Santo Amaro, a
mais de 100 km de Santos pela costa, foi desmembrada de Santos [em 1636]. No auto
de sua criagdo lé-se: ‘nesta povoacdo de Sdo Sebastido da terra firme [para distinguir

26 |pidem. p. 211.

267 Ibidem. p. 280.

268 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Tese (Mestrado
em Histdria), Universidade de Lisboa, 2007. p. 272.



100

da ilha de mesmo nome], Termo e Jurisdigao da Vila de Santos, da Capitania de Sdo
Vicente?®.

Avila de Santos, desde o final do século XVII, rivalizava com S3do Sebastido, com relacao
a economia, conforme explica Gilvan Leite de Oliveira. Ambas “estavam empenhadas na
producdo de géneros agricolas, enquanto Santos, apesar da existéncia da atividade agricola
em seu entorno, sempre esteve voltada para o comércio, o qual tinha no seu porto um
importante viabilizador e mesmo sua razdo de ser” 2°. O governador do Rio de Janeiro, Arthur
de S4 e Menezes em 1698, destacava esse potencial de Santos como uma localidade de
intercambios definidos com outras regides e como porto subalterno ao do Rio de Janeiro,

apesar de ndo se configurar como uma vila de riquezas abundantes.

2.2.2. Sujeitos

O Frei Caetano da Purificagdo ndo teve seu nome encontrado nos catdlogos do Arquivo
Histdrico Ultramarino disponiveis pelo Projeto Resgate. Conforme permite apontar o oficio, o
juiz Thomé Gomes, era Thomé Gomes Marzagdo, filho do sargento-mor da vila de Sao
Sebastido, que auxiliou a fuga do escravizado carpinteiro em Taubaté, no caso analisado
anteriormente?’!. Essa relacdo de parentesco se confirmou em consulta & Genealogia
Paulistana?’? e aos Documentos Interessantes para a Histéria e Costumes de S3o Paulo?’3.
Contudo, vale pontuar que o Unico Thomé Gomes citado nos catalogos do Projeto Resgate é

274

um Thomé Gomes Moreira, conselheiro?’* em Lisboa em 1735 e contratador envolvido nos

269 CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditdrias do sul e o conceito de territério. Anais do
Museu Paulista: Histéria e Cultura Material, S3o Paulo, v. 25, n. 2, p. 203-223, 2017. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695. Acesso em: 2 ago. 2024.

270 OLIVEIRA, Gilvan Leite de. A todo pano: contribuicdo para o estudo do processo de consolidacdo do porto de
Santos como via maritima da capitania de S3o Paulo (1788-1822). 2016. Disserta¢do (Mestrado em Histdria) —
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2016. p. 37 e 38.

271 Ver subsec3o “2.1. Fuga”.

272 Fejta pelo advogado e genealogista Luis Gonzaga da Silva Leme entre 1903 e 1905. Disponivel em:
http://www.arvore.net.br/Paulistana/Gayas.htm. Acesso em: 20 mai. 2025.

273 Documentos Interessantes para a Histdria e Costumes de S3o Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos de
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, Sdo Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXIIl. Anexo | p. 250-
254,

274 \Jer: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 13\Doc. 1245 (1).



https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/139695
http://www.arvore.net.br/Paulistana/Gayas.htm

101

negécios de baleias?’® em Santos a partir de 1735. Quanto ao José Alvares, mencionado no
oficio, ndo ha maiores informacgdes sobre ele?’®,

Na obra “Documentos Interessantes para a Histéria e Costumes de S3o Paulo”, hd um
outro oficio também remetido pelo Frei Caetano da Purificacdo, datado de 26 de outubro de
1722, portanto, dois meses antes do relato sobre o desacato. Esse oficio cuja versao acessada
foi apenas a transcricdo em “Documentos Interessantes”, parece tratar do mesmo ocorrido
retomado posteriormente?’’. O religioso, na ocasido de outubro, remeteu a correspondéncia
do Convento de Nossa Senhora do Amparo de Sao Sebastido, o que teria sofrido o desacato
que relatou meses depois ja estando em Santos. Cabe uma breve anadlise a respeito desse
documento, o qual auxilia a situar os ocorridos relatados em um segundo momento pelo
mesmo franciscano Frei Caetano da Purifica¢do.

O inicio do relato do religioso ao governador Rodrigo César de Menezes mostra
otimismo do Frei com o recém iniciado governo de Menezes. Destacou o frade a benevoléncia,
amor comum, e carater afavel aos que o buscam desconsolados, e como o governador era
digno do geral aplauso que recebia. Fazendo-se uso de recursos discursivos em latim,
comparando o governador “César” de Menezes ao “César” romano, o Frei destinou um
paragrafo de sua correspondéncia para exaltar o governador em seu recente tempo de
governo. Em seguida, informou que se via obrigado a informar ao governador sobre os ultimos
ocorridos, os quais o Frei classificou como “barbaridades com que alguns deste povo, perdido
o temor a Deus, obram com quem o ndo conhece”, como se ndao “houvesse governadores que
zelam a Ley Divina, intentando perder o respeito a seus Ministros e inviolando o Convento”,
“obrando o que querem contra as Leys Humanas e Divinas”?’2,

Antes mesmo de narrar as tais “barbaridades”, o Frei fez outra analogia. O religioso
indicava que a solugdo para os ocorridos que vivenciava no convento era o uso de alguma
violéncia para castigar esses que agiam contra as leis. Para fazer essa defesa, Frei Caetano da

Purificacdo usou uma passagem biblica em latim na qual Jesus Cristo, no cendculo, mandou

275 \er: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 16\Doc. 1553 (1).

276 44 52 mencdes a José Alvares com vérios sobrenomes no Projeto Resgate para a capitania régia de S3o Paulo,
contudo, como no oficio o Frei Caetano n3o informa mais nomes, torna-se impreciso dizer de qual José Alvares
se tratava o documento.

277 Documentos Interessantes para a Histdria e Costumes de S3o Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos de
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, Sdo Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXIIl. Anexo | p. 250-
254,

278 Documentos Interessantes para a Histdria e Costumes de S3o Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos de
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”, Sdo Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo | p. 251.



102

que seus discipulos comprarem espadas, ainda que fosse a troco de venderem suas tunicas,
para prevenir a “justa defesa” do Colégio Apostélico e para defender os discipulos na ocasido
de maiores conflitos. Disse ele: “e assim digo que importa termos espadas para defender a
caza de Deos, quando o odio desta gente hé tao refinado que lhe ndo tem temor, nem aos
Ministros de EI-Rey, e ainda a huns pobres franciscanos que ndo tem mais armas que a Santa
pobreza”?’°,

Em seguida, o Frei relatou as situacdes que, em sua perspectiva, violavam o convento
de Nossa Senhora do Amparo da vila de S3o Sebastido. A primeira delas é a que mais relaciona-
se com o que o Frei retomou no oficio analisado a seguir, por ter o juiz Thomé Gomes Marzagao
como um dos sujeitos citados. Ou seja, a primeira situacdo narrada pelo Frei Caetano da
Purificacdo em outubro de 1722 estd diretamente relacionada ao caso de desacato, retomado
em dezembro do mesmo ano. O religioso apontou que seu Prelado?®® havia ido a Matriz pregar
a palavra de Deus, quando se encontrou com homens que agiam a mando do juiz Thomé
Gomes, — Antonio Moreira, Jodo Pereira, Domingos da Motta, Thomaz Horado e um
escravizado chamado Batista de André Nobre. Esses homens, em sua visdo, ndo eram Ministros
da Justica, e sim, “amotinadores do povo e de discdrdias”, foram a Sdo Sebastido e, no cruzeiro
daigreja, tentaram prender um escravizado vindo de Taubaté.

O Frei Caetano da Purificacdo usou o termo “molato” para falar desse sujeito, contudo
ndo se sabe a condicdo dessa pessoa a partir do documento, se era livre, liberto ou escravizado,
mas é possivel supor alguma passagem pela escraviddao. Em outro ponto do oficio, o Frei
descreve que esse sujeito veio de Taubaté, por causa desconhecida.? E dificil dizer com toda a
certeza que se tratasse dos mesmos sujeitos do caso anterior, visto que nenhum dos oficios
cita o nome desse sujeito, embora seja uma hipotese plausivel tendo em vista o transito de
pessoas entre essas vilas, a relacdo de parentesco entre o sargento, o juiz, e o escravizado
carpinteiro, bem como a circulacdo de informacgao entre religiosos, sobretudo de conventos
de mesma ordem religiosa. Se fosse o caso, tentaria o filho Juiz, amenizar a situa¢do criada
pelo pai sargento?

O Frei reiterou que o escravizado estava recolhido na igreja sem ser criminoso, mas

como o juiz Thomé Gomes era “ambicioso” tentou esfaquear o rapaz na portaria do convento,

279 Ibidem. p. 252.

280 prelado segundo Bluteau é um “superior na Ordem Echlesiastica secular, ou regular”. BLUTEAU, Raphael.
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 234.



103

e que se nao fosse a pressa com que agiu o Frei Caetano, poderia ter ocorrido uma morte.
Seria esse o desacato que deixara uma mancha de sangue na portaria até dezembro? O Frei
guestionou a acdo dos homens, que alegaram que foram mandados pelo juiz, ao que o
religioso afirmou que deveriam buscar o governador e capitdo-general, o que possivelmente
foi feito entre outubro e dezembro, pela forma com que o Frei Caetano retomou o assunto
meses depois.

Manuel Gomes, o sargento-mor, foi citado novamente, como a razao dos ocorridos na
vila de Sdo Sebastido. O restante do oficio é de bastante dificil entendimento, pela linguagem
utilizada pelo religioso. Ao que parece, o escravizado de Taubaté ja tinha ido a casa do
Reverendo Vigdrio, e sua esposa a casa do capitdo Domingo Lopes, sobre o qual ndo foram
encontradas mais informacdes?®!.

O final da correspondéncia de outubro indica algo que o Frei retomou na
correspondéncia de dezembro de 1722: a forma como o Thomé Gomes ameagou que caso 0
escrivao fosse ao convento “tomar fé do sangue”, ele o privaria do oficio. Também ficou
evidente como o juiz tinha dinheiro para livrar os homens que haviam agido contra o
escravizado a seu mando. Segundo o documento de dezembro, foram emitidas ordens por
parte do governador e capitdo-general. Verifica-se no oficio, a preocupa¢do do religioso
franciscano em relatar o cumprimento dessas ordens e em certa medida dar noticias do
andamento dos casos, mesmo ele ndo remetendo sua correspondéncia do convento onde o
incidente ocorreu —em S3o Sebastidao — e sim de um onde autoridades responsaveis pelo caso
vinham passando — Santos. Isso indica uma mobilidade dos sujeitos entre as vilas, bem como

de informacdo entre os conventos franciscanos.

281 Na integra: bem se tem visto pois duas que Vossa Exceléncia Ihe escreveu acerca do nosso mulato de Taubathé,
por sua cauza o ndo temos havido a mao, porque temos noticia o quer para si, porque huma couza obra com a
outra manda dizer a Vossa Exceléncia, pois a realidade hé que o mulato tem no da sua mdo, pois apos da outra
banda em caza do Reverendo Vigério e sua molher a tem depozitada em caza do Capitam Domingos Lopes para
qgue nos a ndo prendamos; e assim estas e outras couzas estdo obrando como absolutos, pois o filho mandou
dizer ao Escrivdo que se fosse ao Convento tomar fée do sangue o havia de privar do officio e que tinha dinheiro
para livrar os homens do que tinhdo obrado por seu respeito; e assim movido deste zelo christianissimo e
reconhecendo em Vossa Exceléncia o prompto socorro e zelo do servigo de Deus e de Sua Magestade Santissima
e de Nosso Padre S3o Francisco, nos receba debaixo de seu patrocinio. Em: Documentos Interessantes para a
Histdria e Costumes de S3o Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos de Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728”,
Sao Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. Anexo I. p. 254.




104

2.2.3. Acgoes

O oficio datado de dezembro de 1722 se iniciou em tom de resposta, no qual o Frei
informou que havia recebido ordem de remeter algumas cartas a respeito da situacdo. O Frei
indicou que logo o sargento-mor mandou seu filho, Thomé Gomes, que era juiz, tirar devassa
sobre o ocorrido. Contudo, ao invés dessa autoridade chamar como testemunhas pessoas que
estiveram presentes na situagao, ele chamou parentes dos agressores e outros homens mais
distantes da vila, que ndo presenciaram o ato. Isso, disse o Frei, “somente para que ndo /
juragem, contra aquelles, que elle tinha manda- / do”. O religioso, possivelmente franciscano,
relatou também que caso alguma testemunha jurasse a verdade do que ouvira, o juiz “a
descompunha de palavras, ameacando- / as com priséens”, o que teria ocorrido com um
homem chamado José Alvares. E interessante que nesse momento da carta, o Frei emite uma
opinido, dizendo que “hé tal a terra, que se / prendem os homens por falar a verdade”.

Dando continuidade, o Frei Caetano indicou que o sargento-mor ja estava na vila de
Santos a caminho de S3o Sebastido, e supunha que o sargento levava a devassa que a pedido
do governador e capitdo-general para entender se houve homiziado?®? ou n3o. Isto é, tinha-se
como obijetivo verificar se alguém encobriu a verdade ou furtou-se a acdo da justica ou nao.
Assim, segundo o religioso, seria possivel que o governador visse “o / pouco cuidado, que
pdem em seguir as suas ordens, esta hé a realidade que querem escuresser com prezeng¢a / de
Vossa Exceléncia”.

Chama atengao que as opinides do Frei Caetano da Purificagdo ndo diziam respeito
necessariamente ao desacato e a insoléncia sofrido pelo Convento de Nossa Senhora do
Amparo da vila de S3o Sebastido, mas as a¢des dos oficiais da justica e da defesa com relagao
aos ocorridos. Graca Salgado explica que era prerrogativa dos juizes ordinarios: proceder
contra os que cometessem crimes no termo da sua jurisdi¢do; atuar como juiz dos 6rfaos onde
ndo existisse este oficial; dar audiéncias em conselhos; vilas e lugares; conhecer dos feitos
crimes “cometidos por escravos, cristdos ou mouros, até a quantia de quatrocentos réis,
despachando sem apelacdo e agravo com os vereadores”; conhecer dos feitos das injurias
verbais e despacha-los com os vereadores na cdmara; conhecer dos feitos das injurias verbais

“feitas a pessoas de maior qualidade, suas mulheres e oficiais da Justica, despachando-os por

282 No dicionério de Raphael Bluteau, homiziar significa “esconder-se por medo daqueles com quem se fazia, ou
contraia homizio; e depois, esconder-se da justica por crime”. Grafia atualizada. Ver: BLUTEAU, Raphael.
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p.683.



105

si s6 e dando apelacdo e agravo as partes”; e sobretudo, tirar, por si s6, devassas (particulares)
sobre mortes, violentagdo de mulheres, incéndios, fuga de presos, destruicdo de cadeias,
moeda falsa, resisténcia, ofensa de justica, carcere privado etc., e “tirar inquisicdes e devassas
(gerais) dos juizes que o antecederam, assim como as de todos os oficiais de Justica [...]"%®3
além de executar penas pecuniarias aplicadas pelo sargento-mor da comarca aos oficiais da
ordenanca que faltassem com suas obrigaces?®*.

O Frei Caetano fez referéncia a prerrogativa dos juizes ordinarios em tirar devassas,
criticando o juiz por nao ter recolhido juramentos de pessoas envolvidas no momento do
desacato e insoléncia ocorridos no convento de Sdo Sebastido, e sim de pessoas com algum
parentesco com os agressores, tornando a devassa corrompida. Semelhante argumentacao
por parte dos sujeitos histéricos a respeito do exercicio da justica aparece em documentos
trabalhados por Jonas Pegoraro, em se tratando das acdes dos ouvidores régios em Sao Paulo

na primeira metade do século XVIII:

em carta de 09 de maio de 1700, o ouvidor Antonio Luis Peleja ja havia solicitado ao
rei uma ampliacdo de seus poderes na ouvidoria, querendo agir sobre as devassas
gue o juiz ordindrio ja tivesse tirado. Em sua concepgdo, os ouvidores, ele e seus
sucessores, para ‘melhor administracdo da justica’ deveriam tirar ‘as devassas de
todos os cazos g. [1p.il.] forem de devassa e provados tiverem pena de morte’. Isto
porque na vila de Sdo Paulo ‘todos sdo parentes, amigos ou inimigos, e com qualquer
destes efectos juntos a sua imparcialidade se ndo inquirira o verdadeiro do facto e
ndo he justo onde o recurso he tdo dificil q. se sentenceis os Reos em cazos
capitaes’?®>,

Para o Frei Caetano da Purificacdo ocorreu um desvio para com a norma, ou a ruptura
com a expectativa de uma determinada imparcialidade por parte do juiz ordinario. Dentro
dessa norma, era dever do juiz ouvir juramentos preferencialmente dos “homens bons” que
presenciaram ou ouviram dizer sobre o desacato, muito mais do que no ato de “desrespeito

ao que merece cortesia, respeito; irreveréncia”?8® e de “desaforo; atrevimento; arrogancia”?®’

283 SALGADO, Graca. Fiscais e meirinhos: a administracio no Brasil colonial. 22 Ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1985. p. 130 e 131.

24 Ibidem. p. 207.

285 PEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo servigo real: agées de ouvidores régios nas comarcas de Sio Paulo e de
Paranagua (primeira metade do século XVIII). 2015. Tese (Doutorado em Histdria), Universidade Federal do
Parana, Curitiba. 2015.

286 Significado de desacato em: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D.
Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1:
A - K). Lisboa, 1789. p. 383.

287 Sjgnificado de insoléncia em: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D.
Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1:
A - K). Lisboa, 1789. p. 724.



106

cometidos contra o convento. Argumenta-se isso a partir do teor do oficio estudado que
detalha muito mais as a¢des “indevidas” da autoridade em contraste com o sujeito José
Alvares, punido por dizer a verdade, do que os pormenores do ocorrido no convento. A
atitude, portanto, de encobrir a verdade por um interesse “préprio” bem como de indica-la
como errada apontam para uma possivel chave de leitura: a “desordem” entendida como
corrupgao.

Falar de corrupcdo em sociedades de Antigo Regime e na Epoca Moderna implica
discutira as dimensdes do poder publico e privado. Essas devem ser entendidas sempre em
relacdo ao modelo politico em voga no periodo, o qual era corporativo e elitista, em que a
comunidade politica assumia caracterizagao e retdrica cristd. A distribuicao de riquezas
mediante merecimento cimentava os lagcos de dependéncia, e era dever de quem detém o
poder apropriar-se deste bem comum — a riqueza da sociedade — e distribui-lo. Portanto,
definir corrupg¢do dentro dessas logicas simplesmente como apropriacdo do publico em
beneficio do privado é um tanto quanto perigoso, visto que esta apropriacdo era tida como
necessdria para a realizacdo das bases do modelo politico corporativo. Contudo, isso nao
significa dizer que os agentes historicos como o Frei Caetano ou o juiz ordinario Thomé Gomes
nao separassem corretamente as dimensdes publica e privada, ou que as misturassem
demasiadamente pois eram “incapazes” de realizar tal separagdo, embora seja uma

abordagem comum?®8, Em sintese,

A analise das tensGes e controvérsias por meio da retdrica que constrdi o fen6meno
da corrupgdo permite considera-la, ndo como distor¢do, mas como componente
funcional do modelo, ainda que os atores histdricos acusem seu carater desvirtuado.
Pretendemos compreender como aquela comunidade tentava elaborar sua forma
politica legitima. Legitimidade que, obviamente, ndo decorria de imperativos ético-
juridicos da modernidade, pautados pela moralidade e impessoalidade dos agentes
publicos, mas por preceitos morais assentados em légicas de servico e beneficio?®°.

288 Segundo Fabio Faversani, pensando nas dindmicas da sociedade romana antiga e pensando a possibilidade
ou ndo da categoria “corrupgdo” indicou que: “A separagdo clara entre publico e privado seria um dado de
sociedades capitalistas, enquanto, nas demais, predominariam fronteiras bem opacas, marcadas pelo dominio
de diversas ldgicas patrimonialistas, em que ndo se haveria de falar de corrupgdo, mas de troca de favores, [...].".
Ver: FAVERSANI, Fabio. A corrupcdo dos antigos e a nossa: apontamentos para o estudo da corrupgdo romana.
PHOINIX, [S. 1], V. 25, n. 1, p. 83-95, 2020. Disponivel em:
https://revistas.ufri.br/index.php/phoinix/article/view/32327. Acesso em: 31 jul. 2024. p. 84.

289 CONCEICAO, Vinicius Silva.“Corrompendo seus oficios”: as peitas nas Ordenac¢des Afonsinas (século XV). Em:
| Encontro De Corruptione (2021), 2021, Brasilia. | Encontro De Corruptione. Brasilia: Selo Caliandra, 2021. v. 1.
Disponivel em: https://doi.org/10.26512/9786586503760. Acesso em: 14 ago. 2024.p. 76 e 77.



https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327
https://doi.org/10.26512/9786586503760

107

Estudar a corrupgao historicamente implica entender a forma como o interesse privado
—como o do Frei Caetano em relatar a falta de imparcialidade do juiz ou a do juiz ordindrio em
ouvir apenas testemunhas especificas — consegue se transformar em interesse publico —
interesse da justica e da defesa da capitania de Sdo Paulo, circunscritas na figura do
destinatdrio governador e capitdo-general —, algo que geralmente envolve conflitos politicos.
Cabe entender o carater interpretativo da corrupgao no Antigo Regime, isto é, as maneiras
como uma mesma ac¢ao pode ser entendida como corrupto ou como virtuosa a depender do
caso e dos agentes historicos envolvidos. Aqui, a a¢do do juizem ouvir testemunhas especificas
foi tido pelo religioso como corrupta porque ele escolheu como testemunhas pessoas que nao
estavam presentes na ocasido de desacato ou que ndo ouviram dizer sobre ele, e também
pessoas que tinham como parentes os agressores envolvidos no caso. Para o Frei, o ideal
esperado de um juiz era a acdo virtuosa de ouvir os “homens bons” da vila.

O vocabulario de Antigo Regime, conforme explicou Adriana Romeiro,

registrava uma rica gama de comportamentos ilicitos, identificados por palavras
como abusos, violéncias, excessos e ilicitudes, que recobriam, por sua vez, praticas
como contrabando, venda de cargos e sentencas, favorecimento de particulares,
entre outras. Tais praticas ultrapassavam a dimensdao meramente econOmica para
abarcar também aspectos mais estritamente politicos, como eram o abuso de
autoridade, a falta de lealdade ao rei ou o atropelo das jurisdigdes. E, portanto,
legitimo o uso do conceito de corrupgdo para a sociedade da Epoca Moderna, n3o
como sinénimo de praticas tidas entdo por delituosas, mas como sindnimo dos seus
efeitos desagregadores sobre a Republica e, é claro, desde que se leve em
consideragdo a sua intima relagdo com uma visao organica da sociedade, concebida
como analoga ao corpo humano?®.

Nesse sentido, a ambiguidade na forma como os agentes histdricos podiam lidar com
cada caso, ou seja, a oscilacdo na interpretacdo de determinado ato como corrupto ou
virtuoso, é um fator fundamental a ser observado, uma vez que indica camadas de andlise.
Atitudes como vinganca, nepotismo, parcialidade ou imparcialidade, violéncia, etc., que, a um
primeiro olhar aparentam indicar um ato inerentemente “errado”, a depender do caso, podem
ser narrados nas fontes como atitudes honrosas, desde que feitas de forma orientada para o
bem comum, logo, para a realizacdo do modelo politico. Ainda, uma verificacdo das redes de
pessoas envolvidas no caso, sua sociabilidade, os argumentos mobilizados pelos agentes

histdricos para acusacdes e defesas de algum sujeito supostamente corrupto ou diruptivo,

29 ROMEIRO, Adriana. A corrupgdo na Epoca Moderna - conceitos e desafios metodoldgicos. Tempo, v. 21, n. 38,
p. 216-237, jul. 2015. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810. Acesso em 19 mai.
2025. p. 221.



https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810

108

entre outras questoes, dependem de um olhar atento as ambiguidades. Tais ambiguidades,
inclusive, permitem construir historicamente o problema da corrupg¢ao, dentro de contextos
especificos cujas fontes podem utilizar ou ndo a palavra “corrupcdo”, mas que operam seus
sentidos de variadas formas.

Dessa forma, ndo se trata de identificar a existéncia ou ndo de corrupg¢ao em cada caso
em uma légica de “comprovar” um ou outro ponto de, mas de identificar como as dimensdes
do publico e do privado no periodo sdao mobilizadas e como dialogam com o modelo politico,
e como se operava a ambiguidade nas interpretagdes dos atos. Isso significa que superadas,
ou ao menos, pensadas essas dificuldades, torna-se possivel fazer analises de casos que
valorizem as relagdes entre as pessoas envolvidas, e delas com o modelo politico, de forma
mais complexa. Permite-se, assim, construir um conjunto lexical referente a praticas tidas
como corruptas — que corrompem algum aspecto especifico do modelo ou até mesmo o
modelo em si —, identificar dinamicas de poder envolvidas no ato de acusar alguém de
corrupto, visto que este pode ser poderosa arma politica; identificar complexas rela¢des entre
o publico, o privado e o doméstico que perpassam as rela¢des sociais e podem ser tidas como

corruptas ou virtuosas; entre outros. Conforme Romeiro,

Se a nogdo do bem comum remete ao ideal do bom governo, assentado em “bem
comum/justica/governo justo/satde do corpo mistico”, a no¢do de bem particular
alude a corrupcdo: “bem particular/injustica/tirania/corrupgdo do corpo mistico”.
[...] a oposicdo entre o governante virtuoso e o tirano, sendo este aquele que, ou
pela forma de aquisi¢do, ou pelo exercicio do poder, violenta as regras de um governo
justo, dando lugar a violéncia e a prevaléncia do interesse particular sobre o interesse
publico?®!,

Considerando o carater ambiguo das atitudes, a forma como podiam ser taxadas de
virtuosas ou corruptas a depender das suas motivacdes, bem como a ideia de corrupcdo do

corpo politico e da ordem, retoma-se o que disse o Frei Caetano da Purificacao:

o sargento mor, mandou pelo / Juiz Thome Gomes seu filho tirar a devaga juran- / do
nella os parentes dos mesmos agressores e / chamando para jurar, os homens mais
distantes / da Villa deixando de chamar as testemunhas que / se achardo presentes
ao dezacato, somente para que ndo / juragem, contra aquelles, que elle tinha manda-
/ do, e se alguma testemunha jurava verdade do que / ouvira, a descompunha de
palavras, ameacando- / as com prisdens, se ndo [ilegivel] a sua vontade / como
sucedeo a hum homen chamado Joseph Alva- / res por jurar verdade que he tal a
terra, que se / prendem os homens por falar verdade.

O Sargento Mor ja estd nesta Villa de Santos de ca- / minho para essa cidade e
suponho que leva a devaga / onde Vossa Exceléncia, que ndo vai como man-/ dou se
tirasse, pois mandando se tire da in- / soléncia e desacato, que fizerdo ao Convento
de Nossa / Senhora como testemunha o sangue, que ainda hoje / na portaria se

21 Ibidem. p. 229 e 230.



109

conserva; atiram[?] [a.b.] / he homiziado, ou ndo, nesta vera Vossa Exceléncia o /
pouco cuidado, que pdem em seguir as suas ordens, esta hé a realidade que querem
escuresser com prezenga / de Vossa Exceléncia?®?

Acrescentando ao que foi discutido sobre a possibilidade de adotar a perspectiva da
“desordem” como corrupg¢do, também é possivel interpretar o oficio do Frei Caetano a partir
das légicas de justica no Antigo Regime, da importancia do que seria a verdade, e, portanto,
da mentira ou do encobrimento da verdade como desordem. Ter em mente essa reflexao
funciona como um caminho para se pensar a relacdo entre os remetentes — religiosos do clero
regular da capitania de S3o Paulo — e destinatarios — governadores e capitdes-generais — da
documentacao trabalhada na presente pesquisa, possibilitando o levantamento de perguntas
para cada caso. O que, nessa perspectiva, poderia informar o olhar do Frei Caetano ao narrar
essa situagcdo em que, ao seu ver, um juiz, a mando de um sargento, privilegiou mentiras no
lugar de verdades ao tirar a devassa?

Marcelo Tadeu Santos estudou a maneira como o poder do monarca era compreendido
em suas atribuicbes de justica, e a maneira como a graca e a mercé eram articuladas na
construcdo da legitimidade do monarca enquanto garante da paz e da justiga, a partir de
sermdes do jesuita Antonio Vieira no Maranhdo entre 1653 e 1662. Em um sermao especifico,

proclamado em 1654 em S3o Luis, disse o padre:

a verdade é filha legitima da justica, porque a justica da a cada um o que é seu. E isto
é o que faz, e o que diz a verdade: ao contrario da mentira. A mentira, ou vos tira o
gue tendes, ou vos da o que ndo tendes; ou vos rouba ou vos condemna. A verdade
ndo; a cada um da o seu como a justica. E porque o céu n‘aquella terra a justiga, por
isso influi e nasceu n’ella a verdade. Influi uma virtude, e nasce outra?®.

Percebe-se légica semelhante nas declara¢cdes do franciscano Frei Caetano da
Purificacdo em recorte espago-temporal bastante distinto. Ao ndo ouvir as testemunhas
devidas, o juiz Thomé, aos olhos do Frei Caetano, estava homiziando —encobrindo — a verdade,
portanto tirando das pessoas o que elas tinham, e ndo dando a quem cometeu insoléncia e
desacato ao convento o que lhes era de direito. Essa direta relacdo entre verdade, justica e
ordem, em oposicdo a desordem e caos, nos parametros do Antigo Regime sdo objetos de

ampla discussdo por Hespanha. Conforme este autor,

292 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22.

23 VIEIRA, Antdnio. Sermdes. Vol. IV, p. 163. Apud. SANTOS, Marcelo Tadeu dos. A majestade do monarca: justica
e graga nos sermdes de Antbnio Vieira (1653-1662). 2010. 178 f. Dissertacdo (Mestrado em Histdria)
Universidade de Brasilia, Brasilia, 2010. p. 72.



110

Honestidade, honra e verdade, palavras centrais na linguagem politica e juridica da
época, remetiam para esta ideia corrente de que o comportamento justo era o que
guardava a proporg¢do, o equilibrio, 0 modo (moderagdo) ou a verdade do mundo,
das pessoas, das coisas. Viver honestamente — que passava por ser um dos preceitos
basicos do direito [...] era aderir a natureza das coisas, da ordem natural do mundo.
Ser honrado era respeitar a verdade das coisas e esta era a sua natureza profunda, a
qual devia corresponder a sua aparéncia. Por isso que o comportamento manifestava
a natureza, a honestidade e a verdade eram as qualidades daquele que se portava
como devia, como lhe era pedido pela sua natureza®.

Explica-se, portanto, como era tida como “condenavel (mesmo penalmente), por isso,
toda a forma de “falsidade” e porque cabia também ao Frei Caetano da Purificagdo condena-
la. Além disso, fica evidente o equivoco que era, para o religioso, ameagar pessoas que
testemunhavam a verdade. Em se tratando do papel das testemunhas, segundo as

Constitui¢Ges Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707):

e nos testemunhos que tirarem [nas devassas] perguntardo sempre as testemunhas
a razdo que tem de saberem o que testemunhdo, se é de vista, certa sabedoria, ou
fama, ou por indicios, e as circunstancias do tempo, lugar e qualidade dos indicios e
mais cousas necessarias para se saber a verdade. E tanto que alguma, ou algumas
testemunhas dignas de crédito, e sem suspeita, perguntadas geralmente, derem em
alguma pessoa particular, logo o juiz podera perguntar as mais testemunhas, ndo
somente em geral, mas também em particular pela tal pessoa?®.

Apesar de tais regras servirem para o bom funcionamento das devassas na perspectiva
eclesiastica/religiosa, aponta-las ajuda a pensar em como na visdo do Frei Caetano, o juiz
Thomé estava impedindo o acesso a verdade, ao contrario do que era sua prerrogativa®®®.
Nesse sentido, é possivel entender que o juiz realizou, por um lado, o ato de ouvir pessoas
dignas de crédito, no sentido de que necessariamente faziam parte do grupo de “homens
bons”, membros de elites. Contudo, por outro lado, o juiz ouvira pessoas com suspeita, que
segundo o religioso eram ao mesmo tempo, proximas aos agressores e distantes do lugar onde
teria ocorrido o desacato e a insoléncia. Os indicios que essas pessoas supostamente

escolhidas pelo juiz Thomé tiveram para testemunhar, ndo eram “de vista”, como deveriam

294 HESPANHA, Antdnio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventurancas da inferioridade nas sociedades de Antigo
Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008. p. 28 e 29.

295 Livro V. Titulo 39. Nimero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado
da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 363. Para uma contextualizacdo maior desse
conjunto de regras ver capitulo 1.

2% N3o é o intuito aqui inferir que o Frei Caetano da Purificacdo ou o juiz Thomé tivessem conhecimento pleno
da literatura juridica aqui citada, mas que esta era contemporanea a estes sujeitos, e, portanto, fazia parte de
um mesmo campo de ideias, regras e normas que lhes era, no minimo, familiar. O mesmo pode-se dizer sobre o
Sermdo proclamado por Antbénio Vieira acima citado, dos quais certamente n3o presenciaram os sujeitos
histéricos aqui estudados, mas cujas ideias expressas ajudam a entender os significados de justica e verdade em
determinado recorte espaco-temporal, no caso, a América portuguesa durante a Epoca Moderna.



111

ser, segundo entendia o religioso, e segundo constam as normas para as devassas do periodo.
Além disso, explica-se o problema de ameacar prender aqueles que falassem a verdade do que
“viram, ou souberam, ou ouviram dizer”2%’, como ocorreu com o José Alvares, segundo o
relato.

Com isso, destaca-se como o oficio do Frei Caetano da Purificacdo remetido ao
governador e capitdo-general suscita, ao mesmo tempo, reflexdes sobre os significados de
corrupcao, justica e verdade nos termos daquela sociedade colonial, como também de que
forma a ruptura das expectativas com relagdo ao funcionamento dessa justica e ao
recolhimento ou nao de testemunhos verdadeiros, configuravam-se como uma desordem para
o remetente. O objetivo aqui, foi apontar para essa perspectiva de leitura em um caso em que,
novamente, a palavra “desordem” nao foi sequer utilizada, mas construida no conteudo da
documentacdo em que a desobediéncia as ordens do governador e capitdo-general ocorreu,
segundo o religioso, por parte do sargento-mor e do juiz ordindrio. Essa perspectiva permite
apontar para os possiveis significados de “homiziar” a verdade e “escurecer a realidade”, para
utilizar as palavras do Frei Caetano da Purificacdo.

Foi possivel, sobretudo, pensar a sociabilidade colonial que se construia entre vilas
vizinhas da capitania de S3o Paulo, de Santos e de S3o Sebastido. A partir do relato do religioso,
observou-se que os sujeitos estavam envolvidos em perspectivas e expectativas de justica
especificas, tendo em vista o cardter corporativo, as relacdes de servico e beneficio esperadas

e as prerrogativas dos cargos de cada autoridade.

2.3. Tumulto, violéncia e viola¢ao

O Frei Seraphino iniciou seu relato informando que, no dia 19 de margo de 1723, festa
de S3o José, um capitdo chamado Salvador Afonso viu um moco saindo da missa no Convento
de Nossa Senhora do Amparo da vila de S3o SebastiZo?®® com uma faca no bolso e, indignado,
tentou aborda-lo para prendé-lo. O rapaz, por sua vez, questionou os motivos da autoridade,
exigindo que ele apresentasse a razao para tal prisdo e a ordem que o autorizava a agir dessa
maneira, resistindo a prisdo e fazendo com que o capitdo perdesse a faca que carregava.
Porém, conforme apontou o religioso, Salvador Afonso, com grande violéncia, ameacou o

moc¢o, com a ajuda de seus escravizados armados com armas de fogo, tentou forca-lo a se

297 Maneira como escrevia-se em devassas. O juiz fazia as perguntas e geralmente um escrivdo anotava as
respostas das testemunhas acompanhadas das maneiras como elas conheceram as informagGes que relatavam.
2%8 Sobre esse convento ver o capitulo 2, subsec3o “2.2. Desacato e mentira”.



112

submeter. O Frei julgou a atitude do capitdo como injusta e sem razdo, uma vez que a
motivagdo para a prisao, segundo ele, ndo era outra, senao a vinganga: “fazia sé a fim de vingar
a ma vontade que / segundo se diz Ihe tem, e assim se deve prezu- / mir pella pouca justica, e
rezdo com que procedia”?°,

Dando prosseguimento ao relato, o Frei Seraphino informou que soube da situacdo no
momento em que as pessoas comec¢aram a sair da igreja tumultuosamente, fazendo com que
os religiosos descessem do confessiondrio onde estavam para persuadir o capitdo a desistir de
sua furia e deixar o mogo ir embora. O argumento utilizado pelos religiosos envolvidos foi de
gue o lugar onde estavam — a igreja do convento — ndo permitia tal comportamento e que nao
havia razao para prender o mo¢o nem tomar sua faca. Ainda, o Frei informou que viu o “mal
procedimento e cortesia” do Salvador Afonso, o que o fez julgar como incoerente a atitude
dele ao ameacar um sujeito por ter uma faca sendo que ele mesmo, e seus escravizados,
carregavam também carregavam outras armas na igreja. Segundo o relato, os religiosos, a
partir da autorizacdo do Frei Seraphino, recorreram aos escravizados do convento utilizando
facas para conter a situagao. Foi relatado que no meio da confusdao um escravizado fugiu com
uma das armas, enquanto as demais teriam ficado sob posse do Frei Seraphino.

Um tempo depois que o religioso se recolheu, o capitao retornou ao cruzeiro da igreja
portando uma espada, e disse disparates prometendo célera ao espaco religioso. A atitude do
Frei Seraphino diante disso foi de buscar impedir que os religiosos castigassem o capitdo em
demasia para “evitar maior sina”. Isso porque, segundo o Frei, em ocasido anterior de
semelhante desrespeito a imunidade da igreja, o restante dos religiosos ndo castigara o sujeito
que cometera o delito, fazendo com que a situacao ficasse suscetivel a repeticdo. Nessa
ocasido prévia, conforme o relato, teria sido apenas feito um requerimento ao ouvidor geral
guando este esteve atuando na correi¢cdo na vila de S3o Sebastiao.

O Frei Seraphino explicitou seu contentamento com o “sucesso” da atitude tomada por
ele e pelos demais religiosos do Convento de Nossa Senhora do Amparo, e opinou ao
governador e capitdo-general que seria interessante que ocorresse alguma “emenda nesses
homens” que ndo querem bem o nome “de el Rey, que sé quer o socego de seus vassalos”. Ou
seja, para o ele, esses homens como o capitdo vinham oprimindo os vassalos do rei e

desrespeitando o sagrado, portanto, em sua visdo, era necessdaria uma puni¢do. No

299 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41.



113

encerramento do oficio, o Frei acrescentou que, quando o governador e capitdo-general
solicitasse mais informagGes para averiguar a situag¢ao, encontraria muito mais apontamentos,

que o religioso optou por omitir para “ndo parecer mais apaixonado contra o Capitao”.

2.3.1. Sujeitos

Poucas ou nenhuma informagdo tem-se sobre os sujeitos envolvidos nesse caso, o Frei
Seraphino de Santa Thereza e o “mocgo”. Ja sobre o capitdo Salvador Afonso ha algumas
informagdes. Tratava-se possivelmente de Salvador Afonso de Medeiros Préto que aparece em
oficio feito pelo sargento-mor Manuel Gomes Marzagao no sexto volume da “Memoria
Histérica de S30 Sebastido”3% (1959) como um entre quatro capitdes da vila. O autor, Antdnio
Almeida, também cita oficio de dezembro de 1722 redigido por Salvador Afonso ao Rodrigo
César de Menezes sobre estar vago o posto de capitdo-mor, e, sem saber se jd haviam

proponentes, indicou trés nomes.

2.3.2. Acgoes

Algumas informagOes sao necessdrias antes de analisar o ocorrido no Convento de
Nossa Senhora do Amparo da vila de Sdo Sebastido nesse caso. Cabe situar o topico da violagdo
do espaco sagrado da igreja. Para encaminhar a discussao a esse respeito, apresenta-se as
recomendacoes das Constituices Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707) acerca da
imunidade da igreja, bem como aspectos sobre a sua violacdo da igreja3®l. Destaca-se que
possivelmente o Frei Seraphino de Santa Thereza tinha algum conhecimento a respeito dessas
regras, mas que esse nao necessariamente era o caso do capitdo Salvador Afonso.

Segundo as normativas, qualquer igreja, capela, ermida, mosteiro garantia imunidade
aos delinquentes que neles se abrigassem. O que significava que ndo poderiam ser presas nem
tiradas pela justica secular pessoas que pudessem ser condenadas a penas de mortes naturais
ou civeis, amputacdao de membro ou outras penas de sangue que viessem a se abrigar nestes
espacos. As ConstituicGes previam algumas excecoes, isto €, pessoas a quem ndo se concedia

aimunidade da igreja caso viessem a se abrigar nos espacos religiosos. Era o caso dos: hereges,

300 ALMEIDA, Anténio Paulino de. Memodria histdrica de S3o Sebastido (VI). Revista de Histéria, S3o Paulo, v. 18,
n. 38, p. 419-444, 2015. DOI: 10.11606/issn.2316-9141.rh.1959.107504.  Disponivel  em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504. Acesso em: 19 dez. 2024. p. 434 e 435.

301 para uma contextualizacdo mais detalhada das Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia, ver capitulo
1.



https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504

114

blasfemos, feiticeiros, apostadores, ladrdes publicos, pessoas que destruissem campos,
lavouras e colheitas; pessoas que roubassem ou esbulhassem a igreja de seus bens; pessoas
qgue ja estando abrigadas na igreja, cometessem crimes ou delitos graves em seu interior;
escravos, ainda que cristaos, que estivessem fugindo de seus senhores para se livrarem do
cativeiro; judeus, mouros ou quaisquer infiéis; leigos que cometerem crimes pertencentes ao
foro eclesiastico ou foro misto que a justica eclesidstica tiver prevencao; clérigos ou pessoas
eclesiasticas com privilégios do foro, ainda que tenham cometidos delitos graves; pessoas que
cometerem delitos em que nao for estabelecida pena de morte, ou qualquer pena de efusao
de sangue3®?,

O oficio remetido pelo Frei Seraphino de Santa Thereza ndo permite identificar se o
mo¢o que saia da igreja do convento pertencia a alguma dessas categorias de pessoas a quem
ndo deveria ser concedida a imunidade da igreja. Contudo, o documento evidencia o
reconhecimento do religioso a respeito da necessidade de respeito a essa imunidade, ao
menos na situacdo relatada e na situacdo antecedente mencionada brevemente por ele. Isto
é, o Frei Seraphino reconhecia que o espa¢o do convento n3do era apropriado para que a
autoridade secular, na figura do capitdo, viesse a prender o rapaz. Pelo teor do documento,
nao parecia um caso de duvida se deveria ou ndo ser concedida a imunidade da igreja ao moco,
pois, ao que o oficio indica, essa garantia de imunidade ja era tida como dado pressuposto
pelo Frei. Para ele, o capitdo agia incorretamente ao tentar prender o mogo na igreja, ainda
mais motivado por uma suposta vinganca.

Embora n3do seja o caso relatado, as constituicdes ainda previam o que deveria ser feito
em caso de duvida para a concessdo ou ndo da imunidade. Indica que, deveria ser procurado
o Vigdrio Geral ou Vigario da Vara, em sua auséncia, os seus visitadores e em sua auséncia,
ministros, coadjutores ou curas da igreja. “E havendo algum summario de culpas”, este deveria
ser mostrado ao juiz para julgar aimunidade. Se ndo houver sumario de culpas, trés ou quatro
testemunhas deveriam ser perguntadas para o representante da Igreja e o Juiz secular decidir
sobre o ponto. Sem a realizacdo desses procedimentos, os juizes e demais autoridades
seculares ficavam proibidos de retirar o delinquente da igreja, sob pena de excomunhao, e

também ficavam impedidos de acorrenta-lo ou negar o que comer e beber3%3,

302 jyro IV. Titulo 33 e 34. NUmero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituicdes Primeiras do
Arcebispado da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.270 a 273.

303 Livro IV. Titulo 34. Niumero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado
da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 273 a 275.



115

Ainda, pode ser feita uma outra reflexdo no que tange o tema da imunidade da igreja.
O religioso comentou que o0 “mogo” estava saindo da missa carregando uma faca, o que, faria
com que supostamente ele fosse um delinquente, sobretudo aos olhos do capitdo que o
atacou. Segundo as constitui¢cdes, aqueles delinquentes que estivessem sob imunidade da
igreja, “abrigados” ali, deveriam agir “honesta e decentemente”, porque “se todos sdo
obrigados a estar na Igreja com toda a devo¢do, honestidade e decéncia, com muito mais razao
o devem ser os que a buscdo por refugio, valendo-se da sua imunidade, para que seu privilegio
ndo seja ocasido de a profanarem”3%. As constitui¢des informam algumas regras como n3o
fazer banquetes, ndo jogar jogos nem ter conversas profanas, ndo comer, beber e dormir na
capela-mor, entre outras.

Ao que tudo indica, o que o Frei Seraphino e demais religiosos acompanhados de
escravizados do convento esperavam do governador era que este evitasse a violacdo da igreja
que poderia ser causada pela querela entre Salvador Afonso e o mog¢o. Segundo as
Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia, a violacdo da igreja ocorria em cinco casos,
desde que ocorridos dentro do espaco religioso3%: homicidio, efusdo de sangue (humano),
efusdo de sémen (humano), cdpula conjugal ilicita, enterro de herege ou excomungado
denunciado; enterro de pagdo infiel ou crianca filha de pais nao-cristdos nao batizada. A
violagdo da igreja fazia com que ficasse proibida a celebra¢dao dos oficios divinos, exceto
pregac3do, na igreja violada3°®.

Retomando a analise, percebe-se que sdo centrais na argumentacgao do Frei Seraphino
de Santa Thereza os temas do castigo e da necessidade de uma justa motivacdo para agir.
Portanto, cabe uma discussdo acerca do pano de fundo para esses temas que é a violéncia, a
gual também tange, de alguma forma, aspectos circunscritos nas demais correspondéncias
estudadas. Aborda-se também, a questdo do armamento de escravizados, um tépico central
nesse caso e em outros a serem discutidos nessa dissertagao.

Nas sociedades escravistas da Epoca Moderna, a violéncia, em termos gerais,
apresentava-se em todas as relagdes sociais. Conforme Silvia Lara, é interessante questionar

as especificidades dessa violéncia, de que forma essa aparece nas dindmicas do cotidiano, “nas

304 Livro IV. Titulo 35. Niumero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado
da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 275 e 276.

305 0 que n3o inclui apenas a capela, e sim todos os espacos pertencentes a Igreja.

306 | jyro V. Titulo 67. Nimero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado
da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.419 a 423.



116

relacdes de luta e resisténcia, acomodamentos e solidariedades vividos e experimentados por
aqueles homens e mulheres coloniais”3%’. Nos casos aqui estudados, a violéncia aparece nas

mais variadas relacdes sociais. De acordo com Lara,

Ainda que atenuada ou questionada, ela era parte importante da dominag¢do dos
senhores sobre seus escravos no interior das unidades produtivas. A violéncia do
senhor era vista como castigo, dominagdo. A do escravo, como falta, transgressao,
violagdo do dominio senhorial, rebeldia. De modos diferentes sempre estiveram
presentes no mundo colonial, fazendo-o funcionar, produzir ou n3o3%,

E possivel estender a abordagem acima ao considerar os conventos como unidades
produtivas, o que ndo seria nenhum exagero considerando ndo somente que esses produziam
para sua subsisténcia, como também para manter relagdes comerciais, como apresentado no
capitulo 1. Nessa perspectiva, a figura dos religiosos se assemelha com a do “senhor” com a
qual trabalhou Lara, portanto, as violéncias aplicadas pelos religiosos, em muitos sentidos
eram tidas pelos membros do clero regular remetentes da documentacdo como dominacdo e
castigo, enquanto as dos escravizados, como faltas, e mesmo excessos. Contudo, como no
documento apresentado acima, os escravizados também atuavam a mando dos religiosos na
defesa do espaco sagrado do convento ou da igreja, perseguindo de forma armada os
invasores e contendo as situagdes de tumulto.

A esse respeito, a historiografia tem indicado a complexidade de lidar com a questdao
do uso de armamento por escravizados, sobretudo por seu carater dual, isto é, tido como
legitimo ou ilegitimo a depender dos objetivos a cada circunstancia. Ana Paula Pereira Costa
trabalha documentacao de Minas Gerais no século XVIII, portanto de um contexto com alguma
semelhanca ao trabalhado na presente pesquisa, na qual o armamento particular de
escravizados era feito por senhores que necessitavam de guarda pessoal em situagdes diversas
para resolver suas diligéncias. Segundo a autora, esse armamento era algo corriqueiro e
encarado como fulcral, além de ser visto como simbolo de poder pessoal e demonstracdo de
prestigio para aqueles que almejavam se consagrar como elite local*®. No caso aqui
trabalhado, os religiosos do Convento de Nossa Senhora do Amparo da vila de S3do Sebastido

armavam seus escravizados com facas para a resolucao de conflitos, o que n3ao deve ser

307 | ARA, Silvia Hunold. Campos da violéncia: escravos e senhores na Capitania do Rio de Janeiro 1750-1808. Rio
de Janeiro: Paz e Terra. 1988.

308 1bidem. p. 21.

309 COSTA, Ana Paula Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milicias privadas,
negociacdo e criminalidade na sociedade mineira setecentista. Revista de Histéria Regional, v. 23, n. 1, 2018.
Disponivel em: https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025. p. 76.



https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877

117

entendido como pratica excepcional ou surpreendente. Esse armamento, segundo Costa,
exigia a mobilizacao de algum nivel de confianga mutua e negociagao entre os sujeitos, tendo
em vista os riscos em realiza-1031°,

Ainda, a autora aponta como a legislagdo para o controle das armas, criada e
disseminada em bandos nas Minas e mesmo em S3o Paulo em varias ocasides, destinada a
populagdo livre, mas sobretudo a populagdo escravizada, pode ser interpretada como uma
preocupacdo das autoridades locais. Essas temiam que, portando armas, os cativos tivessem
mais forca para se rebelar contra o dominio escravista, de forma individual ou coletiva3!!. A
respeito do carater legitimo ou ilegitimo a atitude de armar a populagao escravizada, Costa
sintetiza:

Em determinados momentos o uso de armas, sobretudo por parte dos escravos, se
apresentava como um grande problema na medida em que esses instrumentos se
constituiam em elementos de definicdo da condicdo social, além de tornarem a
rebeldia escrava contra os senhores bem mais ameacadora. Porém, em outras
ocasides, e isso desde o inicio da ocupa¢do da capitania mineira, senhores
necessitavam armar seus escravos para garantirem sua defesa, a de suas
propriedades e para prestarem servicos ao Rei. Assim, dentro deste contexto, a posse
de armas e a possibilidade de mobilizar homens para lutar eram fatores
fundamentais no processo de definicdo do poder e conquista do territorio. E a coroa
contava com o poderio bélico de seus vassalos para manter a ordem e defender os
interesses imperiais. Ndao por acaso todos os segmentos sociais armavam-se
independentemente dos controles governamentais3'2,

Soma-se a questdo da violéncia uma outra camada de complexidade quando a
necessidade do castigo é direcionada a outros sujeitos, como as autoridades politicas. E o caso
da defesa que o Frei Seraphino fez ao governador e capitdao-general: que punisse o capitdao
Salvador Afonso para que os religiosos e seus escravizados ndo precisassem fazé-lo. A légica
de punicdo como necessaria, desde que feita de maneira comedida e pela autoridade
responsavel, vincula-se, novamente, a construcdo que se tinha de justica. Isso aparece em dois
momentos da argumentacao do religioso franciscano: quando ele julga a motiva¢do do capitao
Salvador Afonso de prender o mogo como “sem razdo”, porque essa era vinganca; e quando

ele opta por omitir detalhes da situacao para nao parecer “mais apaixonado contra o capitao”.

310 1bidem. p. 85.

311 Forem repetidas algumas leis com este mesmo intuito. A autora trabalha uma “ordem régia datada de 28 de
margo de 1714 aprovou um bando langado pelo governador das Minas e S3o Paulo D. Bras Baltasar da Silveira no
qual ficou estipulada a proibi¢do do uso indiscriminado de armas de fogo.” Para detalhes ver: COSTA, Ana Paula
Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milicias privadas, negociagdo e criminalidade
na sociedade mineira setecentista. Revista de Histéria Regional, v. 23, n. 1, 2018. Disponivel em:
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025. p. 78.

312 Ibidem. p. 80 e 81.



https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877

118

Para ambos, é vdlido retomar como a motivacdo para as acdes era tida como tdo
importante quanto as acdes em si. Isto é, atitudes motivadas por interesses e sentimentos
pessoais, como a vingancga, ndo se configuravam como justos, visto que a justica deveria ser
mobilizada sempre para o bem comum3!3, Contudo, assinala-se que a questdo do armamento
de escravizados era uma via de mado dupla, no sentido de que por um lado, havia uma
preocupacao senhorial e das autoridades com relagao a possibilidade de rebeldias por parte
dos escravizados caso estivessem armados, por outro, este armamento era feito para que
senhores garantissem sua defesa, de suas propriedades e para prestacao de servigos ao rei, o
que exigia algum nivel de negociagdao e mesmo confianga nessa dinamica.

Essa légica da construcdo do que seria um castigo justo nos termos setecentistas foi
trabalhada por Silvia Lara, embora a autora privilegiasse o tépico nas relagdes entre senhores
e escravizados. Para o caso aqui trabalhado, é valida a aproximacdo. Lara estudou a obra do
jesuita italiano Jorge Benci, residente na Bahia, publicado em 1705 cujo titulo é “Economia
Crista dos Senhores no Governo dos Escravos”. Segundo a historiadora, a argumentacdo do
jesuita pressupunha como a relacdo “senhor-escravo” era um complexo de obrigacGes
reciprocas e que, entre elas estava o castigo, o qual: “ndo devia ser indiscriminado mas sim
medido e justificado. E para que efetivamente pudesse evitar os ‘erros’ dos escravos, devia
inspirar temor [...]”3!4. Nesse sentido, a puni¢do do capitdo, na visdo do Frei Seraphino de
Santa Thereza, ndo deveria ser desmedida, para ndo aproximar a postura dos religiosos e do
governador a do capitdo movido por paixdes, embora devesse acontecer para evitar “maior
sina”, evitar outras situacdes de desrespeito.

Em contrapartida, é necessario pontuar a maneira como dentro de uma mesma légica
de construcdo do que seria um “castigo ndo discriminado”, os mesmos religiosos também
agiam na contramao do que, supostamente, defendiam. A titulo de exemplo, em um convento
também franciscano e de uma vila vizinha, o de Santo Antonio da vila de Santos, hd um auto
de devassa de 1719 no qual oito testemunhas falavam sobre como escrivao da vara da vila de
Santos, Antonio Freire Agostim, havia sofrido acoites e castigos na mado dos frades deste

convento, que se vingavam do escrivao por este ter feito mal a um escravizado do convento3®.

313 Sobre isso, ver o caso anterior. Capitulo 2, subseco “2.2. Desacato e mentira”.

314 | ARA, Silvia Hunold. Campos da violéncia: escravos e senhores na Capitania do Rio de Janeiro 1750-1808. Rio
de Janeiro: Paz e Terra. 1988. p. 49.

315 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1). Ver discussdo sobre o papel das testemunhas nas devassas na
subsecdo “2.2. Desacato e mentira”.



119

Ou seja, anos antes do tumulto causado pela vinganca do capitdo Salvador contra o mocgo
relatado pelo Frei Seraphino no seu convento em S3do Sebastido, acoites foram cometidos
pelos freis do convento vizinho, em uma légica de puni¢cdao motivadas por vinganga contra um
escrivao.

No auto remetido ao rei em junho de 1719 pelo juiz de fora da vila de Santos, Matias
da Silva, exigia-se que o padre guardidao do Convento de Santo Antonio da vila fosse castigado
porgue ele e mais religiosos do convento haviam acoitado o escrivdo da na portaria da igreja,
apos o terem puxado pelo cabelo e proferido palavras de desacato. O auto e os testemunhos
indicaram que em maio de 1719, o escrivao estava andando de noite e avistou Bartholomeu,
qgue dizia ser escravizado do Frei José de Santa Brigida, guardido do Convento de Santo
Antbnio. Antbnio Freire, o escrivao, repreendeu Bartholomeu por estar na rua, e disse lhe ter
dado “umas vergastadas”.

Com isso, Bartholomeu pegou uma pedra para atirar no escrivdao. Quando chegou
domingo, dia da missa, dois frades chamaram Ant6nio Freire para o convento, onde o pegaram
e puxaram pelos cabelos da portaria até o capitulo com outros religiosos. L4, o Frei José de
Santa Brigida e mais religiosos tiraram a casaca e a espada do escrivao e o fizeram ajoelhar.
Segundo o auto, o Frei José perguntava ao escrivao o motivo de ter agredido seu escravizado,
Bartholomeu, e se alguém havia lhe ordenado fazé-lo, na noite anterior. A resposta foi a
seguinte: fizera por té-lo visto fora de hora durante a noite. Entdo, o Frei José, guardido do
convento, pediu que um leigo desse “disciplinadas” nas costas do escrivao, chamando-o de
“mameluco”, “bastardo” e “desavergonhado”, o que aponta para uma possivel
miscigenacdo3!®. As testemunhas, em sua maioria homens de negdcio e mercadores de loja
aberta, confirmaram a versao do escrivao.

Da mesma forma que no oficio do Frei Seraphino de Santa Thereza, o auto da situacao
ocorrida entre o escrivdo, o escravizado e o guardido do convento também permite reflexdes
sobre a aplicagdo de castigos, a violéncia em espacos religiosos e a violagao da igreja, aspectos
necessariamente imersos em légicas hierarquicas e escravistas. Ainda, é significativo como o
comportamento dos sujeitos que aparecem nesses dois documentos, que relatam ocorridos

em conventos e em recortes temporais proximos, é bastante diferente e dindmico3Y’. Isto é, as

316 N3o foi possivel identificar outros documentos sobre esse sujeito.
317 Casos semelhantes a este do auto da devassa de 1719 sdo discutidos no capitulo 3 desta disserta¢do. Ver, por
exemplo a subsecdo “3.4. Apostasia e escandalo”.



120

acdes do escravizado Bartholomeu do Convento de Santo Anténio foram diferentes das dos
escravizados do convento de Nossa Senhora do Amparo; o mesmo pode se dizer sobre a
postura dos religiosos, Frei José, guardido do convento em Santos, e Frei Seraphino, religioso
do convento em Sao Sebastido com relagdo a aplicagdo de castigos e a motivagao vingativa.

O relato do Frei Seraphino de Santa Thereza permite uma andlise sobre os significados
das agOes e das intengbes dos sujeitos mencionados. Agir com razdo ao prender ou castigar,
onde e como fazé-lo eram aspectos de importancia para os envolvidos na trama, assim como
as intengdes e motivagdes que os levaram a essas agdes. Se 0 mogo estivesse sob imunidade
da igreja ou ndo, o fato dele estar armado, poderia levar a uma violagao da igreja. Na mesma
légica, a atitude do capitdo em ataca-lo também poderia levar a mesma violagdo, e ainda era
motivada por vinganca, ou seja, “sem razdo”, na visdao do religioso. Ao capitdo, segundo
argumentou o Frei Seraphino, cabia a aplicacdo de castigo, desde que ndo aplicados de forma
desmedida.

Para complementar a discussao, apresenta-se uma andlise de um outro documento, o
Unico encontrado dentre os disponibilizados pelo Projeto Resgate que faz mengao a este
convento38, Trata-se de uma certid3o passada por Fernando Pereira de Castro, ajudante de
infantaria, ao governador da praca de Santos, Antdnio Gaioso Nogueirol, que lhe havia
ordenado que fosse a vila de S3o Sebastido em companhia do delegado visitador, Frei Manoel
de Maria Magdalena, religioso franciscano, para levar os religiosos do Convento de Nossa
Senhora do Amparo a obediéncia. O ajudante de infantaria informou que os religiosos do
convento haviam se levantado, negando obediéncia ao prelado. Para combater essas
desobediéncias, Fernando Pereira, Frei Manoel e outros vinte e dois soldados e dois sargentos
estiveram de 30 de junho a 11 de julho de 1726 deixando os religiosos obedientes.

E interessante observar que ha mais outra certiddo com a mesma tematica anexada
proxima a esta. Segundo esse documento, o ajudante de infantaria Fernando Pereira de Castro
seguia a ordem do Antdnio Gaioso Nogueirol para ir a determinadas vilas para por em
obediéncia religiosos de conventos franciscanos. Nesse movimento foram vinte soldados e
dois sargentos ao Convento de Santa Clara de Taubaté, do qual os religiosos, sabendo da visita
dos soldados, fugiram para Guaratingueta “uns vestidos de trajes seculares, levando consigo

parte dos escravos, roupas e paramentos”. O Frei mencionado, Frei Manuel de Jesus Maria

318 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 19\Doc. 1890 (1) folha 42 a 45.



121

Magdalena, possivelmente atendia ao Convento de Santa Clara, depois foi levado a
acompanhar Fernando Pereira de Castro partindo da vila da Conceigao de Itanhaém e indo a
vila de Sdo Sebastido. O motivo do levante desses religiosos franciscanos é desconhecido,
porém, juntamente ao documento sobre o agoite sofrido pelo escrivao de Santos pelas maos
dos religiosos, e ao relato do Frei Seraphino de Santa Thereza, ajuda a compreender a

possibilidade de inconstancia e os conflitos entre esses e autoridades do governo temporal3®°.

2.4. Perseguicao

Em abril de 1745 o Frei Antonio da Soledade do hospicio de Sao Bento de Sorocaba
escreveu uma carta ao governador e capitao-general. Nela, o religioso explicava que no
hospicio moravam um presidente e dois monges. No momento de escrita do documento,
viviam “com tantos disturbios, que me perciza, pello cargo que tenho a dar para a Vossa
Senhoria llustrissima do dezasocego em que nos vemos”. Consta na carta que o tabelido da
vila de Sorocaba estava recolhido no hospicio, temendo pela sua vida porque havia levantado
um bastdo para um homem chamado Anténio Antunes que o foi injuriar em sua casa. Essa
informacdo era sabida “pello que dizem”. A parte seguinte da carta é bem interessante: o
religioso coloca que, como o Antonio Antunes era “paulista, com grande séquito de parentes,
se achdo os mais deles armados, com siladas por todos os cantos, reconhessendo a todos os
que passam; e sobretudo cercando nosso Mosteiro todo em roda com as mesmas siladas”3?°.

Uma série de reflexdes podem ser realizadas a partir do conteddo da carta remetida
pelo Frei Anténio. Os significados que o religioso atribuiu aos “disturbios” e “desassossegos”
gue o hospicio beneditino vinha sofrendo, a questdo da imunidade da igreja cedida ao tabelido
que fugia de sujeitos armados, bem como a conotagao possivelmente negativa do termo
“paulista” que o frei adotou para se referir ao homem que perseguia o tabelido sdo alguns dos
tdpicos a serem discutidos. Para encaminhar tais reflexdes, utilizando mais documentacao e
abordagens historiograficas, realizou-se uma investigacdo sobre o hospicio de Sdo Bento da
vila de Sorocaba; sobre o remetente e o destinatdrio da carta, bem como demais sujeitos
mencionados em seu conteldo; e sobre os possiveis significados das aces por eles realizadas,

conforme o relato do Frei Antonio da Soledade.

319 Casos semelhantes foram mencionados anteriormente, na subsec¢do “2.1. Fuga”.
320 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10.



122

2.4.1. Hospicio de Sao Bento da vila de Sorocaba

A data de fundagao do hospicio de Sdo Bento da vila de Sorocaba é um pouco nebulosa.
Segundo Jorge Victor Araljo de Souza, a partir da narrativa histérica de Affonso de E. Taunay,
“Histdria antiga da Abadia de Sao Paulo (1598-1772)”, a data de fundagao do espaco foi 1660,

a partir da doacdo feita por Baltazar Fernandes.

Segundo o documento de doagdo, os beneditinos deveriam fabricar um dormitério,
com quatro celas, despensa, cozinha e refeitério. Em contrapartida, Baltazar doava
‘sua terga, que diretamente Ihe couber por sua morte, assim de bens moéveis como o
de raiz e pegas do gentio da terra para o servi¢co da igreja’. Isto seria dado aos
religiosos apds a morte do doador, todavia de imediato ele se comprometia em
oferecer ‘um mogo também do gentio da terra para servigo da sacristia, e assim uma
moga cozinheira para o servigo dos reverendos padres’, além de ‘doze vacas, um
touro, um moinho, uma vinha e casas’. Também oferecia ‘para os padres fazerem
suas lavouras um pedago de terras que comegara uma roga, que ora se planta
mandioca para sustento dos ditos padres’. Naquelas imediagdes, doag¢des tdo
generosas sO poderiam vir de um homem que possuia quatrocentos indios e
plantacbes de algod3o e trigo32L.

A presente pesquisa ndo teve acesso ao documento de doagdo do hospicio, e sim a
uma relacdo de bens de 1797 ou 1798. Nela, o presidente do hospicio a época, Frei Francisco
de Santa Maria, registrou 1674 como data de fundac¢do do espaco, derivado de doagdo de
Baltazar Fernandes, e prosseguiu para a descricdo dos bens que o hospicio tinha ao final do
século XVIII322, Estes documentos permitem atribuir ao hospicio de S3o Bento da vila de
Sorocaba a caracteristica de ter alguma riqueza historicamente construida, embora a
quantidade de religiosos habitando o hospicio seja bem diminuta (em 1797/98, tinha-se
apenas 1 religioso).

A esse respeito, quinze anos antes do envio da carta do Frei Antonio da Soledade,
portanto, em 1730, o hospicio de Sorocaba também foi mencionado em um outro documento.
Trata-se de uma carta na qual o governador e capitdo-general Anténio da Silva Caldeira
Pimentel (que governou a capitania de Sdo Paulo entre 1727-1732) informou ao rei que havia
solicitado aos religiosos do hospicio as escrituras, licencas e concessGes de terras que
tivessem, além da ordem régia para fundacao do espaco, ao que, segundo o governador, s6

foram entregues depois de muita pressdao e “repudios” dos oficiais da camara da vila aos

321 SOQUZA, Jorge Victor de Araujo. Para além do claustro: uma Histéria Social da inser¢do beneditina na América
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em Histdria), Universidade Federal Fluminense, Niterdi,
2011. p. 95 e 96. Utilizando TAUNAY, Affonso de E. Histdria antiga da Abadia de Sdo Paulo (1598-1772), Sao Paulo,
Tip. Ideal H. L. Canton, 1927.

322 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.15. Doc. 45. p. 147.Detalhes est3o no capitulo 1.



123

beneditinos. Questionando a legitimidade das posses desses religiosos, sobretudo das terras,
ele prosseguiu a carta ao rei indicando que os religiosos que habitavam no hospicio de
Sorocaba, mas também os conventos beneditinos de Jundiai e Parnaiba, eram “mercadores e
tratantes, e ndo Monges de hum tao grande Patriarca”. A sugestdo que o governador Anténio
Pimentel deu ao rei foi a de que os religiosos beneditinos que estavam divididos entre
Sorocaba, Jundiai e Parnaiba deveriam se recolher no Mosteiro da cidade de Sao Paulo, e que

”n u

fosse aplicado “a essas tais e quais rendas que os trés sobreditos tiverem” “o zelo da honra de
Deus”, visando os interesses reais e 0 “socego publico”. E que, se estivessem “de pesar em
equilibrio”, que se extinguissem também os conventos da prépria cidade de Sdo Paulo, que ao
ver do governador, eram a oficina de “todas as perturba¢éens da Republica”3?3,

Ainda, uma outra mencdo ao hospicio de Sdo Bento de Sorocaba esta em uma relagao
de varias cartas de Antonio da Silva Caldeira Pimentel ao rei a respeito das “contendas das
Camaras da vila de Sorocaba com os religiosos da Ordem de Sdo Bento a respeito das terras”,
de 1728, conforme a descri¢do do Projeto Resgate3?*. Infelizmente, o documento em si estd
ilegivel, mas possivelmente relaciona-se ao anterior, no qual oficiais da camara da vila estavam
descontentes com o uso das terras dos religiosos e recorriam para obté-las. Os mesmos oficiais
da camara de Sorocaba remeteram representacdo ao Conselho Ultramarino em 1734
solicitando envio de um vigario colado a vila, além de algumas isencdes como a da céngrua,
dada a “muita pobreza” da vila e a “humildade” dos seus moradores3%.

Essas mengdes ajudam a pensar nas disputas com relagdo a vida material dos hospicios
e mosteiros, especificamente do hospicio de Sao Bento da vila de Sorocaba, e em como essas
podiam mobilizar uma rede de autoridades interessadas. O argumento das “perturbacbens”
com relacdo ao espaco religioso dos beneditinos das vilas de Sorocaba, Jundiai, Parnaiba, e
mesmo da cidade de S3o Paulo, por parte do governador e capitdo-general, aponta para uma
instabilidade na relacdo entre estes sujeitos. Isto &, até aqui foram trabalhados documentos
em que os religiosos recorriam ao governador para solucionar suas contendas, embora seja

fundamental indicar que, em muitos casos, o governador tinha outros interesses em mente, e

323 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 719 (1).

324 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 643.

325 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 10\Doc. 1042. A discussdo sobre a tematica dos religiosos como promotores de
desordens esta no capitulo 3.



124

podia ver os religiosos como um obstaculo3?®. Nesse sentido, é possivel apontar um aspecto
diferente sobre a relagdo com os religiosos e o governo, de Rodrigo César de Menezes — nos
casos trabalhados anteriormente — a Antonio da Silva Caldeira Pimentel.

Cabe salientar que o recorte temporal da carta do Frei Antonio da Soledade é distinto,
ndo somente dos casos discutidos até aqui, mas também dos documentos acima que abordam
o espago do hospicio de Sorocaba. A carta foi remetida em 8 de abril de 1745, portanto dias
antes do desmembramento do bispado do Rio de Janeiro em mais quatro partes — dois
bispados, um em Mariana e um em S3o Paulo; e duas prelazias, uma em Goids e a outra em
Cuiabd — via decreto régio. A confirmacdao da criacdo destes bispados por bula papal foi
realizada meses depois, em dezembro de 1745. O remetente da carta era o governador a época
em que a capitania de S3o Paulo era anexada a do Rio de Janeiro, D. Luis Mascarenhas3?’.

Seu governo, segundo Dalila Zanon, foi marcado por uma atencao redobrada as minas

de Cuiaba.

Foi para |4 que D. Luis Mascarenhas enviou a seguinte ordem, “Por me constar que
nas minas de Cuiaba se acham alguns clérigos e frades sem emprego algum, e estes
fiados no seu carater, e por ndo ter em que se ocupar costumam andar perturbando
0 sossego publico, e cometer vdrios absurdos e excessos...”; para atalhar esses
abusos enviava um ouvidor para que ‘faga praticar naquelas minas as mesmas ordens
do dito senhor, que nas Gerais se observam, a respeito dos ditos clérigos e frades.
Ou seja, expulsar todos os clérigos desocupados da regido32,

A iniciativa para a criacdo do bispado tem rela¢do, segundo a autora, com a efetivacao
das reformas tridentinas, uma vez que, “a sélida organizacdo de pardquias atreladas aos
poderes episcopais, meta essencial preconizada em Trento, esbarraria aqui na lenta e tardia
criacdo das dioceses, nas frequentes e prolongadas vacancias dos bispados, na escassez e na
desqualificacdo do clero secular”3?®. Apds a publicacdo das Constituicdes Primeiras do
Arcebispado da Bahia, as aspira¢des tridentinas passaram a ser traduzidas mais fortemente na

colonia ao longo de todo o século XVIII, e a criacdo do bispado de Sdo Paulo é um dos aspectos

326 0 argumento de que os religiosos estavam agindo como mercadores foi um aspecto recorrente em outros
documentos de autoridades do século XVIII para contrapor suas atividades, e, inclusive, fomentar sua expulsao,
como foi o caso exemplar dos jesuitas. Sobre este assunto ver: AMANTINO, Marcia Sueli. Quando a igreja e a
coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS:
Revista do Programa de Pds-Graduagdo em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019.
Disponivel em: https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 14 jan. 2025.

327 ZANON, Dalila. A agdo dos bispos e a orientagdo tridentina em Sdo Paulo (1745-1796). 1999. Dissertacio
(Mestrado em Histéria) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Campinas, Sao Paulo, 1999. p. 35 a 37.

328 Ibidem. p. 36.

329 Ibidem. p. 44.



https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893

125

dessa maior intervencdo da monarquia portuguesa nos assuntos eclesidsticos33°. A autora

sintetiza:

A criacdo da diocese de S3o Paulo em 1745 insere-se neste conjunto de mudangas e
de controle. Por parte do Estado, havia uma preocupagdo em controlar a regido
aurifera e centralizar a administragdo civil na capitania do Rio de Janeiro. A
centralizagdo da administragao de toda a regido Sul da Col6nia na cidade do Rio fazia
parte da estratégia da Coroa para manter os territérios do Sul que haviam sido
ocupados pelos portugueses e que estavam sendo ameacgados pelos espanhdis. Na
esfera administrativa da Igreja, o desmembramento da regido mineradora do bispado
do Rio de Janeiro trouxe, sem duvida, um alivio para os prelados cariocas.
Constituindo-se como uma regido de grande afluxo de pessoas e de clérigos,
necessitava de um controle constante por parte dos bispos33™.

Ao analisar cartas das visitas pastorais e a documentacdo disponivel em “Documentos
Interessantes para a Histéria e Costumes de Sdo Paulo”, Dalila Zanon indicou que desde os
governos de Rodrigo César de Menezes até os momentos imediatamente precedentes a
criacdo do bispado de S3o Paulo, ocorreram apontamentos sobre a “indisciplina dos
eclesidsticos como um problema que atingia a capitania” embora os governadores admitissem
gue “as autoridades civis ndo dispunham de autoridade suficiente para manter sob controle o
corpo eclesidstico”332, Novamente, a prerrogativa das autoridades coloniais — entre civis e
eclesiasticas — em levar a obediéncia aos religiosos (seculares ou regulares) é evidente. Zanon

acrescenta que:

Airreveréncia dos sacerdotes frente aos representantes da Coroa na capitania estava
atingindo estado alarmante, segundo o governador. No entanto, ndo era somente
face ao poder civil que os eclesiadsticos deixavam a desejar, a postura dos mesmos em
relagdo as suas fungdes religiosas estavam sendo esquecidas. [...] O mau exemplo
dos sacerdotes, causando escandalos, poderia levar toda a populagdo da capitania a
tomar semelhantes atitudes irreverentes333,

Estas consideracGes sobre o espaco do hospicio de S3o Bento de Sorocaba e sobre o

recorte temporal da carta remetida ao governador D. Luis de Mascarenhas pelo Frei Antonio

330 Ver mais sobre essa tematica no capitulo 1.

331 ZANON, Dalila. A agcdo dos bispos e a orientagdo tridentina em S3o Paulo (1745-1796). 1999. Dissertacio
(Mestrado em Histéria) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Campinas, Sao Paulo, 1999. p. 49.

332 Documentos Interessantes para a Histdria e Costumes de Sdo Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos de
Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728", Sdo Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII. apud. ZANON,
Dalila. A a¢do dos bispos e a orientagdao tridentina em Sdo Paulo (1745-1796). Dissertacdo (mestrado) -
Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, Campinas, Sdo Paulo, 1999. p. 22
e 23.

333 ZANON, Dalila. A agcdo dos bispos e a orientagdo tridentina em S3o Paulo (1745-1796). 1999. Dissertacio
(Mestrado em Histéria) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Campinas, Sao Paulo, 1999. p. 23.



126

da Soledade em 1745 orientaram a analise das acdes destes sujeitos e dos demais citados no
documento. Antes, contudo, cabe entender mais sobre quem foram cada um destes

personagens.

2.4.2. Sujeitos
Ndo foram encontrados outros documentos que mencionassem o Frei Antonio da
Soledade, remetente da carta de 1745. Quanto ao destinatdrio, tratava-se de D. Luis de

Mascarenhas334

, governador e capitdo-general da capitania de Sao Paulo entre 1739 e 1748.
Em maio do ultimo ano de seu governo, a capitania foi anexada ao Rio de Janeiro até 1765.
Anos antes, a capitania de Sdo Paulo foi dividida em 1748, com a criacdo da capitania do Mato
Grosso e a capitania de Goids. D. Luis de Mascarenhas foi destinatdrio de outras treze
correspondéncias remetidas por religiosos e eclesidsticos3%.

Por ndo ser mencionado o nome do tabelido, consultou-se os Livros de Registro Geral
de Mercés da Secretaria de Governo da Capitania®3®. Neles, consta que José Francisco Paiva foi
nomeado escrivao em margo de 1745 pelo governador e capitdao-general, o qual lhe concedeu
0 cargo por seis meses. Ele ja havia exercido esse oficio em 1743, primeira vez que seu nome
é citado nos Livros de Registro. José Francisco Paiva também foi mencionado em certidao de
1756, quando tornou-se escrivdo na vila de Parnaiba3%’.

Finalmente, tem-se indicios de que o sujeito Antonio Antunes era Antonio Antunes de
Moura, que aparece como oficial da camara de Sorocaba em representacao de 1749, na qual
ele varios outros oficiais explanavam como o fato de a vila de Sorocaba ser atendida por juizes
de fora da vila de Itu era problematico38. Segundo esses oficiais, aconteciam ferimentos e
mortes que exigiam amparo mais rdpido, e que uma vez que a vila de ltu tinha uma certa
distancia de Sorocaba, os juizes ordinarios de Sorocaba ndao conseguiam atender seus
moradores com facilidade. A assinatura dessa representacdo é marcada por férmulas como
“suplicamos para amparo de seus vassalos [...] em Camara com juristas dos republicanos”, “de

Vossa Magestade humildes e obedientes vassalos”, o que aponta para a complexidade ao

334 Este governador estd melhor apresentado ao final do capitulo.

335 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Docs. 1 ao 7, 11 a 16.

338 Livros de Registro Geral de Mercés da Secretaria de Governo da Capitania, Livro 1.4.12. folha 166, pagina 338
do pdf fornecido pelo Arquivo Publico do Estado de S3o Paulo.

337 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 22\Doc. 2124 (1).

338 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 19\Doc. 1847 (1).



127

papel de Antonio Antunes, que anos antes foi caracterizado pelo religioso beneditino como
causador de injurias, e como um “paulista com grande séquito de parentes”33°,

Cabe uma breve discussdo sobre a genealogia3*® da conotacdo negativa de “paulista”
ao século XVII, em que os escritos de jesuitas espanhdis salientavam sua “percepgao de que
os paulistas ndo temiam a Deus e ndo se submetiam ao rei”3*!. Nota-se que o Padre Antonio
Vieira foi um dos primeiros a utilizar “paulista” para referir-se aos moradores de S3o Paulo3#2.
A primeira expulsdo dos jesuitas, da cidade de Sao Paulo principalmente, pelos moradores e
pelos oficiais da camara em 1640 agravou essa infamia aos paulistas, que mantiveram-se
sendo considerados “rebeldes indémitos, violentos, pouco respeitosos da sua condi¢do de
cristdos e suditos” embora, concomitantemente, fosse valorizado o aspecto de “guerreiros”
por parte de autoridades coloniais. Isso sobretudo aos finais do século XVII com as guerras
contra indigenas classificados como “tapuias”, e mesmo contra os africanos e descendentes
aquilombados nos Palmares343. Um papel semelhante teve a chamada Guerra dos
Emboabas3** (1707-1709), a qual alimentou a imagem negativa atribuida aos paulistas.
Conforme argumentou Alberto Luiz Schneider, “A fama (ou a infamia) dos moradores de Sao

Paulo foi positiva ou negativamente tratada conforme a conveniéncia, os interesses e os

339 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8. p. 10.

340 Sobre as matrizes que embasaram formulag®es historiograficas que reificaram ou colocaram-se em oposic3o
as ideias sobre os “paulistas”. Ver: SOUZA, Laura de Mello e. Vicios, virtudes e sentimento regional: Sdo Paulo, da
lenda negra a lenda aurea. Revista de Historia, S3o Paulo, n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025.

341 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infimia na representacdo dos moradores da
capitania de S3o Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Histdria: Revista do Programa de Estudos Pds-
Graduados de Historia, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponivel em:
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider AL Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIleXVIIl.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 85.

342 SOUZA, Laura de Mello e. Vicios, virtudes e sentimento regional: S30 Paulo, da lenda negra 3 lenda &urea.
Revista de Historia, Sado Paulo, n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 267.

343 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infimia na representacdo dos moradores da
capitania de S3o Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Histdria: Revista do Programa de Estudos Pds-
Graduados de Historia, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponivel em:
http://biblio.fflich.usp.br/private/S/Schneider AL Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIleXVIIl.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 87 e 88. Mais sobre
o conflito de Palmares e o papel dos paulistas, ver: ALENCASTRO, Luiz Felipe de. As guerras pelos mercados de
escravos. In: O trato dos viventes: Formagdo do Brasil no Atlantico Sul. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000.
344 Sobre esse conflito ver: BOXER, Charles. Paulistas e Emboabas. In: A Idade do Ouro no Brasil. 32Ed. Nova
Fronteira: Rio de Janeiro, 2000. p. 87 a 110.



https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf

128

compromissos de governadores, memorialistas e cronistas historicos. Predomina, porém, a
hostilidade” 34,

Das obras impressas que reiteram a construcdao de imagem negativa dos paulistas, tal
como indicada pelo comentario do Frei Antonio da Soledade no oficio aqui estudado, tem-se
a “Histéria del Paraguay”, publicada em 1757, do jesuita francés Pierre-Francois-Xavier
Charlevoix (1682-1761) e “Histdria geografica, eclesiastica e civil”, de 1755, do beneditino
francés José Vaissette3*® (1685-1756). Tais escritos retomaram as percepcdes sobre os
paulistas de “Conquista espiritual feita pelos religiosos da Companhia de Jesus nas provincias
do Paraguai, Uruguai e Tape” de 1639, de Antonio Ruiz de Montoya; de “Historia e Provincia e
Paraguaria e Societatis Jesu”, publicada em 1673, por Nicolau del Techo; e também de
“Insignes Misioneros de la Compaiiia de Jesus en la Provincia del Paraguay”, do mesmo autor.
O que essas obras parecem ter em comum é que “as virtudes da paisagem dos campos de Sdo
Paulo, como o clima e a fertilidade da terra, sdo contrabalangadas pelos vicios dos homens: a
libertinagem e a rusticidade dos paulistas [...]”3%’.

Fica evidente como o termo “paulista” adotado pelo Frei Antonio da Soledade, em
diferentes momentos histéricos entre os séculos XVII e XVIII era carregado de ambiguidade.

Sobre essa caracteristica do termo, Laura de Mello e Souza sintetizou:

Sertanista empenhado em defender os interesses da Coroa; patriarca milionario que
encarna a perfeicdo o modelo do grande proprietario rural, senhor de dominios
fechados sobre si mesmos ou homem rude, afeito a vida dura e simples dos matos e
destituido de cabedais? Ou ainda homem rebelde, independente até do rei quando
se tratasse de seus interesses particulares, e falto de qualquer escripulo moral ou
religioso quando o assunto era o assalto de aldeamentos e a escravizagdo de gentios?
Paulista virou, indicam registros e historiadores, sinénimo de bandido [...]3*.

34> SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infimia na representacdo dos moradores da
capitania de S3o Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Histdria: Revista do Programa de Estudos Pds-
Graduados de Historia, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponivel em:
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider AL Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIleXVlll.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 92 e 93.

345 Mais sobre os discursos desses dois autores, ver: KOBELINSKI, Michel. A negac3o e a exaltac3o dos sertanistas
de S3o Paulo nos discursos dos padres Pierre-Frangois-Xavier de Charlevoix, D. José Vaissette e Gaspar da Madre
de Deus (1756-1774). Historia da Historiografia: International Journal of Theory and History of Historiography,
Ouro Preto, V. 5, n. 8, p. 49-69, 2011. Disponivel em:
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295. Acesso em: 22 jan. 2025.

347 SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infAmia na representacdo dos moradores da
capitania de S3o Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Histdria: Revista do Programa de Estudos Pds-
Graduados de Historia, n. 57, p. 84-107, 2016. Disponivel em:
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider AL Ospaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmora
doresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIleXVIll.pdf. Acesso em: 22 jan. 2025. p. 94.

348 SOUZA, Laura de Mello e. Vicios, virtudes e sentimento regional: Sdo Paulo, da lenda negra a lenda aurea.
Revista de Historia, Sado Paulo, n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 22 jan. 2025. p.262.



http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
http://biblio.fflch.usp.br/private/S/Schneider_AL_OspaulistaseosoutrosfamaeinfamianarepresentacaodosmoradoresdacapitaniadeSaoPaulonasletrasdosseculosXVIIeXVIII.pdf
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902

129

Com isso, tem-se uma sintese das trajetdrias dos sujeitos envolvidos no caso aqui
estudado. Ainda, foi interessante realizar uma discussdo sobre o termo “paulista” utilizado
pelo Frei Antonio da Soledade para se referir ao Antonio Antunes na ocasido dos disturbios
que sofria o hospicio em Sorocaba. Cabe agora, interpretar as acdes desses sujeitos,

apresentadas no oficio remetido pelo religioso ao governador D. Luis de Mascarenhas.

2.4.3. AgoOes

O Frei Antonio da Soledade iniciou sua carta ao governador e capitdao-general situando
gue na vila de Sorocaba existia um hospicio de monges beneditinos no qual ele habitava junto
com o presidente do hospicio e outros dois monges. Logo em seguida, encaminhou-se para o
fato de estarem naquele momento com “tantos disturbios”, que se viu necessitado, pelo cargo
que tinha, em relatar ao governador sobre os “dezasocegos” que vinham experimentando. O
proximo paragrafo de sua carta é destinado a narragdo desses eventos.

Segundo o Frei, o tabelido da vila de Sorocaba, José Francisco Paiva, estava recolhido
no hospicio para assegurar sua vida. Ou seja, recebia, na ocasidao, imunidade, por estar no
espago religioso. Como visto anteriormente, segundo as Constituicdes Primeiras do
Arcebispado da Bahia, no que tange o assunto da imunidade das igrejas, ndo poderiam ser
presas nem tiradas pela justica secular pessoas que pudessem ser condenadas a penas de
mortes naturais ou civeis, amputa¢cdo de membro ou outras penas de sangue que viessem a
se abrigar nestes espacos3*°.

O tabelido estava escondido no hospicio porque fugia do Antonio Antunes de Moura,
gue tinha ido até a sua casa proferir injurias, segundo o relato do religioso, que sabia desse
ocorrido “pello que dizem”, isto é, ndo presenciou o fato. Logo em seguida, o beneditino trouxe
algumas caracteristicas sobre Antonio Antunes “que hé Paulista, com grande séquito de
parentes”, muitos deles armados, com “siladas” por todos os cantos. Essa descricdo se
assemelha a de uma espécie de milicia armada composta por familiares de Antonio Antunes,
gue vinham “reconhessendo a todos que passam”. O Frei foi enfatico ao informar ao

governador que o grupo liderado por Antonio Antunes estava realizando um cerco em todo o

349 Ver discussdo feita em “2.3. Tumulto, violéncia e viola¢do” e Livro IV. Titulo 33 e 34. Niumero 1059 e 1060.VIDE,
Sebastido Monteiro da. Constituigoes Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho
Editorial, 2011. p.270 a 273 e Livro IV. Titulo 34. Numero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituigoes
Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 273 a 275.



130

mosteiro/hospicio utilizando as mesmas “siladas”. Para o religioso, como o grupo ndo havia
conseguido colocar as maos no tabelido José ainda, a qualquer momento poderiam tentar tira-
lo do mosteiro ou mata-lo ali dentro, desconsiderando a imunidade da igreja.

Na finalizag¢do da carta, o Frei explicou que sentiu a necessidade de se valer da justica
para “guardar” o mosteiro, para que essas pessoas lideradas por Antonio Antunes ndo
fizessem desacatos ao espaco. Por isso, ele pediu ao governador que colocasse os olhos na
questdo e fornecesse algum auxilio “por servico de Deus” e do rei.

Apesar de o grupo de pessoas lideradas por Antonio Antunes possivelmente contar
com autoridades, inclusive do ambito da justica, e mesmo que o tabelido tivesse cometido
algum crime, o que nao fica explicito pela carta do religioso, ndo era permitido que o hospicio
fosse invadido para prendé-lo. O que o Frei Antonio estava reivindicando era o respeito a
imunidade da igreja, ameacada por um cerco de sujeitos armados. Conforme visto
anteriormente, as Constituicdes do Arcebispado da Bahia previam exce¢des aos criminosos
gue recorressem a imunidade da igreja, portanto, supde-se que, para o beneditino defender
essa imunidade, o tabelido possivelmente nao fazia parte dessas exce¢des. A ameaga
possivelmente era considerdvel, numericamente falando, pois tratava-se de um hospicio
composto por trés religiosos e um presidente — o Frei Antonio da Soledade ndo contabilizou
os escravizados na carta —, enquanto o grupo de Antonio Antunes era “um grande séquito de
pessoas”.

O caso analisado permite reiterar a maneira como era visto o governador e capitao-
general da capitania de S3o Paulo por parte dos religiosos de clero regular das vilas da
capitania. No geral, seu papel era tido como de protetor dos espacos religiosos e das pessoas
gue neles viviam. Para os religiosos desses conventos e hospicios espalhados pela capitania,
recorrer ao governador era recorrer a maior autoridade disponivel e acessivel para aplicar
penas viaveis a quem os ameacava e para impedir maiores problemas. A rela¢do construida
entre religiosos e governadores, pelo que a documentacdo tem permitido observar, era

pautada na confianca, por parte desses membros do clero, no poder politico do governador.

2.5. Maus costumes
O caso aqui apresentado é diferente dos demais por um motivo. O documento
trabalhado ndo é oriundo de um convento, e sim de uma aldeia: a Aldeia de Sdo Jodo, no

distrito da Conceicdo, da vila de Itanhaém. Segundo documentos catalogados pelo Arquivo



131

Plblico do Estado de Sdo Paulo como parte do grupo “Aldeamentos Indigenas”, o Frei
Constantino de Santa Maria colocava-se como administrador da Aldeia desde 1721. Trata-se
de um oficio remetido por um religioso de ordem regular desconhecida, remetido em fevereiro
de 1723 ao governador e capitdo-general. Na correspondéncia, o religioso agradecia ao
governador por ndo ter consentido que uma menina — possivelmente indigena — fosse enviada
a casa de um particular, visto que esse era um sujeito que mantinha relagées conjugais fora do
casamento, ndo frequentava a missa, entre outros fatores. Para o Frei, portanto, o governador
havia livrado “o seu anjo das garras do ledo”3°.

Em momento anterior, somente teve-se acesso a esse oficio de 1723 remetido pelo Frei
Constantino de Santa Maria e catalogado como parte do grupo “Negécios Eclesidsticos”.
Sozinho, esse documento apresenta informagdes escassas para constituir quem eram os
sujeitos citados e em que dindmicas estavam envolvidos com relacdo a Aldeia de Sao Jodo.
Contudo, em visita ao Arquivo Publico do Estado de S3o Paulo, foi possivel digitalizar outros
documentos assinados pelo Frei Constantino, agrupados em “Aldeamentos Indigenas”?! e
construir um panorama mais amplo sobre a Aldeia de S3o Jodo e sobre a atua¢do do Frei com
relagao aos seus habitantes.

Nesta secao, foram feitas reflexdes a respeito da circulacdo de indigenas aldeados entre
vilas paulistas, orquestrada a partir das demandas de autoridades coloniais, especificamente
governadores, sargentos e religiosos, e como essa circulacdo gerava inumeras implicacdes aos
envolvidos. O desafio aqui foi a realizacdo de uma leitura a contrapelo da documentagdo
assinada pelo Frei Constantino para identificar os interesses e motivagdes indigenas, muito
menos evidentes pela tipologia, argumentacao e teor desses documentos. Ainda, a partir do
cruzamento das informacGes desses documentos, foi possivel construir uma reflexao sobre
sociabilidade colonial e sobre a relagdo entre os religiosos do clero regular paulista — nesse
caso administrador de uma aldeia, e ndo circunscrito a um convento ou mosteiro — e o

governador e capitdo-general, no caso, Rodrigo César de Menezes.

2.5.1. Aldeia de Sao Joao
Os oficios remetidos pelo Frei Constantino de Santa Maria sdo oriundos da Aldeia de

Sdo Jodo, no distrito de Conceicdo, da vila de Itanhaém. Esse aldeamento, conforme

350 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p. 29.
351 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Docs. 6, 10, 15, 17 e 18.



132

apresentou John Monteiro, foi o “Unico aldeamento no litoral vicentino [...] surgido junto a vila
de ltanhaém na década de 1560, sendo fundado e habitado por indios carijé”3>2. Dentre os
espacos que atuaram como aglomeracdes que “rapidamente comegaram a substituir as
aldeias independentes, transferindo para a esfera portuguesa o controle sobre a terra e o
trabalho indigena”3>3, estavam os aldeamentos de S0 Miguel, de Nossa Senhora dos Pinheiros
e de Nossa Senhora da Conceigdo e a Aldeia de S3o Jodo.

Segue mapa com esses aldeamentos:

MAPA 7 — Aldeamentos da capitania de Sao Paulo (1722-1748)

Aldeia de Barueri

Aldeia de Sao Jodo do Distrito de
Itanhaém, hoje Peruibe

N
Legenda

Aldeamentos da Capitania de Sdo Paulo
() Aldeamento
Fonte: Mapa produzido pela autora, construido na plataforma QGIS, a partir de tutoriais do Atlas da América
Lusa, acessivel em: GIL, Tiago. "Utilizacdo de dados e tabelas na criacdo de cartografia digital". In: CLIOMATICA -
Portal de Historia Digital e Pesquisa. Disponivel em:
http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal de Hist%C3%B3ria_Digital. Data de acesso: 21 de junho de 2024.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pastas 1.1.13 a 1.1.15.

Outras correspondéncias remetidas pelo Frei Constantino permitem apontar algumas

caracteristicas da aldeia de S3o Jodo. Seu discurso enfatizava que era comum retirar moradores

352 “Carijo” era o termo utilizado na documentac3o colonial para se referir a grupos indigenas guaranis, e ndo o
nome de um grupo étnico existente. Ver: MONTEIRO, John. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens
de S3o Paulo. 22ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras. 2022 [1994]. No capitulo 1 e no capitulo 3 ha mais reflexdes
sobre esse termo.

353 MONTEIRO, John. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3o Paulo. 22ed. S3o Paulo:
Companbhia das Letras. 2022 [1994]. p. 52.


http://lhs.unb.br/cliomatica/index.php/Portal_de_Hist%C3%B3ria_Digital

133

—indigenas — da aldeia para direciond-los a outros espacos como os das minas, Santos e o Rio
de Janeiro, geralmente a pedido de governadores e outras autoridades. O religioso mencionou
isso em resposta ao governador e capitdo-general, Rodrigo César de Menezes em marco de
1722, na qual este comunica o envio de uma lista dos indigenas da aldeia3>*. Nessa carta de
resposta, o Frei explicou que as aldeias ficavam pobres porque os indigenas homens eram
levados para outras regides, onde permaneciam ou morriam, e suas “pobres mulheres”
ficavam em “desamparo”, sem ter quem fosse pescar, e mesmo sem ter o que vestir. Por isso,
ao final do documento, o remetente pediu ao governador, que colocasse “seus olhos de
piedade”, visto que faltavam muitos indigenas devido as mortes, e explicou que remetia 3
indigenas segundo a ordem desse mesmo governador. Uma dessas pessoas enviadas chamava-
se Jerdnimo Dias, o qual foi descrito como o capitdo-maior da aldeia. Para o Frei, a escolha por
remeter o indigena Jeronimo passou pela aprovacao do Padre Provincial, que ndo vira outro
capaz, e que ndo iria remeter outros que eram casados, nem a esposa de Jerdbnimo, por essa
estar “incapaz e doente”.

Em abril do mesmo ano de 1722, o Frei Constantino de Santa Maria remeteu outro
oficio fazendo mencdo ao mesmo pedido pela lista dos indigenas da aldeia e destacando os
gue nela faltavam. Nesse ponto, ele lamentava como essa diminui¢do populacional deixava as
mulheres remanescentes da aldeia “necessitadas e sem ter o que vestirem pela falta de seus
maridos”. O religioso mostrava-se contrario a constante retirada de indigenas do aldeamento.
A esse respeito, ele comentou que recentemente o governador de Santos havia lhe solicitado
o envio de outros indigenas para irem a vila, fazendo com que ndo restassem na aldeia “mais
do que quatro mulheres”, para o que o governador de Santos explicava que de dois em dois
meses faria o revezamento daqueles indigenas que fossem a Santos e prometia seu retorno a
aldeia3*>,

Em momento seguinte, o Frei explicou ao governador e capitdo-general uma pratica
gue, em sua visdo, era mais proveitosa que a retirada dos indigenas da aldeia. Segundo o
religioso, ele e seus antecessores ndo “mandavam nem alugavam” indigenas mais do que até
a cidade de S3o Paulo, e que as distancias mais longas eram percorridas por esses indigenas
induzidos por outros homens que os levavam. Ele concordava com a pratica dos seus

antecessores de manté-los mais por perto e no maximo envia-los a S3o Paulo. Para o Frei

354 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 6.
355 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.5. Doc. 10.



134

Constantino, o motivo para essa preferéncia era o seguinte: os religiosos traziam os indigenas
para a doutrina por meio da missa, também os levavam ao convento e os instruiam a irem a
cidade “conduzirem as esmolas”. Na cidade, supostamente, o governador pagava a todos sem
falta, conforme o religioso podia comprovar com um rol de esmolas, o qual infelizmente a
presente pesquisa ndo teve acesso.

Esses dois documentos apontam para as dinamicas sociais e econémicas da aldeia de
S3do Jodo com relagdo a circulagcdo dos indigenas, algo essencial para a compreensdao dos
pressupostos do oficio a respeito da garota indigena remetida a particular. Esses homens, ao
irem para vilas mais distantes como Santos, e Rio de Janeiro, e também as minas no Cuiaba e
nos Cataguases a pedido de governadores ou capitdes para trabalharem para particulares, no
geral ndo retornavam, gerando pobreza a aldeia. Enquanto isso, na perspectiva do Frei
Constantino, se os indigenas fossem instruidos pelos padres para recolherem esmolas apenas
na cidade de S3o Paulo, gerariam retorno econdmico a aldeia de maneira dupla: pelas esmolas,
e pelo seu retorno para trabalhos de manutencdo da aldeia e subsisténcia de suas familias.

A partir da documentagdao e em compara¢ao cautelosa com os estudos de Suelen
Siqueira Julio sobre as condi¢Ges das mulheres indigenas no periodo colonial na capitania do
Rio de Janeiro, foi possivel assinalar uma semelhangca na argumentacdo dos religiosos a

respeito da dita “pobreza” dos aldeados e aldeadas. A autora indica que

» o«

o ato de retratar as “mulheres e filhas”, “mulheres e filhos” e, ainda, os ancidos da
aldeia como criaturas vulneraveis, “expostas a desmandos” e dependentes do
trabalho masculino servia como forma de tentar obter maiores saldrios ou de forgar
a devolugdo de homens retidos — ou que se deixavam ficar — nas propriedades dos
colonos. Na intencdo de reforcar as denuncias e os pedidos apresentados, nada
melhor do que usar a imagem do “sexo fragil”, bem como de criancas e velhos
famintos, a espera de seus “provedores”. Desse modo, embora o trabalho dos vardes
pudesse de fato fazer falta — ja que eles eram os principais fornecedores de carnes,
através da caca e da pesca —, ndo devemos dar demasiado crédito a ideia de que os
demais habitantes das aldeias eram totalmente incapazes de assegurarem seu
sustento enquanto os homens adultos estavam ausentes. Alids, ndo podemos sequer
esquecer que os homens ndo eram os Unicos a sairem das aldeias para prestar
servicos fora. Era como indios e indias que os governadores do Rio de Janeiro
seiscentista se referiam aos aldeados, em seus apelos para que os colonos
devolvessem aqueles que j& tivessem cumprido dois meses de servico3°°,

356 JJLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: género e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em
Histdria) — Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2022. p. 268.



135

A lista®>’ “da gente desta Aldeia” mencionava todos os moradores por nome, se sdo
casados ou viuvos, se tinham ou nao filhos, e as idades dos filhos. O calculo aproximado a
partir das informacdes fornecidas pelo Frei Constantino de Santa Maria foi o seguinte.

e Numero de homens moradores da aldeia: 38
e Numero de mulheres moradoras da aldeia: 53
e Numero de meninas38: 30

e Numero de meninos: 30

Ao final, a parte da lista, o religioso apontou as pessoas que eram moradoras da aldeia,
mas gque estavam nas minas dos Cataguases “com a carregacdo de Domingos Teixeira”. Eram 9
homens, e destes, 3 eram casados e deixavam suas mulheres na aldeia. Dentre esses casados
estava Jer6nimo Dias, mencionado no oficio anterior como capitdo da aldeia, e sua mulher
Marta Moreira, descrita como “incapaz e doente”. O sobrenome “Dias” é recorrente na lista
de pessoas, e possivelmente correspondem ao nucleo familiar de Jer6nimo e Marta. Ainda, o
numero de vilvas mencionadas também merece destaque, por ser algo sobre o qual o Frei se
queixava nos oficios anteriores. Dentre o numero aproximado de 55 mulheres adultas, 12
foram descritas como viuvas.

Ha trés momentos em que o Frei Constantino de Santa Maria fez descricdes mais
detalhadas sobre as pessoas citadas, ao invés de apenas mencionar seus nomes, situacao

conjugal e idade de seus filhos. Isso ocorreu primeiramente ao citar Izabel Dias que:

tem huma filha por nome Domingas / Dias esta hé casada com hum indio por nome
/ Domingos Pereira e tem dous filhos hum por nome Boni- / facio que tera sete ou
oito annos e Antonio que terd / dous annos e de Indio anda colera[?] das minas / com
as cargas de Domingos deixara morador de [ilegivel] / e ndo vem a dous annos a
Aldeia e a mulher esta / ca padessendo sem ter com que vir a missa3>°.

Em segundo momento, o religioso mencionou:

Manoel da Silva e sua mulher Luiza e uma filha para as minas do Cuiaba e remeteu
na companhia de / Antonio Cardoso tambem na mesma companhia / se foi hum indio
por nome Inacio da Silva viuvo / que de cé fugio e o bastardo hé da Aldeia que tem
ca / sua mae e Antonio Cardoso em cuja companhia foram hé mo- / rador ca desta
terra e tem ca sua mulher e seu sogro / e sogra3®°.

357 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 1-5.

358 Se os filhos dos casais ndo eram descritos como “solteiros” ou “casados”, interpretou-se como criancas. A
maioria das criangas contabilizadas tinham as suas respectivas idades descritas, por exemplo: “Jodo de Lara e sua
mulher Angela Gongalves / estes tem dous filhos machos hum por nome Lourengo / que podera ter quatro annos
e Antonia que tem oito meses / que de peito /”.

359 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 4.

360 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 4.



136

Os dois casos ajudam a entender o argumento que o Frei construiu ao longo dos
documentos acima de que, ao sairem da aldeia para irem para as minas, seja dos Cataguases
ou de Cuiaba, os indigenas deixavam suas esposas suscetiveis a doencgas, pobreza, e mazelas,
qgue as impediam de cumprir seus deveres religiosos, como ir a missa. Semelhante ocorre no

terceiro momento do oficio, no qual o Frei Constantino citou:

Manoel Peres bastardo de fora casado na Aldeia / com huma india bastarda por
nome Maria Gongalves / este ndo obedesse a Aldeia e nem quer vir a missa / e até a
mulher a levou esta tem sua mde por nome Luzia Goncalves e assistem no bairro e
n3o obedecem3®?,

Suelen Siqueira Junior fornece informacdes sobre a circulacdo de indigenas — ainda
criangas — de S3o Paulo ao Rio de Janeiro. Analisa a autora que:

Muitas vezes separadas de seus progenitores, criangas indigenas eram figuras
relativamente comuns nas casas dos colonos. Josefa Alvares e Jo3o da Silva, “indios
do gentio da terra”, foram tirados de Sdo Paulo ainda pequenos e criados em casas
particulares no Rio de Janeiro. Por volta dos seis anos de idade, Jodo passou a viver
na casa do vigario da freguesia de Nossa Senhora do Pilar do Iguagu, sendo depois
repassado para um capitdo, enquanto Josefa, entdo com cinco anos, continuou com
o padre, onde ainda vivia, ja adulta. Em momento algum s3o evocados os termos

” u

“escraviddo”, “administracdo” ou “servico”, mas sabemos que o ato de “criar” esses
pequenos indigenas era uma oportunidade largamente utilizada de explorar sua mao
de obra, sob o argumento de que, em troca, recebiam “prote¢do”, abrigo e instrucdo
crist3362,

Para além dos interesses do Frei Constantino em manter a tutela dos indigenas
aldeados, os comentarios acima permitem a leitura dos interesses desses indigenas. Suas
fugas, sua “desobediéncia” e seus casamentos fora das premissas catdlicas, indicadas pela
descricdo da existéncia de “bastardos”, apontam para uma agéncia que escapava certos
parametros tidos pelos religiosos e pelas autoridades coloniais. A esse respeito, Siqueira Julio
explica que os aldeamentos vém sendo retratados pela historiografia como espacos dindmicos,
dos quais “muitos indios saiam ndo sé para prestar servigos aos colonos, mas também em
busca de objetivos que escapavam ao controle das autoridades.”3®3 Contudo, infelizmente
permanece uma lacuna a respeito do que os indigenas da documentacdo aqui trabalhada

tinham como preferéncias diante de todas as dificuldades a eles impostas.

361 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15. Fl. 3.

362 JJLIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: género e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em
Histdria) — Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2022. p.264.

363 Ibidem. p. 276.



137

Obediéncia, atendimento aos deveres religiosos, boa saude, e boa fortuna sdo
colocados pelo religioso como consequéncias da manutengdo dos indigenas aos seus
cuidados, realizando tarefas sob sua tutela, como irem a cidade de S3o Paulo pedir esmolas.
O papel do governador, na visao do Frei, era de garantir essa manuteng¢do, na medida do
possivel, a partir do momento que tivesse acesso a lista fornecida e a todos esses relatos. Ao
conhecer essa realidade pela perspectiva do Frei Constantino de Santa Maria e com base em
seus interesses, torna-se melhor situado o oficio que ele remeteu ao Rodrigo César de
Menezes agradecendo-o por ter impedido que uma menina indigena moradora da aldeia por

ele administrada fosse para casa de um particular.

2.5.2. Sujeitos

O Frei Constantino de Santa Maria, pelo que consta nos documentos remetidos ao
governador, tornou-se administrador da aldeia em 1721. Ja o sujeito que ele menciona como
“Jodo Lenta” nao foi encontrado em outros documentos, impedindo conhecer sua trajetoéria
ou ocupacao. Ainda, foram mencionados outros sacerdotes que o informaram sobre as a¢des
do Jodo Lenta. Segundo esses outros religiosos, Jodo nunca frequentava a missa nem se
confessava.

O religioso também nao informou ao governador e capitdo-general o nome da menina
gue seria remetida a casa de Jodo Lenta, contudo, como visto anteriormente, a circulacdo de
indigenas moradores da aldeia era uma pratica recorrente. O Frei citou, no mesmo documento
gue aborda a menina, “as indias e bastardos” na casa do mesmo sujeito, o que indica que a
chegada da menina nao era uma particularidade. Outro sujeito mencionado foi um vigario que
Ihe havia concedido licenca para batizar uma filha de Jodo Lenta.

Para melhor encaminhar a analise do caso aqui abordado, cabe uma consideragao a
respeito de alguns temas que circunscrevem a ldgica de tutela com relagdo aos indigenas por
parte dos religiosos no periodo colonial. Isso porque essa ldgica concerne aspectos
importantes das relacdes entre religiosos e governadores na capitania de Sdo Paulo em
meados do século XVIII, cujo um meio de acesso € o caso narrado pelo Frei Constantino de

Santa Maria.



138

A partir de 1640, j& havia legislacdo3®* proibindo a escraviddo indigena, contudo,
conforme muitos estudos permitem apontar, e segundo sintetiza Suelen Siqueira Julio:

Medidas de liberdade a parte, o fato é que, explorados por senhores de engenhos,
mestres de aglcar, ordens religiosas, bem como por gente de “qualquer qualidade e
condigdo que seja”, muitos homens e mulheres indigenas chegaram aos séculos XVIII
e XIX sob o jugo — aberto ou disfarcado — da escraviddo. A persisténcia do cativeiro
indigena deve ser encarada ndo apenas como uma simples desobediéncia a certas
determinagdes legais: ela era parte do “uso e costume da terra”. Mais do que um
pensamento, tal “costume” estava profundamente arraigado na estrutura da
economia colonial®®>,

A permanéncia de estruturas escravistas com relagao aos povos indigenas no periodo
colonial, em muitos casos, se deu por meio da institui¢ao da tutela, materializada na forma da
o H H ~ II366 ] o~ . . . .

administracao pelos particulares. Jodo Lenta seria um administrador particular, e a
menina indigena uma “administrada”, caso o governador e capitdo-general consentisse.
Conforme Ludmila Freitas, que estudou as questdes relativas a escravidao indigena para a
camara municipal da vila de Sdo Paulo entre 1629 e 1696:

a legislagdo indigenista assegurou a liberdade indigena durante todo o periodo
colonial. A escravizagdo dos brasis era legal, somente quando capturados em guerra
justa. Na historiografia caracterizavam-se as disposi¢cdes legais portuguesas como
oscilantes e contraditdrias, porém sempre houve uma distingdo entre os indios
considerados aliados (os aldeados e convertidos), para os quais a liberdade era um
direito, e aqueles, considerados inimigos (hostis a acdo colonizadora), e, portanto,
passiveis de escravizacdo legal. No conceito de liberdade estavam inclusos a
cristianizagdo e a transformagao do indio em forga produtiva para a empresa colonial.
A obrigatoriedade da prestagao de servigo nao violava seu estado de liberdade, uma
vez que o trabalho era, em tese, remunerado, e, como todo e qualquer vassalo, o
indio tinha obrigacdes para com o reino de Portugal3®.

364 A titulo de exemplo: Carta Regia de 5 de dezembro de 1613 — liberdade dos indios do Brazil em Angola. D.

FILIPE 1l (1598-1621), Livro 1613-1619. Disponivel em: https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100.
Acesso em: 13 jun. 2025.; Carta Regia de 5 de outubro de 1628 — providencias a bem da liberdade dos Indios do
Brazil D. FILIPE 1] (1621-1640), Livro 1627-1633. Disponivel em:
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152. Acesso em: 13 jun. 2025. Mais sobre esse tépico ver:
FREITAS, Ludmila. A Camara Municipal da vila de Sdo Paulo e a Escravidao Indigena no século XVII (1628-1696).
2006. Dissertacdo (Mestrado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas da Universidade de Campinas.
Campinas, 2006.

365 JULIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: género e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese (Doutorado em
Histdria) — Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2022. p. 252.

366 Conforme explica Siqueira Julio, “A administracio esteve presente nas mais diversas dreas da América
portuguesa, variando de intensidade no tempo e no espaco e sobrevivendo a sua proibicdo legal em 1758.” (p.
262).

367 FREITAS, Ludmila. A CaAmara Municipal da vila de S3o Paulo e a Escraviddo Indigena no século XVII (1628-
1696). 2006. Dissertagdo (Mestrado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas da Universidade de Campinas.
Campinas, 2006. p. 171.



https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152

139

Cabe agora discutir as acbes dos sujeitos envolvidos no caso narrado pelo

administrador da Aldeia de Sao Joao.

2.5.3. Acgoes

O Frei Constantino de Santa Maria remeteu oficio ao governador e capitdao-general
Rodrigo César de Menezes em fevereiro de 1723. O inicio do documento indica que se tratava
de uma resposta a carta do governador sobre o assunto e também faz referéncia a outra
correspondéncia também remetida pelo religioso em janeiro de 1723. A analise dos ocorridos
foi feita em ordem cronoldgica, portanto, primeiro lidou-se com o oficio de janeiro e depois
com o de fevereiro.

O oficio do Frei Constantino de Santa Maria come¢a com uma exposi¢cdo sobre sua
confusdo a respeito dos despachos do governador. Ao que o documento permite entender, o
Frei ndo havia compreendido como deveria proceder com relagao ao envio da menina ao Jodao
Lenta; se havia de fato uma autorizacdo do governador para tal. Segundo o religioso, o Jodo
alegava ter despachos do governador para recebimento da menina, enquanto o Frei alegava
ter cartas em que o governador o ordenava a conservar a menina sob seus cuidados até que
recebesse despachos para remeté-la. O religioso expressava duvida e preocupagdo com
relagdo ao envio dessa menina a casa do particular, visto que o marido da mae da garota
andava em companhia do sargento-mor senhor general de Aguiar, e como “vendo estar a
menina / em casa de Jodo Lenta n3o sei o como / levardo e hé desgostar a maior parte / da
Aldeia que todos sdo parentes”. A esse respeito, o Frei sentia-se obrigado a explicar ao
governador como era uma “lastima tirar huma menina do gre- / mio da igreja onde se cria para
a levar / para sua casa quem nunca ensina dou- / trina”.

Esse documento permite inferir alguns aspectos centrais sobre a situa¢cdo. Ao que o
Frei Constantino de Santa Maria deixa nas entrelinhas, a menina estava inserida em uma rede
de relagdes familiares com uma autoridade que, de forma semelhante aos demais da aldeia —
todos parentes, segundo ele —, ndo viam com bons olhos o comportamento de Jodo Lenta.
Além disso, a preocupac¢do com o ensino da doutrina também era relevante para o religioso,
ou pelo menos o era para a construgdo de sua argumentacdo desfavoravel ao Jodo. O Frei,
portanto, identificava que essa questdo certamente seria considerada pelo governador. Uma
vez que, dentro das légicas que pautavam aquela sociedade, a missdo catequética, e aqui

inclui-se os aldeamentos, “apresentava, assim, como uma via que, juridica e moralmente,



140

justificava o dominio do territério pelos portugueses”, e a “missdo religiosa possibilitava a
dominacgdo cultural e politica de seus habitantes. Isto porque a agdo missiondria deveria, ao
propagar a fé catdlica, transmitir o modelo politico e social vigente no reino”38,

Nesse sentido, o papel dos aldeamentos, segundo Camila Corréa e Silva de Freitas
permite compreender sobre as missdes no século XVI a partir de entendimentos de sujeitos
como Manuel da Nobrega era configurar-se como espa¢o de moradia e trabalho para os
indigenas administrados pelos religiosos, no qual regulavam-se suas vidas cotidianas a partir
das normas da cultura europeia. Ao ensinar as légicas de obediéncia as leis do reino, pretendia-
se tornar mais efetiva a conversdao, mantendo os indigenas isolados da influéncia tanto de
sujeitos ndo catequizados como de “maus cristdos” portugueses ou reindis3%°,

Dadas as devidas proporg¢des, no século XVIII a realidade com que o Frei Constantino
lidava no aldeamento por ele administrado era em grande medida diferente, mas o seu
entendimento a respeito do papel do ensino da doutrina e do seu préprio papel dentro
daquele conflito com relacdo ao local onde a garota — possivelmente indigena — deveria ir, se
assemelhava a consideragdo acima. A légica de tutela e de prote¢do aos convertidos perante
aqueles “maus cristdos” é evidente na argumentacdo construida por ele.

Além disso, observa-se a seguinte questdo: disputava-se o destino de uma mulher
jovem. Portanto, ndo se tratava apenas da tutela existente na relagdao administrador de aldeia
e sujeito aldeado, mas também da relacdo de tutela dos homens sobre as mulheres, sobretudo
para a protecao do que se constituia a honra feminina em sociedades de Antigo Regime.

Conforme explica Leila Algranti,

nas sociedades cristds ibéricas e nas suas colonias americanas a honra feminina
destacava-se como elemento fundamental nas relagGes entre os sexos. De acordo
com os preceitos morais cristdos, todas as mulheres possuiam igualmente este bem
gue era a honra. [Porém] o ideal da mulher honrada ndo se aplicava a todas elas. [...]
A honra era, obviamente, um bem atribuido pelo cédigo de valores dos grupos
dominantes aos homens e mulheres3”°.

Por esse motivo, mulheres escravizadas eram consideradas sem honra, o que apontava

para a légica de que, mulheres com passagem pela escraviddo ou descendentes de pessoas

368 FREITAS, Camila Corréa e Silva de. A miss3o jesuitica como ac3o politica: aldeamentos, legislagdo e conflitos
na América portuguesa (séculos XVI-XVII). Histéria e Cultura, v. 03, p. 28-42, 2014. Disponivel em:
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 12 fev. 2025.p. 30.

369 Ibidem. p. 32.

370 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colénia: condi¢cdo feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 121.



https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004

141

com passagens pela escravidao, ndao fossem lidas como mulheres “cuja virtude merecesse
qualquer atenc¢do”3"%.

As intencGes por tras da preocupacao do Frei Constantino de Santa Maria com o
destino da menina ndo foram facilmente acessadas, o que ndo impediu que reflexdes fossem
feitas a respeito de seus argumentos nos oficios remetidos ao governador e capitdo-general.
Isto é, ndo é possivel identificar se o Frei percebia a jovem como uma menina cuja honra
deveria ser protegida ou se ele a entendia como apenas mais uma das suas “administradas” e,
portanto, suscetivel a corrupgao moral por um homem de maus costumes. Salienta-se que a
garota tinha parentes com alguma autoridade politica dentro da aldeia, portanto,
possivelmente havia uma convergéncia dessas percepc¢des por parte do religioso. Contudo, o
relato do Frei permite refletir sobre a construcdo da honra, feminina ou masculina, como uma
construcdo ao mesmo tempo e necessariamente “publica” e “privada”, apesar das distin¢gdes

entre esses dois ambitos ser ambigua nas légicas do Antigo Regime. Algranti explica que

era o olhar do outro, sempre penetrante, que a sociedade atribuia a uma pessoa que
determinava se ela era ou ndo honrada. Em funcdo dessa exterioridade, as pessoas
criavam sua auto-imagem. A honra era assim uma questdo tanto publica como
privada [...] A opinido publica funcionava como arbitro da honra individual, que era
preciso defender para se manter a reputa¢do. Manter a honra significava, antes de
mais nada, manter as aparéncias3’2.

Os pontos elencados pelo religioso em janeiro, sdo essenciais para a compreensao da
retomada do assunto que ele fez em fevereiro. No segundo oficio sobre o mesmo tépico, o
Frei primeiramente agradeceu ao governador e capitdo-general porque este “livrou o seu anjo
das garras do ledao”, ou seja, impediu que a menina fosse para a casa de Jodo Lenta. Nessa
correspondéncia, o religioso deu prosseguimento a mais algumas criticas ao dito sujeito. Ele
alegou que como a aldeia era perto da casa do particular, dois sacerdotes informaram ao Frei
gue o homem nunca frequentava a missa nem confessava, e que somente pela desobriga da
guaresma, com temor da excomunhdo que fazia promessas e peti¢cdes, o que deixava nitido
gue na casa dele “ndo se conhece a Deus como consta e é patente a todos”.

O Frei Constantino de Santa Maria prosseguiu o oficio em agradecimento ao
governador explicando como o Jodo Lenta se empenhava em tirar a garota de sua aldeia, em

sua perspectiva, “pois via o quanto eu a defendia pela Igreja de Deus”. Nas palavras do

371 Ibidem. p. 122.
372 Ibidem. p. 112.



142

religioso, o particular queria conseguir o seu intento, isto é, “levar a sua avante contra toda a
razao e zelo das almas”. O Frei acrescentou que Jodo Lenta era um dos Unicos homens que nao
se perseguia por ali, porque ndo conseguiam “as indias e bastardos em sua casa”. Segundo o
religioso, quando foi necessaria a ajuda do governador e capitdo-general, este lhe perguntou
qual a idade de Jodo Lenta, ao que o Frei respondeu que parecia ser de 48 ou 49 anos e “bem
disposto”. Essa interagdo entre o Frei e o governador aponta para uma espécie de negociagao
sobre o que se passava entre a aldeia e a cidade, e sobretudo, sobre como deveriam ser
tuteladas as pessoas indigenas entre esses ambientes.

Ainda caracterizando o Jodo Lenta e suas atitudes para o governador, o religioso
apontou que ele tinha “uma bastarda sua concubina de porta a dentro a vista de sua mulher”.
Segundo seu relato, alguns meses antes, por volta de dezembro de 1722, o préprio Frei
Constantino havia, com licenca concedida pelo Vigario, batizado uma filha de Jodo, nascida do
relacionamento ilegitimo. Ao final do oficio, advertiu ao governador e capitdo-general para
gue ndo se enganasse “com alguns homens desta fé 14, que apregoam vinho e sdo uns
vinagres”373,

Ao mesmo tempo em que agradecia ao Rodrigo César de Menezes por ndo ter
permitido que a menina saisse da aldeia para a casa de Jodo Lenta, o Frei Constantino da Santa
Maria deixava nos relatos sobre as situa¢des do seu cotidiano, juizos de valor que apontam
para os conflitos envolvidos na circulagdo intensa de pessoas indigenas entre a administracao
das aldeias, as casas de particulares e os mundos do trabalho em capitanias vizinhas. A
preocupacdo do religioso com relacdo a menina ndo era, portanto, meramente com relagao a
honra dela, e aos perigos que um homem cujos costumes — adulteros e de pouca fé — estavam
distantes dos esperados para a cristandade em construcdao e em educacdo. O Frei preocupava-
se sobretudo com o controle do trabalho indigena na aldeia que ele administrava, trabalho
esse que era de producdo e reproducdo das légicas escravistas.

No caso analisado, a relagdo entre o religioso administrador da Aldeia de Sao Jodo e do
governador e capitdo-general era de gerir o controle do trabalho indigena e da manutencao

da tutela dos aldeados e aldeadas. Em alguns momentos, para o religioso, era duplamente

373 Vinho quando azeda, torna-se vinagre. No dicionario de Raphael Bluteau, “vinagre” também é utilizado como
adjetivo, “ele é um vinagre” significa “ele é azedo” e “ele é desbrido”, ou seja, desagradavel, violento, que
demonstra insoléncia. Ver: BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z).
Lisboa, 1789. p. 526.



143

prejudicial a saida de pessoas da aldeia e era necessario argumentar a esse respeito com a
maior autoridade da capitania. Em outros momentos, para possibilitar a existéncia dessa
argumentacdo, o religioso fornecia as informacdes e os recursos exigidos pelo governador —
sobre a quantidade de familias na aldeia, sobre suas idades, e onde tinham ido trabalhar, como
visto. Ou seja, a documentacdo remetida pelo Frei Constantino da Santa Maria evidencia a
relagdo de servigco e beneficio entre esse religioso e o governador da capitania, relagdo essa
gue estava imbricada numa gama de valores sociais, econdmicos, religiosos, construidos

socialmente.

% %k %k

No interior destas situacdes relatadas, tem-se os governadores e capitdes-generais
mencionados, que agora serao apresentados. Esse cargo era obtido pelos “homens bons” por
meio de nomeacao régia. Retomando o que foi pontuado no primeiro capitulo, nota-se que as
nomeacdes, e as variadas entidades responsaveis por ela em negociagdao com o reino, tinham
efetivas consequéncias ao nivel do perfil social dos escolhidos. O gradual aumento da
intervencdo dos monarcas nos processos de decisdo reorientou socialmente os critérios de
sele¢do, sobretudo para os governadores e governadores-gerais, para 0s quais era exigida
experiéncia e autoridade social, mas nem tanto atributos sociais, para facilitar sua
predisposicdo para a dependéncia3’4. Dessa forma, o estatuto social dos pais, local e data do
nascimento, interferiam nas escolhas, e criavam multiplas zonas intermédias na hierarquia
nobilidrquica, com algum espaco de mobilidade. O nimero de homens nascidos na América
portuguesa que foram nomeados como governadores e capitdes-generais foi significativo,

apesar de que seus estatutos sociais ndo eram idénticos entre si*’>. Cabe, portanto, uma breve

374 CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império portugués no Atlantico (século XVII). In: BICALHO,
Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral (orgs.). Modos de Governar: idéias e praticas politicas no império
portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005. p. 69-92. p. 75.

375 Ibidem. p. 83.



144

apresentacdo3’® das trajetérias de Rodrigo César de Menezes?”” (1721-1727) e D. Luis de
Mascarenhas3’8 (1739-1748).

A comegar por. Luis de Mascarenhas, o ultimo governador da capitania de S3ao Paulo
antes da perda de sua autonomia ao Rio de Janeiro. Uma das principais questdes de seu
governo era o desafio de defender as terras da regido do Mato Grosso das disputas com os

castelhanos, bem como defender as minas no Goias. A esse respeito, segundo William Funchal,

O governador de S3o Paulo contava com o apoio politico do vice-rei, entretanto, essa
relagdo presumidamente estava desgastada devido as dificuldades de Mascarenhas
em expedir as demandas da capitania, mais do que isso, fazer com que elas se
harmonizassem com os projetos do governo, isto é, com os planos geopoliticos em
negociagao com os espanhdis. Ainda que estivesse em uma posicao desfavoravel, o
governador ndo deixou de tecer duras criticas a metropole, dizendo que se ndo havia
no reino pessoa capaz de defender os interesses de Portugal junto a Corte de Madri,
o que diria fazer o mesmo no Brasil diante da indisciplina dos colonos em invadirem
as possessdes castelhanas®’,

Ainda, foi durante o governo de D. Luis de Mascarenhas que D. Jodo V assinou o decreto
da criacdo do bispado de Sdo Paulo em abril de 1745, desmembrando-o do Rio de Janeiro e
fazendo com que a cidade de Sdo Paulo fosse a sede. O papa Bento XIV erigiu a diocese por
meio de bula emitida em dezembro do mesmo ano e iniciou o processo de decisdo do novo
bispo. Saiu escolhido D. Bernardo Rodrigues Nogueira como primeiro bispo de Sdo Paulo3,

Conforme Dalila Zanon,

A delimitacdo das pardquias da diocese de Sdo Paulo — preocupagao presente na
atuacgdo dos bispos paulistas —fazia parte das condig¢des estruturais que favoreceriam
a desobriga quaresmal dos fiéis. Obrigatérios para todos, os sacramentos da
confissdo e da eucaristia na época da Pascoa foram preceituados pelo Concilio de
Trento e mereceram grande destaque nas Constituicdes Primeiras do Arcebispado da
Bahia. No decurso de suas administracdes, os trés primeiros prelados paulistas
procuraram tragar os limites entre as diversas unidades eclesiasticas do bispado, a
fim de permitir que os parocos confeccionassem o rol dos fregueses que estariam

376 Optou-se por apresentar primeiramente D. Luis de Mascarenhas, sobre quem foram encontradas poucas
informagdes e também porque ele é destinatario em apenas um dos casos analisados na presente dissertacdo.
Em seguida, apresentou-se Rodrigo César de Menezes.

377 Destinatario dos oficios remetidos pelos Freis Agostinho de Santa Catarina (2.1), Caetano da Purificacdo (2.2),
Seraphino de Santa Thereza (2.3) e Constantino da Santa Maria (2.5), respectivamente: BR SPAPESP SEGOVC.
Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10. p. 18; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14. p. 22; BR SPAPESP
SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30. p. 40 e 41; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21. p.
29.

378 Destinatario do oficio remetido pelo Frei Anténio da Soledade (2.4): BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta
1.1.14. Doc. 8. p. 10.

379 FUNCHAL, William de Andrade. Governo local em uma capitania sem governador (S3o Paulo, 1748-1765).
2016. Dissertacdo (Mestrado em Histdria), Universidade Estadual Paulista, 2016. p. 59.

380 S|LVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 120.



145

sob sua supervisdo espiritual, bem como assegurar que todos os fiéis fossem
desobrigados na quaresma3?,

Em 1746, também durante o governo de D. Luis de Mascarenhas, o governo
metropolitano instituiu a Junta das MissGes na capitania de Sdo Paulo. Nela, reuniam-se
“autoridades seculares e eclesiasticas dos dois cleros, a saber: governador, bispo, padres
superiores das ordens regulares, dedo do cabido, chanceler da Relacdo onde ela existia,
procurador da Coroa e procurador dos indios”382, Como discutido no capitulo 1, as Juntas das
Missdes eram um instrumento antigo de controle das atividades missiondrias que, segundo
Agatha Gatti, ndo se sobrepunham as outras instituicdes e sim, funcionavam paralelamente
aos conselhos e tribunais do reino, sempre em canal direto com os monarcas portugueses383,
O objetivo inicial da Junta das MissGes era “encontrar maneiras de aumentar o nimero de
missionarios portugueses disponiveis para as missdes ultramarinas. Coordenar seu envio, bem
como controlar sua atuacdo e os desdobramentos de seu trabalho”384. Contudo, no século
XVIIl, vé-se uma preocupacdo maior com as atividades missiondrias dos cleros regulares,
resultando inclusive na expulsdo da Companhia de Jesus apds uma série de atritos com os
colonos3®.

Por sua vez, Rodrigo César de Menezes nasceu em 11 de julho de 1675 e faleceu no
inicio de julho de 1739. Sua familia contava com muitos membros de elites administrativas no
reino e no império. A titulo de exemplo, seu pai, Luis César de Menezes foi alcaide-mor de
Alenquer, alferes-mor de Portugal, governador do Rio de Janeiro e capitdao general de Angola
e da Bahia. Seu avo por parte de sua mae, D. Mariana de Lencastre, era Rodrigo de Lencastre,

comendador de Coruche, casado com D. Ignes de Noronha. Seu irmao mais velho foi D. Vasco

381 ZANON, Dalila. Os bispos paulistas e a orientac3o tridentina no século XVIII. Histéria: Questdes & Debates, [S.
], v. 36, n. 1, 2002. Disponivel em: https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 8 maio.
2025.p. 220.

382 S|LVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 123 e 124.
383 GATTI, Agatha Francesconi. Dominios da fé: politicas missionarias e a defesa do Padroado régio portugués
(Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em Histdria) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2021. p. 135 a 137.

384 Ibidem. p. 136.

385 SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES,
Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 124.



https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694

146

Fernandes César de Menezes, | Conde de Sabugosa, que ocupou os cargos de vice-rei da India
de 1721 a 1727 e depois, vice-rei do Brasil entre 1720-17353%6,

Para sustentar o argumento de que lacos de parentesco eram fundamentais na
construcdo de redes de poder, na formagao e na administracao do império portugués, Maria
de Fatima Gouvéa, Gabriel Almeida Frazdao e Marilia Nogueira dos Santos estudaram o lado
materno da familia de Rodrigo César de Menezes, os “Lencastre”. Aqui ndo cabe destrinchar
toda a genealogia, apenas reafirmar o entendimento de que o poder, no periodo colonial, se

III

apresentava necessariamente como algo “relacional” justamente por se movimentar e
funcionar em cadeias de reacd03®’. No caso da familia Lencastre e também a familia de César
de Menezes, observa-se a presenca politica de parentes com cargos politicos no Brasil, em
Angola e na india. Esse fator além de os colocar em contato direto com o trato negreiro, podia
proporcionar “para além dos vencimentos: privilégios mercantis, viagens maritimas em regime
de exclusividade, isencdo de taxas e de direitos alfandegarios” sobretudo em finais do século
XVI1388,

Apds a necessidade de criagdo da capitania de Minas Gerais, autbnoma em relag¢do a
S3o Paulo, esta passou a ser governada por Rodrigo César de Menezes. Em seu governo foram
descobertas as minas de Cuiaba. Em 1733, ele deixou o Brasil para governar Angola até
17383%, Conforme retoma Marcos Aurélio Pereira, Rodrigo César de Menezes aparece na

historiografia3®°

como “bom soldado com exemplar participacdo na guerra de sucessdo
espanhola” e tendo o seu governo em Angola, iniciado a partir de 1733 até 1738, considerado
como “prudente e certo”. Essa visdo, conforme aponta o autor, ndo é constante. Para o periodo

entre 1721 e 1727, tempo em que ficou na América portuguesa, Laura de Mello e Souza

386 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar no ultramar,
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia, Universidade Federal
Fluminense. Niterdi, 2009. p. 145.

387 GOUVEA, Maria de Fatima; FRAZAO, Gabriel Almeida; SANTOS, Marilia Nogueira dos. Redes de poder e
conhecimento na governagdo do Império Portugués, 1688-1735. Topoi (Rio de Janeiro), v. 5, n. 8, p. 96—-137, jan.
2004. p. 100 a 102.

388 Ibidem. p. 108.

389 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar no ultramar,
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia, Universidade Federal
Fluminense. Niterdi, 2009. p. 110.

3% Laura de Melo e Souza trabalha principalmente as perspectivas da historiografia portuguesa em oposic3o a
historiografia paulista. Segundo a autora, a primeira destacava seus acertos e sua prudéncia, enquanto a segunda
via no “governador-fidalgo” alguém que reduziu a autonomia dos paulistas, estabelecendo o aparelho do Estado
nos sertdes. Ver: SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colonias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sertdo.
In: O sol e a sombra: politica e administragdo na América portuguesa do século XVIII. S3o Paulo: Companhia das
Letras, 2006. p. 284 a 326.



147

identifica outra perspectiva historiografica na qual ele é tido como um “tirano que teria
governado com as maos de ferro”3%. Segundo Pereira, algumas foram as acusac¢des ao Rodrigo
César de Menezes. No geral, elas versavam mais sobre suas formas de governo do que sobre

suas negociatas:

As primeiras acusagdes e suspeitas sobre Rodrigo César faziam meng¢do ao
contrabandista Inacio de Almeida Jorddo que enviara remessas de produtos
manufaturados a Costa da Mina. Também, se dizia esteve envolvido com Sebastido
Fernandes do Rego que falsificava moedas. De volta ao reino, em 1729, teve suas
contas questionadas. O rei mandou o juiz de fora Roberto Car Ribeiro tirar devassa
de sua atuagdo no governo da capitania. Antes que suas contas fossem aprovadas,
Rodrigo César foi agraciado, de novo, com um governo ultramarino: Angola, o
dominio mais importante no fornecimento de escravos do império. Em Angola, o
governador importou suprimentos da Bahia e, ao mesmo tempo, procurou aumentar
o trafico de escravos, negociando com os chefes africanos locais. Também, causou
indignacdo o recebimento de um navio de mercadorias inglesas que fez uma
passagem em Angola. J4 na partida de Lisboa para Luanda, atrasou a viagem para
que Jer6nimo Lobo Guimaraes embarcasse dois mil rolos de tabaco. Em Angola, o
tabaco seria trocado por escravos e esses remetidos as Minas para extra¢do de
diamantes. [...] Por fim, morrendo na col6nia, foi sepultado no Rio com todas as
exéquias de um governador. Deixava mais de 150.000 cruzados em bens3%2,

Os autores sdo enfaticos em apontar que o envolvimento de Rodrigo César de Menezes
em situacGes de contrabando, falsificacGes, e em amizades com comerciantes estrangeiros ndo
abalou de forma completamente prejudicial a relagdo deste governador com a Coroa
portuguesa. Para Pereira, “o que se percebe é que inexistia uma politica clara e definida de
punir os governantes envolvidos em comércios ou outras redes de interesse que concorressem

[...] direta ou indiretamente com a Coroa.” No mesmo sentido, Souza sintetiza:

Nas palavras do préprio Rodrigo César, quando o rei o proveu no governo da capitania
de S3o Paulo, ordenou-lhe que “o fosse criar de novo”. Foi o que se empenhou em
fazer, desmontando com a paciéncia e a habilidade possiveis os arranjos locais entre
poderosos havia muito habituados a soltura. O seu papel de executor obediente das
ordens reais enfureceu a memdria paulista [...] Na Africa deixou boa lembranca,
contemporizando com os lideres locais e reforcando o esquema defensivo de Angola,
posto a nu com a investida holandesa cem anos antes. Um e outro governo indicam
qgue o militar de carreira se tornara, no Império, um bom administrador. Se o que
incomodou os historiadores paulistas foram agdes que consideraram prepotentes e
arbitrarias quando, na verdade, eram constitutivas do mando na época, aquilo que

391 SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colénias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sert3o. In: O sole a
sombra: politica e administracdo na América portuguesa do século XVIII. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.
p. 284 a 326. Apud. PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar
no ultramar, 1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia,
Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2009. p. 146.

392 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar no ultramar,
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia, Universidade Federal
Fluminense. Niterdi, 2009. p. 147.



148

poderia, de fato, desabonar Rodrigo César de Meneses foi deixado de lado: sua
aptiddo para bem roubar enquanto bem servia3%.

Reitera-se as incumbéncias do cargo de governador e capitdo-generais, conforme listou
Graca Salgado: visitar fortalezas e armazéns da capitania junto ao provedor da fazenda; realizar
levantamentos sobre o estado das instalagdes e reportar ao governador-geral do Estado do
Brasil; passar em revista os habitantes da capitania, obrigando-os a servir militarmente,
quando aptos; subordinar-se diretamente ao governador-geral do Estado do Brasil;
responsabilizar-se pela defesa e seguranca da capitania; avisar ao governador-geral quando
vagassem oficios na Justica ou Fazenda para provimento do cargo; ndao tomar parte na
administracdo da Fazenda Real da capitania; evitar subornos; advertir oficiais da Fazenda e
Justica quando ndao cumprissem suas obrigacGes, e em caso de reincidéncia, avisar ao
governador-geral; favorecer os oficiais das cadmaras no que fosse benéfico para a
administracao, respeitando sua autonomia; ndo consentir que fosse dada apelagao ou agravo
em qualquer pleito que viesse a Relacdo do Estado do Brasil, exceto causas de Fazenda3%%.

Nota-se como o cargo de governador e capitdo-general colocou Rodrigo César de
Menezes e D. Luis de Mascarenhas em uma posi¢cdo de grande poder politico e simbdlico.
Afinal, eles eram nomeados pelo rei a partir das trajetérias de suas familias em varios espacos
do império. Ainda, torna-se evidente a construgao de seus papéis como as principais instancias
de poder politico e de atuacdo direta na resolucdo dos conflitos relatados pelo clero regular
da capitania régia de Sao Paulo.

Como o proprio termo “clero regular” indica, tratava-se de um grupo de religiosos
submetidos e obedientes a regras especificas. Além da obediéncia as normas de suas
respectivas ordens — franciscana, carmelita, beneditina — os frades também estavam
inseridos em uma sociedade altamente estamental e hierarquizada, na qual deveriam
submeter-se a autoridade do rei portugués e de seus representantes. Essa relacdo de

obediéncia se revela tanto na forma quanto no contetddo das correspondéncias analisadas.

393 SOUZA, Laura de Melo e. Morrer em colénias: Rodrigo César de Meneses, entre o mar e o sertdo. In: Osole a
sombra: politica e administracdo na América portuguesa do século XVIII. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.
p. 284 a 326. p. 302.

394 SALGADO, Graca (Org.). Fiscais e meirinhos: a administracdo no Brasil colonial. 22 Ed. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 1985. p. 243 e 244.



149

Observa-se que todos os remetentes religiosos se colocavam em atitude de reveréncia
diante dos governadores e capitdes-generais: faziam votos por sua saude, prometiam oragdes
pelo seu bem-estar e demonstravam confianca tanto nas acdes ja tomadas quanto naquelas
que esperavam que fossem realizadas. Os temas abordados nos oficios e cartas
frequentemente diziam respeito as “desordens” que, segundo a perspectiva dos frades,
somente poderiam ser resolvidas por intervengao direta das autoridades, sobretudo a mando
do governador e capitdo-general. Obediéncia, portanto, é a palavra-chave que define a relacdo
construida entre os religiosos e os governadores e capitdaes-generais da capitania.

Os casos analisados nesse capitulo possibilitaram reflexdes a respeito da relagao entre
religiosos e governadores da capitania de S3o Paulo. O caminho para acessar as caracteristicas
e pressupostos que moldavam e construiam essa relagdo foram as correspondéncias dos
religiosos do clero regular da capitania aos governadores, Rodrigo César de Menezes e D. Luis
de Mascarenhas. Relatadas as situacdes de fugas, desacatos, insoléncias, violéncias, violagdes
e disputas, classificadas sob a ideia de “desordem”, foi possivel observar que os Freis Agostinho
de Santa Catarina, Caetano da Purificacdo, Seraphino de Santa Thereza, Anténio da Soledade
e Constantino da Santa Maria viam nos governadores os agentes coloniais responsaveis por
solucionar suas queixas. Dessa forma, cada estudo de caso permitiu o levantamento de
guestdes relativas as hierarquias escravistas e ao ordenamento social por outro prisma — o dos
religiosos —, ndo menos complexos, proprios daquela sociedade.

Ao descreverem e julgarem em “denuncias” as a¢des e motivagdes de seus irmaos de
fé, de autoridades coloniais e de demais sujeitos, esses religiosos também expressavam seus
desejos e necessidades a respeito de légicas de justica, verdade, costume e ordem que nao
eram apenas individuais, mas pautadas em relacdes construidas socialmente. Assim, formular
um conceito fechado para ordem nao se configurou como o caminho metodoldgico mais
produtivo para este trabalho, uma vez que em cada caso um aspecto diferente para o
ordenamento social e a realizacdo da justica foram apresentados pelos Freis Agostinho de
Santa Catarina, Caetano da Purificacdo, Seraphino de Santa Thereza, Antonio da Soledade e
Constantino da Santa Maria.

Assim, as fugas, desacatos, mentiras, tumultos, violéncias, violacbes, castigos,
perseguicdes e maus costumes que apontavam, ganham sentidos politicos ndo somente ao
serem relatados aos governadores e capitaes-generais, mas também ao serem praticados por

outras autoridades coloniais, por motivacGes que muitas vezes escapavam as prerrogativas de



150

seus cargos. A forma como narravam os freis, a maneira como se colocavam em cada situagao,
e como julgavam os sujeitos nelas envolvidos permitem apontar caracteristicas importantes a
respeito das sociabilidades coloniais, nas quais ndo somente esses religiosos estavam
inseridos, mas também construiam e tensionavam.

A depender dos sujeitos e de suas motivacdes, as acdes nos ambientes coloniais
destacados nos casos poderiam ser bem ou mal vistas pelos religiosos. Imersos em um
ambiente ndo virtuoso, como o universo colonial, os freis denunciavam e julgavam aspectos
da moralidade ali constituidos. Esses religiosos identificavam como ilegitimas as agdes
motivadas por vinganga ou paixGes. Ao mesmo tempo, castigos e/ou outras formas de
violéncia poderiam ser justificadas, dadas as complexidades e ambiguidades existentes. Isso
diz respeito a sociabilidade colonial, isto é, as dinamicas sociais e relacionais que os sujeitos
histdricos de cada caso mobilizavam e tensionavam, com relacdo (ou em contrariedade) ao
que era esperado de suas fun¢bes naquela sociedade colonial, hierdrquica, estamental e
escravista. Dentre algumas das dindmicas apresentadas aqui, destacaram-se:

l. O desejo de liberdade de um escravizado e a dinamica de parentela do sargento-
mor para com o escravizado mobilizaram esses sujeitos a agir na contramao do que
esperava o Frei Agostinho de Santa Catarina.

Il. O ato de um juiz ndo ouvir os juramentos preferencialmente dos “homens bons”
gue presenciaram um desacato foi motivo de insatisfacdo do Frei Caetano da
Purificacdo, que se queixou de uma desordem que pode ser lida como “corrupgao”.

M. O que se apresentava como injusto em situacdes de violéncia e violagdo nem
sempre se apresentava da mesma maneira, haja vista tanto o tumulto gerado na
igreja relatada pelo Frei Seraphino de Santa Thereza com a entrada de um capitao
armado como a busca por abrigo em um hospicio beneditino diante de uma
perseguicao por homens taxados pelo Frei Antonio da Soledade como “paulista
com grande séquito de parentes”, causador de grandes “perturbagdens”.

V. A necessidade de observar a inconstancia e os conflitos entre religiosos e
autoridades coloniais temporais, como visto especialmente a partir do caso
relatado pelo Frei Seraphino, e em documentos utilizados para melhor interpreta-
lo.

V. A evidente perspectiva de tutela do Frei Constantino de Santa Maria com relagado

aos indigenas aldeados e aldeadas sob sua administracdo diante de légicas de



151

escravizacdo particular que fugiam dos seus interesses ndo somente missiondrios,

mas também laborais e de manutencdo das condi¢Ges de vida no aldeamento.
Finalmente, um dos aspectos que os casos aqui trabalhados tém em comum é o papel
dos religiosos como “denunciantes” das situagdes vividas, nas quais, no geral, eles mesmos e
outros religiosos citados foram tratados como responsaveis pela mediacdo da ordem, dos
oficios e espacos sagrados. Enquanto isso, outros sujeitos, muitas vezes outras autoridades
coloniais, foram tratados de duas formas: ora como obstaculos para essa manutencao, ora
como os responsaveis por ela. Tendo em vista que ndo foram acessados documentos diretos
que permitissem observar a resposta dos governadores aos freis, o simples fato de serem eles
as autoridades acionadas pelos religiosos para solucionar seus conflitos aponta para a ideia de
que eram vistos por eles como responsaveis pela manutencao de uma ordem. Contudo, essa
percepcdo pode ser contrastada, uma vez que ha casos que a documentacdo permite acessar
em que esses e outros religiosos foram os sujeitos “denunciados”. Esses casos serdao abordados
no capitulo seguinte, com o intuito de complexificar a categoria “religiosos” e suas acdes no

tempo e nos espacgos da capitania de S3o Paulo.



152

Capitulo lll - “Para se evitar alguma descompostura”: perturbagdes, desordem,
desconcertos, desaforos, conspiracao, apostasia cometidas pelo clero regular
paulista (séc. XVIII)

A proposta deste capitulo é analisar a correspondéncia entre religiosos de conventos
de variadas vilas da capitania régia de Sao Paulo para o seu governador e capitdo-general, com
destaque para oficios nos quais os religiosos “denunciam” outros membros do clero regular
ou secular. De forma semelhante ao capitulo anterior, a investigagao aqui realizada preocupou-
se em intercalar o conteldo da documentacdo selecionada com historiografia que ajude a
compreendé-lo. Contudo, o intuito aqui estd em demonstrar a heterogeneidade da categoria
“religiosos”, apontando para seus comportamentos que ndo correspondiam as prerrogativas
gue tinham em cada caso, segundo julgavam seus préprios “irmaos”.

Teve-se como hipdtese a possibilidade de inferir a existéncia de uma ordem3°> esperada
por estes religiosos nas rela¢des de sociabilidade colonial construidas na capitania régia de Sdo
Paulo durante a primeira metade do século XVIII a partir do que estes descreviam como
“desordem” ao governador e capitdo-general em suas correspondéncias. De que maneira o
clero regular de Sdo Paulo apresentava-se como um corpo heterogéneo? Que reflexdes o
conteldo desta correspondéncia permite realizar sobre a sociabilidade colonial?

Primeiramente, abordou-se, quando possivel, a trajetéria dos sujeitos remetentes e
citados nas correspondéncias; depois, optou-se por descrever cada espaco onde ocorreu cada
situagdo e finalmente, investigou-se as agées e motivagdes dos agentes em cada caso, com
auxilio da historiografia especializada. Adverte-se, contudo, que alguns dos casos ndao contam
com descricdo do espaco por terem sido trabalhados nos capitulos anteriores, para os quais
optou-se por apenas sinalizar onde estas informacgdes estdo inseridas na presente dissertacao.

Isto é, os religiosos remetentes da documentacao aqui selecionada colocaram-se, em
cada caso apresentado, como responsaveis por apontar problemas, injusticas e desordens nas
acOes de outros religiosos ou eclesiasticos, buscando auxilio do governador e capitdo general.

Por meio da analise de casos como os apresentados a seguir, buscou-se construir um

3% 0 objetivo dessa dissertacdo ndo é apresentar um conceito fechado para “ordem” ou ordenamento social do
universo cristdo. Aqui, entende-se “ordem” como a maneira que um conjunto de elementos como a manutengao
de relagdes sociais hierdrquicas, de poder e de obediéncia eram idealizadas por cada frei para seus espacgos de
atuacdo. Por essa razdo, optou-se pelo destaque em itdlico do termo ordem.



153

panorama das expectativas dos religiosos para com as dindmicas sociais em que estavam

envolvidos em seu cotidiano.

3.1. Perturbacdo ou Desordem

Em oficio de outubro de 1723, o Frei Bento da Porciuncula relatou situagao ocorrida a
partir do dia das chagas de Sdo Francisco, isto &, dia 17 de setembro daquele ano. No dia em
questdo, chegara a vila de Santos o Frei José do Nascimento, vindo do Rio de Janeiro. Ao
contrario de outros casos até entdo analisados, este conta com mais de um documento
relatando a mesma ocasidao de pontos de vista diferentes. Isso porque o Frei José do
Nascimento também remeteu oficio ao governador e capitdo-general sobre o mesmo
ocorrido, datado de 28 de setembro de 1723, com detalhes a mais a serem considerados. Para
dar encaminhamento a esta analise, foi necessario, primeiramente, apresentar os sujeitos
remetentes da documentacdo. Em seguida, foram intercaladas as colocacdes dos frades sobre
a “perturbacdo” e a “violéncia” ocorridas na vila de Santos, situando também os demais
personagens mencionados nos oficios. Por fim, discutiu-se as possiveis interpretacées desses
argumentos a luz das expectativas de uma determinada ordem, com o objetivo de refletir
sobre a relagdo entre os religiosos do clero regular de Sdo Paulo e os governadores e capitaes-

generais.

3.1.1. Sujeitos
H& apenas um pequeno oficio3%® (ou bilhete) remetido em novembro de 1723 no qual
o Frei Bento da Porciuncula brevemente comunicou que os capuchos tinham confianca nos
o . . ~ “ Ay
seus proprios servicos e prometiam ndo faltar com “pronta obediéncia” ao governador e
capitdo-general, Rodrigo César de Menezes. Na pequena correspondéncia remetida do

Convento de Santo Anténio da vila de Santos3’

, ele comunicava que toda a comunidade, isto
é, todos os irmaos do convento, ficavam em ora¢do pela saude e bom sucesso deste

governador. O documento ndo permite identificar maiores informacdes sobre este Frei, mas

39 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51. p. 73.
397 Sobre o Convento de Santo Anténio da vila de Santos ver Capitulo 2, subsecdo “2.2. Desacato e mentira”.



154

permite confirmar a comunicagdo entre os conventos e o governo da capitania, da qual
comentou-se anteriormente38,

Em relacdo ao Frei José do Nascimento, além do documento jd mencionado, hd outro
oficio por ele enviado ao governador, datado de julho de 1723 — portanto anterior aos
acontecimentos de setembro daquele ano. Esse religioso também aparece em uma rela¢do3%
de habitantes da capitania de Sdo Paulo elaborada pelo secretario de governo, José Inacio
Ribeiro Ferreira, em 1776.

O primeiro documento foi enviado do mosteiro de Sao Bento da vila de Santos, onde
Frei José relata ter chegado recentemente, entregando ao governador da praga de Santos,
Antonio Gaioso Nogueirol*?°, uma carta do monarca, bem como apresentando uma peticdo e
despacho, que teriam sido encaminhados a Rodrigo César de Menezes*®! — embora nenhum
desses documentos tenha sido localizado. No mesmo oficio, Frei José informou ao governador
que se recolheu devidamente ao seu Prelado*®? e reiterou que ndo pretende cumprir as ordens

reais contidas na carta patente que se encontrava em sua posse. Dando prosseguimento, o

Frei José do Nascimento explicou:

O dito Senhor |he fiz pate- / nte a carta e que a tinha em meo poder; a- / firma tinha
Vossa Exceléncia 13 trinta soldados, e / como Vossa Exceléncia ndo deu comprimento
que também / elle ndo dava, e hinda que Vossa Exceléncia lhe manda- / ce ordem
que n3o tinha que me constar e pelo / despacho que o dito Senhor me pos colherd
Vossa Exceléncia / 0 meu receyo de ndo vir para baixo assim / que Vossa Exceléncia
me mandava, eu ouvera de ser / o portador mas sabe Deos como estou que / desta
omigdo e das mais pesso a Vossa Exceléncia huma e / muitas vezes perddo pello o
amor de Deos*%3,

Sem todos os documentos a que ele se referiu, dificulta-se o entendimento da situacgao,

mas fica evidente a forma como a todo o tempo o Frei buscava se desculpar e se justificar pelos

3%8 Sobre a proeminéncia da figura do governador e capitdo-general nas relacdes sociais da capitania régia de
Sdo Paulo, ver o capitulo 1. Sobre a comunicagdo entre conventos, ver capitulo2, subsecdo “2.2. Desacato e
mentira”.

3% AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 31\Doc. 2751 (1).

400 Como o governador da praca de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol, é mencionado, além do envio dos “trinta
soldados”, supGe-se que o local estivesse enfrentando algum problema relacionado a defesa da vila. Tal hipétese
confirma-se ao buscar o nome deste governador nos catalogos do Projeto Resgate e observar o reiterado pedido
dele por reparos nas fortalezas da vila, tanto a da Barra como a da Bertioga, desde janeiro de 1723. Ver:
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 312 (1); AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1); AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
3\Doc. 328 (1).

401 Sobre esse governador ver a conclus3o do capitulo 2.

402 prelado segundo Bluteau é um “superior na Ordem Echlesiastica secular, ou regular”. BLUTEAU, Raphael.
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 234.

403 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 74 e 75.



155

seus feitos. Sobretudo ao final do oficio quando ele reiterou que “sempre teve que dar conta”
de si “no servico de Deus e da religidao”, e colocava tudo “na mao do Altissimo” pois este sabia
o “coracdo e intento” com que ele andava. Na finalizagcdo do oficio, o Frei José do Nascimento
acrescentou que tinha informado ao governador do que havia realizado e que, certamente, a
diligéncia que havia de ser feita sairia “frustrada pela dissolucdo com que vivem” os seus
irmaos, isto é, os demais religiosos. Por isso, o Frei indicava que era preciso “implorar o poder”
do Rodrigo César de Menezes muitas vezes, para que “pelo amor de Deus, por servico del Rei
[...] e pelo zelo da Nossa Religido” colocassem fim a tdo penosa contenda, “porque abaixo de
Deus, s6 Vossa Exceléncia [o governador] e sé assim se poderado evitar desordens”. O que este
oficio permite concluir, sobretudo por meio da parte final, é que o Frei José do Nascimento
considerava que os religiosos estavam enfrentando uma contenda e que viviam em
“dissolucdo”, isto é, segundo Raphael Bluteau, “devassiddo, soltura, licenciosidade de
costumes”404,

Sem mais detalhes, torna-se dificil entender que situacdo exatamente o Frei via dessa
forma. Contudo, a maneira como este identifica na figura do governador a maxima autoridade
para resolvé-la é significativa e permite observar a relacdo entre eles, a qual é pautada na
dinamica de servico e beneficio, da protecdo de um pelo outro, e de hierarquias bem
delimitadas.

O outro documento que inclui o nome do Frei José do Nascimento é de 1776, uma
relacdo dos habitantes da capitania de Sdo Paulo na qual contabilizou-se os idosos da capitania
e destacou-se dez que tinham mais de cem anos*°>. Dentre eles, destacou-se Domingos, “forro,
agregado ao Padre Frei José do Nascimento, da vila de Itu”, com 109 anos. Essa informacao
pode suscitar algumas suposicoes a respeito especificamente do Frei José: sua instalacdo na
vila de Itu em algum momento e seu vinculo com Domingos, que pode ou nao ter passado por
algum convento. N3do fica nitido o pertencimento do Frei José do Nascimento a algum
convento franciscano a partir dessas informag¢des, uma vez que cada um dos documentos em

gue ele aparece é remetido ou atrelado a um local diferente.

404 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p.445.
405 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 31\Doc. 2751 (1).



156

3.1.2. Agbes

Cabe agora analisar o que disseram os Freis Bento da Porcitncula e José do Nascimento
sobre os acontecimentos decorrentes do dia das Chagas de Sdo Francisco, isto é, dia 17 de
setembro, de 1723, na vila de Santos. A analise partiu do oficio remetido pelo Frei Bento, em
seguida contraposto pela andlise do oficio remetido pelo Frei José.

O Frei Bento da Porciuncula iniciou seu oficio ao governador e capitdo-general Rodrigo
César de Menezes indicando seu pesar ao receber uma carta do governador, que teria o
motivado a “manifestar a verdade do facto” ocorrido em setembro. Contudo, como ele se via
como parte da situagdo, o Frei entendeu que somente deveria se manifestar por ordem dos
ministros do rei, o que naquele momento ele ndo faria, por estes se acharem na Fortaleza da
Bertioga“©®.

Para introduzir seu relato, o religioso solicitou que o governador e capitdo-general
olhasse “com olhos de razdo” para o seu depoimento, que protestava “falar a verdade, como
se deve ao Principes e Senhores”. De forma similar aos casos trabalhados anteriormente?®®’, as
ideias de verdade e razao pautam o léxico do religioso remetente.

Em seguida, estd o depoimento do Frei Bento. Ele indicou que no dia 17 de setembro
teria chegado o Padre Frei José do Nascimento do Rio de Janeiro e se recolhido na casa de seu
irm3o Manuel Alvares da Cunha?®®. Manuel também é mencionado nos catalogos do Arquivo
Histdrico Ultramarino como almoxarife em Santos, no ano de 1726, o que aponta novamente
para a interligacdo entre religiosos e membros da administracdo da capitania, inclusive por
lagos familiares®®®. A casa de Manuel, segundo o Frei Bento, teriam sido mandados dois
religiosos do Convento de Santo Anténio para oferecerem ao Frei José o espaco do convento
para repousar, mas o Frei teria rejeitado o convite.

Segundo o Frei Bento, o Frei José havia comegado a sair as ruas da vila com um religioso
corista, seu “comparente”, que meses antes, em abril de 1723, teria fugido do convento e se
escondido na casa do mesmo Manuel Alvares, irm3o do Frei José. Depois disso, segundo relata

o Frei Bento, teria chegado um outro corista também em fuga, partindo do convento da

406 Ver capitulo 2, subsecdo “2.2. Desacato e mentira”, sobre as fortificacbes em Santos e sobre demais
documentos do conjunto documental estudado que mencionam a Fortaleza da Bertioga.

407 Ver capitulo 2, subsec¢do “2.2. Desacato e mentira”.

408 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51. p. 73.

409 \fer: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423.



157

Conceicdo, atrelado possivelmente a Aldeia da Concei¢do da vila de Itanhaém?#%°, e que logo
comegara a andar de noite pela vila de Santos em trajes de secular.

O Frei Bento da Porcilincula deixou nitida sua oposicdo a esse comportamento,
indicando como o “crédito da religido se perdia” e que o Prelado deveria olhar para isso
durante o dia para que todos fossem testemunhas. Segundo o Frei Bento, outros seis religiosos
poderiam também testemunhar o ocorrido e “darem razao de si” como ordenava Deus. Neste
momento da carta, ele citou em latim “redde rationem visicationem nos[?]”, isto é “dé-nos
relato da visitacdo”. Ou seja, na visao do Frei Bento, esse grupo de religiosos estava agindo
dentro de suas prerrogativas, indo visitar e realizar algo semelhante a uma “investiga¢ao”
sobre o Frei José e seus amigos coristas. O Frei Bento seguiu o documento relatando como o
Frei José e os dois coristas deitaram-se nas ruas e comecgaram a gritar diante da situacao, e
que seis religiosos pararam e “somente |lhes [a.b.]do duas facas”, armas as quais o Frei teria
apresentado ao governador junto ao oficio. Supde-se que no ocorrido os religiosos teriam
ameacado uns aos outros com facas, porém o ataque bioldgico nesta palavra do documento
impede identificar que tipo de ameaca teria sido essa.

Segundo o Frei, os religiosos teriam ficado parados “somente por ndo descomporem o
seu habito” e mandaram chamar o governador da praca de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol,
de forma pacifica em sua casa. Em seguida, o Frei Bento da Porcilncula explicou que o
governador Antonio ordenou que o Padre Frei José fosse logo falar com o Rodrigo César de
Menezes e ndo inquietasse mais os religiosos, “pois viviamos quietos fazendo as obrigacdes
do nosso habito”, disse o Frei incluindo-se neste grupo. O Frei, em uma légica de dar retorno

as ordens do governador e capitdao-general, explicou que o obedeceu:

porque assim ordenam as nossas Leis, e / a Rezdo: isto me parece ndo hé contra a
Deos, nem ao servico / do meu Rey, nem o decoro do Senhor General, a quem tanto
/ veneramos como a Pai, como a Senhor, e como / Lugar Tenente do meu rei; Vossa
Exceléncia ndo / ignora que o direito das gentes se ndo pode pro- / hibir nem por Lei
Divina, nem humana; e / vivendo-nos socegados das nossas partes esperando / pello
nosso recurso, que tem esse religiozo que / nos vira perturbar®t,

Finalizando o oficio, o Frei Bento da Porciuincula solicitou que o governador e capitdo-
general mandasse tirar “exacta inquiricdo” sobre o seu procedimento em Santos, e quando ele

saisse culpado, se oferecia a todo o castigo. Contudo, pedia, “pelo amor de Deus”, que o

410 yer “Mapa 2 - Conventos, mosteiros, hospicios, recolhimentos e aldeamentos da capitania régia de SdoPaulo
(1722-1748)" no capitulo 1.
411 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48. p. 69 e 70.



158

governador olhasse para a razdo e nao atendesse “falsas informacdes”, porque ele e os demais
religiosos estariam vivendo “religiosamente com novigos, coristas e toda a sorte de religiosos,
e todos fazem por satisfazer a sua obrigacdo”. Poucas linhas antes da assinatura do oficio, o
Frei sinalizou que ficava esperando o recurso para poder viver, pedindo a Deus, junto aos
demais religiosos, “justica que como Pai da verdade ndo nos ha de faltar com ela”.

O contraste entre os comportamentos do Frei José do Nascimento e dos religiosos
proximos a eles, e os do Frei Bento da Porcituincula fica evidente no oficio remetido por esse
segundo. Ao Frei José, o Frei Bento destina comentarios sobre sua falsidade e sobre a perda
do crédito da religido. Essa perda estava relacionada ao problema da apostasia — “aquele que
sem licenca nem ordem dos prelados vive fora de seu convento”4'? — e ao problema do uso de
trajes seculares — que feria as orientagdes do Concilio de Trento também manifestas nas

Constituigdes Primeiras do Arcebispado da Bahia, segundo a qual:

Os Clerigos devem abster de toda a pompa, luxo, e ornato dos vestidos, para que
sendo no estado Clerigos, ndo paregdo no habito seculares, e por isso convém muito
que tragdo vestidos decentes, honestos, e convenientes as suas Ordens, dignidade,
e estado, distinguindo-se em tudo dos que ndo sdao do seu estado, mostrando na
decencia, e honestidade dos trajes exteriores a puresa interior da alma, e assim o
encommenddo os Santos Padres, e dispoem os Sagrados Canones, e o Santo Concilio
Tridentino*3,

Além disso, os companheiros do Frei Bento da Porcilncula foram tratados no oficio
como religiosos obedientes as leis de Deus e a Razdo, como pessoas que agiam dentro da
légica de justica esperada. O remetente comentou sobre as acdes perturbadoras da ordem
cometidas pelo Frei José do Nascimento, e como supostamente, até o governador da praca de
Santos concordava em grande medida com seu enfrentamento. Contudo, a todo o tempo, o
Frei Bento colocou-se numa posicdo de aguardar que a justica fosse feita por parte do
governador e capitdo-general, ainda que essa levasse a sua propria condenacgdo. Para o Frei
Bento, o desejavel era a descoberta da Verdade, para chegar-se a Justica, lembrando,

evidentemente, que estas caminhavam juntas*'4,

412 segundo o Estatuto da Provincia de Santo Antonio do Brasil, citado em: MELO, Bruno Kawai Souto Maior de.
Entre Franciscanos e Beneditinos: o caso de Domingos do Loreto Couto (1696-1762). Clio. Série Histéria do
Nordeste (UFPE), v. 34.1, p. 207-226, 2016. Disponivel em: https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-
5649.2016.34.1.al.207-226. Acesso em: 20 fev. 2024.

413 Livro lI. Titulo Il. Nimero 440.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituigdes Primeiras do Arcebispado da Bahia.
Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p. 176. Para uma maior contextualizacdo sobre as
Constitui¢des, ver o capitulo 1.

414 Este assunto também foi discutido no capitulo 2, subsec3o “2.2. Desacato e mentira”.



https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226
https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226

159

A esse respeito, cabe retomar uma reflexao sobre atos de poder, sobretudo do poder
real no Antigo Regime portugués, em analogia com as formas de sua realizagdo no espacgo
colonial especifico da capitania régia de Sao Paulo, a partir da figura de seu governador e
capitdo-general. Antonio Manuel Hespanha traga distingdes entre esses atos de poder. A
primeira deriva da doutrina juridica medieval e seu conceito de “imperium”, que dizem
respeito a defesa interna e externa da paz; ou seja, trata-se das prerrogativas politico-
administrativas do rei com relacdo as matérias “de Guerra”. A segunda diz respeito as
atividades no campo da Justica, que lida com a “graca”, atividades de realizagdo da justica
distributiva de carater n3o-obrigatdrio e em alguma medida espontdneo, mas reconhecido*®.

A terceira distincdo das atividades de poder é por meio da qual se realizava a “protecao
do brago temporal em relagdo ao brago espiritual”, lidam com a defesa da ortodoxia, da
moralidade, com a protecdo das instituicdes eclesiasticas sujeitas ao padroado real. A quarta
distincdo dos atos de poder diz respeito aos atos de gestdo dos bens e rendas administrados
pelo rei, necessarios a realizacdo do bem estar do reino e a garantia do seu abastecimento.
Conforme Hespanha, progressivamente essas distingdes emanciparam-se das dreas de
atividades de justica, contudo, a justica continuou a ser um ponto da acdo politica que
exportava seus modelos de acdo e realizacdo as outras areas de poder*®,

Argumenta-se que tais atos de poder, regidos por uma ldgica especifica de Justica eram
operados verticalmente. Isto é, eram operacionados ndo somente na instancia mais alta do
poder — a Coroa —, mas decorriam dela e manifestavam-se também nas capilaridades do
império, em figuras de autoridade locais. E o que se analisa a partir dos documentos acessados
até aqui. Neles, a realizacdao da justica — seja na defesa interna ou externa da paz; mas
principalmente na protecdo das instituicGes eclesiasticas; e na gestdo dos bens e rendas do rei
— eram prerrogativas do governador e capitdao-general reconhecidas pela comunidade, aqui
representada sobretudo pelos religiosos do clero regular. O poder do governador derivava do
rei, e naquele espaco sobre o qual ele era responsavel, isto &, a capitania régia de Sao Paulo,
ele era a autoridade maxima a se recorrer para fazer se realizar a Justica.

Acrescenta-se, agora, uma andlise das consideracoes do Frei José do Nascimento sobre

0os mesmos ocorridos do dia 17 de setembro de 1723, a fim de observar outros possiveis

415 HESPANHA, Antdnio Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituicdes e poder politico. Portugal — séc. XVII.
Livraria Almedina: Coimbra, 1994. p. 281.
416 Ibjdem. p. 282 e 283.



160

contrastes com relacdo aos argumentos do Frei Bento da Porciuncula, que, adiantando, nem

sequer tem seu nome citado no oficio*!’

remetido pelo Frei José.

O franciscano Frei José do Nascimento iniciou sua correspondéncia ao governador e
capitdo-general Rodrigo César de Menezes, datado no dia 28 de setembro, o reverenciando.
Em seguida, comunicou que em capitulo celebrado na Casa Capitular da Provincia teria sido
eleito como Provincial e como Guardido o Padre Frei Francisco da Conceigdao no convento de
Santo Anténio da vila de Santos*!®. Portanto, este estaria encarregado como comissario de
todos os demais conventos e aldeias daquela “parte do Sul”.

Em seguida, o Frei José do Nascimento explicou que foi dar cumprimento a sua carta
patente e procurar tomar a posse e governo do cargo que foi expedido a ele, chegando a vila
no dia 17 de setembro, dia das Chagas de Sdo Francisco. Contudo, o Frei José informou que
ocorreu um impedimento na ocupacao antecipada e imprudente do cargo. Por isso, o religioso
foi no mesmo dia a presenga do governador da praga de Santos, Antonio Gaioso Nogueirol, e
Ihe entregou uma carta do governador do Rio de Janeiro, Aires da Saldanha, e outra do seu
Provincial a favor do seu pertencimento a vila de Santos. Depois disso, segundo relatou o Frei
José, ele teria se recolhido na casa do capitdo-mor da vila de Santos, Pedro Rodrigues Sanches,
optando por nao se recolher nem no colégio nem no convento do Carmo, pela razao,
possivelmente do impedimento descrito anteriormente e também porque os Padres
Superiores e o Provincial teriam achado mais “acertado” ele se recolher antes em casa
particular.

Ha, neste momento, uma divergéncia do relato do Frei Bento da Porciincula, uma vez
que segundo o Frei José ele n3o teria se recolhido na casa de seu irm3o Manuel Alvares, o qual

nao foi sequer citado. O fato de o Frei José do Nascimento recolher-se em casa de particular

417 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 64 a 67.

418 Segundo a andlise feita por Miranda sobre o Estatuto e as Determinacdes capitulares, com base no Arquivo
Provincial dos Franciscanos, as elei¢des e a hierarquia franciscana funcionava da seguinte forma: “de acordo com
o cap. LI, em primeiro lugar o Visitador Geral, apds o Ministro Provincial atual, ou o Vigario Provincial, ou o
Comissario; apds o Guardido do Conven.to seguido pelo Definidor Geral atual e Definidores Gerai$. Em seguida
os que foram Ministros Provinciais, segundo a antiguidade da elei¢do, os quais foram Vigarios Provinciais com
dois anos de governo, os Custddios que votaram em Capitulo Geral, segundo a antiguidade de suas elei¢des e
numero dos capitulos gerais em que votaram. Seguiam-se os Ministros que votavam em Capitulo, o Custddio, os
Definidores atuais, os que foram Visitadores gerais e. Presidentes do Capitulo, e os Vigarios Provinciais que ndo
tiveram os 2 anos de governo. Seguiam-se os Lentes com 6 anos completos de Magistério, os Custddios e
Definidores habituais, os que tém privilégio de "padres ex gratia" e indulto apostdlico, Pregadores de 12 anos de
pulpito e de 25 de habito, Lentes de 3 anos, Pregadores e Confessores de seculares, os Sacerdotes, os Coristas,
os Irmaos Leigos, os novigos.” MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formagdo do Brasil.
Universidade Federal de Pernambuco: Recife, 1969. p. 244 e 245.



161

era mal visto pelo Frei Bento, contudo, no oficio do Frei José, esta escolha teria sido orientada
por instancias superiores, algo que nao foi comentado anteriormente.

No dia seguinte, conforme narrou o Frei José do Nascimento, ele voltou a casa do
governador Antonio Gaioso Nogueirol com os papéis e ordens do rei que teria mandado

conceder:

a esta Provincia para sossego della; pedindo-lhe, que em virtude das ordens
de El Rey nossos se- / nhor fizesse patente aos Religiosos do convento ndo /
alterassem estrondos, que vinha sé, sem companheyro; |/ somentes o
Brevidrio, e contas trazia, e isto pela / desconfianga que tinha dos Religiosos
do Convento pe- / la certeza que se me havia revelado de cuidarem muito /
em me prenderem, e que para se evitar alguma descompostu- / ra lhe pedia
em virtude das ordens de Sua Magestade / seguranga: que me valesse, e
favorecesse com a guarda / de alguns soldados para hir a prezenga de Vossa
Exceléncia*®®.

Ou seja, o Frei José estaria na vila de Santos em cumprimento de ordens reais,
acompanhado somente do Breviario*?° e de contas, para ndo causar alarde entre os religiosos
locais. Ao que parece, a visita do Frei José do Nascimento causava desconfianga entre os
demais franciscanos, e esses, segundo suspeitava o Frei, tentariam prendé-lo, justificando a
necessidade de que o religioso fosse acompanhado da guarda de alguns soldados em sua
trajetdria até o Rodrigo César de Menezes na cidade de Sdo Paulo. Em seguida, o Frei explicou
gue o governador de Santos nao pode oferecer soldados para acompanha-lo porque muitos ja
estavam a caminho da cidade. Além disso, pelo que o oficio permite supor, o Frei José também
estava adoecido e optou por descansar um pouco.

Dando continuidade ao seu relato, o Frei José do Nascimento pontuou que no dia 26
de setembro, as sete horas da manh3, ele estava saindo da Igreja da Misericdrdia, apds dizer
missa, e indo até a casa do governador Antonio Gaioso Nogueirol para solicitar pelo menos
um soldado para acompanha-lo até a cidade de S3ao Paulo. No caminho, o encontraram “seis
religiosos com alguns negros”, que sairam da casa de José Ribeiro*??, levando o religioso e seu

companheiro “a empuhdes, arrastando-nos com impetuosa violencia, e hum dos religiozos

413 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46. p. 64 a 67.

420 “livro que contém as oragdes, que os Sacerdotes dizem por obriga¢gdo quotidiana.” BLUTEAU, Raphael.
Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por
Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 197.

421 £ possivel que se trate de José Ribeiro de Andrade, que aparece em certiddes e outros documentos como
escrivdo da Matricula e comissionario de mostras da gente de guerra na vila de Santos em 1727. Ver, por
exemplo: AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1).



162

puxando hum tracado” pedindo aos presentes, que viam a situacao das janelas, que lhes
dessem umas cordas e rede para levarem o Frei e o companheiro a forga até o convento.

Permite-se inferir que esses franciscanos, acompanhados possivelmente de
escravizados pertencentes ao Convento de Santo Antdnio ou ao particular José Ribeiro,
estariam agindo com o intuito de combater a apostasia, isto é, a suposta “fuga” do Frei José
do Nascimento, que pelo seu relato tratava-se de uma decisao orientada pelo Provincial e pelo
governador da praca de Santos. Os coristas mencionados pelo Frei Bento ndo aparecem no
oficio do Frei José do Nascimento. Um outro elemento que aparece no relato do Frei Bento
mas estda ocultado no do Frei José é a questdo do porte das facas. O Frei José apenas
mencionou ter sido empurrado e quase preso por cordas e rede, mas ndo a ameacado por
facas para ir a forca recolher-se em um convento.

Segundo o Frei José, ele teria aceitado ir ao convento, mas negociou que deveria passar
antes pela porta do governador, ao que, conforme seu relato, os religiosos disseram que nao
permitiriam e que queriam fazer o trajeto pelo campo. O Frei apontou que um sargento estava
presente na situacdo, a quem o religioso teria pedido que avisasse ao governador do ocorrido
“mas o dito sargento o movia outra affeycdo porque sé cuidava de retirar o tumulto da gente
a fim dos religiozos ficarem com campo mays dezembaragado para o fim a que herdo vindos”.
Ou seja, o sargento, cuja prerrogativa era de acionar mais autoridades para acabar com o
tumulto, somente preocupava-se, segundo narrou o Frei José, em retirar as pessoas dali e
deixar o espaco mais livre para que os religiosos fizessem o que quisessem. Por esse motivo, o
Frei José do Nascimento entendeu que seria ainda mais ameacado caso seguisse o caminho
até S3o Paulo desprotegido, e implorava ao governador e capitdao-general por protecao. Ainda,
o Frei persistiu em indicar como ele se esforcava e como iria “lancar a seus pes por evitar
discordias, porque / ndo sou mandado, nem quero, nem devo agravar a / alguem, s6 me
manda a obediéncia a plantar a paz e / a verdade que o Demonio quer escurecer”.

Prestes a finalizar sua correspondéncia, o Frei José do Nascimento apontou que com
as duas provisdes e mais papéis por meio das quais o rei favorecia “a paz, e justica desta
Provincia” ficariam sob sua guarda, e ndo em anexo. Assim, ele poderia expor ao governador
o cuidado e diligéncia em que andavam os religiosos, ou, no caso, a falta de cuidado e
diligéncia.

Novamente a oposicdo entre verdade e mentira aparece. Na concepcao destes

religiosos, a partir da interpretacdo dos documentos apresentados até entdo, Deus era pai da



163

verdade, e, antagonicamente, o Demonio era pai da mentira. Os religiosos apontavam uns aos
outros como portadores de “falsas informag¢des” ou desobedientes, o que permite perceber a
categoria “religiosos” como fortemente heterogénea, embora orientada por principios
semelhantes. Pontua-se inclusive que no caso aqui analisado os préprios religiosos perseguiam
e ameacavam o Frei José.

Ainda, observa-se o ndo atendimento as prerrogativas por parte de algumas
autoridades, como é o caso do sargento mencionado que ndo diminuiu o tumulto, mas foi
conivente e facilitador dele, segundo o relato do Frei José. O apontamento dessas desordens,
tidas até aqui como rupturas com as expectativas dos religiosos sobre o que deveria ser a
ordem e a harmonia social — a paz e o “socego”, como escreviam eles —, manifesta-se sempre
como circunscrito em um conjunto de relagGes sociais e de logicas e simbolos especificos (de

“justica” e de “verdade”, por exemplo).

3.2. Desconcertos

O Frei Jerbnimo da Rosa remeteu dois oficios do Convento de Santo Anténio da vila de
Santos*?2. Um deles data de maio de 1722, e permite refletir sobre as dindmicas de
sociabilidade a que estavam circunscritos os frades do convento, sobretudo com relacdo as
demais autoridades da vila e ao governador e capitdao-general da capitania. O outro foi
remetido em dezembro de 1722 e relaciona-se com a ideia de “desordem”, no caso, o medo
de acontecerem desordens. Portanto, eles foram analisados em sequéncia cronoldgica e,
inicialmente, foram colocadas reflexdes sobre a dimensdo material do convento com relacdo
as esmolas e légica de servico e beneficio e em seguida, sobre o papel destes aspectos na
percepcdo ou no temor de “desconsertos” e “outros excessos ainda piores” na visdo do

religioso.

3.2.1. Sujeitos

Alguns sdo os nomes que aparecem nos oficios remetidos pelo Frei Jerbnimo da Rosa.
No oficio que data de maio de 1722, ele cita o capitdo-mor Pedro Rodrigues e os capitaes
Martinho de Oliveira e Francisco Tavares, e um sujeito chamado Thomé Teixeira de Carvalho

cujo cargo nao foi ressaltado. No oficio remetido em dezembro do mesmo ha apenas mencao

422 Sobre esse espaco ver o capitulo 2, subsec3o “2.2. Desacato e mentira”.



164

ao governador do Rio de Janeiro, Aires da Saldanha. Todos, com excecdo do prdprio remetente,
Frei Jerbnimo da Rosa e do Martinho de Oliveira aparecem em outros documentos do Arquivo
Histdrico Ultramarino disponibilizados pelo Projeto Resgate.

O capitdo-mor Pedro Rodrigues Sanches, evidentemente, conta com muitos
documentos com seu nome, inclusive um no qual o irmdo do Frei José do Nascimento,
mencionado anteriormente, Manuel Alvares da Cunha foi citado como almoxarife de
Santos*?3. No ano de 1736, o capitdo Francisco Tavares apareceu como capitdo do Rio de
Janeiro*?*. Ainda, em representa¢do de outubro de 1722, Thomé Teixeira de Carvalho foi
mencionado como oficial da camara da vila de Santos, solicitando a reconduc¢do por mais trés

anos no governo*?>,

3.2.2. Agbes

O primeiro oficio remetido pelo Frei Jerbnimo da Rosa, datado de maio de 1722 se
inicia com uma pequena saudac¢do ao destinatario Rodrigo César de Menezes, desejando
saude e felicidade. Em seguida, o religioso exp6s ao governador que os dizimeiros da vila
tinham costume de dar uma casa, de um lavrador da comarca, como esmola ao convento em
seu triénio. Segundo o Frei, como alguns sitios ficavam localizados longe do convento ou eram
muito pobres, o franciscano solicitava que o governador e capitdo-general realizasse o
valimento de seus criados para conseguir do dizimeiro-mor a casa de algum lavrador mais
proximo “e ndao mui limitado”. Demonstrando conhecer a regido e os possiveis lavradores
disponiveis, ele listou os sujeitos citados anteriormente: capitdo Martinho de Oliveira, o
capitdo-mor Pedro Rodrigues, o capitdo Francisco Tavares e um sujeito chamado Thomé
Teixeira de Carvalho.

Segundo o Frei Jer6nimo da Rosa, o sitio dos primeiros trés era acessivel por canoa,
uma vez que o religioso indicou que ja teria ido até 1a em “canoa com hum sé preto, por nao
ter o convento muitos e com maior facilidade conduzir”, e que o sitio do capitdo Martinho era
mais proximo. Dando continuidade a essa espécie de mapeamento dos sitios das autoridades,
o religioso explicou que o sitio do Thomé Teixeira era acessivel por terra, embora o do capitdo

Martinho fosse mais préximo, conforme o religioso reiterou. O Frei Jer6nimo da Rosa, entao,

423 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423 (1).
424 AHU_ACL_CU_017, Cx. 29\Doc. 3014 (1).
425 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 272 (1).



165

salientou que somente pedia por essa ajuda do governador se ndo fosse inconveniente
envolver pessoa de sua casa na matéria, e que como estava “longe deste Pais ndo tendo delle
noticia, ignoro se serd conveniente que por este meio se intente esta empresa por limitada”.
Causa estranhamento este trecho, uma vez que ao final da carta, o local indicado é o Convento
de Santo Antonio da vila de Santos, e ndo outro lugar que indique sua auséncia da vila. Por
isso, supde-se que o Frei tenha passado um tempo ausente do convento, “longe deste Pais”,
retornado, e entdo redigido o documento solicitando alguma casa para proveito dos
franciscanos.

No segundo momento do oficio, o Frei Jeronimo da Rosa argumentou que o dizimeiro-
mor responderia que esta esmola era feita por quem comprava “este ramo de Santos”, ao que
o religioso concordava, contudo, indicava que este dizimeiro também poderia dar a tal casa
necessaria para fazer esta esmola. Isso porque segundo o Frei “sempre se nos dd huma caza,
dando-a o dizimeiro mor sempre a dara sem prejuizo da sua venda do ramo[?]”. Conforme
colocou o religioso ao final do oficio, essa esmola faria com que Deus seria servido por ambos
dizimeiros “mor e menor” com o “fruto espiritual” ou seja, “amor, alegria, paz, paciéncia,
amabilidade, bondade, fidelidade”426.

Sao algumas as consideragdes que podem ser feitas a partir deste oficio sobre as |dgicas
gue operavam naquela sociedade. Nesse sentido, percebe-se a questdo da dualidade entre
servico e beneficio relacionada as esmolas; o aspecto material da vida religiosa do convento
da vila de Santos e a necessidade, na percepg¢do do Frei Jerbnimo em manter a tradi¢cdao das
esmolas.

No que tange o primeiro ponto, sobre a dualidade servigco-beneficio com relagdo as
esmolas dadas as ordens religiosas, pontua-se que esta pratica reiterava o articulado sistema
de reciprocidades baseado na nog¢ao de sacrificio que caracterizou, em grande medida, o
catolicismo. As ordens religiosas, em muitos casos fadadas a viverem exclusivamente de
esmolas, inseriam-se em um complexo movimento em que diversos segmentos sociais foram
responsaveis pelas doagcGes aos conventos, motivados ora por sua devogdo, ora por suas

427

estratégias*®’. Isso porque doar terras, ou casas, como no oficio apresentado, ao mesmo

426 Djsse Paulo em Galatas 5:22. BIBLIA, N.T. Livro 9. In: Biblia Sagrada. 142Ed. Tradug&o da CNBB. Local: Brasilia.
Edi¢des CNBB. [s/d.]. p. 1434.

427 SOUZA, Jorge Victor de Aradjo. Para além do claustro: uma Histéria Social da insercdo beneditina na América
portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em Histdria), Universidade Federal Fluminense, Niteroi,
2011. p.58 a 64.



166

tempo que aumentava “as boas acdes que seriam contabilizadas a seu favor no julgamento
que o homem passaria apds a morte”4?¢, ampliava o atributo de grandeza social.

Quando as esmolas ndo eram dadas de forma “espontanea”, oficios como os do Frei
Jer6bnimo da Rosa faziam-se mais comuns. Consequentemente, leva-se a pensar sobre a
percepcao do religioso acerca da necessidade de manter a tradicdao da doacdo de casas como
esmolas. Segundo seu relato, os particulares da vila “sempre” doavam, e isso ndao deveria
sofrer modificacdes. Sobre isso, retoma-se que “apesar do carater esporadico, a esmola
constituia uma importante fonte de sustento para a Igreja Catdlica nos trépicos”. As doagdes
eram “um montante pecuniario — virtual ou real — que era entregue a Igreja em troca de
ganhos no mundo espiritual”, algo evidente na argumentacdo do Frei Jerénimo*?°. Em termos
econdmicos, percebe-se também a importancia destes bens para os conventos, e o discurso
reiterado de uma “pobreza” exige certa relativizagdo*3°.

Portanto, é possivel refletir sobre como romper com a tradicdo de doac¢do de casas
como esmolas ao Convento de Santo Ant6énio da vila de Santos, conforme argumentou o Frei
Jerbnimo, acarretaria numa mudanca importante, e a forma como aquela sociedade tratava
mudancas ndo era simples. Fazendo o paralelo com o debate sobre mobilidade social no Antigo
Regime, observa-se como ndo era todo tipo de mudanca ou enriquecimento (individual ou de
um grupo) que era socialmente bem visto. A esse respeito, Anténio Manuel Hespanha
argumentou que “a mudanca tinha que respeitar ritmos e passos que ndo dependiam sendo
em muito pouco da vontade prépria”, e que “a mudanca social ndo era apenas rara e dificil na
ordem dos factos — como hoje ainda, de certo modo, o é, pelo menos nas sociedades
estabilizadas. Mas a de que era, além disso, excepcional e indesejavel, na ordem da das
imagens sobre a vida”43!,

Em se tratando do segundo oficio remetido pelo Frei Jerébnimo da Rosa, o qual data de
13 de dezembro de 1722, observa-se o tema “desconcertos”. O religioso franciscano iniciou a

correspondéncia indicando que estava ciente da necessidade de ir pessoalmente até o

428 HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditdrio dos carmelitas turdnicos das capitanias de Pernambuco
e Paraiba no século XVIIl. Seeculum — Revista de Histdria, Jodo Pessoa, n. 32, p. 11, 2015. Disponivel em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072. Acesso em: 19. ago. 2024. p. 25.

429 Ibidem. p. 14 e 25.

430 N3o ha, como dito, relacdo de bens do Convento de Santo Antdnio da vila de Santos, embora o conjunto
documental analisado conte com outras rela¢gdes de outros conventos, as quais foram abordadas no capitulo 1.
431 HESPANHA, Antdnio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventurancas da inferioridade nas sociedades de Antigo
Regime. Belo Horizonte: UFMG, 2008.



https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072

167

governador e capitdo-general, mas que enfrentava obstaculos e por isso remetia a carta. O Frei
em seguida fez as usuais reveréncias, reconhecendo Rodrigo César de Menezes como seu
protetor, por este ter tido prosperidades enquanto foi atendido pela autoridade e indicava que
iria para o Rio de Janeiro, sem a esperanca de encontrar alguém t3o benevolente como o
governador.

Com este tom de despedida da capitania, o Frei Jerbnimo da Rosa entendeu que nado
deveria deixar de expor como estava atendido o “estado prezente das couzas dos Religiozos”.
Segundo o Frei, seria necessario que o governador agisse com “modo e efficdcia possivel” em
significar ao visitador do convento para que ele obrasse sem prejuizo das parcialidades, isto €,
sem perder a afeicdo e a aceitacdo das pessoas*3?, “para que assim se conserve a paz; que de
outra sorte prezumo se desconssertaram os frades com fugas, e outros excessos ainda piores”.
Logo em seguida, o Frei indicou que seria um grande servico se Rodrigo César de Menezes
escrevesse ao Aires da Saldanha, governador do Rio de Janeiro, para |he fazer recomendacao
sobre “este negdcio particular”. Isso porque, na visdo do Frei Jerbnimo da Rosa, se o
governador da vila vizinha “se metter nisto com intento de que todos figuemos bem, tudo se
fard em paz”. Do contrario, “ficando em guerra, e muito mal nossos se faltarem respeitos
extrinssecos que quanto hé o Provincial Senhor ndo tem modo nenhum?”, e pedia, “pelo amor
de Deus” que o governador acudisse essa situacao.

Esse oficio remetido pelo Frei Jerdbnimo da Rosa reitera uma constante previamente
discutida: a confianga que os religiosos —ao menos os regulares — tinham, ou expressavam ter
para com os governadores e capitdes-generais para combater as desordens, isto é, evitar o que
viam como problemas que desafiavam a “paz” ndo apenas na vila, mas também nos conventos
e espacos pertencentes ao clero regular. Como ja dito, ndo somente os papéis politicos e
administrativos desempenhados por estas autoridades no cotidiano da capitania régia de Sao
Paulo — e até mesmo do Rio de Janeiros, como visto — eram relevantes, mas também o prestigio
e destaque social garantido a eles. O cargo mais alto e as principais responsabilidades nos
assuntos de administracdo e manutencdo da ordem eram de incumbéncia dos governadores

e capitdes-generais, e tal percepcao ndo escapava aos religiosos da capitania.

432 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L - Z). Lisboa, 1789. p. 158.



168

Nesse sentido, o discurso do Frei Jerbnimo da Rosa — mas ndo somente dele, como
observado nos casos anteriormente analisados**® —, a todo o tempo reforca o papel da unido
entre religiosos e autoridades politico-administrativas (estas, necessariamente investidas de
simbolismos religiosos) em manter a ordem. Isso se manifestava inclusive quando quem estava
sujeito a romper com a ordem eram outros frades, cometendo apostasia, desconcertos e
excessos, isto é, indo contra as prerrogativas cabiveis a um religioso naquela sociedade. No
caso especifico, o Frei Jerbnimo demonstrou uma desconfianga para com o visitador do
convento, aquele que observava se os religiosos e as atividades do convento estavam dentro
do esperado, seja pelos estatutos provinciais, pelas leis ou pelo costume. Na visdo do religioso,
cabia ao governador e capitdo-general ou ao governador da vila vizinha, do Rio de Janeiro,
cuidar para que este visitador realizasse seu papel, e, caso contrario, os problemas e excessos

ali trariam “guerra”.

3.3. Desaforos e conspiragao

Em oficio remetido ao governador e capitdo-general pelo Frei Carlos da Conceicdo na
Freguesia da Nossa Senhora da Piedade em 1723, o religioso queixava-se de sujeitos
classificados por ele como facinorosos, absolutos e que apenas andam bébados e vadiando*34.
O Frei demonstrou-se preocupado com esses sujeitos que praticavam desaforos. Contudo, 20
anos depois, o mesmo Frei Carlos da Conceicdo foi mencionado em consulta ao Conselho
Histdrico Ultramarino feita pelo Frei Francisco de Chagas, Provincial do Convento de Nossa
Senhora do Monte do Carmo do Rio de Janeiro. Na ocasido, entre outros religiosos, o Frei
Carlos da Conceicdo foi acusado de conspirar contra ele*3>,

A analise desses dois casos conjuntamente tem como intuito discutir, primeiramente,
a ideia de desordem e desaforo para os religiosos e, em segundo lugar, contrapor os
comportamentos desses religiosos em momentos diferentes. Esses dois momentos da analise
indicam caminhos para pensar a questdo principal da presente pesquisa. Isto é, os aspectos
gue configuravam a relagao entre o clero regular e o governador e capitdo-general.

Em termos praticos, a analise teve formato semelhante aos anteriores. Primeiramente

foram apresentados os sujeitos envolvidos nos dois casos trabalhados — sobretudo os

433 Ver capitulo 2.
434 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45. p. 60 a 63.
435 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1).



169

religiosos Frei Carlos da Conceicdo e Frei Francisco das Chagas; em seguida, os espacos de
atuacgdo desses sujeitos — a Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e o Convento de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro; e por fim, analisou-se as a¢des desses sujeitos e seus

significados.

3.3.1. Sujeitos

No capitulo 1 dessa dissertacdo, foi apresentado brevemente o Frei Francisco das
Chagas, o qual foi Vigario Geral em 1731 e Provincial do Convento de Nossa Senhora do Carmo
do Rio de Janeiro em 1743. Os documentos com sua assinatura foram remetidos de variados
conventos carmelitas, uma vez que uma de suas principais atribui¢cdes era visitar os espacos
da Provincia do Carmo do Rio de Janeiro e comunicar aos governadores das capitanias do sul
sobre suas situagées econdmicas, e sobre a quantidade e o procedimento dos religiosos de
cada um. Dentre os locais onde o Frei Francisco das Chagas disse ter visitado estdo: Espirito
Santo, llha Grande, Rio de Janeiro, Santos, S3o Paulo, Mogi das Cruzes e Itu*3®.

O Frei Francisco das Chagas também apareceu em uma carta®*’ na qual alegava ter
recebido ordens para averiguar os procedimentos dos religiosos, com autorizacao e ajuda
militar do governador do Rio de Janeiro, Anténio Gomes Freire de Andrade, para garantir a
execucao de suas sentengas no caso de uma revolta de alguns religiosos incitados por um
padre mestre em 1744. Ainda, o ultimo documento no qual o Frei Francisco das Chagas
aparece demonstra o retorno dele para Lisboa em 1759 junto a outros membros da ordem
carmelita, possivelmente como alvo das politicas pombalinas da segunda metade do século
XVIII. A esse respeito sabe-se que, no reinado de D. Maria I, por exemplo, ficou proibida a
aceitacdo de novigos*3,

Quanto ao Frei Carlos da Conceicdo, supde-se que esse também era carmelita. Seu
nome é citado em apenas dois documentos: em um oficio**® por ele remetido em 1723 ao

governador e capitdo-general da capitania de S3o Paulo queixando-se dos ultimos ocorridos

436 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5 p. 6. e BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14.
Doc. 6. p. 7. Para mais detalhes ver capitulo 1.

437 AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1).

438 SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Anténio do Brasil (1585-1652). 2007. Disserta¢do
(Mestrado em Histdria e Cultura do Brasil), Universidade de Lisboa, 2007. p. 276 e 277. e SILVA, Maria Beatriz
Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT, Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos
Pereira das. Histdria de Sao Paulo colonial. S3o Paulo: Editoria UNESP, 2009. p. 38.

439 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63.



170

na Freguesia de Nossa Senhora da Piedade (Lorena); e a consulta®*® ao Conselho Ultramarino
feita pelo Provincial Frei Francisco das Chagas, na qual Frei Carlos aparece como um dos
conspiradores que atuou para a sua deposicao em 1743.

No oficio remetido por Frei Carlos da Conceig¢do, sdo citados alguns outros nomes. A
partir do cruzamento com outros documentos, foi possivel identificar mais caracteristicas

441 classificado pelo Frei como um sujeito de

sobre alguns deles: Manoel Pereira Tangerino
mau procedimento e que merecia castigos; Jodo Rabelo de Cristo, identificado pelo Frei como
prejudicial a povoagao de Piedade, obstinado e cabega de motins; Padre Manuel Velho de Gois,
Vigario de Pindamonhangaba, que havia feito muitos despropdsitos, sob influéncia do ja citado
Jodo Rabelo de Cristo; Jodo Garcia Velho, homem que o Frei identificava como um dos Unicos
honrados “homens bons” que poderiam exercer a ocupagao de capitdo-mor em Piedade;
Antonio de Barros Leite**?, cunhado do Frei Carlos, mencionado por ter recebido auxilio do
governador e capitdo-general, o qual também ocupou o posto de tabelido de notas e de
escrivao de sesmarias em 1725 e em 1734 foi sargento-mor da Fortaleza de Vergalh3o da Barra

do Rio de Janeiro, seu filho exerceu o oficio de tabelido de notas até meados de 1733, quando

faleceu®®.

3.3.2. Freguesia de Nossa Senhora da Piedade e Convento de Nossa Senhora do Carmo do
Rio de Janeiro

A vila de Santo Antonio de Guaratingueta, ou apenas Guaratinguetd (1651) tinha
jurisdicdo sobre a Freguesia da Nossa Senhora da Piedade, também chamada de freguesia da
Piedade, que em 1788 foi elevada a vila, e atualmente possui o nome de Lorena. A freguesia
nasceu espontaneamente em decorréncia dos caminhos que levavam a Minas Gerais. Contava

com o Santudrio de Nossa Senhora da Piedade, que era uma capela filial da Matriz de Santo

440 AHU_ACL_CU_017, Cx. 36\Doc. 3757 (1).

441 |dentificado no Projeto Compartilhar, como “natural de Setubal, filho de Belchior Fernandes e Sebastiana
Fernandes, casou com Mécia de Andrade, natural de Guaratingueta-SP, filha de Jorge de Sousa, natural de
Portugal e Barbara Fernandes natural de Pindamonhangaba. (cas. da neta Maria Fernandes de Jesus).” O casal foi
morador em Guaratinguetd, Lorena, e Mogi do Campo (atual Mogi Guacgu) onde Manoel faleceu. Seu inventario
foi aberto pela vilva em Jundiai aos 19-junho-1739. Disponivel em:
http://www.projetocompartilhar.org/Familia/ManoelPereiraTangerino.htm. Acesso em: 26 mar. 2025. Esse
projeto, criado em 2004, foi coordenado pelas genealogistas Bartyra Sette, Regina Moraes Junqueira e Silvia do
Prado Buttro.

442 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1); AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1). Possivelmente Antonio
de Barros Leite faleceu em 1738, conforme AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1).

443 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1).



http://www.projetocompartilhar.org/Familia/ManoelPereiraTangerino.htm

171

Antdnio de Guaratingueta***. Conforme explica Beatriz Piccolotto Bueno, sobre o processo de

elevagdo das capelas a freguesias,

A elevagdo de uma comunidade ao estatuto de capela curada significava a ascensdo
de uma regido indspita a nucleo reconhecido pela Igreja e também a garantia de
visita de um paroco (cura). [...] A subsequente elevagdo a condigdo de freguesia
garantia o acesso ao batismo, ao casamento, ao amparo dos enfermos, aos
sacramentos, aos registros de nascimento, de matrimonio, de dbito, com todas suas
implicacdes juridicas e sociais**°.

Segundo Felipe Daniel Ruzene, “a freguesia de Nossa Senhora da Piedade, passou a
marcar o territério mais ao leste da provincia. [...] Ele comegava nos limites de Guaratingueta,
na regido da Ponte de S3o Patricio, e seguia até a capitania do Rio de Janeiro”44¢,

Por tratar-se de uma freguesia sem conventos ou hospicios, supde-se que os afazeres
religiosos em Piedade eram de maior responsabilidade do clero secular, ao contrario dos
demais casos até entdo analisados. Seria possivel que o Frei Carlos da Conceigdo tivesse
remetido seu oficio ao governador a partir da freguesia por esta ser um local de passagem, um
ponto estratégico entre outras vilas nas quais ficavam os conventos carmelitas. Contudo, o que
o documento permite identificar, € que o religioso estava atuando como paroco na igreja de
Piedade. Quando viu a freguesia sendo alvo de sujeitos criminosos, facinorosos e absolutos, o
religioso optou por remeter seu oficio de |a mesmo.

A relacdo entre os leigos de Guaratinguetd e a Igreja ndo ficou restrita ao recorte
temporal da fundagao davila e da Freguesia de Nossa Senhora da Piedade. Em janeiro de 1744,
os oficiais da cdmara da vila de Guaratingueta remeteram um requerimento a Lisboa, pedindo
um donativo “para se acabar de reparar uma Igreja que fizeram a sua custa” e “para se celebrar
com decéncia o culto divino” prometendo pagar a Fazenda Real mais de 3 mil cruzados por
ano.

Essas consideracbes permitem interpretar a Freguesia de Nossa Senhora da Piedade
com a qual deparou-se o Frei Carlos da Conceigdo como um local de passagem, frequentada
por viajantes que transitavam entre as vilas de S3o Paulo e do Rio de Janeiro, bem como um

local em que o clero secular predominava com relacdo ao regular. E possivel, ainda, supor que

444 RUZENE, Felipe Daniel. Breve Histéria de Guaratingueta e Regido: o municipio e o Vale do Paraiva, da Pré-
Histdria ao Império do Brasil (1822-1889). 22Ed. Saca Rolhas: Curitiba, 2023. p.128 e 129.

445 BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilata¢do dos confins: caminhos, vilas e cidades na formac3o da Capitania
de Sdo Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista. S3o Paulo. N. Sér. v.17. n.2. p. 251-294. jul.-dez. 2009.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/50101-47142009000200013. Acesso em: 31 mar. 2025. p. 252.

446 RUZENE, Felipe Daniel. Breve Histéria de Guaratingueté e Regido: o municipio e o Vale do Paraiva, da Pré-
Histdria ao Império do Brasil (1822-1889). 22Ed. Saca Rolhas: Curitiba, 2023. p. 153.



https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013

172

as condicdes econOmicas da vila ndo eram das mais favoraveis, considerando o carater
transitério de seus frequentadores, a quantidade reduzida de moradores fixos, o carater
subalterno a jurisdicdo de Guaratinguetd e o pedido de doacdes dos leigos para a matriz da
freguesia.

E interessante elencar algumas caracteristicas sobre o espaco do Convento de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, local onde o Frei Francisco de Chagas sofreu uma
tentativa de “golpe” auxiliado pelo Frei Carlos da Concei¢do. Contudo, alerta-se que, para essa
dissertacao, conhecer com profundidade o Convento de Nossa Senhora do Carmo do Rio de
Janeiro ndo é primordial, visto que o recorte espacial de analise sao os espacos religiosos do
clero regular da capitania de Sdo Paulo. As consideracdes feitas a respeito do convento
carmelita do Rio de Janeiro em questdo presta, portanto, um duplo papel: auxilia na
contextualizacdo da situacdo vivida pelo Provincial Frei Francisco de Chagas e pelo Frei Carlos
da Conceicdo, e funciona como um ponto de comparagao entre conventos carmelitas em
atuacdo em um mesmo recorte temporal — o século XVIIl — em capitanias proximas, Rio de
Janeiro e S3o Paulo.

Além disso, salienta-se que tanto o Convento de Nossa Senhora do Carmo do Rio de
Janeiro em meados do século XVIIlI, como todos os conventos carmelitas trabalhados nesta
dissertacao faziam parte da Provincia do Carmo do Rio de Janeiro. Tal Provincia, segundo

Leandro Ferreira Lima da Silva, teve um

poderio [que] chamaria tanta aten¢do do vice-rei Luis de Vasconcelos e Sousa (1779-
1790) que em 1783, este se queixaria a Corte de uma “escandalosa” falta de
observancia da vida religiosa, excessivos privilégios comprados de Roma e a ma
administracdo dos muitos bens da Provincia, o que a levava a constantes déficits*’.

Reitera-se que o império portugués ao longo do século XVIII foi marcado por a¢des de
vigilancia ao clero regular, em especial aos jesuitas, mas as demais ordens religiosas nao
passaram ilesas. Conforme o autor, citando Maria Fernanda Bicalho, a capitania do Rio de
Janeiro nesse periodo “foi progressivamente assumindo um carater central no Império

Portugués, como “cabeca ou locus articulador de vastos territérios, interesses, negdcios e

447 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sao Paulo, 2013. p. 42.



173

politicas na América e no Atlantico Sul”#*8, levando o local inclusive a sofrer ataques franceses
em 1710 e 1711, e como consequéncia, maiores investimentos nas fortificacdes**°.
Quanto as a¢des metropolitanas contra as ordens religiosas, Leandro Silva as divide em

dois momentos-chave. Segundo a sintese do autor:

Assim, num primeiro momento constatam-se tentativas assistematicas de afirmacgdo
e cerceamento, das ordens religiosas (muitas vezes sem sucesso e com recuos) que
se faz sentir durante o reinado de D. Jodo V, especialmente na década de 1740. A
este periodo sucede o estruturado e teoricamente embasado regalismo nascido sob
a acdo e promogdo de Sebastido José de Carvalho e Melo, que no plano pratico se
apresenta de forma decrescentemente sistematica, sobretudo a partir de meados da
década de 1760, com o agravamento de questdes que para o governo portugués
colocavam em questdo a propria sobrevivéncia da col6nia. Por fim, apds a queda de
Pombal, com a assinatura do Tratado de Santo Idelfonso estabelecendo os limites
entre as Américas Portuguesa e Espanhola e o periodo de relativa paz vivido entre o
reino e as demais poténcias europeias — mesmo que apenas provisoriamente —, com
grande patrocinio do Secretdrio da Marinha e Ultramar, Martinho de Melo e Castro,
assiste-se a uma verdadeira mudanca de padrao nas relagGes entre o Estado e o clero
regular, com a sistematica acdo de bispos, governadores e vice-reis, apoiados e
estimulados pelo governo metropolitano, sobre as ordens religiosas**°.

3.3.3. Ag¢les

O Frei Carlos da Conceigdo iniciou seu oficio ao governador e capitdo-general Rodrigo
César de Menezes reverenciando-o, indicando que toda vez que recebia noticias sobre as
acOes do governador as aplaudia, e que ficava contente por saber que estava em boa saude.
Informou também que nas missas sempre rogava a Virgem Mae Santissima da Piedade pela
conservacao da saude do governador. Em seguida, o religioso remetente deu a entender que
0 motivo para seu contato era responder a carta do governador, a qual fez o religioso lembrar-
se de agradecé-lo por duas coisas: por nunca se cansar das repetidas queixas que o religioso
remetia ao governador; e por nao lhe faltar nada na igreja, apesar de ele alegar pouca saude

desde que chegou a ela®?.

448 BICALHO, Maria Fernanda. A cidade do Rio de Janeiro e o sonho de uma capital americana: da visdo de D. Luis
da Cunha a sede do vice-reinado (1736-1763). Histdria (Sao Paulo), v. 30, n. 1, p. 37-55, jan. 2011. Disponivel
em: https://doi.org/10.1590/50101-90742011000100003. Acesso em: 07 abr. 2025. apud. SILVA, Leandro
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa Senhora do Carmo
do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2013. p.
60.

449 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sdo Paulo, 2013. p. 64 e 65.

450 Ibidem. p. 68.

451 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45 p. 60 a 63.



https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003

174

No momento seguinte do oficio, o Frei Carlos da Conceicdo passou a dar noticias sobre
a situacdo da freguesia de Nossa Senhora da Piedade e em como nela viviam “sogeitos
criminozo- / os, facinorosos, e absolutos, andando sempre armados com armas curtas de fogo,
/ e outras mais prohibidas, e também habitdo nella muitos soldados que fordo da praca / da
cidade do Rio de Janeiro”. Segundo o religioso, esses ex-soldados e outros sujeitos armados
fugiram do servigo real e andavam “por estas terrinhas vadiando, e fazendo mil dezaforos”. O
Frei Carlos informou também que tais homens ndo tinham oficio, a ndo ser andarem bébados.
Fala-se, portanto, de dois grupos de sujeitos que viviam vadiando: os “criminosos”, e os “ex-
soldados”4°2,

A questdo da auséncia de oficio e da “vadiagem” para o periodo colonial aparece na
historiografia como fruto de construgdes elaboradas a favor da manutencdo da escravidao e
do combate a ociosidade de determinados grupos sociais. Segundo analisa Liana Maria Reis a
partir dos estudos pioneiros de Washington Peluso Albino de Souza, as autoridades
administrativas nos espacos coloniais “apontavam para o problema social representado pela
ociosidade e vadiagem de um grande numero de habitantes da capitania de Minas”. Nesse
sentido, ndo é impossivel tracar um paralelo entre essa realidade de Minas e o que a
documentacdo e a historiografia permitem pensar sobre regides menos centrais das capitanias

de S3o Paulo, como é o caso da freguesia de Piedade. Reis pontua que

Embora uteis ao Estado e aos senhores, os vadios eram perseguidos e
constantemente acusados de onerarem a sociedade mineradora, constituindo o
“peso inutil da terra” ao cometerem todo tipo de crime, seja contra a ordem publica,
seja contra a ordem privada®.

A descricdo feita pelo Frei Carlos da Conceicdo ndo permite afirmar que aqueles
“vadios” tiveram alguma passagem pela escravidao, o que ndo impede supor que viveram essa
realidade. Conforme explicou Reis, os “vadios” estiveram presentes na arena do crime junto a
escravizados e demais integrantes das camadas marginalizadas e empobrecidas da populagdo
mineira, entre os quais poderiam inclusive estar os quilombolas. Aqueles classificados como

“vadios”, segundo a autora, “distinguiram-se pelo negativo: ndo possuiam trabalho regular,

452 Expressdo da autora. Frei Carlos da Concei¢do descreve o grupo como “soldados que fordo / da praca da cidade
do Rio de Janeiro”.

453 REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escraviddo nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos de Histéria, Belo
Horizonte, V. 8, n. 9, p. 51-63, 2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025. p. 52.



https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734

175

ndo se sujeitavam a politica metropolitana, ndo endossavam a “ideologia do bom vassalo”#>%.
Viviam, portanto, em desobediéncia.

Tal como o armamento nas sociedades coloniais, conforme discutido no capitulo

455

anterior*>>, o 6cio também era visto de maneira ambigua a despeito de quem o praticava.

Segundo sintetizou Liana Reis,

Numa sociedade escravista o dcio era valorizado ou combatido, conforme quem o
praticasse: se senhor branco, era simbolo do status social; se escravo, um absurdo
inaceitavel, passivel de castigo fisico; se liberto, esse ganhava pecha de vadio, sendo
necessario reprimi-lo e enquadra-lo no sistema produtivo de alguma forma. A
vadiagem, considerada crime contra a ordem publica, era combatida pelas
autoridades por meio de aprisionamento®°®,

Além da descricdo sobre os sujeitos “vadios”, o Frei Carlos da Conceicdo também
indicou a passagem de alguns deles pelo meio militar, como um grupo de “ex-soldados” do Rio
de Janeiro. Com as informacdes dispostas no oficio analisado, ndo é possivel dizer se se tratava
de um grupo de soldados “oficiais” desertores, isto é, que em algum momento atuaram a
servico da monarquia portuguesa ou de um grupo de milicianos. Aqui, investiga-se
brevemente cada hipdtese.

Tratando-se ou ndo de soldados oficiais, é interessante destacar que ndo é improvavel
a passagem destes ex-soldados pela escraviddao, uma vez que, segundo observa Luiz Geraldo

Silva sobre o acesso de afrodescendentes a postos militares oficiais no periodo colonial:

A historiografia sobre as ordens militares também tem acenado para a identificacdo
de diferentes etapas dos ‘tempos fortes (1570-1773) da vigéncia dos estatutos de
pureza de sangue em Portugal’ Entre os séculos XVI e XVII, havia mais frouxiddo no
ambito dos processos de dispensa do defeito mecénico, mesmo quando a demanda
era perpetrada por afrodescendentes. A partir de fins do século XVII, contudo, as
restricdbes a essa pratica se tornaram mais recorrentes. Nos casos atinentes a
dispensa do defeito mecanico, a monarquia concedeu repetidas vezes, nos séculos
XVI e XVII, habitos de uma das trés ordens militares quando algum individuo dessa
qualidade se destacava na prestacdo de servigos. No entanto, a Mesa de Consciéncia
e Ordens, cuja composicdo era eminentemente eclesiastica, vetou muitas vezes a
concessdo real. Francis Dutra identificou 38 afrodescendentes livres e libertos que,
entre meados do século XVI e as duas primeiras décadas do século XVIII, foram
agraciados com habitos de ordens militares*”’.

4% Ibidem. p. 53.

435 \ler capitulo 2, subsecdo “2.3. Tumulto, violéncia e viola¢gdo”.

436 REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escravid3o nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos de Histéria, Belo
Horizonte, V. 8, n. 9, p. 51-63, 2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025. p. 54.

457 S|LVA, Luiz Geraldo. Individuo e sociedade. Bras de Brito Souto e o processo de institucionalizacdo das milicias
de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174-203, maio
2017. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025. p. 183 e
184.



https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201

176

Dentre os servicos realizados por tropas militares de negros na América portuguesa,
sobretudo nas regides das Minas, estudadas por Ana Paula Pereira Costa, estavam as tarefas
de grande perigo “tais como controle dos descaminhos, protecdo contra ataques de
criminosos, e de negros fugidos”, além disso “patrulhavam as estradas em busca de
aquilombados, indios bravos, facinorosos e assaltantes que atacam as vilas e arraiais”*>%.
Possivelmente, ndo era o caso do grupo de soldados mencionados pelo Frei Carlos da
Conceicado porque este foi classificado por ele da mesma forma como o grupo de vadios, por
estarem “por estas terrinhas vadiando, e fazendo mil desaforos”. Contudo, Costa faz uma
importante consideracao sobre a identificacdo dos servigos militares nos espacos coloniais
como também envolvidos em uma légica corporativa, tal como a politica e a justica. Em didlogo

com Francis Cotta, a autora explica que o sistema militar na América portuguesa era:

Um sistema entendido como uma trama articulada de relagdes mutuas entre os
diversos corpos militares. Entretanto essa articulagdo ndo pressupunha perda de
autonomia e de especificidade de atuagdo. Essa ldgica de articulagdo e apoio mutuo
entre os corpos militares pode ser observada em diversas situagdes na América
portuguesa, mas o autor ressalta que a dinamica do emprego dessas forgas pode ser
dividida em dois casos, sobretudo: no ambito interno das capitanias ligadas as
politicas de ordem (pacificacdo de movimentos envolvendo potentados locais;
embates com quilombolas e indios, entre ouros); na defesa de fronteiras contra
inimigos externos (franceses, neerlandeses e espanhdis)**.

O espaco de autonomia e de certa especificidade na atuacdo desses soldados poderia
abrir brechas para desercdes, o que poderia ser o caso dos soldados mencionados pelo Frei
Carlos da Conceigdo: soldados oficiais em missdo na capitania do Rio de Janeiro que haviam
saido para atuar por conta prépria em outros espacos, vindo a passar pela freguesia de
Piedade, em Sao Paulo. Ainda, para além de soldados “oficiais”, portanto a servi¢o do rei, a
América portuguesa também contava com a presenca de milicias sobretudo nos “sertdes”4°,
Nesse sentido, o caso dos soldados mencionados no oficio do Frei Carlos também poderia se

tratar de um grupo de milicianos que sairam do Rio de Janeiro. Conforme sintetizou Leandro

Silva, as milicias serviam “para combater inimigos internos e externos, sua fun¢ao social

438 COSTA, Ana Paula Pereira. Tropas de homens de cor na regido dos diamantes. Serro Frio, século XVIII. In: XXVIII
Simpdsio Nacional de Histéria da ANPUH, 2015, Floriandpolis. Anais eletronicos. p. 1-16. ISBN: 978-85-98711-
14-0. Disponivel em: https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-
01/1548945029 460fa9970a2ee6f38cd0cd4echf31137e.pdf. Acesso em: 09 abr. 2025. p. 13.

49 Ibidem. p. 13.

460 A discuss3o sobre a categoria “sertdes” encontra-se no capitulo 1.



https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf

177

também consistia, e talvez preponderantemente ao largo do século XVIII, em exercer um eficaz
controle social sobre os préprios milicianos”46,

Dando prosseguimento a analise do oficio do Frei Carlos da Concei¢dao, na parte
seguinte da correspondéncia, o religioso apontou que havia repreendido um dos sujeitos
desse grupo, chamado Manoel Pereira Tangerino, que havia vindo do Rio de Janeiro e a
resposta que o sujeito lhe deu foi uma ameaga com um punhal publicamente na rua, algo que
segundo o Frei, foi publico e notdrio a todos daquele povo. Isso porque, segundo o religioso,
o sujeito havia ido buscar o punhal em sua casa e o levado embrulhado debaixo de um pacote.

Ap0s relatar essa situacgdo, o Frei Carlos solicitou que o governador Rodrigo César de
Menezes o valesse com o seu “amparo e recthissimo governo” e prendesse Manoel Tangerino,
para ser castigado conforme sua culpa®®?. Na visdo do religioso, o castigo seria para “servir de
exemplo aos mais da sua facgdo”. Além disso, o Frei informou ao governador que ja havia
comunicado ao paroco sobre a excomunhdo de Manoel devido as suas “maos violentas”.
Segundo o relato, Manoel Tangerino ficou receoso e se ausentou da freguesia.

O préximo sujeito alvo das criticas do carmelita Frei Carlos da Conceicdo foi Jodo
Rabello de Christo, o qual, pelo que o documento permite supor, também era parte do grupo
dos sujeitos “fascinorosos” mencionados no inicio do relato do religioso. Segundo ele, Jodo
Rabello era “mui perjudicial a esta povoacao, por ser / obstinador[?], emrelador[?], e cabeca
de motins, e assim saber[?] ser, hé notavel orgulhoso / e perturbador”. Conforme o relato,
Jodo havia feito o Padre Manuel Velho de Goes, do habito de S3o Pedro — portanto do clero
secular — que havia sido Vigario*®3 na vila de Pindamonhangaba, fazer “muitos despropozitos

nesta freguesia” e a satirizar o povo. Muitos dos satirizados pelo paroco Manuel de Goes nao

461 S|LVA, Luiz Geraldo. Individuo e sociedade. Bras de Brito Souto e o processo de institucionaliza¢do das milicias
de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174-203, maio
2017. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025. p. 192.
462 Ver discussdo sobre castigos e justica no capitulo 2, respectivamente na subsecdo “2.3. Tumulto, violéncia e
violagdo” e na subsegdo “2.2. Desacato e mentira”.

463 “V/igdrio, palavra que deriva do latim (vi-carius, de vices + agare) e significa aquele que exerce um poder em
vez de outrem (vice). Todo o poder é exercido em nome de Deus, é vigario de Deus. Vigdrio-geral - é uma figura
muito antiga na vida da Igreja, embora sé no século XVI apareca como alguém que substitui ou colabora mais de
perto com o bispo da diocese. As suas fun¢Bes sdo administrativas e pastorais na diocese, pois ele é um
colaborador directo do bispo. Goza de poder ordinario executivo em toda a diocese (cdnones 475, § 1, 479, § 1),
a fim de executar todos os actos administrativos, excepto os que o bispo tiver reservado para si. Todas as dioceses
tém vigario-geral e, em regra, é Unico, podendo, no entanto, constituir-se mais de um, caso a extensdo da diocese
assim o justifique (canon 475, § 2). E o bispo quem nomeia livremente o vigdrio-geral, podendo consultar o clero
e outras pessoas se assim o entender. O vigario-geral pode ser nomeado por tempo determinado.” NEIVA, Adélio
de A. Torres. Vigario. P-V. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Diciondrio de histoéria religiosa de Portugal. vol. 3.
Lisboa: Circulo de Leitores, 2001. p. 344 e 345.



https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201

178

haviam consentido sua diligéncia por ja estarem “com quietacdo”, isto é, com a tranquilidade
da assisténcia do Frei Carlos da Conceigao. No oficio, foi sugerido que governador mandasse o
Padre Manuel mudar de habitacdo, uma vez que o eclesidstico*®* j& havia vendido um sitio que
tinha no caminho entre Pindamonhangaba e Piedade e, apds sua saida do local, o povo ficou
“mais sossegado, e livre de ocasides de haverem[?] algumas / mortes”. O Frei ndo detalhou
que mortes seriam essas.

No momento seguinte do oficio, o Frei Carlos da Concei¢do mostrou-se favoravel a
existéncia de um capitdo-mor assistindo a freguesia de Piedade, “dominando a estes
moradores, que so assim se poderdo evitar os escanda- / los, perturbagcbens, e mil
borracheiras®®® que nella se fazem”. Na sua vis3o, faltava uma figura de autoridade, de justica,
uma vez que as autoridades que atendiam a freguesia ficavam em Guaratinguetd, que no
entender do Frei Carlos, era distante. Essa distancia, conforme o religioso, fazia com que o
grupo de ex-soldados e mais sujeitos “fascinorosos” descritos acima ndo sentissem temor
algum, fazendo “muitos despropdzitos”.

Nesse sentido, o Frei Carlos da Conceicdao prosseguiu seu argumento justificando a
necessidade de mais autoridades na freguesia. Segundo o religioso, até mesmo um juiz de
vintena, eleito pela cdmara de Guaratinguetd para servir em Piedade havia se ausentado para
as Minas. Ou seja, a auséncia inesperada da Unica autoridade mais diretamente atrelada a
freguesia da Piedade foi uma das causas para os “perturbadores” viverem “tdo a rédea solta”,
nas palavras do Frei Carlos. Ainda, ele ndo somente indicou a auséncia de autoridades em
Piedade, como também apontou um sujeito para a ocupacao do cargo de capitdo-mor: Jodo
Garcia Velho. Nas palavras do religioso, Jodo Garcia era “homem honrado, poderoso, e de todo
o respeito, e capaz de exercitar o tal posto”. O homem a quem o Frei teceu elogios e sugeriu
para ocupacao do cargo de capitdao-mor, Jodo Garcia Velho, foi mencionado em uma

466

informagao®®® anexada a um requerimento de 1728. Assinando como oficial da camara de

464 Nesta dissertacdo, o termo “eclesidstico” refere-se a membros do clero secular, enquanto “religioso” refere-
se aos irmdos do clero regular. Conforme explica Silva, “apesar da indistingdo dos dias de hoje, optamos por
manter a denominagdo ‘religiosos’ exclusivamente para frades e monges e ‘eclesiasticos’ para os sacerdotes
seculares, como era de uso corrente no século XVIII e consta na documentagdo entdo produzida”. SILVA, Leandro
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa Senhora do Carmo
do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade de S&o Paulo, Sdo Paulo, 2013. p.
59.

465 Borracheira é sindbnimo de bebedeira. BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo
padre D. Rafael Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro
(Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 191.

466 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 9\Doc. 983. Doc. 11 do maco.



179

Guaratinguetd, a pedido do governador Antonio da Silva Caldeira Pimentel, Jodo foi um dos
oficiais que confirmou que as terras requeridas por Antonio de Sousa Pereira, na mesma vila,
estavam de fato devolutas.

Encaminhando-se para o final do oficio, o Frei Carlos da Concei¢dao informou ao
governador Rodrigo César de Menezes que o Reverendo Cabido*®’ o enviara provisdo para
Vigario da “mesma lIgreja”. Supde-se tratar ou da igreja da vila de Pindamonhangaba
mencionada anteriormente, ou mesmo da prépria matriz da Freguesia de Nossa Senhora da
Piedade. Segundo o religioso, o Cabido lhe havia enviado tal provisdao por conhecer de seu
procedimento e porque o Frei estava precisando se ausentar “por estes dezertos” para buscar
algum remédio com que pudesse amparar suas “sobrinhas pobres”. Nesse momento do oficio,
ele deu a entender que ja havia se queixado desse mesmo assunto anteriormente, e buscou
ndo se repetir. Conforme o Frei Carlos, ele havia mandado pedir licenca ao Reverendo Cabido
para ir a cidade do Rio de Janeiro para tomar uma descarga, uma prética de satde da Epoca
Moderna de retirar os humores maus que se expelem do corpo?®s.

Segundo explica Georgina Silva dos Santos,

Em outras palavras, para os médicos portugueses, a saude era conseqiiéncia de uma
combinagdo humoral harmoénica e a doenga era o sinal de um desajuste, de uma
ruptura neste equilibrio natural. Orientados pelo sistema hipocratico e pelos escritos
de Avicena, estabeleciam uma relagdo de causa e efeito entre a enfermidade e seus
sintomas, diagnosticavam e tipificavam as doengas de acordo com os sinais externos
que produziam. Instruidos por estes principios, nao vacilavam em afirmar que as
mazelas de um ser humano tanto poderiam advir do excesso de exercicio, da inércia,
constante, das dietas imprdprias, ou da impureza do ar, isto é, a repeti¢gdo continua
dos mesmos habitos, um ambiente infecto, uma alimentacdo inadequada, contraria
ao clima das estagdes do ano, poderiam debilitar o corpo. O tratamento que

467 “A origem deste nome reside nos ‘capitulos’ das regras mondsticas ou candnicas que eram lidos perante a
assembleia reunida para tal fim. Mais tarde, a palavra estendeu-se a reunido em que tal leitura era feita e ao
conjunto dos membros da comunidade [de religiosos], acabando por abranger todas as suas reunides solenes.
[...] litdrgico, cabendo-lhes assegurar o culto solene nas catedrais, através da participa¢do quotidiana dos seus
membros nas horas candnicas e na missa capitular. Eram nisso ajudados, quando ndo substituidos, por
semiprebendados, assim como capeldes, coreiros, icolimos e outros clérigos inferiores, cujo saldrio consistia
numa parte dos proventos dos ausentes ou em recursos vindos de fundagGes piedosas. Os cabidos catedrais
deviam ainda coadjuvar os bispos no governo das dioceses, prestando-lhes conselho e assisténcia, fornecendo-
Ihes os seus principais colaboradores, os arcediagos, e exercendo mesmo esse governo em caso de vacancia da
sé, através de vigarios por eles nomeados. Teoricamente, também |lhes competia a escolha dos bispos, mas raras
vezes puderam exercé-la livremente, devido as pressGes dos reis e a necessidade de confirmacdo papal para as
suas decisGes. Por fim, os cabidos tinham ainda func¢des assistenciais e de ensino, tendo as escolas capitulares
desempenhado um importante papel no periodo anterior a criagdo do estudo geral.” RODRIGUES, Ana Maria S.
Cabido. A-C. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionario de historia religiosa de Portugal. vol.1. Lisboa: Circulo
de Leitores, 2000. p. 278 e 279.

468 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 396.



180

dispensavam a qualquer achaque visava neutralizar a agdao dos humores corruptos,
provocados por estas condicdes*®°.

Possivelmente, o local mais propicio para a realizacdo desse tratamento era a cidade
do Rio de Janeiro. Faltava, segundo o Frei Carlos da Conceigao, que o governador permitisse
que ele se ausentasse da igreja para tratar de sua salde e também de suas sobrinhas. Contudo,
conforme o religioso, era necessario colocar outro sacerdote em seu lugar, o que era um
problema porque o Unico disponivel em Piedade era um religioso franciscano da Ilha do Faial,
gue por acaso no dia anterior a escrita do oficio esteve na freguesia. Para o Frei Carlos da
Conceicgdo, o franciscano era de “religiozo procedimento e nas suas agdes muito exemplar”.

Encontrado um “substituto” e resolvidas, portanto, as pendéncias, observa-se que o
documento remetido pelo Frei Carlos ndo era um mero oficio, mas também uma espécie de
requerimento. Isso porque, na parte final, ele pediu ao governador e capitdo-general que lhe
concedesse licenga para que pudesse deixar sua ocupa¢dao na igreja em Piedade por um
periodo de tempo curto, porque ele iria “com a [in]tencdo de voltar logo ao depois de convale-
/ cido”. Essa licenga juntamente a outros favores “e mais honras” que tanto o Frei Carlos da
Conceigdo, como seu cunhado Antonio de Barros Leite tinham recebido do governador,
segundo o religioso, seriam retribuidas com oracgdes.

A mencdo a Antonio de Barros Leite possivelmente cumpre o papel de evocar uma
autoridade na comunica¢cdo com outra autoridade. Isso porque, em finais de 1724 e inicio de
1725, hda um requerimento no qual esse sujeito aparece como capitao residente no Rio de
Janeiro, solicitando permanéncia no oficio de tabelido de notas*’°. Dez anos depois, em 1734,
o0 mesmo Antonio ocupou cargo de sargento-mor da Fortaleza de Vergalhdao da Barra do Rio
de Janeiro*’! e, quatro anos mais tarde, em 1738 estd registrado seu falecimento®’2. Essas
consideragdes permitem inferir a inser¢ao do Frei Carlos da Conceigao dentro de uma rede de
autoridades formada, para além de seus servicos no meio da religido, pelo casamento de sua
irma. Citar seu cunhado capitdo em uma correspondéncia com o governador, portanto, lhe
pareceu pertinente em sua argumentacdo sobre os problemas que vinha enfrentando, para

contextualiza-lo dentro de um grupo hierarquicamente bem posicionado que merecia amparo

469 SANTOS, Georgina Silva. A arte de sangrar na Lisboa do Antigo Regime. Tempo, v. 10, n. 19, p. 4360, jul. 2005.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/51413-77042005000200004. Acesso em: 08 abr. 2025. p. 45.

470 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1).

471 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1).

472 AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1).



https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004

181

devido a servigos previamente prestados. O mesmo pode ser dito a respeito da mencdo ao
Reverendo Cabido, uma autoridade do clero secular que de alguma maneira “atestava” o que
o Frei Carlos solicitava.

O oficio remetido pelo Frei Carlos da Conceicdo em junho de 1723 é um dos
documentos analisados no presente trabalho que permite identificar a circulacdo dos
religiosos bem como a inser¢do destes em redes de sociabilidade que envolviam outros
religiosos, eclesiasticos e autoridades do governo temporal. Percebe-se relagdes construidas
entre sujeitos de Piedade, Pindamonhangaba, Guaratinguetd e também do Rio de Janeiro.

Ainda, ao contrdrio da “rivalidade” atribuida muitas vezes a relagao entre clero regular
e clero secular, o caso aqui analisado aponta para uma certa cumplicidade entre seus
membros. Apesar das criticas tecidas ao Padre Manuel Velho de Goes pelo Frei Carlos, que
indicava que o eclesiastico estava influenciado por um sujeito “perturbador”, as rela¢des do
Frei ndo pareciam marcadas pela rivalidade entre seculares e regulares nem mesmo entre
diferentes ordens religiosas.

Lembra-se que o dito religioso recebera provisdao do Cabido para ser Vigdrio, bem como
autorizacdo para ausentar-se por motivo de saude. Isto €, um carmelita que ministrava os
oficios divinos na freguesia, ndo estando circunscrito ao espago de um convento, por exemplo,
sugeria que um franciscano o substituisse em sua auséncia. Ou seja, em se tratando de uma
freguesia que enfrentava uma série de dificuldades relacionadas a pobreza, a falta de
autoridades disponiveis, a vadiagem e a violéncia, ao menos na perspectiva do Frei Carlos, o
importante era que alguma assisténcia religiosa existisse. Para o religioso, ndo importava se
tal assisténcia se fosse realizada pelo clero regular ou secular, ou por frades atuando como
eclesiasticos. Para consegui-la, o religioso recorria as autoridades disponiveis em sua rede.

Teria o Frei Carlos da Conceicdo recebido a licenca do governador para ir ao Rio de
Janeiro tratar de sua saude? Teria ele ido sem licenca? Se o religioso chegou a ir ao Rio de
Janeiro, teria ele retornado a Piedade depois? A presente pesquisa ndao teve acesso a
documentos que pudessem responder a essas perguntas. Contudo, sabe-se que em 1743 ele
esteve na cidade do Rio de Janeiro, com uma postura mais semelhante a de um “cabeca de
motim” que a de um “religioso exemplar”. O Frei Carlos da Concei¢do esteve envolvido em
uma sublevacdo de religiosos um tanto conhecida no Convento de Nossa Senhora do Carmo

do Rio de Janeiro, como um dos sujeitos que atuou contra o Provincial eleito, o Frei Francisco



182

das Chagas*’3. Sobre esse caso, ja analisado por Leandro Ferreira Lima da Silva, tem-se algumas
consideragoes.

A sublevagdo ocorrida em fevereiro de 1743 contra o recém-eleito Provincial, Frei
Francisco das Chagas, decorreu da insatisfacdao dos carmelitas da Provincia do Rio de Janeiro
com suas agles reguladoras iniciadas meses antes, conforme analisou Silva. Como visto
anteriormente, as prerrogativas de um Provincial envolviam visitar os espagos carmelitas e
comunicar aos governadores das capitanias do sul sobre suas situacdes econdmicas, e sobre a
quantidade e o procedimento dos religiosos de cada um. A eleicao de um Provincial, portanto,
reunia os carmelitas dos mais variados conventos da Provincia do Rio de Janeiro — que
contemplava conventos S3o Paulo, Santos, Angra dos Reis, Santa Anna das Cruzes (Mogi das
Cruzes) e Vitéria — para definirem o Provincial que se ocuparia de visita-los e prestar contas
sobre o andamento dos oficios e a qualidade dos religiosos. Em um periodo, como se viu a
seguir, de alguma vigilancia para com as ordens religiosas no império portugués, o posto de
Provincial era de importancia consideravel.

Apesar de eleito, o Frei Francisco das Chagas nao agradou a todos os frades, dentre os

guais estava o Frei Carlos da Conceicdo. Conforme analisou Leandro Silva,

Aproveitando- se da auséncia do superior da casa capitular durante sua visita aos
demais conventos da provincia, os conjurados ndo demoraram a angariar o apoio de
leigos da cidade e a encarcerar confrades contrarios ao movimento como modo de
amedrontar e suprimir oposi¢cdes*’%.

Ao tomar conhecimento da sublevacgao, o Frei Francisco das Chagas retornou ao Rio de
Janeiro, onde foi surpreendido pelos frades e demais simpatizantes da causa da sublevacao,
gue o prenderam nos carceres do convento a mando de um dos lideres da revolta, o Frei José
de Santana, um dos lideres dos rebeldes. Segundo analisou Silva, no dia seguinte a prisao do

Frei Francisco, os conjurados elegeram como novo presidente Provincial o Frei Felipe da Madre

473 0s documentos relativos & sublevacdo disponibilizados pelo Projeto Resgate s3o: AHU_ACL_CU_017, Cx.
36\Doc. 3757 (1); AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1); AHU_ACL_CU_017, Cx. 122\Doc. 9884,
AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747.

474 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sao Paulo, 2013. p. 80 e 81.



183

de Deus, que governou durante os 63 dias*’> enquanto o Frei eleito anteriormente estava
preso nos carceres do convento*’®,

Conforme Leandro Silva, varias autoridades da capitania do Rio de Janeiro, entre as
guais o governador Gomes Freire de Andrade e o Bispo D. Frei Jodo da Cruz mobilizaram-se
em suas respectivas instancias para “serenar os animos” decorrentes da sublevacdo. Segundo
o0 autor, tanto o governador como o bispo “demonstravam-se favoraveis ao provincial, como
fica patente pelas cartas que cada um enviou ao rei [...] nas quais diziam ser fr. Francisco das
Chagas religioso zeloso e de honestos costumes”#’’. Nesse sentido, o caso foi reportado ao
Conselho Ultramarino por essas autoridades e também pelo préprio Frei Francisco, solicitando
a punicdo severa dos religiosos pela sua desobediéncia. O religioso e as autoridades foram
ouvidos e o procurador da coroa notou o escandalo e a gravidade do comportamento dos

frades. Segundo Silva,

Ao sugerir as medidas punitivas necessdrias, fundamentara o direito de a¢do do rei,
ndo apenas por ser “propria da Coroa” a prote¢do das ordens religiosas, mas “pelo
alto poder e para governo do Reino pela desobediéncia que estes religiosos
cometeram as justicas de Vossa Majestade em caso em que eram competentes”, com
0 que concordavam — e ratificavam — os conselheiros ultramarinos. A infringéncia de
uma sentenga emanada de um tribunal régio ndo deixou, portanto, de ser percebida
pelos oficiais metropolitanos e, em sua visdo, os responsaveis por aquela
movimentagdo deveriam ser punidos para ndao permitir que seu “mau exemplo” fosse
seguido em lugares tdo distantes, servindo de exemplo aos demais regulares, como
ndo registraram os conselheiros. Assim, se o rei era configurado no parecer daqueles
oficiais como o protetor das ordens religiosas — o que, alids, ndo configurava qualquer
novidade —, os mesmos ndo deixaram de fundar seu direito de do rei agir em pontos
da disciplina regular dentro dos muros do Convento do Carmo do Rio por seus
direitos majestaticos — embora sob a justificativa da infringéncia da Justica
temporal®’é.

Conforme aponta o autor, as tentativas de auxilio perante o reino ndo obtiveram
sucessos, fazendo com que o Frei Francisco das Chagas recorresse ao Juizo Eclesiastico e ao
Juizo da Coroa. Por meio deste ultimo, o Provincial deposto obteve sentenca favoravel a sua
liberdade e a recondugao do provincialato. A questao com os frades sublevados ndo parou por
ai. Eles foram notificados, segundo analisou o autor, mas recusaram-se a cumprir a decisdo

judicial; reuniram-se na noite anterior a soltura do Frei Francisco para colocar em votac¢do o

475 H4 uma discrepancia entre os relatos. Um diz que o Frei Francisco ficou preso por 63 dias, e o outro por 17
meses.

476 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sdo Paulo, 2013. p. 81.

477 Ibidem. p. 81.

478 Ibidem. p. 70 e 71.



184

seu assassinato, o que nao foi levado a diante pela discordancia de um dos religiosos. Com
esses acontecimentos, o “ouvidor geral do crime, Jodo Alvares Simdes, solicitou auxilio militar
ao mestre de campo Matias Coelho de Souza, governador interino da capitania durante a
estada de Gomes Freire em Minas”4’°. Para combaterem as forcas militares, os religiosos
trancaram as portas do convento, pegaram em armas e armaram seus servos e escravizados
com paus e pedras*°,

Os frades contrdrios ao governo do Frei Francisco das Chagas, e “recusaram-se
veementemente a prestar-lhe obediéncia — apesar de o superior alegar em correspondéncias

enviadas a metropole ter oferecido o perddao mediante a retratacao dos rebelados”. Segundo

a documentagao analisada por Silva,

19 desses religiosos sairam do Convento do Carmo em procissdo pelas ruas da cidade
rumo Convento franciscano de Santo Antdnio, onde buscaram e encontraram
reflagio. Diversos foram os destinos destes religiosos: alguns partiram —sem a devida
licenca do superior — da casa capucha diretamente para Lisboa; os demais, por sua
vez, aos poucos foram retornando ao Carmo, onde foram aceitos pelo provincial
reabilitado. Dentre estes, no entanto, houve aqueles que igualmente apostataram,
fugindo e cruzando o Atlantico rumo a corte®,

No ano seguinte a sublevacdo dos religiosos, D. Jodo V respondeu ao Frei Francisco das
Chagas ordenando o prosseguimento das emendas dos religiosos, para que os culpados pela
rebelido fossem punidos. Inclusive, ordenou ao governador do Rio de Janeiro que fornecesse
o auxilio militar necessario para tal, bem como procedesse a prisdao dos leigos envolvidos na
rebeliZo*®2. Em novembro de 1744, iniciou-se o processo de julgamento dos envolvidos. As
sentencas proferidas contra 14 lideres da sublevacdo foram remetidas a corte e as penas eram
variadas: degredos de seis a dez anos; proibicdo de retorno ao convento do Rio de Janeiro;
jejuns de pdo e agua; uso de escapuldrios de linguas e mordaca; privacdo de voz;
encarceramentos de um a dois anos; inabilitacdo por oito anos, para o caso de novigos
envolvidos; e excomunhdes. Essas penas variavam de acordo com a participacdo de cada
religioso ou leigo no ocorrido.

Contudo, é interessante o apontamento que fez Leandro Silva de que, em alguns casos

“sob o pretexto de escassez de religiosos — ‘o que seria castigar mais a religido inocente do que

473 SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade de Sao Paulo,
Sdo Paulo, 2013. p. 81 e 82.

480 Ibidem. p. 82 e 83.

481 Ibidem. p. 82 e 83.

482 Ibjdem. p. 83 e 84.



185

o réu, que esta justamente culpado’ —, as sentencas de encarceramento foram substituidas por
degredo para conventos da capitania de S3o Paulo”4%3, Nesse sentido, observou-se que alguns
dos religiosos foram enviados para cumprir pena em nos conventos de Sdo Paulo, de Santos,
de Mogi das Cruzes e no Hospicio de Itu®*,

Segundo o autor, ndo foram comutadas as penas de prisdo por apostasia dos religiosos
julgados. No caso destes, a lei carmelitana previa 22 dias de carcere acrescidos do tempo em
gue ficaram ausentes dos claustros. Ja as excomunhdes, conforme explica Silva, poderiam ser
anuladas mediante humilde pedido de perddo*®>. Em alguns dos documentos relativos a
rebelido disponibilizados no Projeto Resgate e analisados por Leandro Ferreira Lima da Silva,
o nome do Frei Carlos da Conceicdo é geralmente um dos primeiros a ser citados, contudo,
nos documentos referentes as sentencgas, seu nome nao aparece. Isso leva a hipétese de que
o Frei Carlos fugiu apds a rebelido e ndo regressou a Provincia do Carmo do Rio de Janeiro, ou
que veio a falecer. A hipdtese da fuga se sustenta pelo trecho da informacdo do governador
do Rio de Janeiro sobre a prisdo dos religiosos que diz: “Alguns dos religiosos complices / na
referida conjuracdo se refugiardo; / quando se me peca auxilio para serem / presos o darei na
forma desta Real or- / dem”.48¢

A analise de Leandro Ferreira Lima da Silva sobre a sublevacdo de 1743 no convento de
Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro é a de que ela deve ser entendida como um conflito
entre facgOes claustrais mascarada de insatisfacdo com as medidas disciplinares do Provincial
Frei Francisco das Chagas. Isso dialoga com os argumentos da dissertacdao do autor que
investigam grupos antagbnicos de frades da provincia do Rio de Janeiro cujas disputas
marcaram a segunda metade do século XVIII: os “filhos de fora”, religiosos vindos do reino; e
os “filhos de dentro”, religiosos nascidos na coldnia.

Apesar de ndo trazerem informacgdes sobre as origens de todos os religiosos envolvidos
na sublevacdo, os documentos que o autor analisou permitem conhecer as intencdes dos
envolvidos. Contudo, acessa-se muito mais as intenc¢des dos favoraveis a rebelido que dos

aliados do Frei Francisco, os quais envolviam as autoridades da capitania e o ex-Provincial Frei

483 Ibjdem. p. 84 e 85.

48 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747. Folhas 7 a 15.

485 S|LVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sdo Paulo, 2013. p. 84 e 85.

48 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12749. Folha 4.



186

Marcelino da Encarnacdo (1739-1742). Nesse sentido, o autor reitera que a rebelido dos freis
carmelitas ndo foi de carater generalizado entre todos da comunidade carmelitana®’. Entra-
se em acordo com o posicionamento de Silva de que o caso aqui apresentado permite observar
uma afronta direta dos rebeldes as autoridades e a justica régia, o que para a presente
pesquisa merece destaque.

Os casos aqui analisados em conjunto ajudam a pensar na heterogeneidade das
categorias “religiosos” e “clero regular”. Um mesmo religioso realizou, em momentos
diferentes de sua trajetdria, acdes que poderiam ser consideradas de “desobediéncia” pela
sua prépria visdo de mundo*®8. Separadas por 20 anos, essas a¢des ora de dentincia dos grupos
armados que perturbavam a paz da freguesia, ora de sublevacdo ou conjuragdo contra um
superior de dentro da Provincia carmelita mostram o Frei Carlos da Concei¢do como um sujeito
histérico volatil as circunstancias.

Nesse sentido, destacam-se algumas circunstancias descritas no oficio remetido pelo
Frei Carlos em 1723: o cotidiano de uma freguesia marcada pela circulagio momentanea de
sujeitos, pela auséncia de autoridades administrativas mais acessiveis, na qual o Unico
responsdvel pelos oficios divinos era o préprio religioso carmelita que se via doente e
precisando se ausentar da pardquia. Diante disso, o religioso construiu sua correspondéncia
em torno da necessidade de mais autoridades administrativas e religiosas atuando para a
realizagdo da justica na Freguesia de Nossa Senhora da Piedade. Para isso, o Frei inclusive
mencionou alguns nomes de “homens bons” que conhecia e que julgava como honrosos para
preencher determinados cargos.

Em contrapartida, anos depois, o mesmo Frei Carlos da Concei¢cdo foi citado em
processo criminal de uma reconhecida sublevacdo de carmelitas da Provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro como um dos principais “rebeldes”. Sua atuagdo nao foi
tdo detalhada nas certiddes, consultas e informagbes consultadas quanto a atuacdo dos
demais frades envolvidos, mas supde-se um forte envolvimento na prisdo, nas injurias e na

violéncia coletiva contra o recém-eleito Provincial Frei Francisco das Chagas.

487S|LVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo,
Sdo Paulo, 2013. p. 85.

488 |sso considerando uma ideia macro de “desobediéncia” as regras de sua propria ordem religiosa e de
rompimento com os comportamentos esperados de um frade dentro da sociedade colonial.



187

Salienta-se que a presente pesquisa ndo teve acesso a outros documentos que
permitissem tracar detalhadamente a vida do Frei Carlos entre 1723 e 1743, nem mesmo 0s
ocorridos apds as sentencas dos seus pares “rebeldes”. Permite-se observar a permanéncia do
Frei na ordem carmelita e sua circulagdao entre espagos religiosos, algo que, como visto nos
demais casos aqui analisados, era bastante comum. Inclusive, observa-se essa caracteristica
na atuagdao do Provincial Francisco das Chagas, o qual visitou uma série de conventos da
Provincia do Rio de Janeiro e relatou suas respectivas situa¢cdes ao governador do Rio de
Janeiro na década de 1740, atribuicdo que nao agradou a todos os religiosos, como visto.

Dentre os aspectos que esses dois casos analisados permitem destacar a respeito da
relacdo entre religiosos e governadores, mesmo separados temporalmente em vinte anos,
destaca-se o entendimento de ambos os grupos sobre suas atribuicdes. A correspondéncia do
Frei Carlos da Conceicdo ao Rodrigo César de Menezes é repleta de indicios do que o Frei Carlos
esperava das autoridades politicas ao seu redor, sobretudo de Guaratinguetd. Ainda, o
religioso deixou evidente sua visdo politica de que se a freguesia da Piedade tivesse mais
autonomia na realiza¢ao da justica, haveria maior controle sobre os grupos de ex-soldados
“perturbadores”. Por sua vez, na situacdo em que o Frei Carlos agiu como “rebelde” contra o
Provincial Frei Francisco das Chagas, esse ultimo recorreu a todas as autoridades politicas
disponiveis, do clero regular e secular, da colénia e do reino, incluindo o governador do Rio de
Janeiro, Gomes Freire de Andrade e o rei D. Jodo V. Todos esses interviram ao seu favor perante
a justica.

Dessa forma, aponta-se posicionamentos distintos perante um dever de “obediéncia”
legado aos frades que, apesar de opostos, confirmam o entendimento comum com relagdo
aqueles sujeitos do que se esperava por “ordem”. Enquanto denunciava os ex-soldados do Rio
de Janeiro por a¢des de desobediéncia as normas e por uma série de desvios de conduta
facilitados pela falta de autoridades coloniais, o Frei Carlos posicionava-se como intermedidrio
para a realizacdo da justica junto ao governador. Em contrapartida, ele se assemelhava aos
sujeitos que havia condenado vinte anos antes quando se uniu a outros frades carmelitas,
seculares e leigos para depor o recém-eleito Provincial por discordar de suas acdes de “fazer
obedecer”. O conceito de obediéncia nesse meio colonial ndo muda, embora a acdo dos

sujeitos com relacdo a ela seja diferente, para ndo dizer contraria.



188

3.4. Apostasia e escandalo

Em julho de 1722, o Frei Francisco da Purificagdo, religioso na Provincia de Nossa
Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, e atuante principalmente em conventos da capitania de
S3ao Paulo e suas fazendas, remeteu ao governador e capitdo-general um oficio no qual
informava sobre a fuga de um outro religioso*®°. Na ocasido, o Frei Matheus havia fugido, além
de ter sido cimplice na prisdo de um indigena carijé em um momento em que o Frei Francisco
ainda ndo era o Provincial. Quando o religioso passou a exercer o provincialato, conseguiu
encontrar o Frei que havia fugido e auxiliado na devassa feita a respeito. Portanto, um dos
objetivos da comunicagdo do Frei Francisco era apontar algumas de suas realizagdes mais
recentes. Diferentemente de outros casos analisados nesta dissertacao, foi possivel identificar
mais informacdes sobre a trajetéria e atuacdo do religioso Frei Francisco, a partir dos
documentos produzidos por ele e também que 0 mencionavam em outras ocasides*®°.

Foram trés os conjuntos documentais que permitiram entender o Frei Francisco Pais da
Purificacdo como um sujeito histérico com complexidade. O primeiro desses foi uma peticdo*??
do Padre Ignacio Lopes, secular, enumerando uma série de queixas contra o Frei Francisco,
dentre elas: que ele tinha amizade ilicita e escandalosa com mulher; que entrava e saia do
convento por uma janela que ja havia sido fechada; que ele intentara matar o Frei responsavel
pelo fechamento da janela; que ele teria acoitado violentamente um “bastardo” no convento;
gue organizava um esquema de desvio de ouro das minas, enviando escravizados, cavalos,
mantimentos e frades frequentemente as minas, deixando os conventos e fazendas
desatendidos e também ndo pagando os quintos; e que com o ouro extraviado, enviava
dinheiro a Roma e conseguia poderes para com seus pares religiosos, concedendo Prelados a
eles e tornando-se poderoso e absoluto, impedindo que os demais religiosos tivessem voz
ativa contra a opressao que sofriam.

O documento seguinte foi uma carta*®?> do ouvidor da comarca de S3o Paulo, Manuel
de Melo Godinho Manso, para D. Jodo V, discutindo cada uma das acusac¢des do Padre Indcio
contra o Frei Francisco, e indicando quais eram falsas e quais eram verdadeiras. Para o ouvidor

da comarca, o Frei Francisco Pais da Purificacdo ndo tinha culpa em nenhuma dessas

489 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15.

4% BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.
Doc. 13. p. 21; BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40. p. 55.

41 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067.

492 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).



189

acusacoes, feitas a eles por seus rivais, algo que foi explorado adiante. Apesar da grande
ilegibilidade do documento, a sua descricdo na ficha catalografica possibilitou que fosse
realizada uma discussdo sobre seu conteldo, a qual permitiu contrapor realidades na qual um
mesmo religioso esteve como autoridade responsavel e na outra, como frade condendvel.

O dltimo documento foi o parecer®®® do Conselho Ultramarino a respeito do
requerimento feito pelo Frei Francisco Pais da Purificagdo solicitando liberdade do exilio que
cumpria na llha Grande, para onde foi enviado por volta de 1729. O conjunto documental que
compde o parecer contempla o requerimento do Frei, o pedido do procurador da Coroa por
uma comprovacao de que ele havia sido exilado por ordem régia; o trecho da ordem régia que
encomendou a expulsdo do Frei, possivelmente falsificada por seus rivais e com algum dos
elementos acusatérios previamente assinalados pelo Padre Indcio; e o despacho,
encomendando que o Frei fosse restituido de sua religido e que seu exilio acabasse. Sdo
documentos de 1733, portanto, dez anos apds os demais, que sinalizam inclusive a idade
avancada de oitenta anos do Frei Francisco em exilio.

A andlise desse caso e do questionamento da reputacdo do Frei Francisco Pais da
Purificacdo seguiu procedimento semelhante aos demais casos. Primeiramente, foram
apresentados os principais sujeitos envolvidos na trama e em seguida discutidas as agles e
seus significados. Nao foi feita uma apresentacdao dos espagos onde ocorreu o caso, porque

494 Para

trata-se da mesma Provincia do Carmo do Rio de Janeiro ja abordada anteriormente
além de complexificar a categoria “religiosos” a partir da andlise da trajetdria e das rivalidades
do Frei Francisco Pais da Purificacdo, discutiu-se o papel de autoridades politicas e também

eclesiasticas nas situagdes descritas.

3.4.1. Sujeitos

O Frei Francisco Pais da Purificacao foi subprior do convento da cidade de S3o Paulo e
apos julho de 1722, passou a atuar como Provincial de Nossa Senhora do Carmo do Rio de
Janeiro, o que explica sua circulacdo por outros espagos carmelitas.

Para além do oficio acima descrito a respeito da fuga do Frei Matheus, o Frei Francisco

Pais da Purificacdo também aparece como remetente de uma resposta®®>, em setembro de

493 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653.
494 Ver capitulo 3, subsecdo “3.3. Desaforos e conspira¢do”.
495 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 11. p. 19.



190

1722, alegando ter recebido carta do governador e capitdo-general —a qual ndo se teve acesso
—com determinagdes do rei D. Jodo V sobre titulos de propriedades dos carmelitas e sobre ter
pedido logo que os priores dos conventos de Santos e de Mogi mandassem os titulos das
propriedades desses ditos conventos. A distancia entre os conventos era um desafio na
perspectiva do Frei para se cumprir a brevidade esperada para a devolutiva com as
informagdes sobre os titulos de propriedades.

Essa comunicacdo especifica permite observar os governadores e capitdes-generais
como intermedidrios entre as ordens da monarquia portuguesa e as agdes desenvolvidas
perante os territorios e perante as posses dos religiosos das ordens religiosas, no caso a
carmelita. Ainda, permite refletir sobre a impossibilidade, na maioria das vezes, das ordens
serem obedecidas de imediato e em conformidade impecavel com o que foi pedido devido,
entre outros aspectos, as distancias percorridas e a quantidade de intermedidrios envolvidos.

Sobre o Frei Matheus, que fugira da administracdao ou fazenda carmelita e que era
cumplice da prisdao de um indigena da administracao, sabe-se pouquissimo. Isso porque o Frei
Francisco da Purificagdo ndo informou no oficio ao governador o sobrenome do Frei Matheus.
Ha, contudo, um Frei Matheus Leite citado na carta remetida pelo ouvidor da comarca de Sao
Paulo ao rei D. Jodo V acima mencionada. Explora-se, portanto, a possibilidade de se tratar do
mesmo religioso justamente pelo que, segundo a descricdo catalografica e o pouco que se lé

do documento:

Quando um bastardo foi agcoitado no convento da cidade, era provincial o padre Frei
Mateus Leite que, chamado ao Reino, fugiu para Cuiaba. Nessa altura encontrava-se
Frei Francisco Pais no Rio de Janeiro®®.

Supondo ser o mesmo Frei Matheus, segundo consta na carta do ouvidor, ele teria sido
Provincial antes do Frei Francisco Pais da Purificacdo. Seguindo essa hipdtese, ele fora
responsavel pelos castigos aplicados sem razdo ao indigena, e ndo o Frei Francisco, como
acusou o Padre Inacio Lopes. Ainda, esse Frei Matheus pode ter sido chamado para retornar
ao Reino e na ocasido, fugido para as minas do Cuiab3, informacdo coincidente entre os dois
oficios. Seria o “bastardo” acoitado no convento de S3o Paulo o mesmo indigena “carijé” do
oficio anterior? Poderia ter sido ele preso — tendo como cumplice da prisdo o Frei Matheus —
e depois acoitado pelo religioso? Com os materiais disponiveis para a andlise, é dificil

confirmar, mas ndo seria impossivel que se tratasse do mesmo sujeito.

4% AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).



191

Segundo John Monteiro, o termo “carijo” passou a ser adotado na regido paulista ainda
no século XVII para designar de forma generalizante povos guarani, reduzindo-os
estrategicamente a algo genérico e padronizado. Ja no século XVIII, o termo deixou de ter a
conotag¢do guarani e passou a significar a ideia de um indigena subordinado ou administrado.

O autor sintetiza:

Em suma, o enquadramento da populagdo cativa numa categoria étnica padronizava
representava muito mais do que uma politica expressa da camada senhorial ou um
simples exercicio semantico; tratava-se, antes, de todo um processo histérico
envolvendo a transformac3o de indios em escravos®®’.

Semelhante ocorre com o termo “bastardo” também utilizado na documentacdo. No
século XVII, segundo explica o autor, os colonos utilizavam de forma recorrente “mameluco” e
“bastardo” para descreverem populagdes e sujeitos com ascendéncia indigena. Ja no século
seguinte, o primeiro termo caiu em desuso, conforme pontou Monteiro, enquanto o segundo
passou a designar, novamente de forma genérica®®®, qualquer um com ascendéncia indigena.

A trajetdria do Frei Francisco Pais da Purificacdo parece ter sido marcada por uma
rivalidade importante com o padre secular Ignacio Lopes, o qual peticionou contra ele ao rei.
Infelizmente, ndo foi possivel identificar mais informac¢des sobre Ignacio Lopes. Contudo,
pontua-se que as acusagoes contra o Frei Francisco reverberaram por anos na Provincia de
Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, como pode ser visto em um oficio do Bispo do Rio
de Janeiro ao secretdrio da marinha e ultramar, Francisco Xavier Mendonca Furtado de 1766,
na qual ele faz uma lista dos Provinciais carmelitas eleitos desde 1720, com algumas descri¢des

para cada um. A respeito do Frei Francisco Pais, o Bispo disse o seguinte:

Eregindo-se porem em Provincia por diligencias de / Frei Francisco Pais da
Purificacdo, que com o dinheiro extrahido em / negociagdes, tanto para as Minas,
para onde mandava religio- / sos seus depois dos efeitos, como para outras partes
deste Bra- / sil, soube merecer o agrado dos religiosos de Roma, on- / de tudo
sempre, principiou com ela a parcialidade / e relaxa¢do. / Foi eleito em primeiro
Provincial o mesmo Frei Francisco / Pais da Purificacdo, que ja tinha servido duas
vezes de Vigario / Provincial, e logo cuidou em perpetuar-se no go- / verno por meio
da prepoténcia, e parcialidade. J4[?] em- / tdo se viu enriquecerem os Prelados com
a substancia dos / subditos, e das Fazendas da Religido: ja entdo se criou de esta- /
belecer-se o Provincialato em sucessdo, chamando-se para / ele aos Irm3os,
parentes, parciais, amigos, como /se viu / na seguinte eleicdo, em que sahiu eleito
Provincial Frei Marcelino da / Encarnacio, irm3o do mesmo Pais, religioso de poucos
an- / nos, e sem prudéncia mas ja com toda a malicia necessaria / para derrubar seu

47 MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3o Paulo. 22Ed.S30 Paulo:
Companbhia das Letras, 2022 [1994]. p. 204 e 205.

498 Nesta dissertacdo, optou-se por escrever os termos “carijé” e “bastardo” sempre entre aspas. Dessa maneira,
explicita-se a forma como os indigenas foram descritos na documentagao, isto é, geralmente sem indicativos dos
seus povos de origem ou mesmo seus nomes.



192

Irm3o, e pertender segurar-se no trono, / como conseguiu até ser segunda vez eleito
no anno de 1739, sendo Provinciais em todo este decurso de tempo sujeitos tdo /
subordinados a sua disposi¢ao, que nenhuma patente de ordens ou de muda se fazia
sem a sua aprovacao®®.

A questdo do exilio que sofreu o religioso ndao foi sequer mencionada, dando a
entender que o Frei Francisco e seu irmao Frei Marcelino tivessem ficado de forma ininterrupta
no provincialato, prosseguindo inclusive com as negociacdes supostamente ilicitas entre as
Minas, Roma e com o suborno aos demais carmelitas da Provincia. Evidentemente, o contexto
da narrativa do Bispo a respeito da Provincia carmelita na década de 1760 é bastante diferente
do contexto de governo do Frei Francisco, na década de 1720. As ordens religiosas
estabelecidas em vdrias partes do império portugués passavam por crescentes criticas tanto
por parte do poder eclesidstico secular, como do poder régio em suas variadas instancias.
Inclusive, a ideia de usurpac¢dao do poder e das riquezas por parte das ordens regulares foi
elemento central nos discursos contrdrios a elas, e que, embora existentes ja no inicio do
século XVIII, ganharam muita forca nas décadas finais°®,

Por outro lado, dentre os sujeitos que negaram ou minimamente duvidaram de grande
parte das acusacgOes feitas ao Frei Francisco Pais da Purificacdo ainda no inicio de seu
provincialato, estavam duas autoridades: o ouvidor da comarca de Sdo Paulo, Manuel de Melo
Godinho Manso; e D. Pedro de Almeida, Conde de Assumar. Cabe apresenta-los
brevemente®!. Dez anos mais tarde, Fernando Leite Lobos, o ouvidor do Rio de Janeiro,

também foi convidado a dar seu parecer sobre a situacao, e defendeu o Frei Francisco.

499 AHU_ACL_CU_017, Cx. 79\Doc. 7124 (1). Folhas 1 e 2.

500 N3o compreende o escopo da presente pesquisa detalhar o teor das politicas e discursos contrarios as ordens
religiosas nos anos finais do século XVIIl. Como a Companhia de Jesus foi a mais afetada, a bibliografia tende-se
a concentrar nos discursos e praticas antijesuiticos e em sua expulsdo, acabando tangenciar esses efeitos para
outras ordens. Ver: ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Trés Documentos Relacionados a Extin¢cdo da
Companhia de Jesus. In: KARNAL, Leandro; NETO, José Alves de Freitas. (Orgs.). A escrita da memodria:
interpretagdes e andlises documentais. 1a ed. S3o Paulo: Instituto Cultural Banco Santos, 2004. pp. 224-253.;
MAXELL, Kenneth. O Marqués de Pombal. Lisboa: Editorial Presencga, 2001. p. 37 e 38 e em: FALCON, Francisco
Calazans. Pombal e o Brasil. In: TENGARRINHA, José (org.) Historia de Portugal. S3o Paulo: UNESP, 2000. pp.149-
166.; AMANTINO, Marcia Sueli. Quando a igreja e a coroa se uniram para julgar a Companhia de Jesus: a reforma
de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS: Revista do Programa de Pds-Graduagdo em Direito da UFC,
Fortaleza, V. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019. Disponivel em:
http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025.

501 Dez anos mais tarde, Fernando Leite Lobos, o ouvidor do Rio de Janeiro, também foi convidado a dar seu
parecer sobre a situagdo, e defendeu o Frei Francisco. Contudo, ndo foram encontradas mais informagdes sobre
ele. Optou-se por apresentar somente Manuel de Melo Godinho Manso; e D. Pedro de Almeida, Conde de
Assumar.



http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893

193

Segundo Jonas Pegoraro, que estudou a atuacdo e as estratégias dos ouvidores régios
da comarca de S3ao Paulo, Godinho Manso teve formagdao em direito, seguida de passagem
pelos cargos de juiz de fora de Estremoz e de ouvidor de Braga, antes de vir a tornar-se ouvidor
régio na ouvidoria de S3o Paulo entre 1721 e 1725, depois, ele foi desembargador da Relagdo
do Porto>®2. J4 o Pedro de Almeida, 32 Conde de Assumar, segundo biografia feita por Marcos
Aurélio Pereira, foi nomeado governador da entdo chamada Capitania de Sao Paulo e Minas
do Ouro entre 1717 e 1721. O conde vinha de uma familia nobre, com histérico em
participagdao em guerras em favor da monarquia portuguesa. Ainda, no governo das Minas, D.
Pedro “usou as estratégias e experiéncia militar na tentativa de manter a ordem e a obediéncia
dos vassalos das terras mineiras”>%. O Conde de Assumar “mantinha contato com a corte,
recebendo noticias e trocando informacdes administrativas com alguns membros”, embora no
seu espaco de governo sofresse forte oposicdo por parte de da elite local. Apés a sublevacao
de 1720 em Vila Rica, o conde sofreu degredo e ostracismo politico, ficando até 1733 sem
nenhum cargo politico e afastado da comunicac¢3o oficial com a corte%*,

Como, apesar de inserido numa rede pautada na troca de favores com pessoas de
grande poder politico, o D. Pedro de Almeida viu-se ostracizado nos anos finais de seu

governo? Segundo Marcos Aurélio Pereira,

Em Minas, Assumar ndo governou com as redes, mas contra elas. Oriundo de uma
rede governativa com base no processo de recrutamento dos governantes no seio da
nobreza, o jovem governador, informado dos conflitos que dividiam os habitantes da
extensa capitania, almejava por um fim as divisOes entre paulistas e reindis, seguindo
as diretrizes da Coroa. Para Adriana Romeiro, o Conde introduziu transformacgées na
administragcdo que resultaram no fim da supremacia que a guerra dos emboabas
concedeu aos reindis. 123 Acredita-se que a forma empregada para isso ndo tenha
sido a forca ou truculéncia, o uso do aparato militar s6 foi empregado nos momentos
de conflito. Sua estratégia foi minar as redes clientelares dos poderosos na
governanca local para fortalecer sua autoridade de representante do rei. [...]
Lembremos, que mesmo alguns ricos e poderosos que receberam o governador e
estiveram por algum momento indiretamente envolvidos em negdcios que passavam
pela figura do Conde ou de algum de seus procuradores, na ocasido do levante de
1720 nao se colocaram a favor dele. D. Pedro de Almeida lutava contra as redes de
Pascoal da Silva Guimaraes, Manuel Mosqueira da Rosa e Sebastido da Veiga Cabral.
O primeiro, um rico fazendeiro, o segundo, ex-ouvidor e o ultimo, um ex-governador

502 pPEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo servigo real: acdes de ouvidores régios nas comarcas de S3o Paulo e de
Paranagua (primeira metade do século XVIIl). 2015. Tese (Doutorado em Histéria) — Setor de Ciéncias Humanas,
Universidade Federal do Parana. Curitiba, 2015. p. 86 e 102.

503 PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar no ultramar,
1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia, Universidade Federal
Fluminense. Niterdi, 2009. p. 67.

504 Ibidem. p. 102 e 103.



194

e militar. Além disso, em outras situagdes procurou minar o poder de muitos
poderosos das Minas em vdrias regides>®.

Sabe-se pouco sobre o posicionamento de Pedro de Almeida a respeito dos religiosos
ou dos eclesiasticos na regido de Minas, para explicar porque ele argumentou, mesmo que de
forma pouco incisiva, em favor do Frei Francisco Pais da Purificagdo com relagao a algumas das
gueixas feitas contra ele. Contudo, o D. Pedro de Almeida em seus primeiros anos de governo
ordenou a arrecadagao dos quintos atrasados dos anos de 1715 e 1716, ao que os eclesidsticos
se opuseram, alegando que apenas aquelas pessoas que atuassem na mineragdo deveriam
pagar. Na ocasido, o governador D. Pedro consultou ao Conselho Ultramarino sobre como
proceder, e o dito conselho, a época, “deu razao aos eclesiasticos contra os povos e os acordos
que fizeram, desobrigando os padres de contribuir a soma dos quintos.” Tal parecer nao foi
definitivo, e a questdo constantemente voltava a tona e era ponto de debate e conflito>®.

Dessa forma, foram apresentados alguns dos sujeitos envolvidos direta ou
indiretamente na situacdo protagonizada pelo Frei Francisco Pais da Purificacdo. Cabe analisar
o caso por ele denunciado, mas principalmente, detalhar a ocasido em que ele mesmo foi
acusado pelo secular Padre Ignacio Lopes de uma série de crimes. Em um primeiro momento,
algumas autoridades intercederam em seu favor, porém, seu degredo ocorreu no final da
década de 1720. Foi interessante, também, observar os argumentos em favor de seu retorno
a Provincia de Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro, especificamente ao convento da

cidade de S3o Paulo.

3.4.2. Ag¢les

O primeiro oficio®®’ analisado foi remetido pelo Frei Francisco Pais da Purificacdo em
julho de 1722. No inicio do oficio, como de costume, o religioso reverenciou o seu destinatario,
indicando que o menor aceno da vontade do governador e capitdao-general significava o maior
preceito. Informou o Frei que devia obediéncia ao Rodrigo César de Menezes, por amor,
escraviddo e desejo. Apds as saudacoes, o religioso apontou que incluira no oficio uma ordem
para que o governador se dispusesse do que fosse seu gosto e a desse a quem pudesse.

Passando para a “denuncia”, ele apontou que um Padre Frei Matheus era um dos cumplices

505 1bidem. p. 158.
506 1bidem. p. 242 e 243.
507 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15.



195

na prisdo de um “bastardo carij6” e que havia estado no que ele chamou de “nossa
administracao”. Como esse crime vinha sendo devassado e a devassa remetida ao Conselho,
os frades haviam sido orientados a se recolherem no Rio de Janeiro para se embarcarem.
Segundo explicou o Frei Francisco, nessa ocasido, o Frei Matheus fugiu.

Numa possivel tentativa de mostrar que ndo tinha responsabilidade pelo ocorrido, o
carmelita Frei Francisco Pais da Purificacao informou que a fuga aconteceu em um tempo em
gue ele ndo governava, isto &, ainda ndo era Provincial de Nossa Senhora do Carmo do Rio de
Janeiro. O religioso lamentou a morte dos Provinciais que o antecederam e indicou que por
ocasido do falecimento deles e de ele ser o Dirigente mais idoso, ele tomou posse. A partir
disso, informou que encontrou o dito padre fugido e fez outro padre também embarcar ao Rio
de Janeiro. Quanto a devassa da fuga, o Frei Francisco também alegou té-la remetido, apesar
de ndo ser responsabilidade dele visto que a época do crime ele ndo era Provincial. O tom em
que o religioso argumentou sobre esses acontecimentos era de “lavar as maos”, de explicar

gue ndo tinha tanta responsabilidade a respeito dos ocorridos:

E devassa da fuga deste tambem a remeti, / porem eu n3o estou obrigado a dar
contas de quem me foi e / Vossa Exceléncia obre o que for servido, que eu em tudo

estou para / obedeser-lhe; de minha parte ndo tenho mais repugnancia / que este

receyo®%,

A postura do Frei Francisco Pais da Purificacdao no oficio foi um pouco diferente da dos
demais religiosos remetentes de documentos similares analisados nessa dissertacdo. No geral,
para além das saudagdes e reveréncias iniciais, os frades também se mostravam disponiveis e
responsaveis pelos ocorridos ao seu redor. No caso do Frei Francisco, ele foi enfatico em
demonstrar que fez o possivel com relacdo ao cumprimento das penas contra o padre fugitivo,
apesar de nao se entender como responsavel por todo o tramite. Esse fator permite observar
o respeito a hierarquia vivida por esses frades dentro de suas ordens religiosas, no caso aqui
a carmelita.

A apostasia é dos pontos que o Frei levanta quando trata da “fuga” de um Padre Frei.
No caso anterior, foi visto que a pena para tal crime, entre os carmelitas, era a prisdao pela
mesma quantidade de tempo em que ficara foragido. Ainda, entra em questdo a prisdo do

indigena, da qual foi cimplice o Frei Matheus. A prisao foi tratada no oficio como algo negativo

508 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7. p. 15.



196

pelo Frei Francisco, possivelmente porque ndo havia sido uma prisdo ordenada por algum
superior, ou ndo era do interesse da administragao do convento.

Vé-se um Frei recém intitulado Provincial respondendo por questdes prévias ao seu
governo, exigindo algum auxilio por parte do governador e capitdo-general com rela¢do as
devassas de crimes ocorridos. A esse respeito, as Constituicdes Primeiras do Arcebispado da
Bahia informavam que existiam dois tipos de devassas, as gerais e as especiais. As gerais eram
aquelas nas quais se inquiriam crimes, excessos e pecados para se emendarem e castigarem.
As especiais ocorriam quando se inquiria para além de crimes e delitos graves, mas também
sacrilégios cujo conhecimento pertencia ao foro eclesiastico e/ou ndo se sabia quem cometeu

o crime. Segundo essas regras,

As inquiricdes, ou devagas especiaes sdao quando se inquire especialmente assim
guanto as pessoas, como quanto ao delicto, especificando pessoas certas, e certo
crime. As geraes se podem fazer, quinda que ndo haja infamia, ou indicio contra
pessoa alguma, por quanto se fazem para saber se ha culpas, ou peccados, que se
devédo emendar, ou castigar, ou outras cousas, que se devédo reformar>®,

As questdes a que se referia o Frei Francisco diziam respeito a fuga de religiosos e
prisdes supostamente indevidas de indigenas. Salienta-se que foi o primeiro documento
encontrado na qual percebe-se indicios do provincialato do Frei Francisco da Purificagao.
Contudo, essas dificuldades estavam longe de ser as Unicas enfrentadas pelo religioso, visto
gue apenas dois anos depois, ele vira-se no epicentro de disputas locais, acusado de inimeros
crimes.

Nesse sentido, cabe pontuar cada queixa feita pelo Padre Ignacio Lopes contra o Frei
Francisco Pais da Purificacdo, pois elas funcionam como caminhos para interpretar as
dinamicas de sociabilidade em que estavam inseridos esses sujeitos, e sobretudo para dar
prosseguimento a proposta de complexificar a categoria “religiosos”, dessa vez perante a
perspectiva de um eclesidstico!C. Salienta-se que a finalizacdo do documento com as
denuncias do Padre e também alguns comentarios do ouvidor Godinho Manso a seu respeito
indicam como Ignacio Lopes também havia sido carmelita da Provincia do Rio de Janeiro, e
possivelmente atuante no convento da cidade de S3o Paulo até ser expulso em algum

momento devido as querelas com o Frei Francisco. Suas denuncias, portanto, apontam para

509 |jvro V. Titulo 39. Nimero 1059 e 1060.VIDE, Sebastido Monteiro da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado
da Bahia. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. p.362.
510 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067.



197

seu interesse em retomar o seu habito. Para fins de redagdo, optou-se por chamar Ignacio
Lopes de “eclesiastico”, visto a perda de seu habito, e o Frei Francisco de “religioso”, embora
ambos possam ser considerados religiosos carmelitas.

“Muito poderoso e absoluto” sdo as palavras que utilizou o Padre para descrever o
religioso, por ele ser subprior do convento da cidade de Sao Paulo mandou fechar uma janela
conventual para impedir que os outros religiosos do convento vissem a casa de uma mulher
com a qual ele “andava e anda inquieto a mais de trinta annos com notavel escandallo do povo
daquela cidade, com descrédito da religidao”. Na espécie de “investigacao” que fez o ouvidor
Godinho Manso, ele verificou que o prior Gaspar da Cruz ja havia mandado fechar essa janela
por dentro, porque ela era muito baixa e permitia entradas e saidas indesejadas do
convento’!!. J4 no parecer do Conselho Ultramarino, que definiria se o Frei Francisco poderia
retornar do exilio ou ndo, retomou-se os motivos para a sua expulsdo do convento do Rio de
Janeiro e do de S3o Paulo, que incluiam as “grandes perturbac¢des, que com seu orgulho e
ambicdo tinha causado no governo da sua Provincia, era geral o escandalo nesta Cidade e na
de S3ao Paullo com huma amizade illicita que de muitos anos conservava com huma molher”
fato que o procurador da Coroa n3o pdde averiguar®'?2. Um dos documentos anexados ao
parecer informava que o Frei havia retirado essa mulher de um recolhimento feminino, o que
justificava ainda mais o escandalo que essa “amizade ilicita” gerava na sociedade.

“Escandalo” segundo Rafael Bluteau era uma “offensa do animo causada com mao
exemplo; com palavras obscenas, impias, com obras criminosas, que desedificdo, e molestéo
as pessoas de probidade”>'3. Tal era o teor da suposta amizade do Frei Francisco com essa
mulher, diante dos olhos do Padre Ignacio e de toda a cidade de S3o Paulo, segundo seu relato.
Tendo sido a mulher oriunda ou ndo de um recolhimento feminino — possivelmente o
Recolhimento de Santa Teresa em S3ao Paulo —, novamente a questdo da honra feminina

aparece®!®. Retomando o estudo de Leila Algranti, a pratica de enclausuramento das mulheres

511 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).

512 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653.

513 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K). Lisboa, 1789. p. 530.
514 Ver capitulo 2, subsec¢do “2.5. Maus Costumes”. Sobre recolhimentos femininos ver capitulo 1, subsecdo “1.
Cristandade colonial”.



198

foi utilizada durante todo o periodo colonial como dispositivo de dominacdo masculina sobre
as mulheres sobretudo para a preservacgdo de sua honra diante da sociedade®*>.

Quando soube das tentativas dos religiosos — dentre os quais o eclesidstico Padre
Ignacio Lopes — em abrir a janela, o Frei Francisco o tentou matar com violéncia, sem que o
Padre Ignécio tivesse cometido crime algum, apesar de alguns religiosos lhe acusarem de tal.
Assim, o Padre Ignacio e mais religiosos prenderam o Frei Francisco em um cércere, onde ficou
“carregado de ferros” por dezessete meses junto a outros religiosos “de sua faccdo”. Nessa
ocasiao, falsificaram uma sentenca régia que expulsava o Frei Francisco Pais da Purificacdo da
religido e da ordem do Carmo e o embarcava para Angola “desprezivelmente sem o necessario
do seu uso”. Como resposta, segundo o Padre Ignacio, o Frei Francisco recorreu a corte e a
Cdria Romana®?®,

Ou seja, apesar de rival do Frei Francisco, o Padre Ignacio discordava da atitude dos
outros religiosos em falsificar a sentenca régia que previa seu exilio na Africa. No
requerimento>!’ a Coroa feita pelo Frei Francisco j& exilado em 1733, ele detalhou mais essa
ocasido da falsificacdo da sentenca. Segundo o religioso carmelita, ele estava residindo na
cidade do Rio de Janeiro quando o Padre Provincial Frei Manoel da Fonseca lhe levou uma
ordem régia para que o Frei Francisco fosse “exterminado do dito convento”, a qual ele
obedeceu, indo para llha Grande®!® e 13 ficando desde 1728 ou 1729.

No entendimento do Frei, o exilio e o degredo foram causados por “informacdes
“menos verdadeiras que o dito Padre Provincial faria por ser de contra- / ria parcialidade, e
mal afecto” que tinha ao Frei Francisco. O religioso solicitou a Coroa que juntasse os papéis
por onde se tinha emitido a ordem que o exilou, o que nao foi possivel, impedindo que o Frei
comprovasse que havia recebido tal ordem. O Frei relatou que esse pedido inclusive foi
passado ao governador de S3o Paulo para que essa autoridade o ajudasse, mas que a
correspondéncia chegou erroneamente ao Paulo Caetano, que estava governando Angola.

Todos esses fatores foram empecilhos para o retorno do carmelita, ja idoso, ao convento de

515 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colénia: condi¢gdo feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 61.

516 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067.Folha 3.

517 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folhas 3 e 4.

518 Em quase todos os documentos o local de exilio é mencionado como “llha Grande”, hoje um distrito de Angra
dos Reis. Apenas a peti¢do do Padre Ignacio fala que o exilio foi em Angola.



199

Sdo Paulo e a restauracdo de “seu credito, / e boa reputacdo que seus inimigos lhe tirardo, com
falsas culpas, / que lhe arguhirdo, sem que o suplicante [Frei Francisco] fosse ouvido”.

Também anexado ao parecer do Conselho Ultramarino em resposta ao requerimento
do Frei Francisco estdo dois outros documentos que ajudam a entender a ocasido do exilio do
Frei Francisco, por suposta ordem régia. O primeiro deles é um requerimento do Padre Frei
Manoel da Fonseca citado acima, Provincial da Provincia do Carmo do Rio de Janeiro. Segundo
ele, o bispo do Rio de Janeiro havia lhe informado que o Frei Francisco Pais da Purificacdo ndo
procedia religiosamente como deveria e que por isso havia recebido ordem régia pela
secretaria de estado que deveria manda-lo para “convento distante daquela cidade”, no caso,
o convento da Ilha Grande®'®. O outro é um parecer do secretario Manoel Caetano Lopes, no
qual ele exigia do Frei Francisco a tal ordem régia que recebeu supostamente por meio dele e
gue lhe recomendava o exilio para a llha Grande e que, caso ele comprovasse esse envio, ele
poderia alivia-lo do degredo em que se encontrava>?°.

A préxima queixa do Padre Ignacio contra o Frei Francisco Pais da Purificagdo em sua
peticdo foi que o religioso tinha tanto poder porque fazia todos os religiosos serem de sua
“faccdo”, e por meio desses outros membros do clero obrava “tudo quanto quer
despoliticamente”>?'. Segundo o eclesiastico, o Frei Francisco aceitava novicos que tinham mas
inclinagdes e intengdes “menos verdadeiras, e de maus costumes e vicios”. Ainda, segundo o
padre secular, o Frei Francisco impedia que os religiosos contrarios a ele tivessem voz ativa
com relacdo a entrada desses novicos, “por se verem oprimidos do medo”. A esse respeito,
uma das autoridades que defendeu o Frei Francisco em carta ndo teve muito a dizer. Isso
porgue, nas palavras do Dom Pedro de Almeida: “muitos dos factos que expoem na sua
peticdo, fordo domesticos / e conventuais[?] nos [ilegivel], se pouco se interessdo os particu- /
lares para averigua-los” >%2.

Nessas passagens, € interessante como o Dom Pedro de Almeida salientou a
impossibilidade de investigar com mais profundidade os fatos ocorridos no interior dos
conventos. Este fator é diferente dos demais casos analisados na presente dissertacdo nos
guais observou-se como os religiosos depositavam em suas correspondéncias aos

governadores a perspectiva de que eram essas autoridades as responsaveis por solucionar os

519 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 6.

520 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 8.

521 AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067. Folha 3.
522 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 7.



200

mais diversos problemas ocorridos, em sua maioria, no interior dos conventos e demais
espacos religiosos. Essas autoridades especificas — os ouvidores de Sdo Paulo, do Rio de Janeiro
e o ex-governador de Sdo Paulo — possivelmente foram acionadas nesse caso justamente pelo
teor das demais acusag¢des contra o Frei Francisco, as quais eram mais graves e envolviam
fatores relacionados as dindmicas socioecon6micas das capitanias de Sdo Paulo e do Rio de
Janeiro e até mesmo de outros espacgos, como Cuiaba e Minas Gerais, como apontado adiante.

A denuncia seguinte feita pelo Padre Igndcio foi de que o Frei Francisco Pais da
Purificagdo vinha retirando “negros / e cavalos, e tudo com grandes carrega¢des” das fazendas
dos conventos para enviar as Minas, desde que a mineragdao comegara. Segundo o padre, o
Frei mandava carregacdes duas vezes ao ano, “com notavel prejui- / zo aos conventos”, uma
vez eram acompanhadas sempre por um frade. Conforme permite supor a dendncia, o Frei
prometia fazer Prelados e muitas vezes concedia licencas para que esses religiosos fossem as
minas, ao que o eclesiastico afirmava ser um comportamento contrdrio as ordens reais que
proibiam que os frades se estabelecessem em zonas mineradoras. A respeito dessa proibicdo,

Renato Dias explicou que

Todavia, se a religido esteve no rol das preocupacgdes didrias das autoridades mineiras
do século do ouro, a sua organizacdo ndo foi regida pelas ordens regulares, tdo
comuns no litoral. Isso, em grande monta, para atalhar os desvios de ouro e
diamantes feitos pelos frades, mas também para ‘evitar as despesas da manutencgdo
de convertidos e de mosteiros para o clero regular numa regido em que [a Coroa]
estava igualmente decidida a extrair a Ultima ong¢a de ouro em dizimos’. A auséncia
das ordens primeiras (de frades e monges) e segundas (de freiras) tornou-se uma das
caracteristicas mais marcantes da vida religiosa nas Gerais, e que a distingue de
outras localidades da América portuguesa. Nessa capitania, a religido nasceu 6rf3;
foram os fiéis, unidos em confrarias, que se incumbiram da construgdo, manutencdo
e reedificagdo dos templos, pela contratacdo dos clérigos para celebrarem missas,
enfim, pela organizagdo do munus religioso, num processo que se consolidou com a
fundac3o do Bispado de Mariana, em 1745°%,

Vé-se, portanto, a gravidade do que supostamente fazia o Frei Francisco Pais da
Purificacdo ao enviar religiosos e carregac¢des dos conventos e fazendas carmelitas para zonas
de mineracdo. Sobre esse topico, Leila Algranti pontua como em todo o territdrio aurifero ficou
proibido o estabelecimento do clero regular “como mais uma das medidas de intervencao da

Metrdpole na regido, para evitar desvios do minério”>%*. O Padre Ignacio acrescentou que o

523 DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religido, politica e controle social nas Minas do Ouro (1693-1745). Varia
Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0104-
87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025. p. 158.

524 ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Colénia: condi¢cdo feminina nos conventos e
recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio; Brasilia, Edunb, 1993. p. 74.



https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009

201

Frei adquiria ndo somente o ouro por meio de seus negdécios, mas o de seus muitos amigos
também frades, os quais, sob suas ordens, levavam-no ocultamente nessas carrega¢des “para
ndo pagarem quin- / tos a Vossa Magestade”. Por isso, segundo o padre, o religioso ja estava
sendo chamado a corte.

A parte seguinte da denuncia do eclesiastico Ignacio é um tanto peculiar, por ele
mencionar a rainha da Gra-Bretanha que falecera por volta do mesmo periodo em que esses
crimes do ex-Provincial Francisco eram cometidos®?°. Ao que o documento permite supor, o
religioso teria aproveitado a ocasido do falecimento da Rainha Anne em 1714 para dissimular
a queixa contra ele que transitava na corte, indo ao Rio de Janeiro e continuando suas mesmas
obras “e maiores insoléncias / que ainda actualmente esta fazendo, e publicamente diz que
ndo se lhe da de nada, pois com / o0 muito ouro que tem ha de achar tudo, e de sorte faz o que
quer”. A explicacdo atribuida ao poderio do Frei Francisco por parte do Padre Igndcio era o
“muito ouro que / remete a Roma Ihe vem quantas patentes quer para fazer os prelados que
elle quer e / por isso os tem de sua mado sempre sujeitos sem poderem respirar[?] os / outros
religiosos, que ndo levam a bem estas insoléncias”.

Prosseguindo suas queixas e denuncias o eclesidstico Igndcio passou a informar as
consequéncias que as atitudes do religioso carmelita geravam no convento da cidade de Sao
Paulo. Segundo ele, muitas vezes nao havia o que comer no refeitério e muitos religiosos
vinham a falecer devido a falta do remédio, tudo isso porque o Frei Francisco retirava os bens
e escravizados do convento para remeter as minas, inclusive aqueles necessarios para o
refeitério. Ainda, segundo o padre, o religioso enviava esses bens e escravizados do convento
para a casa da mulher com quem tinha amizade ilicita, “a / quem assiste com o notavel
escandalo e prejuizo da religido, que athe os ser- / vos das fazendas do dito convento os tem
actualmente a trabalharem, e servirem a dita molher”>2®.

Nas palavras do Padre Ignacio, o religioso ficava com grande édio de quem murmurasse

a respeito de suas praticas ou mesmo intentasse realizar agdes mais publicas contra ele. Ao

525 Na integra: como tambem o Supplicado [Frei Francisco] / n3o sé o ouro que adquire pelos negocios que faz,
mas tudo o ouro de muitos seus / amigos, que delle se valem o manda passar ocultamente junto com o seu, /
pelos frades, que levam e trazem as suas carregacdes para ndo pagarem qui- / ntos a Vossa Magestade de maneira
que por esta, e por outras culpas sendo ja cham- / ado a esta corte, como achasse morta a Senhora Rainha da
Gra Breta- / nha que entdo governava, pode o Supplicado ter inteligéncia para que disimu- / lando-lhe a queixa
se tornasse como com efeito tornou para o Rio de Janeiro / onde continuou como de novo a obrar as mesmas, e
maiores insoléncias [...] AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 4.

526 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 4.



202

que o documento indica, criava-se no convento uma rivalidade entre aqueles que seguiam o
Frei Francisco Pais da Purificacdo e aqueles que eram contra as suas atividades. Ameacas de
morte, de violéncias com objetos cortantes e com pancadas eram trocadas entre religiosos e
seculares membros desses grupos rivais. O eclesiastico deu como exemplo o caso de um Frei
José de Jesus Maria que, fazendo a vontade do Frei Francisco, deu quatro moedas ao
escravizado de um homem chamado Jodo Luis Tigre para que este matasse o Padre Igndacio.
Um homem chamado José Soares, escravizado do ex-governador da entdo capitania de Sao
Paulo e Minas de Ouro, D. Brdas da Silveira, ajudou o Padre Ignacio a fugir e retirar-se da casa
onde ocorreria sua morte. O eclesidstico salienta que esse ocorrido era tao certo e publico que
nem mesmo o Frei Francisco poderia negar.

Vé-se um cenadrio de conflitos que ultrapassam em muito os claustros e paredes dos
conventos. Autoridades, escravizados, eclesiasticos e religiosos todos envolvidos em algum
grau nas questdes do Frei Francisco Pais da Purificacdo e do Padre Ignacio Lopes. Dinheiro,
recursos e bens eram movimentados para fins de violéncia em torno do ndo somente do
convento da cidade de Sao Paulo, mas de varios outros espacos carmelitas da Provincia do Rio
de Janeiro e demais locais nas minas.

Nesse sentido, o Padre Igndcio prosseguiu sua denuncia informando que o caso acima
ndao havia sido isolado. Segundo ele, um Frei Horéncio[?] e outro Frei Matheus Leite da
Encarnacdo®?’ foram encontrados carregando ordens expressas para matar o Padre Ignacio em
Curitiba. Vé-se, portanto, mais uma vez, a mobilidade desses homens da religidao pelas vilas. O
padre explicou que esses dois religiosos haviam ido em busca de esmolas a mando do Prior do
convento e que por esta causa “tiveram a ousadia” de agoitar cruelmente um “mocgo bastardo”
no convento da cidade de S3o Paulo. A justificativa para esses acoites era que o rapaz
supostamente “pusera os olhos em huma serva” da casa que assistia o Frei Francisco®?8.

A respeito da violéncia vivida nesses espacos, reitera-se o que foi argumentado no
capitulo anterior: as violéncias aplicadas pelos religiosos, em muitos sentidos eram tidas pelos
membros do clero regular remetentes da documentacdao como dominacdo e castigo, enquanto
as dos escravizados, como faltas, e mesmo excessos>?°. Nos casos narrados pelo Padre Ignécio

a violéncia é pontuada das mais diferentes maneiras, sobretudo nas tentativas de homicidio

527 Talvez seja Matheus Leite da Encarnac¢3o, ex-Provincial que segundo o Frei Francisco havia fugido da
administragdo ou fazenda carmelita e sido cimplice da prisdo de um indigena da administragao.

5282 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 5.

529 Ver capitulo 2, subse¢do “2.3. Tumulto, violéncia e viola¢do”.



203

contra eclesiasticos e religiosos e nos acoites direcionados a escravizados. Segundo o padre, o
ent3o ouvidor de S3o Paulo, Rafael Pires Pardinho>3° foi chamado a corte, visitara o Frei José
de Jesus Maria que poderia testemunhar tudo, enquanto o Frei Matheus Leite da Encarnacdo
havia se escondido em S3o Paulo. Esses dois religiosos, nas palavras do eclesidstico eram “estes
os executores das exsolencias do Padre Frei Fra- / ncisco Pais da Purificacdo”>3!.

Na parte seguinte da denuncia, o Padre Ignacio aponta os sujeitos que, ao seu ver, eram
“pessoas fidedignas que se achdo nesta corte” e que poderiam testemunhar em seu favor.
Necessariamente essas “pessoas fidedignas” eram os “homens bons” da vila. Citou as
seguintes: Dom Bras da Silveira; Dom Pedro de Almeida, o Conde de Assumar; José Ramos da
Silva, que viveu muitos anos em S3do Paulo; Frei Ignacio Ramos; Frei Francisco de Santa Clara,
ex-prior do convento; e os irmdos Igndcio de Almeida Jorddo e Jodo Mendes de Almeida, e
outros religiosos carmelitas que testemunharam os ocorridos; e finalmente um Padre Frei
Roque acompanhado de seu secretario, que haviam visitado a Provincia e que ja estavam na
cidade de S3o Paulo “nesta corte”. Os documentos disponiveis ndo contam com testemunhos
de nenhum desses sujeitos, com exce¢ao do Dom Pedro de Almeida, o qual ndo foi tdo incisivo
guanto esperava o Padre Ignacio, como se apontou adiante.

A finalizagcdo da denuncia do eclesidstico € um resumo de todas as queixas sobre a
“grande inquietacdo” e “perturbacdo” que se achava a cidade de S3ao Paulo devido as a¢des do
Frei Francisco. Ele também menciona como a fazenda real estava sendo “roubada nos quintos
que lhe usurpa”, e como era necessario “atalhar esta desordem, e viverem os vassalos de Vossa
Magestade em paz”. O eclesiastico fez uma defesa da restituicdo da religido ao seu antigo
estado e da recuperagdo do habito da religidao de que era filho, que havia perdido devido ao
dominio e absoluto poder do Frei Francisco. O Padre Ignécio via-se esperancoso de que o rei
acharia sua denuncia verdadeira caso colocasse as pessoas por ele nomeadas debaixo de
juramento, castigasse o Frei Francisco e o mandasse para fora da Provincia de Nossa Senhora

do Carmo do Rio de Janeiro “para livrar os povos, e a religido das / vexagdes que lhes faz”.

530 Rafael Pires Pardinho foi ouvidor de S30 Paulo entre 1717 e 1721, sucedido por Manuel de Melo Godinho
Manso. Sobre a trajetdria de Rafael Pires, ver: PEGORARO, Jonas Wilson. Vislumbrar a col6nia americana como
meio de ascensdo social. In: PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espagos, diferentes caminhos: a¢cdes de ouvidores
régios nas comarcas de Sao Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte: Fino Trago,
2022.

531 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 5.



204

Esperava o padre, a mercé de que fosse “restitu- / hido a sua religido de que injustamente foi
expulso, para viver, e morrer / como religioso professo”.

A denuncia do Padre Ignacio Lopes sobre o comportamento ilicito do Frei Francisco Pais
da Purificagdo permite observar uma realidade interna e externa aos espagos conventuais
bastante dinamica e repleta de conflitos. Abuso de poder e escandalo moral; tentativas de
homicidio; falsificacdo de sentenca régia; rivalidade entre religiosos e mau prosseguimento na
aceitacdo de novicos; desvio de recursos conventuais as minas e de recursos minerais aos
religiosos do convento e a mulher com quem mantinha relagao; suborno, ameacas e violéncias
entre religiosos e rivais; abusos fisicos e castigos corporais; manipula¢do da justica; ruina
material dos conventos; sdo todos os pontos que levantou o eclesiastico. Sendo a peticdo dele
o documento mais completo dentre os demais que versam sobre o mesmo tdépico, a cautela
de ndo a tomar como verdade absoluta é necessaria. Nesse sentido, teve-se a peticdo como
meio para investigar as relagdes sociais entre religiosos do clero regular e autoridades
coloniais, as quais, inclusive, posicionaram-se diante dos ocorridos.

A esse respeito, cabe investigar as defesas que fizeram o ex-governador de S3o Paulo,
D. Pedro de Almeida, Conde de Assumar em 1722 e o ouvidor de Sdo Paulo, Manuel de Melo
Godinho Manso em 1724 sobre as queixas do Padre Igndcio. Apesar de o eclesiastico pressupor
gue essas autoridades interferiram de maneira mais incisiva em sua defesa e em contrariedade
ao Frei Francisco Pais da Purificacdo, ndo foi isso que ocorreu.

A comecgar pelo posicionamento de Pedro de Almeida, que foi anexado junto a peticao
do Padre Igndcio ao Conselho Ultramarino. Como mencionado anteriormente, o conde iniciou
0 seu comentario apontando como o requerimento do padre era dificil de responder porque
os fatos expostos foram “domesticos / e conventuais” e que os particulares tinham pouco
interesse em averigua-los porque “outros outro negocios / lhe occupam mais utilmente o
tempo, como porque sé chegam / a informar-se dos desta natureza quando o publico, por eles
/ padece alguma perturbacdo, ou escandalo”>32. Esse pouco interesse em atender questdes
conventuais ou domésticas dos religiosos ndo pareceu ter impedido que os religiosos
continuassem a recorrer a essas autoridades coloniais para solucionar suas contendas. Como
Pedro de Almeida foi chamado pelo eclesidstico como testemunha, ndo se absteve de tecer

alguns comentarios.

532 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 7.



205

O Conde reconhecia como em alguns pontos “mais delicados da honra e do
procedimento” ao longo da denuncia, o Padre Ignacio ndo perdoava sua paixao, ou seja, ndo
escondia sua rivalidade com o Frei Francisco, e dizia coisas que “extrajudicialmente soube”.
Dessa forma, o comentdrio do Conde se fazia com duvidas e receio de propender ao lado do
eclesiastico. Segundo ele, era notdrio como o Frei Francisco Pais vinha adquirido “ha muitos
annos [...] ndo so autoridade mas do- / minio” na Provincia do Carmo, ocupando varios
empregos na religido: como Prior, Comissario Geral e, finalmente, Provincial. Contudo, Pedro
de Almeida ndo ficou sabendo se esse dominio era tdo mal aceito como o padre “exage- / ra
na sua peticao”. Para respaldar esse comentario, o Conde afirmou que um “grande” senhor
chamado André Lopes estava entre os religiosos e |he informou que o dominio absoluto que
tinha o Frei Francisco era “sem duvida que / nas disposi¢des dos Prelados e nas mais incumben-
/ cias religiosas hé tido por ordculo, e poucas vezes se / move nada sem seu consentimento”>33,

Ainda sobre a matéria de o Frei Francisco cometer ou ndo o abuso de poder alegado
pelo Padre Ignacio, Pedro de Almeida observou que ao seu ver, os religiosos de varios
conventos tinham boa opinido sobre o Frei, mas que possivelmente essa opinidao nao era
universal e que alguns tinham suas discordancias com relacdo, mas que de boa vontade
sujeitavam-se a este Prelado. Para o Conde, era mais verossimil que entre os religiosos da
América “onde a laxiddo / tem criado mais fortes raizes”, ndo vissem com bons olhos um poder
mais forte, “e a que todos sem duvida aspiram[?] (no Brasil / com mais excesso que em outras
partes) com a [ilegivel] / vel cobica de dominar”. Contudo, na perspectiva de Pedro de Almeida,
o poder do Frei ndo advinha do dinheiro que este supostamente remetia a Roma.

Essa visdao da América, sobretudo do Brasil como espaco de laxiddao absoluta é objeto
de reflexdo pela historiografia hd algumas décadas. Discursos, cartas e sermdes de religiosos
e eclesiasticos que estiveram em missdes na América portuguesa desde o século XVI serviram
de material para que historiadores consolidassem uma visdo moralizante para com os

costumes e o modo de vida no cotidiano colonial. Nesses documentos,

Animalizacdo e demoniza¢do andaram de bragos dados nesse discurso, que,
essencialmente jesuitico, se espalharia entre outros religiosos e leigos até bem
avancado o século XVIII. Nas dificuldades da catequese, no tardio descobrimento do
trépico pelos cristdos, na origem dos indios, em quase tudo se via o demonio, o
Inimigo, o “lobo infernal”534,

533 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 8.
534 VAINFAS, Ronaldo. Trépico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisi¢do no Brasil. Rio de Janeiro: Civilizacdo
Brasileira, 2010. p. 46.



206

Ronaldo Vainfas traz um olhar critico ao modo como historiadores reproduziram esses

discursos:

Consideremos, em primeiro lugar, que o depoimento dos observadores dos séculos
XVI, XVII e XVIII, sobre os quais muito se basearam nossos historiadores, pertencia
ao espirito de missdo que vimos marcar a cruzada tridentina no trépico. [...] A
reprovacdo dos desejos que missionarios e cronistas faziam no Brasil, faziam-na
também os moralistas na Europa, entronizando o sexo no palco dos discursos,
sensibilizando o olhar sobre suas manifestagdes, tornando-o obsceno, enfim, como
jamais o fora. Boa parte do que alardearam os inacianos e seus discipulos resultava,
sem duvida, da especificidade colonial, mas outra parte se inscrevia numa visdo mais
ampla e antiga: o ideal ascético, genuinamente cristdo, que a partir dos séculos XV e
XVI propds-se como horma geral para toda a humanidade®.

Apesar de lidarem com tematicas diferentes, é possivel tragcar um paralelo entre essa
visdo moralizante sobre as praticas sexuais na col6nia que Vainfas descreve como parte do
ideal cristdo e aquilo que narrou o Conde D. Pedro de Almeida no comentario sobre o
comportamento dos religiosos. Para o ex-governador, a auséncia de um poder mais forte —
fosse da religido, fosse da administracdo — gerava uma laxidao entre os religiosos que merecia
ser combatida. O que h3, portanto, de comum para além do imaginario cristdo moralizante,
entre um discurso de uma autoridade do século XVIIl e uma descricdo de um missiondrio do
XV, é a postura politica embebida de um espirito de missao.

Dando prosseguimento ao comentdrio do Conde D. Pedro de Almeida, ele informava
gue esperava que o Prelado recebesse noticias sobre a questdao dos mal prosseguimento na
admissdo de novigos e mencionou os “Religiosos do Brasil, exceto os Padres da Companhia /
os de Santa Thereza e os do Oratdrio”. O trecho em que Pedro de Almeida comenta sobre essa
matéria é muito ilegivel, ndo sendo possivel identificar maiores informagdes a seu respeito,
isto &, se ele tecia criticas ou elogios aos jesuitas e demais citados. Na parte seguinte, o ex-
governador comentou que nao lhe constava que o Frei Francisco usurpasse as fazendas
carmelitas, remetendo negros e recursos em suas carregacdes. Contudo, sabia que ele as
mandava as minas, inclusive no tempo em que o Conde |3 esteve. Pedro de Almeida ndo
mencionou ter feito averiguacdo para saber se os recursos e escravizados eram frutos das
fazendas da comunidade carmelita ou se os produtos delas redundavam em utilidade da

mesma comunidade®3®.

535 Ibidem. p. 81.
536 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folhas 8 e 9.



207

Sobre o roubo de ouro e o ndo-pagamento dos quintos, o Conde de Assumar foi

taxativo em apontar que o Padre Ignacio fazia uma mera callnia contra o Frei. Disse ele que:

No que respeita a fazer Frei Francisco Pais passar / 0 seu ouro e aos seus amigos sem
pagar quinto; ven- / do-se tanto a flor da terra, ser huma mera calum- / nia,
desacredita todas as outras, em que o suplicante preten- / de ter razio; e provasse
que falsa esta queixa, porque / os pagamento dos guintos ndo se cobrou chegara do
ouro / em po que se tira da terra, mas dos direitos das / cargas que se pagdo nos
registros, das lojas em que / se vendem as fazendas, e dos negros que se tomdo / a
rol pelas freguesias, segundo a combencdo / dos povos®¥.

O Conde demonstrava conhecimento sobre a passagem do ouro e como eram cobrados
os quintos em Minas, onde, segundo ele, tinha-se uma convencao diferente de Sao Paulo onde
assistia o Frei. Segundo explicou Pedro de Almeida, mesmo que o Frei mandasse carregacoes
as Minas, “estas / pagdo no registro e se nem pagarem serd galanta- / ria que lhe faca o
contratador, sem que Sua Magestade nem / os povos fiquem prejudicados, porque o
contratador / ndo diminui a quantia, porque arremata o con- / trato pellas galantarias que fizer
aos seus amigos.”

Ao que o documento permitiu observar, Pedro de Almeida, o Conde de Assumar,
conhecia bem os tramites econdmicos com relagdo ao ouro e ndo via problema nas praticas
do Frei Francisco da Purificacdo, permitindo que ele contrariasse as acusa¢des do Padre Ignacio
ao menos a esse respeito. Diferente ocorreu a respeito das acusagdes de tentativas de
homicidio, ameacas de morte ou de perseguicdo com objetos cortantes e de acoites, para o
gue o Conde disse que, se ocorreu durante o tempo em que ele governou, deve ter ocorrido
“t3o ocultamente / que ndo me chegou aos ouvidos”. O ultimo tdpico a que se referiu Pedro
de Almeida foi o da violéncia supostamente empreendida pelo Frei, e o ex-governador se
mostrou favoravel a averiguacdo ao ver como varias outras pessoas ali se achavam presentes
“para a aberta- / ¢Go desta verdade” e poderiam fornecer maiores informacgdes.

Ja o ouvidor Manuel de Melo Godinho Manso, em dezembro de 1724 também deu seu
parecer sobre as acusac¢des do Padre Igndcio Lopes contra o Frei Francisco Pais da
Purificacd0>38. Salienta-se que ele ndo era o ouvidor de S3o Paulo na época em que o padre
fez suas denuncias, e sim o Rafael Pardinho, citado pelo eclesiastico como alguém que poderia
atestar o que ele relatava. Infelizmente, o parecer do ouvidor Godinho Manso estd em

condicOes bastante ilegiveis, impedindo o entendimento sobre mengdes que fez a mulher com

537 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1). Folha 9.
538 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).



208

guem o Frei supostamente tinha amizade ilicita e também sobre a ida de alguém ao Cuiab3d a
seu mando. Fez-se o possivel para extrair o maximo possivel de seu conteddo, usando
principalmente os dados da ficha catalografica do Projeto Resgate.

Segundo o parecer, o ouvidor sabia que o Frei Francisco havia mandado fechar uma
janela no convento da cidade de Sao Paulo, para que se ndo pudesse ver a casa de uma mulher
com quem dizia-se ele tinha conhecimento escandaloso. Verificou o ouvidor que essa janela
ja antes tinha sido mandada fechar por dentro, pelo prior Gaspar da Cruz, porque, por ser
muito baixa, permitia entradas e saidas indesejadas. Godinho Manso informou que o Padre
Ignacio ja havia solicitado esse mesmo fechamento algumas vezes quando era subprior. Dando
prosseguimento as informacdes, o ouvidor explicou que o Frei Francisco havia mandado alguns
religiosos a vila de Curitiba atras de um religioso que havia furtado meia arroba de ouro e que
levava até o Rio de Janeiro a pedido de outras pessoas. Do dinheiro recuperado, pelo que o
ouvidor informa, restituiu-se apenas seis libras pelo religioso capucho Frei Bernadino. O
acusado foi preso.

Segundo o ouvidor, por esse e outros crimes, o religioso foi expulso da ordem carmelita
pelo Frei Francisco Pais da Purificacdo “e outros juizes”. Ao que o documento permite supor,
na visdao de Godinho Manso, o Frei fazia boa administracao da justica no interior do convento,
punindo aqueles que cometiam crimes. O documento também apresenta a intensa circulagao
de pessoas entre vilas, inclusive de religiosos em zonas mineradoras, aspecto que ndo pareceu
desagradar o ouvidor.

Quanto a acusacgao que o Padre Ignacio Lopes fez de usurpacao de quintos, o ouvidor
Manuel de Melo Godinho Manso a considerou falsa, porque, segundo ele e também de acordo
com o comentdrio do Conde de Assumar, o ouro jd saia quintado das minas. Segundo o
entendimento do ouvidor, o Frei Francisco ndo fazia negdcios, somente se servia dos indigenas
“na administracdo da religido, utilizando no seu servico os escravos que possui”. Percebe-se
como as relagdes escravistas no interior dos conventos carmelitas, também pontuadas nas
denuncias do Padre Ignéacio, eram aspectos fundamentais nesses espacos. Um diferencial no
apontamento do ouvidor foi a mencdo aos indigenas administrados por carmelitas, os quais
ndo foram mencionados na denuncia, na qual utilizou-se apenas o termo “bastardo”.

O ouvidor Manuel de Melo Godinho Manso, detalhando sobre o procedimento do Frei

Francisco, informou que o religioso nunca aceitou as “pitancas”, isto é “a racao diaria, ou



209

ordindria; mesada ou ordindria em dinheiro”>3° que se costumava dar aos provinciais. Antes,
segundo Godinho Manso, deixava todo o dinheiro a comunidade carmelita. Ndo constava, para
ele, que o Frei havia aceitado novicos por interesse. Ainda, segundo o ouvidor, quando ocorreu
o0 acoite ao “bastardo” de nome Antonio no convento da cidade de S3o Paulo, o Provincial era
Matheus Leite, o qual foi chamado ao Reino, mas fugiu para o Cuiaba. Nessa ocasiao, o Frei
Francisco estava no Rio de Janeiro.

Na opinido do ouvidor, o Padre Igndcio Lopes deveria “ter sido instigado nas suas falsas
queixas”. Ou seja, duas autoridades coloniais, o ouvidor Manuel Melo Godinho Manso e o
Conde de Assumar Pedro de Almeida apontaram incoeréncias nas acusacgdes feitas pelo
eclesiastico e agiram em favor do Frei Francisco Pais da Purificacdo, mesmo que de forma
menos incisiva e detalhada — por alguns assuntos possivelmente nao lhes competirem. Em
tépicos relacionados aos quintos e a acusacdo de desvios de recursos do rei, as autoridades
foram mais detalhistas em seus pareceres, enquanto que em tdépicos relacionados a violéncia
supostamente cometida contra outros religiosos ou contra escravizados e indigenas, nao
foram tdo incisivos em contrariar o padre e defender o Frei. Isso permite refletir sobre como
ndo necessariamente as autoridades coloniais correspondiam aos anseios e expectativas dos
religiosos e dos eclesidsticos com relagdo as questdes especificas do seu universo, ainda que
tivessem prerrogativas para tal, como visto em outros casos.

E sabido que o Frei Francisco Pais da Purificacdo foi exilado do convento do Rio de
Janeiro e do de Sao Paulo, contudo, as condi¢des para esse exilio sdo um pouco nebulosas,
como se viu anteriormente. Em requerimento feito pelo religioso por volta de 10 anos apds da
emissao dos documentos analisados acima, ele solicitava ao rei o retorno do exilio no qual
estaria ha 3 ou 4 anos, uma vez que a causa de seu degredo, em sua visdo eram queixas e
informagdes “menos verdadeiras” feitas pelo Padre Provincial do convento por ser de “contra-
/ ria parcialidade, e mal afecto” a ele. Ele buscava, através do requerimento, mostrar que era
um religioso de bom procedimento e que havia servido de forma adequada os cargos de sua
religido. Ainda, ele informou ja estar proximo aos oitenta anos de idade, “incapaz de cometer

qualquer culpa”>*°,

539 BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau, reformado, e
accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z). Lisboa, 1789. p. 206.
540 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha3 a 5.



210

Para complementar seu requerimento, foram remetidas também ao Conselho
Ultramarino duas informagbes: uma de de Fernando Leite Lobo, ouvidor geral do Rio de
Janeiro e outra do Provincial Frei Jodo Velho das Neves. Ndo se teve acesso a esse ultimo
documento. Convidado a dar seu parecer sobre a situag¢dao, o ouvidor do Rio de Janeiro
informou que ndo podia averiguar se era verdade que o Frei Francisco tinha amizade ilicita
com uma mulher na cidade de Sao Paulo, e que nunca teve noticia a esse respeito. Pelo que

Ill

Fernando Lobo sabia, o Frei Francisco quando Provincial “governava sem ambigdo, / e com
aceitacdo comum dos religiosos, sem parcialidade entre / eles, porque somente se originou a
de certos religiosos para o destrui- / rem a fim de governarem sem haver quem o
contradicesse, como / com efeito conseguirdo pelo exterminio”. Ou seja, o ouvidor entendia
que, no geral, o religioso era bem aceito como Provincial, mas que ao final de seu provincialato
alguns religiosos agiram em favor do seu exilio. Para ele, parecia justo que o rei suspendesse
o exilio em llha Grande e restituisse o religioso de volta ao seu convento em S3o Paulo>*'. Ndo
foi possivel identificar se o retorno do Frei se efetivou.

O que esses acontecimentos envolvendo o Frei Francisco Pais da Purificacdo, bem
como as acusacles e defesas feitas a ele, para um ambiente dindmico e conflituoso. Foi
possivel observar como os religiosos recorriam as autoridades coloniais para que essas os
ajudassem a solucionar determinadas querelas, mas que nem sempre essas autoridades
respondiam a altura. Diferentemente de outros casos, a documentacdo aqui permitiu que se
averiguasse com um detalhamento maior as interagdes entre esses sujeitos, tendo em vista as
acusacoes e defesas que faziam uns aos outros. A administracdo e as querelas ocorridas nos
espacos religiosos, conforme observou-se, nao ficava restrita ao interior dos claustros
conventuais, e os assuntos ali envolvidos podiam chegar — e chegavam — as autoridades
disponiveis, fossem ouvidores ou governadores. Apontou-se para o comportamento

heterogéneo e dindmico de religiosos, eclesiasticos e autoridades.

3.5. “indios e fregueses perturbados”
Em janeiro de 1723, o capeldo Jodo de Pontes remeteu oficio ao governador e capitdo-
general Rodrigo César de Menezes a respeito da situacdo de abandono que sua vila, Santo

Amaro estava vivendo. Segundo o capeldo, ele buscou auxilio de duas autoridades da Igreja:

541 AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653. Folha 2.



211

do secular Reverendo Padre Francisco Lopes Ribeiro, que ndo atuou como o esperado; e
também do Vigdrio Geral, que ndo acudiu prontamente. O governador, portanto, mostrou-se
como a ultima autoridade a quem Jodo de Pontes via como responsavel por lidar com as
“novas queixas dos indios e fregueses perturbados”>#2.

As informacdes sobre o local de onde o capeldo Jodo de Pontes remetia suas cartas e
oficios, bem como sobre esse sujeito e os demais que ele citou sdo muito escassas. Aqui,
preocupou-se em analisar a correspondéncia remetida pelo capeldo, o cargo de capelao
naquela sociedade, as principais queixas apontadas por ele ao governador e as autoridades

que ele via como as responsdveis por soluciona-las.

3.5.1. Sujeitos
Jodo de Pontes se apresentou enquanto “capeldo” nas correspondéncias que remeteu,

portanto, era responsavel por uma capela. Segundo o Diciondrio de Histéria Religiosa,

A capela privada destina-se ao culto divino de uma ou varias pessoas, mas ndo esta
habitualmente aberta ao publico. Estas capelas privadas sdo propriedade de familias
que também as podem ceder para o culto publico. Para a criagdo destas capelas bem
como 0 seu uso para o culto, requer-se sempre autoriza¢do do ordinario do lugar
(cAnon 1226)%%,

x

Observando as mencgdes a “capelao” nos catdlogos do Arquivo Histérico Ultramarino
especificamente da capitania de Sdo Paulo, identificou-se como esse cargo era, na pratica,
semelhante ao de um padre visitador. Os capeldos circulavam entre as vilas, administravam

544

liturgias, acompanhavam tropas militares>**, rezavam missas®*

, prestavam assisténcia
religiosa em presidios ou fortalezas®*®, entre outras prerrogativas que apontam para sua
intensa circulagdo e para um certo desprendimento de um espago como um convento,
mosteiro, paréquia ou diocese. Isso difere Jodo de Pontes do restante dos remetentes de
correspondéncias analisadas até aqui, além de possivelmente ser um dos motivos para os
documentos por ele escritos serem de locais diferentes em um curto espago de tempo, além

de claro, serem escassos.

542 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19. p. 27.

543 NEIVA, Adélio de A. Torres. Instituicdes pias. C-I. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionario de histéria
religiosa de Portugal. vol. 3. Lisboa: Circulo de Leitores, 2001. p. 457.

54 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 289 (1)

545 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 692 (1)

546 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1164 (1)



212

Dentre os sujeitos citados pelo capeldo estdo um vigario geral e um reverendo padre.
Sobre o primeiro ndo foi possivel identificar mais informagdes. Sobre o segundo, Francisco
Lopes Ribeiro, aponta-se que este era membro do clero secular da capitania de Sdo Paulo, visto
que ele aparece em certidao do escrivao da cdmara episcopal do Bispado de Sdo Paulo de 1785
junto a mais religiosos, como um dos falecidos de 1784. Infelizmente ndo foram encontradas

mais informacgdes sobre onde ele atuou antes de seu falecimento®*’.

3.5.2. Santo Amaro

H& apenas trés documentos remetidos pelo capeldo Jodo de Pontes. Dentre eles, um>*®
tem como local Santo Amaro, o outro “Cidade”>*°, que possivelmente trata-se de S3o Paulo, e
o Ultimo>°° n3o consta local. Ele ndo mencionou pertencer a nenhum convento ou pardquia

x N

especifica, embora o titulo “capeldo” possa indicar que ele atendia uma capela na regidao, como
se apontou adiante.

Pressupondo que o principal oficio aqui analisado foi remetido de Santo Amaro, cabe
elencar alguns pontos a respeito desse espaco. O primeiro é a circulacdo de indigenas na regido
e a segunda é a suposta precariedade da vila. Contudo, antes de discutir esses aspectos, cabe
retomar brevemente o histérico da vila de Santo Amaro. Conforme visto no capitulo 1,
enguanto donatdrias, as capitanias de S3o Vicente e Santo Amaro, e os limites entre elas
historicamente foram alvo de conflitos de jurisdicao até ser vendida pelo Marqués de Cascais
para José de Gois de Morais em 1709, formando a capitania de S3o Paulo®>?.

Em 1722, Jodo de Pontes remeteu um bilhete>>? ao governador Rodrigo César de
Menezes pedindo que uma mulher a quem ele chamou de “bastarda” Archangela, que estava
naquele momento presa, fosse remetida a vila de Santos. Na ocasido, o capeldo desejava que
o destino da mulher fosse Santos porque ela tinha seu pai nesta vila, o qual somente havia
recebido aviso de que ela estava presa em Santo Amaro recentemente e a queria livre e sob

cuidados de Jodo de Pontes. O capeldo buscava a interferéncia do governador na matéria, para

gue a mulher n3o ficasse muito tempo presa. Aqui, vé-se situacdo semelhante a um dos casos

547 AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 37\Doc. 3117 (1). Folha 20.

548 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19. p. 27.
549 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc.13. p. 20.
550 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 5. p. 11.
551 Ver capitulo 1 sessdo “1.2. Coloniza¢do”.

552 BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc.13. p. 20.



213

analisados no capitulo anterior, que aponta para a circulacdo de indigenas pelas vilas sob
orientacdo de homens da religido — religiosos ou eclesidsticos — e a légica da tutela masculina
com relacdo as mulheres indigenas®>3. As figuras do capeldo, do pai de Archangela e do
governador, intercediam no destino da mesma; suas agdes interfeririam no tempo de sua
permanéncia na prisdo. No bilhete de Jodo de Pontes ndo hd mais informacgdes a respeito do
caso.

Ja com relacdo a precariedade vivenciada pelos fregueses de Santo Amaro, o capeldo a
atribuia diretamente a acdo indevida ou a ina¢do das autoridades religiosas na regidao, como

foi discutido a seguir.

3.5.3. Agles

O oficio do capeldo Jodo de Pontes ao governador e capitdo-general se inicia com a
informacdo de que Jodo ja havia solicitado a presenca do Reverendo Padre Francisco Lopes
Ribeiro em Santo Amaro devido as “novas / queixas dos indios, e freguezes perturbados” e que
esse secular fosse dado por deposto pela Igreja. O capeldao entendia isso porque em sua visao,
o Padre Francisco tinha “passado dos /emites de subdito”. Jodo entendia que somente devia
obediéncia ao Cabido, isto é, aos grupos de eclesidsticos conegos de uma catedral, com

superioridade aos demais, cuja fungao era

assegurar o culto solene nas catedrais, através da participacdo quotidiana dos seus
membros nas horas candnicas e na missa capitular. Eram nisso ajudados, quando ndo
substituidos, por semiprebendados, assim como capeldes, coreiros, icolimos e outros
clérigos inferiores, cujo saldrio consistia numa parte dos proventos dos ausentes ou
em recursos vindos de fundag¢des piedosas. Os cabidos catedrais deviam ainda
coadjuvar os bispos no governo das dioceses, prestando-lhes conselho e assisténcia,
fornecendo-lhes os seus principais colaboradores, os arcediagos, e exercendo
mesmo esse governo em caso de vacancia da sé, através de vigarios por eles
nomeados®>,

Para o capeldo Jodo de Pontes, o Padre Francisco Lopes vinha colocando
“emparcialidades aos fregueses da Freguezia”, ou seja, criando rivalidades entre os fregueses.
Em seguida, ele pontuou que ja havia escrito ao Vigario Geral também, mas que este ndo havia
conseguido “acodir promptamente” devido as longas distancias. Pelo mesmo motivo, o

capeldo nao havia sido atendido com os recursos que precisava com a rapidez desejada. Feitos

553 Ver Capitulo 2, subsec¢do “2.5. Maus costumes”.
554 NEIVA, Adélio de A. Torres. Cabido. A-C. In: AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionario de histéria religiosa de
Portugal. vol. 2. Lisboa: Circulo de Leitores, 2001. p.279.



214

os relatos da precariedade e das perturbacdes que vivia em Santo Amaro, Jodo de Pontes
prosseguiu seu oficio com um pedido ao governador e capitdo-general para que ele atuasse
em favor da retirada do Padre Francisco Lopes da igreja. Jodo via esse padre como “obstinado”
a ser corrigido pelos Prelados maiores, os quais ja haviam indicado que visitariam o capeldo o
mais breve possivel, visto que ele estava a caminho da vila de Itu e seu distrito.

Segundo o relato, ao capeldo havia sido confiada a responsabilidade de buscar pelo
governador por auxilio. Em suas palavras, “hum grande numero dos fre- / guezes mais zelozos
do sosego da Freguesia que me pedem esta carta”, porque, segundo Jodo de Pontes, esses
fregueses tinham “conhecimento de que todos os afligidos tem refugio na excelentissima
benignidade de Vossa Exceléncia”.

O relato construido pelo capeldo Jodo de Pontes é pautado no argumento de que ele e
os demais fregueses e indigenas da vila de Santo Amaro viam-se desassistidos pelas
autoridades eclesiasticas. A mesma confian¢a que depositavam os fregueses no capelao era a
confianca depositada por ele no governador Rodrigo César de Menezes para assisti-los. Isso
porque nem o Padre Francisco Lopes nem o Vigario Geral conseguiram faze-lo; o primeiro por
ser o préprio causador de querelas naquela vila, e o segundo por estar muito distante.

Observa-se, como em muitos dos casos analisados na presente pesquisa, o governador
e capitdo-general, portanto uma figura do governo temporal, era chamado para solucionar
conflitos e problemas enfrentados por religiosos e eclesiasticos. Sobretudo para um periodo
no qual ainda ndo existia o Bispado de S3ao Paulo, a falta de autoridades eclesidsticas
disponiveis e capazes de realizar um atendimento breve as necessidades desses homens da
igreja e de seus fregueses e administrados fazia com que estes sujeitos recorressem a outras
autoridades, ainda que de fora do ambito da religido. Jodo de Pontes, e também outros
sujeitos mencionados no presente capitulo, foi um dos que recorreram ao governador da
capitania com alguma perspectiva de ordem em mente. Aqui, a perspectiva era de ver seus

fregueses e indigenas melhor assistidos, longe de parcialidades e com acesso a recursos.

%k %k %k

O esforco empreendido neste capitulo foi de apresentar o clero regular da capitania
régia de S3o Paulo em sua heterogeneidade e dinamica ao longo do século XVIIl. Nos cinco

casos aqui analisados, observou-se as situacdes de perturbacdo, desordem, desconcertos,



215

desaforos, conspiracdes, apostasias e escandalos “denunciadas” por religiosos de conventos,
ou eclesidsticos ou capeldos. Essas situagées funcionaram como meios de acesso as redes de
sociabilidade, l6gicas de obediéncia, e relagbes sociais escravistas e hierarquicas complexas
daquela sociedade.

Mais do que apresentar uma perspectiva que reifica a categoria “religiosos” como ou
“desordeiro” ou “mantenedor de uma ordem”, optou-se por demonstrar sua volatilidade.

Renato Dias afirmou o seguinte:

Vistos comumente como elementos responsaveis pelo ordenamento social, como
funcionarios régios, em diversas outras ocasidoes, porém, o clero foi considerado
desordeiro, corrompido e perturbador da paz. Tais afirmagdes, quando postas no
lugar-comum das generalizagdes, tornam-se expressdes estereotipadas, vazias, e
sem vigo para gerar novos frutos para a sebe histérica. Do mesmo modo, apesar de
terem existido, nas Minas setecentistas, eclesiasticos que abragaram atitudes
condendveis ao seu estado, ndo se pode concluir, no entanto, que todos os padres
mineiros fossem viciosos e violentos; ou, por outro lado, que fossem fiéis escudeiros
do reil%®

Na presente dissertacdo, ndo foram instituicdes do governo temporal, ou funciondrios
régios, ou mesmo a historiografia que se ocupou de “denunciar” a conduta desviante dos
religiosos do clero regular da capitania de S3o Paulo. Foram os seus contemporaneos que o
fizeram, denunciando uns aos outros ao governador e capitdo-general, as vezes inclusive
recorrendo a outras autoridades para tal, como sargentos e ouvidores.

Inseridos em um universo violento e de multiplas hierarquias, os religiosos dos casos
aqui analisados traziam em suas denuncias perspectivas de ordem, cuja manutencao estava
sendo impedida por outros religiosos ou eclesidsticos. Conspiracdes, abusos de poder, e as
proprias denuncias em si apontam para atitudes politicas que escapam o universo dos
claustros. Ao mesmo tempo, trata-las como a uUnica realidade que viviam os religiosos na
América portuguesa leva a “generalizacao de atitudes individuais [...] um passo perigoso que
pode conduzir a construcdo de teorias desconexas e, portanto, incapazes de dar sentido aos
fatos histéricos e sociais”>>®.

No caso protagonizado pelo Frei Bento da Porciuncula e pelo Frei José do Nascimento,
os religiosos acusavam-se mutuamente de disseminar “informacées falsas” ou de agir com

desobediéncia, o que evidencia o quanto o grupo dos “religiosos” era internamente diverso,

555 DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religido, politica e controle social nas Minas do Ouro (1693-1745). Varia
Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0104-
87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025. p. 166.

556 Ibidem. p. 166.



https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009

216

ainda que guiado por principios comuns. Além disso, nota-se que algumas autoridades nao
cumpriam plenamente suas funcdes. E o caso do sargento citado, que, segundo o relato do
Frei José, em vez de conter o tumulto, agiu de forma conivente e até o facilitou. As denuncias
dessas desordens, compreendidas como desvios em relagdo as expectativas dos religiosos a
harmonia social — expressas nos termos “paz” e “sossego”, conforme escreviam —, revelam-
se sempre inseridas em um contexto de relagdes sociais permeadas por légicas e simbolos
especificos, como os de “justica” e “verdade”.

Ja no caso dos “desconcertos” a qual se referiu o Frei Jerébnimo da Rosa, viu-se o oposto:
a unido dos religiosos com as autoridades coloniais seguindo uma prerrogativa comum de
manutencdo da ordem, mesmo quando quem a colocava em risco, cometendo fugas e
excessos eram outros frades. No caso especifico, o Frei demonstrou uma desconfianga para
com o visitador do convento, aquele que observava se os religiosos e as atividades do convento
estavam dentro do esperado, seja pelos estatutos provinciais, pelas leis ou pelo costume. Na
visdo do religioso, cabia ao governador e capitdo-general ou ao governador da vila vizinha, do
Rio de Janeiro, cuidar para que este visitador realizasse seu papel, e, caso contrario, os
problemas e excessos ali trariam “guerra”.

Ainda, pontuou-se como em um espa¢o de 20 anos as atitudes do Frei Carlos da
Conceicdo nao foram, e nem poderiam ser, as mesmas. Em 1723, ele manifestava seu interesse
gue a freguesia de Piedade tivesse mais autonomia com relacdo a vila de Guaratinguetd para
exercer um maior controle sobre os grupos de ex-soldados “perturbadores”, vadios e bébados.
Jd em 1743, o mesmo Frei foi um dos conspiradores contra o recém-eleito Provincial Francisco
das Chagas, que, por sua vez, recorreu a todas as autoridades politicas disponiveis, do clero
regular e secular, da col6nia e do reino, incluindo o governador do Rio de Janeiro, Gomes Freire
de Andrade e o rei D. Jodo V para retornar do exilio a que foi ordenado. Todos esses sujeitos
interviram ao seu favor perante a justica.

Demonstrou-se como as perspectivas de ordem tanto dos religiosos como das
autoridades coloniais, eclesiasticas e temporais, estavam no “fazer obedecer”, fossem os
“desobedientes” religiosos ou nao.

Semelhante pode ser dito a respeito do caso protagonizado pelo Frei Francisco Pais da
Purificacdo. Os acontecimentos que envolveram tanto as acusacoes dirigidas a ele quanto os
esforcos de sua defesa — revelam um ambiente marcado por dinamicas complexas e conflitos

constantes. Ficou evidente que os religiosos frequentemente recorriam as autoridades



217

coloniais na tentativa de resolver disputas internas, embora nem sempre obtivessem respostas
satisfatérias. Diferentemente de outros episddios, a documentagao disponivel neste caso
permitiu um exame mais detalhado das intera¢des entre os envolvidos, gracas a riqueza dos
relatos de acusagdes e defesas mutuas. Observou-se, ainda, que a administracdo e os conflitos
nos espacgos religiosos extrapolavam os limites dos claustros conventuais, alcangando as
instancias externas de poder, como ouvidores e governadores, que eram acionados para
intervir nas questdes em disputa. Vé-se, portanto, uma ampla rede de sujeitos mobilizada.

Finalmente, o caso protagonizado por Jodo de Pontes foi um pouco diferente por se
tratar de um capeldo, e ndao de um religioso do clero regular. Revelou-se uma realidade
também dinamica com relacdo a circulacdo de indigenas e a interferéncia de religiosos e outras
autoridades nesse sentido. Ainda, apontou-se como a principal figura do governo temporal,
era chamada para solucionar conflitos e problemas enfrentados por religiosos e eclesidsticos.
Sobretudo para um periodo no qual ainda nao existia o Bispado de S3ao Paulo, a falta ou a
lentiddo por parte de autoridades eclesiasticas em alguns locais, para a realizacdo de um
atendimento breve as necessidades desses homens da igreja e de seus fregueses e
administrados fazia com que estes sujeitos recorressem a autoridades de fora do ambito da
religido.

Neste capitulo, foi fundamental perceber as tensdes produzidas no interior das
sociedades das vilas, freguesias e conventos, buscando entender as trajetérias e interesses dos
sujeitos envolvidos. Afinal, eram essas trajetérias e interesses, apresentados como
circunstanciais, volateis e dindmicos, que moldavam suas acdes e reacdes em cada caso, bem

como as perspectivas de ordem que teriam em cada momento.



218

“Para socegar os vassalos”: consideragdes finais

O cotidiano colonial era inevitavelmente marcado por violéncias e conflitos. Em meio
a disputas armadas, perseguicdes, fugas, desacatos e injusticas, encontravam-se os religiosos,
encarregados da administracao de seus conventos e da orientagdo espiritual dos fiéis, assim
como os governadores e capitdes-generais, responsaveis pelo governo e pela defesa de vilas,
aldeias e freguesias dentro de suas capitanias.

Na capitania régia de Sdo Paulo, ao longo da primeira metade do século XVIII, esse
cenario se revelava especialmente dindmico, com os conflitos sendo frequentemente narrados
a partir da perspectiva de religiosos pertencentes a ordens como a franciscana, carmelita e
beneditina. Esses frades recorriam a escrita de correspondéncias enviadas aos governadores,
com o objetivo de obter protegdo, favores, esmolas e o respaldo da autoridade colonial.

Como o proéprio termo “clero regular” indica, tratava-se de um grupo de religiosos
submetidos a regras especificas. Além da obediéncia as normas de suas respectivas ordens, 0s
frades no universo colonial também estavam inseridos em uma sociedade altamente
estamental e hierarquizada, na qual deveriam obedecer a autoridade do rei de Portugal e de
seus representantes. Portanto, foi interessante compreender as légicas que orientaram a
insercdo das ordens religiosas na América portuguesa e em S3o Paulo. A partir do
entendimento da politica do Padroado, observou-se como as relagdes sociais empreendidas
por essas ordens religiosas nos territérios eram pautadas por légicas de salvacdo e
evangelizacao, de ampliacao e de manutencao da cristandade.

Uma vez instalados os conventos, hospicios, mosteiros, aldeamentos, bem como casas
e fazendas — muitas vezes fruto de esmolas e doagdes de particulares ou autoridades locais
—, esperava-se dos religiosos que atuavam nesses espacos ndo apenas a administracdo da fé
catélica, mas também o desempenho de multiplas fungdes. Frades e monges de diversas vilas
da capitania régia de Sao Paulo enviaram correspondéncias ao governador e capitdo-general
nas quais revelam a considerdvel riqgueza material de seus estabelecimentos, a intensa
mobilidade entre diferentes nidcleos de uma mesma Provincia ou ordem religiosa e o
envolvimento direto com as légicas da escraviddo — sobretudo em relacdo a africanos e seus
descendentes — e da tutela sobre os povos indigenas.

Essas dinamicas faziam parte do cotidiano desses religiosos, ainda que, em suas cartas,

recorressem frequentemente a expressao “pobre convento” para descrever seus espacos de



219

atuacdo, com o intuito de persuadir os governantes e angariar esmolas e recursos junto a
administracao régia. Assim, os espacos religiosos devem ser compreendidos ndo apenas como
microcosmos da sociedade colonial, mas como elementos historicamente inseridos e
profundamente imbricados nas estruturas hierdrquicas, escravistas e violentas que
caracterizavam o mundo colonial.

No interior desse contexto, estavam os religiosos do clero regular “denunciando”
situacoes de “desordens” para os governadores e capitdes-generais da capitania régia de Sao
Paulo por meio de correspondéncias. Apds saudacdes, votos de saude e reveréncias iniciais,
os frades remetentes partiam para descri¢des das dificuldades enfrentadas em seu cotidiano,
geralmente sob a chave de leitura de “falta de sossego”, “desordens”, “perturbacdes”,
causadas por outros sujeitos. Dentre os Prelados, as Juntas, os bispados préximos, o papado e
o rei, isto é, dentre as varias autoridades com prerrogativas do ambito religioso ou eclesidstico,
esses religiosos escolhiam o governador e capitdo-general como mais que um destinatario.
Para os religiosos, Rodrigo César de Menezes e D. Luis de Mascarenhas, pelas prerrogativas de
seus cargos, eram as autoridades maximas disponiveis para a solugdo de problemas; os
responsaveis pela manutencdo da ordem.

Nesse sentido, retoma-se que a ideia de sociabilidade aqui adotada, que engloba as
multiplas e complexas maneiras em que sujeitos mobilizavam rela¢gbes sociais em
determinados espacos, tendo como pressuposto basico a desigualdade como necessaria nas
hierarquias sociais e suas complexidades dentro de sociedades escravistas. Dentro dessas
relacOes estavam as prerrogativas especificas que cada sujeito tinha. Quando ndo se cumpria
com as expectativas e responsabilidades, determinadas situa¢des eram classificadas como
“desordens” para os religiosos remetentes.

Em suas correspondéncias, os frades demonstravam estabelecer relagbes de
obediéncia com os governadores e capitdes-generais — uma obediéncia que, segundo eles,
faltava nos sujeitos que os cercavam e que cometiam as mais diversas “injusticas”. Na visao
dos religiosos, esses “fascinorosos” de “mal procedimento” violavam os comportamentos e
atitudes considerados apropriados as suas respectivas posi¢cdes sociais, rompendo com as
normas que sustentavam a ordem colonial. Em um primeiro momento, os Freis Agostinho de
Santa Catarina, Caetano da Purificacdo, Seraphino de Santa Thereza, Ant6nio da Soledade e

Constantino da Santa Maria relataram situacdes de fugas, desacatos, insoléncias, violéncias,



220

violag¢des e disputas, classificadas sob a ideia de “desordem” praticadas por sargentos, juizes,
soldados, escravizados, entre outros.

A depender dos sujeitos e de suas motivacdes, as acdes destacadas nos casos poderiam
ser bem ou mal vistas pelos religiosos, os quais denunciavam e julgavam aspectos da
moralidade ali constituidos. Por um lado, membros do clero regular interpretavam como
ilegitimas as a¢Ges motivadas por vinganga ou paixdes. Por outro lado, castigos e/ou outras
formas de violéncia poderiam ser justificadas por esses mesmos sujeitos, dadas as
complexidades e ambiguidades existentes.

Contudo, ndo era apenas a postura de “denunciante” que cabia aos frades, uma vez
gue os religiosos ndo podem ser entendidos como uma categoria homogénea. Seus interesses
e modos de agir eram também ambiguos e volateis, dadas as complexidades nas quais se
inseriam. As situacdes de perturbacdo, desordem, desconcerto, desaforo, conspiracdo,
apostasia e escandalo, frequentemente “denunciadas” por religiosos vinculados a conventos
— como os Freis Bento da Porciuncula, José do Nascimento, Jeronimo da Rosa, Carlos da
Conceigdo, Francisco Pais da Purificacdo, o Provincial Francisco das Chagas e o capeldo Jodo de
Pontes — revelaram que os obstdculos a manutencao da ordem nem sempre vinham “de fora”
dos espacos religiosos. Muitas vezes, eram outros religiosos ou eclesidsticos que se
apresentavam como entraves as relagdes de obediéncia esperadas, as quais mostraram-se
bastante dinamicas.

III

Em outras palavras, tanto autoridades do governo “temporal” quanto do governo

I"

“espiritual” podiam representar desafios as normas e as hierarquias, seja em relacdo as regras
internas de cada ordem religiosa, seja — e sobretudo — as ldgicas de justica socialmente
estabelecidas. Isso se devia ao fato de que as trajetorias e interesses dos préprios religiosos
eram circunstanciais, volateis e dinamicos, moldando suas ac¢des e rea¢des conforme as
particularidades de cada situacao.

Mais do que verificar isoladamente uma ou outra denuncia, ou a veracidade dos
argumentos apresentados pelos frades, o mais relevante foi, a partir do cruzamento
documental e da reducdo de escalas de analise, identificar os elementos que orientavam a
interpretacdo de cada situacdo por parte de cada religioso. Por exemplo, quando

consideravam que um sujeito — uma autoridade ou outro religioso — era de “mal

procedimento”, feria o “crédito da religido” ou era “fascinoroso”, eles atribuiam juizos de valor



221

sobre o que, em contraposicdo, entendiam como comportamentos justos e tipicos de “homens
bons” ou que estavam dentro do “crédito da religiao”.

Ou seja, na contraposicdo entre aquilo que os religiosos consideravam virtuoso ou
corrompido foi possivel identificar as expectativas de comportamento que tinham para cada
sujeito em cada situacdo, as quais ndo eram constantes ou imutdveis. Ao identificar redes de
poder e de parentesco, interesses gerais ou pontuais, interagdes violentas e abusivas, a
pesquisa voltou o olhar para as “desordens” narradas pelos religiosos, e em contrapartida,
para a ordem esperada por cada um deles.

No epicentro da dicotomia “ordem” e “desordem” apresentada pelos frades estavam
aqueles reconhecidos por eles como as principais autoridades responsaveis por solucionar
seus problemas: os governadores e capitdes-generais. A relacdo entre religiosos e essas figuras
de poder era pautada por uma ldgica de servico, beneficio e obediéncia. Fazia sentido,
portanto, que os frades se apresentassem como fiéis vassalos responsaveis por seus “pobres
conventos” que precisavam de ajuda. Em troca, ofereceriam oracdoes pela alma dos
governadores, ou mesmo recursos materiais ou humanos, especialmente no contexto de
aldeias sob sua administragao.

Interessava a esses religiosos que o governador interviesse diretamente para restaurar
a justica em seus conventos, mosteiros, hospicios ou aldeamentos. Isso incluia punir
autoridades que corrompessem a ordem estabelecida, designar outros religiosos para suprir
auséncias, prender fugitivos, entre outras medidas. A expectativa dos freis era de que, ao agir
de acordo com as ldgicas de merecimento, prudéncia e em respeito as hierarquias escravistas
vigentes, aquele com a incumbéncia garantida pelo cargo de governador e capitdo-general
solucionaria suas queixas e reverteria a situacdo e finalmente, restauraria o “socego” aos

vassalos.



222

Fontes

Manuscritas

Arquivo Publico do Estado de Sao Paulo
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13.Doc. 3.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 4.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 5.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 6.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 7.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 8.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 9.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 10.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.14. Doc. 11.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 13.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 14.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 16.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 17.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 19.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 21.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 30.
BR SAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 39.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 40.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 44.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 45.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 46.
BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 48.

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.13. Doc. 51.



BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

BR SPAPESP SEGOVC.

Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G7.
Grupo 1G8.
Grupo 1G8.
Grupo 1G8.
Grupo 1G8.
Grupo 1G8.

Grupo 1G8.

Pasta 1.1.14. Doc. 1.

Pasta 1.1.14. Doc. 2.

Pasta 1.1.14. Doc. 3.

Pasta 1.1.14. Doc. 4.

Pasta 1.1.14. Doc. 5.

Pasta 1.1.14. Doc. 6.

Pasta 1.1.14. Doc. 7.

Pasta 1.1.14. Doc. 8.

Pasta 1.1.14. Doc. 14.

Pasta 1.1.14. Doc. 38.

Pasta 1.1.15. Doc. 42.

Pasta 1.1.15. Doc. 43.

Pasta 1.1.15. Doc. 44.

Pasta 1.1.15. Doc. 45.

Pasta 1.1.15. Doc. 49.

Pasta 1.1.15. Doc. 53 e 54.

Pasta 1.1.15. Doc. 57.

Pasta 1.1.15. Doc. 57 e 58.

Pasta 1.1.15. Doc. 59.

Pasta 1.1.15. Doc. 61.

Pasta. 1.1.5. Doc. 6.

Pasta. 1.1.5. Doc. 10.

Pasta. 1.1.5. Doc. 15.

Pasta. 1.1.5. Doc. 17.

Pasta. 1.1.5. Doc. 18.

Pasta 1.1.15. Doc. 21.

223



224

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G8. Pasta. 1.1.6. Doc. 15.

BR SPAPESP SEGOVC. Grupo 1G7. Pasta 1.1.18. Doc. 37.

Arquivo Histérico Ultramarino
Sao Paulo
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 116 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 136 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 149 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 154 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 2\Doc. 228 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 312 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 289 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 3\Doc. 328 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 423.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 447 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 4\Doc. 453 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 603 (1)
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 5\Doc. 604 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 643.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 677 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 692 (1)
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 6\Doc. 719 (1).
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 9\Doc. 983.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 10\Doc. 1042.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1146 (1).

AHU_ACL_CU_023-01, Cx. 12\Doc. 1164 (1).



AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.
AHU_ACL_CU_023-01, Cx.

AHU_ACL_CU_023-01, Cx.

Rio de Janeiro

13\Doc.
15\Doc.
16\Doc.
16\Doc.
19\Doc.
20\Doc.
22\Doc.
27\Doc.
31\Doc.
37\Doc.

66\Doc.

1245 (1).
1518 (1).
1553 (1).
1580 (1).
1890 (1).
2007 (1).
2124 (1).
2512 (1).
2751 (1).
3117 (1).

5049 (1).

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 18\Doc. 4067.

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 21\Doc. 4736 (1).

AHU_ACL_CU_017, Cx. 25\Doc. 2653.

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 35\Doc. 8260 (1).

AHU_ACL_CU_017, Cx. 36\Doc. 3757 (1).

AHU_ACL_CU_017, Cx. 37\Doc. 3895 (1).

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12747.

AHU_ACL_CU_017-1, Cx. 55\Doc. 12749.

AHU_ACL_CU_017, Cx. 79\Doc. 7124 (1).

AHU_ACL_CU_017, Cx. 122\Doc. 9884.

Minas Gerais

AHU_ACL_CU_011, Cx. 35\Doc. 14 (1).

225



226

AHU_ACL_CU_011, Cx. 118\Doc. 44 (1).

Impressas

BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau,
reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 1: A - K).
Lisboa, 1789.

BLUTEAU, Raphael. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre D. Rafael Bluteau,
reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro (Volume 2: L-Z).
Lisboa, 1789.

VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasilia: Senado
Federal, Conselho Editorial, 2011 [1707].

Carta Regia de 5 de dezembro de 1613 — liberdade dos indios do Brazil em Angola. D. FILIPE Il (1598-
1621), Livro 1613-1619. Disponivel em: https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100.

Carta Regia de 5 de outubro de 1628 — providencias a bem da liberdade dos Indios do Brazil D. FILIPE
I (1621-1640), Livro 1627-1633. Disponivel em:

https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152.

Documentos Interessantes para a Histéria e Costumes de S3o Paulo, “Correspondéncia e Papéis Avulsos

de Rodrigo Cezar de Menezes, 1721-1728", Sdo Paulo, Typographia Andrade & Melo, 1901, vol. XXXII.


https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/1/19/p100
https://legislacaoregia.parlamento.pt/V/1/6/41/p152

227

Referéncias

AGNOLIN, Adone. Histéria das Religides: perspectiva histérico-comparativa. Sao Paulo:
Paulinas. 2019.

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. As guerras pelos mercados de escravos. In: O trato dos viventes:
Formacao do Brasil no Atlantico Sul. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000.

ALMEIDA, Carla Maria Carvalho de., OLIVEIRA, Moénica Ribeiro de. Conquista do centro-sul:
fundacdo da Coldnia de Sacramento e “achamento” das Minas. Em: FRAGOSO, Jodo., GOUVEA,
Maria de Fatima (org.). O Brasil Colonial, volume 2 (ca. 1580-ca. 1720). 12Ed. Rio de Janeiro:
Civilizacdo Brasileira, 2014.

ALMEIDA, Antonio Paulino de. Membéria histérica de S3o Sebastido (VI). Revista de Histdria,
Sao Paulo, V. 18, n. 38, p. 419-444, 2015. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504. Acesso em: 19 dez. 2024.

ALMEIDA, Marcos Antbnio de. Portugueses, baianos e pernambucanos: os franciscanos da
Provincia de Santo Ant6nio do Brasil em época de transicdo. Clio. Série Histdria do Nordeste
(UFPE), Recife, v.22, p.307-345. 2006. Disponivel em:
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097. Acesso
em: 24 out. 2023.

ALGRANTI, Leila Mezan. Honradas e devotas: mulheres da Col6nia: condi¢gdo feminina nos
conventos e recolhimentos do Sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro: José Olympio;
Brasilia, Edunb, 1993.

ALVES, Mauricio Martins. Formacao de lagos parentais entre cativos em Taubaté, 1680-1848.
Cadernos de Historia (Belo Horizonte), v.8, p. 64-84,2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880. Acesso
em: 29 fev. 2024.

ALVES, Mauricio Martins. Formas de viver: formacdo de lagos parentais entre cativos em
Taubaté, 1680-1848. 2002. Tese (Doutorado) — Universidade Federal do Rio de Janeiro.
Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais, Rio de Janeiro. 2002.

AMANTINO, Marcia. A expulsao dos jesuitas da capitania do Rio de Janeiro e o confisco de
seus bens. Revista do Instituto Histdérico e Geographico Brazileiro, ano 170, v. 443, p. 169-
191, 2009. Disponivel em:
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pe
sq=&pagfis=184135. Acesso em: 24 out. 2023.

AMANTINO, Méircia Sueli. Quando a igreja e a coroa se uniram para julgar a Companhia de
Jesus: a reforma de 1758 e a sua devassa no Rio de Janeiro. NOMOS: Revista do Programa de
Pds-Graduacdo em Direito da UFC, Fortaleza, v. 39, n. 2, p.299-315, jul./dez. 2019. Disponivel
em: http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893. Acesso em: 16 jan. 2025.

AZEVEDO, Carlos Moreira (dir.). Dicionario de histdria religiosa de Portugal. Lisboa: Circulo de
Leitores, 2001.


https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/107504
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaclio/article/view/24824/20097
https://periodicos.pucminas.br/index.php/cadernoshistoria/article/view/1736/1880
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/docreader.aspx?bib=893676&pasta=ano%20200&pesq=&pagfis=184135
http://www.repositorio.ufc.br/handle/riufc/50893

228

BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Criando porcos e arando a terra: familia e compadrio
entre os escravos de uma economia de abastecimento (S3o Luis do Paraitinga, 1773-1840).
2007, Anais. Floriandpolis: UFSC, 2007. Disponivel em:
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar CAP 23 2805460 CriandoPorcosEArandoATerra.pdf.
Acesso em: 14 jun. 2024.

BACELLAR, Carlos de Almeida. Desbravando os sertes paulistas, séculos XVI a XIX. Histdria
(Sao Paulo), v.39, 2020. Disponivel em: https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023.
Acesso em: 25 out. 2023.

BACELLAR, Carlos de Almeida Prado. Viver e sobreviver em uma vila colonial: Sorocaba,
séculos XVIII e XIX. Sdo Paulo: Annablume/Fapesp, 2001.

BARBOSA, Ney Caldatto. A vila de Santos: génese e morfologia urbana entre os séculos XVI-
XVIII. 2024. Tese (Doutorado) — Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2024. Disponivel em:
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/. Acesso em:
14 jun. 2024.

BELLOTTO, Heloisa Liberalli. Autoridade e conflito no Brasil colonial: o governo do Morgado
de Mateus em Sao Paulo, 1765-1775.

BICALHO, Maria Fernanda. A cidade do Rio de Janeiro e o sonho de uma capital americana: da
visdo de D. Luis da Cunha a sede do vice-reinado (1736-1763). Historia (Sdo Paulo), v. 30, n. 1,
p. 37-55, jan. 2011. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003.
Acesso em: 07 abr. 2025.

BORGES, Joacir Navarro. Das justicas e dos litigios: a acdo judiciaria da Camara de Curitiba no
século XVIII (1731-1752). Tese (Doutorado em Histdria). Universidade Federal do Parana.
Curitiba, 2009.

BOSCHI, Caio César. Os Leigos e o Poder: irmandades leigas e politica colonizadora em Minas
Gerais. S30 Paulo: Atica, 1986.

BOXER, Charles. Paulistas e Emboabas. In: A Idade do Ouro no Brasil. 32Ed. Nova Fronteira:
Rio de Janeiro, 2000.

BOXER, Charles. O império maritimo portugués 1415-1825. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2002. p.

BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Dilatacdo dos confins: caminhos, vilas e cidades na
formacdo da Capitania de Sdo Paulo (1532-1822). Anais do Museu Paulista, S3o Paulo. v. 17.
n. 2. p. 251-294. jul-dez 2009. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0101-
47142009000200013. Acesso em: 14 fev. 2024.

BUENO, Beatriz Piccolotto Siqueira. Sistema de produc¢do da arquitetura na cidade colonial
brasileira — Mestres de oficio, “riscos” e “tracas”. Anais do Museu Paulista. S3o Paulo. Sdo
Paulo, V. 20, n. 1, p. 321-361, 2012. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816. Acesso em: 7 maio. 2025.



https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_23_2805460_CriandoPorcosEArandoATerra.pdf
https://dx.doi.org/10.1590/1980-4369e2020023
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16133/tde-09052024-115915/
https://doi.org/10.1590/S0101-90742011000100003
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://doi.org/10.1590/S0101-47142009000200013
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39816

229

CAMPOS, Adalgisa Arantes. A ordem Carmelita. Per Musi, Belo Horizonte, n. 24, p. 54-61, dez.,
2011. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007. Acesso em: 11.
out. 2023.

CARDIM, Pedro. “Administracdo” e “governo” uma reflexdo sobre o vocabulario do Antigo
Regime. Em: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral. (orgs.). Modos de
Governar: idéias e praticas politicas no império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo:
Alameda, 2005. p. 45-68.

CHAGAS, Paula Roberta. Usos cotidianos do parentesco espiritual: Curitiba na transicdo do
século XVII para o XVIIl. 2010. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade Federal do Parana,
Curitiba, 2010.

CINTRA, Jorge Pimentel. Os limites das capitanias hereditarias do sul e o conceito de territério.
Anais do Museu Paulista: Histéria e Cultura Material, v. 25, n. 2, p. 203—-223, maio 2017.
Disponivel em: https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208. Acesso em: 13 jun. 2024.

CONCEICAO, Vinicius Silva.“Corrompendo seus oficios”: as peitas nas Ordenacdes Afonsinas
(século XV). Em: | Encontro De Corruptione (2021), 2021, Brasilia. | Encontro De Corruptione.
Brasilia: Selo Caliandra, 2021. v. 1. Disponivel em: https://doi.org/10.26512/9786586503760.
Acesso em: 14 ago. 2024.

CORDEIRO, Herbert de Souza. Frades no Sertdo: o estatuto da Provincia de Santo Antbénio do
Brasil e os casos de transgressao. Trabalho de Conclusdo de Curso (Licenciatura em Histéria) -
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2023.

COSTA, Ana Paula Pereira. Legitimidade e ilegitimidade no armamento de escravos: milicias
privadas, negociacdo e criminalidade na sociedade mineira setecentista. Revista de Histdria
Regional, V. 23, n. 1, 2018. Disponivel em:
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877. Acesso em: 10 jan. 2025.

COSTA, Ana Paula Pereira. Tropas de homens de cor na regidao dos diamantes. Serro Frio, século
XVII. In: XXVIII Simpdsio Nacional de Histéria da ANPUH, 2015, Floriandpolis. Anais
eletronicos. p. 1-16. ISBN: 978-85-98711-14-0. Disponivel em:
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-

01/1548945029 460fa9970a2ee6f38cd0cdechf31137e.pdf. Acesso em: 09 abr. 2025.

COSENTINO, Francisco Carlos Cardoso. Hierarquia politica e poder no Estado do Brasil: o
governo-geral e as capitanias, 1654-1681. Topoi, Rio de Janeiro, v. 16, n. 31, p. 515-543,
jul./dez. 2015. Disponivel em: http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007. Acesso em:
21 mai. 2024.

CUNHA, Mafalda Soares. Governo e governantes do Império portugués no Atlantico (século
XVII). In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral (orgs.). Modos de Governar:
idéias e praticas politicas no império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo: Alameda, 2005.
p. 69-92.

DE MATTOS, Renato. Problematizando a "decadéncia" paulista: a complexa insercdo de Sado
Paulo nas redes mercantis do Império portugués (1765-1808). HiSTOReLo. Revista de Historia


https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000200007
https://doi.org/10.1590/1982-02672017v25n0208
https://doi.org/10.26512/9786586503760
https://revistas.uepg.br/index.php/rhr/article/view/10877
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548945029_460fa9970a2ee6f38cd0c4ecbf31137e.pdf
http://dx.doi.org/10.1590/2237-101X016031007

230

Regional y Local, Medellin, v. 6, n. 11, p. 126-151, Jan. 2014. Disponivel em:
https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040. Acesso em: 20 fev. 2024.

DIAS, Madalena Marques. A formagao das elites numa vila colonial paulista: Mogi das Cruzes
(1608- 1646) 2001. Dissertacao (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2001.

DIAS, Renato. Entre a cruz e a espada: religido, politica e controle social nas Minas do Ouro
(1693-1745). Varia Historia, v.26, n. 43, p.155-175, jan/jun. 2010. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009. Acesso em: 20 mai. 2025.

Documentos manuscritos avulsos da Capitania de Sdo Paulo: (1644-1830). Sdo Paulo: EDUSC.
2000.

FAVERSANI, Fabio. A corrupcdo dos antigos e a nossa: apontamentos para o estudo da
corrupcdo romana. PHOINIX, [S. I.], v. 25, n. 1, p. 83-95, 2020. Disponivel em:
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327. Acesso em: 31 jul. 2024.

FERNANDES, Florestan. Circuito Fechado. 22Ed. S3o Paulo: Hucitec, 1977. p. 34. Visto em:
RICUPERO, Rodrigo. A formagao da elite colonial no Brasil (c. 1530 - c. 1630). Sdo Paulo:
Alameda, 2009.

FLECK, Eliane; AMANTINO, Marcia. Franciscanos, Jesuitas e Beneditinos na América colonial,
séculos XVI-XVII. Editora Oikos: Sdo Leopoldo, 2023.

FRANCO, Maria da Conceicdo Vilela. Algreja e o Padroado: o clero secular e as ordens regulares
na América portuguesa (séculos XVI-XVIII). Em: FLECK, Eliane; AMANTINO, Marcia.
Franciscanos, Jesuitas e Beneditinos na América colonial, séculos XVI-XVII. Editora Oikos: Sdo
Leopoldo, 2023. pp. 17-46.

FREITAS, Camila Corréa e Silva de. A miss3ao jesuitica como ac¢do politica: aldeamentos,
legislacao e conflitos na América portuguesa (séculos XVI-XVII). Histéria e Cultura, v. 03, p. 28-
42, 2014. Disponivel em: https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004. Acesso em: 24 out.
2023.

FREITAS, Ludmila. A Camara Municipal da vila de Sao Paulo e a Escraviddo Indigena no século
XVII (1628-1696). 2006. Dissertacdo (Mestrado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas
da Universidade de Campinas. Campinas, 2006.

FRIEDMANN, Daniel Isaac. A bem da republica: justica e governo no nascimento de uma vila
colonial (Atibaia 1759-1799) 2019. Tese (Doutorado) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo,
2019.

FUNCHAL, William de Andrade. Governo local em uma capitania sem governador (Sdo Paulo,
1748-1765). 2016. Dissertacdo (Mestrado em Histéria), Universidade Estadual Paulista, 2016.

GATTI, Agatha Francesconi. Dominios da fé: politicas missiondrias e a defesa do Padroado régio
portugués (Portugal e a Santa Sé, 1640-1715). 2021. Tese (Doutorado em Histéria) — Faculdade
de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de S3o Paulo, Sdo Paulo, 2021.


https://doi.org/10.15446/historelo.v6n11.42040
https://doi.org/10.1590/S0104-87752010000100009
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/32327
https://doi.org/10.18223/hiscult.v3i2.1004

231

GLEZER, Raquel. Chdao de terra: um estudo sobre Sdo Paulo colonial. 1992. Tese (Livre
Docéncia) — Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 1992.

GUEDES, Roberto. Oficios mecanicos e mobilidade social: Rio de Janeiro e Sdo Paulo (Sécs.
XVII-XIX). Topoi (Rio de Janeiro), v. 7, n. 13, p. 379-423, jul. 2006. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004. Acesso em 7 mai. 2025.

HESPANHA, Anténio Manuel. A mobilidade social na sociedade de Antigo Regime. Tempo, v.
11, n. 21, p. 121-143, jun. 2006. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S1413-
77042006000200009. Acesso em: 02. dez. 2024.

HESPANHA, Antdnio Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituicdes e poder politico. Portugal
—séc. XVII. Livraria Almedina: Coimbra, 1994.

HESPANHA, Anténio Manuel. Imbecillitas: as bem-aventurancas da inferioridade nas
sociedades de Antigo Regime. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2008.

HESPANHA, Anténio Manuel; SANTOS, Maria Catarina. Os poderes num Império Oceanico. In:
HESPANHA, Anténio Manuel (coord.). Histéria de Portugal: o Antigo Regime (1620-1807).
Lisboa: Estampa, 1998.

HESPANHA, Anténio Manuel. Os bens eclesidsticos na Epoca Moderna: beneficios, padroados
e comendas. In: TENGARRINHA, José (org.). Historia de Portugal. Sao Paulo: UNESP, 2000.

HOORNAERT, Eduardo. Formagao do catolicismo brasileiro 1550-1800. 22 ed. Rio de Janeiro:
Vozes. 1978.

HONOR, André Cabral. Paga-se com rezas: o peditdrio dos carmelitas turénicos das capitanias
de Pernambuco e Paraiba no século XVIII. Sseculum — Revista de Historia, Jodo Pessoa, n. 32,
p. 11, 2015. Disponivel em: https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072.
Acesso em 11 out. 2023.

HONOR, André. Universo cultural carmelita no além-mar: formacdo e atua¢do dos carmelitas
reformados na América portuguesa. 2013. Tese (Doutorado em Histéria) - Faculdade de
Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte. 2013.

JULIO, Suelen Siqueira. Gentias da terra: género e etnia no Rio de Janeiro colonial. 2022. Tese
(Doutorado em Histdria) — Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2022.

KOBELINSKI, Michel. A negacdo e a exaltacdo dos sertanistas de Sdo Paulo nos discursos dos
padres Pierre-Francois-Xavier de Charlevoix, D. José Vaissette e Gaspar da Madre de Deus
(1756-1774). Histéria da Historiografia: International Journal of Theory and History of
Historiography, QOuro Preto, v. 5 n. 8, p. 49-69, 2011. Disponivel em:
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295. Acesso em: 22 jan.
2025.

LARA, Silvia Hunold. Campos da Violéncia. Escravos e Senhores na Capitania do Rio de Janeiro,
1750-1808. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1988.


https://doi.org/10.1590/2237-101X007013004
https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://doi.org/10.1590/S1413-77042006000200009
https://periodicos.ufpb.br/index.php/srh/article/view/27072
https://www.historiadahistoriografia.com.br/revista/article/view/295

232

LEAL, Silvia Kameyama Domingos. Uso da cartografia e da geomorfologia na construcao de
mapas de potencial arqueoldgico para sitios pré-coloniais: um estudo de caso em
Pindamonhangaba, estado de Sdo Paulo 2017. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade de Sao
Paulo, Sdo Paulo, 2017.

LEVI, Giovanni. A heranga imaterial: trajetéria de um exorcista em Piemonte do século XVII.
Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2000.

LIMA, Lana Lage da Gama. As Constituicdes da Bahia e a Reforma Tridentina do Clero no Brasil.
In: FEITLER, Bruno; SALES SOUZA, Everton. (Org.). A Igreja no Brasil: Normas e praticas durante
a vigéncia das Constituicdes Primeiras do Arcebispado da Bahia. S3o Paulo: UNIFESP, 2011.

MALDAVSKY, Aliocha; PALOMO, Federico. La misidn en los espacios del mundo ibérico:
conversiones, formas de control y negociacién. In: XAVIER, Angela Barreto; PALOMO, Federico;
STUMPF, Roberta (orgs.). Monarquias Ibéricas em Perspectiva Comparada (Sécs. XVI-XVIII):
Dinamicas Imperiais e Circulacdo de Modelos Administrativos. Imprensa de Ciéncias Sociais:
Lisboa, 2018. p. 543-590.

MARCILIO, Maria Luiza. Crescimento demografico e evolugdo agraria paulista (1700-1836).
Sao Paulo: EAUSP, 2000.

MAXELL, Kenneth. O Marqués de Pombal. Lisboa: Editorial Presenca, 2001.

MELO, Bruno Kawai Souto Maior de. Entre Franciscanos e Beneditinos: o caso de Domingos do
Loreto Couto (1696-1762). Clio. Série Historia do Nordeste (UFPE), v. 34.1, p. 207-226, 2016.
Disponivel em: https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226. Acesso
em: 20 fev. 2024.

MENDONCA, Regina Katia Rico Santos de. Escraviddo indigena no Vale do Paraiba:
exploracdo e conquista dos sertdes da capitania de Nossa Senhora de Itanhaém, século XVII.
2010. Dissertacdo (Mestrado) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2010. Disponivel em:
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/. Acesso em: 14
jun. 2024.

MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Os franciscanos e a formag¢do do Brasil. Recife:
Universidade Federal de Pernambuco, 1969.

MONTEIRO, Amanda Valéria de Oliveira. Minha alma no caminho da salvacdo: edicdo
semidiplomatica de testamentos do Arquivo Historico Municipal Felix Guisard Filho —
Taubaté/SP (1651-1700). 2014. Dissertacdo (Mestrado em Histéria Social) - Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2014.

MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: indios e bandeirantes nas origens de S3o Paulo.
22Ed.S3do Paulo: Companhia das Letras, 2022 [1994].

MONTEIRO, Nuno Goncgalo. Governadores e capitdes-mores do Império Atlantico portugués
no século XVIII. In: BICALHO, Maria Fernanda; FERLINI, Vera Lucia Amaral. (orgs.). Modos de
Governar: idéias e praticas politicas no império portugués — Séculos XVI-XIX. Sdo Paulo:
Alameda, 2005. P. 93-115.


https://doi.org/10.22264/clio.issn2525-5649.2016.34.1.al.207-226
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-08032010-105039/

233

MOREIRA, Vania Maria Losada. Povos indigenas e novas experiéncias urbanas na América
portuguesa: reformismo pombalino, participacdo politica e pesquisa em rede colaborativa.
Espaco Amerindio, Porto Alegre, v. 17, n. 1, p. 235-268, jan./abr. 2023.Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555. Acesso em 02 nov.
2023.

MOTA, Isabel Ferreira da. A Academia Real da Histdria: os intelectuais, o poder cultural e o
poder monarquico no séc. XVIIl. Coimbra: Edicdes Minerva, 2003.

OLIVEIRA, Gilvan Leite de. A todo pano: contribuicio para o estudo do processo de
consolidacdo do porto de Santos como via maritima da capitania de S3o Paulo (1788-1822).
2016. Dissertagao (Mestrado em Histdria) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas,
Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2016.

OLIVEIRA, Marcelo Almeida. Os conventos e/ou mosteiros na paisagem colonial brasileira:
contribuicdo ao entendimento de seus espacos abertos ou suas cercas. Revista de Histdria da
Arte e da Cultura, Campinas, SP, n. 21, p. 72-86, 2021. Disponivel em:
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719. Acesso em: 11
out. 2023.

PAIVA, Eduardo Franga. Coartacdes e alforrias nas Minas Gerais do século XVIII: as
possibilidades de libertagdo escrava no principal centro colonial. Revista de Histdria, Sao
Paulo, n. 133, p. 49-57, 1995. Disponivel em:
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876. Acesso em: 2 jul. 2024.

PEGORARO, Jonas Wilson. Dois espacos, diferentes caminhos: acdes de ouvidores régios nas
comarcas de S3o Paulo e de Paranagud (primeira metade do século XVIII). Belo Horizonte:
Fino Trago, 2022.

PEGORARO, Jonas Wilson. Zelo pelo servigo real: agdes de ouvidores régios nas comarcas de
Sdo Paulo e de Paranagua (primeira metade do século XVIII). 2015. Tese (Doutorado em
Histdria), Universidade Federal do Parand, Curitiba. 2015.

PEREIRA, Marcos Aurélio de Paula. Vivendo entre cafres: vida e politica do Conde de Assumar
no ultramar, 1688-1756. 2009. Tese (Doutorado em Histdria) — Instituto de Ciéncias Humanas
e Filosofia, Universidade Federal Fluminense. Niterdi, 2009.

PRODI, Paolo. Christianisme et Monde Moderne: cinquante ans de recherches. Paris: Hautes
Etudes, Gallimard/Seuil. 2006.

REIS, Liana Maria. Crime, vadiagem e escraviddo nas Minas do ouro do setecentos. Cadernos
de Histéria, Belo Horizonte, v. 8 n. 9, p. 51-63, 2006. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734. Acesso em: 10 abr. 2025.

RIBEIRO, Fernando Victor Aguiar. SertGes fluidos: discussdo sobre as espacialidades na porcao
meridional da América portuguesa: o caso da Capitania de S3o Vicente. Revista
Espacialidades, [S. ], v. 10, n. 01, p. 46-82, 2016. Disponivel em:
https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678. Acesso em: 16 fev. 2024.



https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://seer.ufrgs.br/EspacoAmerindio/article/download/130782/88555
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/rhac/article/view/13719
https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/1876
https://periodicos.pucminas.br/cadernoshistoria/article/view/1734
https://periodicos.ufrn.br/espacialidades/article/view/17678

234

RIBEIRO, Mdnica da Silva. “Se faz preciso misturar o agro com o doce”: a administracdo de
Gomes Freire de Andrada, Rio de Janeiro e Centro-Sul da América portuguesa (1748-1763).
2010. Tese (Doutorado em Histdria) - Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia da
Universidade Federal Fluminense, Niteréi, 2010.

RICUPERO, Rodrigo. A formagao da elite colonial. Brasil (c. 1530 - c. 1630). S3o Paulo:
Alameda, 2009.

RIZZI, Emerson Luis. Rastreando a ilegitimidade em uma vila colonial: a vila de Itu. 2006, Anais.
Sao Paulo: uUsP, 2006. Disponivel em:
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar CAP 5 1590934 RastreandoAllegitimidadeEmUmaVilaC
olonial.pdf. Acesso em: 14 jun. 2024.

ROMEIRO, Adriana. A corrup¢do na Epoca Moderna - conceitos e desafios metodoldgicos.
Tempo, v. 21, n. 38, p. 216-237, jul. 2015. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/TEM-1980-
542X2015v213810. Acesso em 19 mai. 2025.

ROSA, Domingos Savio de Campos. Confrontos e arranjos. Transgressoes e vida cotidiana em
Taubaté - 1860-1890. 2010. Dissertacdao (Mestrado em Histéria Social) - Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2010.

RUZENE, Felipe Daniel. Breve Historia de Guaratingueta e Regiao: o municipio e o Vale do
Paraiva, da Pré-Histdria ao Império do Brasil (1822-1889). 22Ed. Saca Rolhas: Curitiba, 2023.

SABEH, Luiz Antonio. Semeando um novo mundo: a Companhia de Jesus e a administragao
Habsburgo no Brasil. 2014. Tese (Doutorado em Histéria) — Setor de Ciéncias Humanas,
Universidade Federal do Parana. Curitiba, 2014.

SALDANHA, Anténio Vasconcelos de. As capitanias do Brasil. Antecedentes, desenvolvimento
e extingdo de um fendmeno atlantico. 22Ed. Lisboa: CNCDP, 2001.

SALGADO, Graca (Org.). Fiscais e meirinhos: a administra¢do no Brasil colonial. 22 Ed. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1985.

SANTOS, Georgina Silva. A arte de sangrar na Lisboa do Antigo Regime. Tempo, v. 10, n. 19, p.
43-60, jul. 2005. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/51413-77042005000200004. Acesso
em: 08 abr. 2025.

SCHNEIDER, Alberto Luiz. Os paulistas e os outros: fama e infamia na representacdo dos
moradores da capitania de Sdo Paulo nas letras dos séculos XVII e XVIII. Projeto Historia:
Revista do Programa de Estudos Pds-Graduados de Histdria, [S.l.], v. 57, 2016. Disponivel em:
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071. Acesso em: 11 out. 2023.

SCHWARTZ, Stuart. B. Plantations and peripheries. In: BETHELL, Leslie. (org.). Colonial Brazil.
Cambridge University Press. 1987.

SCOTT, Ana Silvia Volpi e NADALIN, Sergio Odilon (orgs.). Histéria Social das Popula¢tes no
Brasil Escravista. S3o Leopoldo, RS: Oikos, 2023.


https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://biblio.fflch.usp.br/Bacellar_CAP_5_1590934_RastreandoAIlegitimidadeEmUmaVilaColonial.pdf
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213810
https://doi.org/10.1590/S1413-77042005000200004
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/30071

235

SILVA, Leandro Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a
provincia de Nossa Senhora do Carmo do Rio de Janeiro (1750-1808). 2013. Dissertacdo
(Mestrado) — Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2013.

SILVA, Luiz Geraldo. Individuo e sociedade. Bras de Brito Souto e o processo de
institucionalizagcdo das milicias de afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa
(1684-1768). Tempo, v. 23, n. 2, p. 174-203, maio 2017. Disponivel em:
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201. Acesso em 09 abr. 2025.

SILVA JUNIOR, Waldomiro Lourenco da. A escravidao e a lei: génese e conformacdo da tradicdo
legal castelhana e portuguesa sobre a escravidao negra na América, séculos XVI-XVIII. 2009.
Dissertagdo (Mestrado em Histdria Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas,
Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2009.

SILVA, Maria Beatriz Nizza da (org.) BACELLAR, Carlos de Almeida Prado e GOLDSCHIMIDT,
Eliana Réa e NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das. Historia de Sdo Paulo colonial. Sdo Paulo:
Editoria UNESP, 2009.

SOUSA, Luis Filipe Marques de. Os Capuchos de Santo Antdnio do Brasil (1585-1652), Tese de
Mestrado, Universidade de Lisboa, 2007.

SOUZA, Jorge Victor de Araujo. Para além do claustro: uma Histéria Social da insergao
beneditina na América portuguesa, C. 1580 - C. 1690. 2011. Tese (Doutorado em Histéria),
Universidade Federal Fluminense, Niterdi, 2011.

SOUZA, Laura de Mello e. Desclassificados do ouro: a pobreza mineira no século XVIII. 42 ed.
Rio de Janeiro: Graal, 2004.

SOUZA, Laura de Mello e. O sol e a sombra: politica e administracdo na América portuguesa
do século XVIII. S3o Paulo: Companhia das Letras, 2006.

SOUZA, Laura de Mello e. Vicios, virtudes e sentimento regional: S3o Paulo, da lenda negra a
lenda durea. Revista de Histdria, [S. I.], n. 142-143, p. 261-276, 2000. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902. Acesso em: 29 fev. 2024.

TENGARRINHA, José (org.) Histéria de Portugal. S3o Paulo: UNESP, 2000.

VAINFAS, Ronaldo. Trépico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisicdo no Brasil. Rio de
Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2010.

VAUCHEZ, André. A espiritualidade na Idade Média ocidental: (séculos VIII a XllIl) - Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1995.WILLEKE, frei Venancio. MissGes e missionarios da provincia de
Santo Antbnio. Revista de Historia, [S. I.], n. 111, p. 85-100, 1977. Disponivel em:
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141. Acesso em: 11 out. 2023.

VIEIRA, Antonio. Sermoes. Vol. IV, p. 163. Apud. SANTOS, Marcelo Tadeu dos. A majestade do
monarca: justica e graca nos sermoes de Anténio Vieira (1653-1662). 2010. 178 f. Dissertacao
(Mestrado em Histdria) Universidade de Brasilia, Brasilia, 2010.


https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2017v230201
https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18902
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141

236

WILLEKE, frei Venancio. Missdes e missionarios da provincia de Santo Antonio. Revista de
Historia, [S. |.], n. 111, p. 85-100, 1977. Disponivel em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-
9141. Acesso em: 11 out. 2023.

ZANON, Dalila. A agao dos bispos e a orientagdo tridentina em Sdo Paulo (1745-1796). 1999.
Dissertagdo (Mestrado em Histdria) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia
e Ciéncias Humanas, Campinas, Sao Paulo, 1999.

ZANON, Dalila. Os bispos paulistas e a orientagao tridentina no século XVIIl. Questoes &
Debates, S. 1], V. 36, n. 1, 2002. Disponivel em:
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694. Acesso em: 4 dez. 2024.

ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Trés Documentos Relacionados a Extin¢do da
Companhia de Jesus. In: KARNAL, Leandro; NETO, José Alves de Freitas. (Orgs.). A escrita da
memogdria: interpretaces e analises documentais. 1a ed. Sdo Paulo: Instituto Cultural Banco
Santos, 2004.


https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141
https://revistas.ufpr.br/historia/article/view/2694

