
1 

 

 
 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

Instituto de Psicologia 

Departamento de Psicología Social y del Trabajo 

Programa de Posgrado en Psicología Social, del Trabajo y las 

Organizaciones 

 

PSICOANÁLISIS: ENTRE EL AMOR, DESEO Y TRABAJO. UN 

ESTUDIO SOBRE LA COTIDIANIDAD DE LOS PSICOANALISTAS. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OLMO JESÚS SIERRA MORENO 

Orientadora: Profª. Drª. Ana Magnólia Mendes 

BRASILIA 2025 

UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA 

Instituto de Psicología 

Departamento de Psicología Social y del Trabajo 

Programa de Posgrado en Psicología Social, del Trabajo y las 

Organizaciones. 

 



2 

 

 

 

 

Olmo Jesús Sierra Moreno 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Proyecto de tesis presentado al tribunal 

examinador del Programa de Posgrado en 

Psicología Social, del Trabajo y de las 

Organizaciones del Instituto de Psicología de la 

Universidad de Brasilia, para fines de 

cualificación.  

 

 



3 

 

 

BRASILIA 2025 

 

___________________________________________ 

Profa. Dra. Ana Magnólia Mendes 

Presidenta de la Banca Examinadora 

Universidad de Brasília (Brasilia, Brasil) 

 

 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dra. Fernanda Souza Duarte 

Miembro Externo 

Universidad de Ámsterdam (Ámsterdam, Países Bajos) 

 

 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Graziele Alves Amaral 

Miembro Externo 

Universidad Federal de Jataí (Goias, Brasil) 

 

 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Emílio Peres Facas 

Miembro Interno 

Universidad de Brasília (Brasilia, Brasil) 

 

 

 

___________________________________________ 

 

Prof. Dr. Jean Michel Vives 

Miembro Externo 

Universidad Côte d'Azur (Nice, Francia) 

 

 

 

 



4 

 

 

Para Úrsula (María Fernanda) 

Por el brumario instante que la vida nos dejó vivir…  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Agradecimientos 

En primer lugar, quiero agradecer a mi maestra, directora y gran amiga; Ana Magnolia 

Mendes Bezerra por su gran ayuda en la elaboración de este trabajo, su apoyo, motivación y 

solidaridad fueron esenciales para la conclusión de este trabajo.  

Quiero agradecer a mi Madre y a mi familia por su constante afecto cuando llegaron los 

momentos críticos, su apoyo fue esencial. 

Quiero agradecer a la República Federal de Brasil en cabeza de su Presidente, Luiz Inácio 

Lula Da Silva, gracias por darnos la oportunidad a cientos de estudiantes latinoamericanos y 

africanos de formarnos en Brasil, es una oportunidad que no tenemos en nuestros países de 

origen, además, nos brinda la oportunidad de transformar nuestro amado continente.  

Quiero agradecer a mis grandes amigas Camila Antonio y Fernanda Duarte por su constante 

apoyo y afecto en los momentos difíciles, aprendí demasiado con nuestras conversaciones. 

Quiero agradecer a las amigas que construí en el camino a Carla y Libia por su compañía en 

Brasilia. Además de los profesores y compañeros de clase con los que compartí todos estos 

cuatro años. 

Quiero agradecer a las y los psicoanalistas que participaron en la investigación. 

Quiero agradecer a los amigos que hice en los viajes, en especial a Dongdong Zhou y Danijela 

Marasović por enseñarme el significado de la solidaridad de los pueblos y la compañía 

desinteresada, aun cuando no compartíamos la misma cultura y lengua. 

Quiero agradecer a mis amigos con los que me reencontré de nuevo, en especial a Luis 

Alejandro. 

Quiero agradecer a mis amigas y amigos en Colombia que me apoyaron en este tiempo, 

Alejandra, Daniela, Angie, Ana, Ana, Carlos, Juan Carlos, Hans, Camila, Alejandra y 

Andrés.  

Por último, quiero agradecer a María Fernanda Rodríguez Jaime por su compañía e 

inspiración. 

 

 

 

 

 



6 

 

Resumen 

Este proyecto de Tesis investigó la relación entre psicoanálisis, trabajo, amor y deseo 

desde una lectura freudiana y marxista, dividiéndose en cuatro etapas. La primera consistió 

en una revisión bibliográfica sobre el vínculo entre trabajo, amor y deseo en los tiempos 

actuales, basada en Marx, Engels y Freud. La segunda etapa se diseñó una entrevista 

semiestructurada aplicada a psicoanalistas globales, explorando amor, trabajo y deseo en su 

práctica clínica. La tercera ejecutó 17 entrevistas (8 de la IPA, 9 de la Escuela Internacional 

de Foros), analizando tres categorías: experiencia del analizado, oficio del analista y contexto 

histórico, con subcategorías en proceso. La cuarta generó conclusiones para incentivar la 

reflexión crítica y creativa sobre el quehacer psicoanalítico actual. El estudio enfatizó el 

diálogo entre marxismo y psicoanálisis para analizar —y transformar— la subjetividad bajo 

el capitalismo, retomando la tesis marxista de cambiar el mundo, no solo interpretarlo. El 

muestreo incluyó analistas de Europa y América Latina (inglés/español/portugués), aunque 

fue imposible contactar miembros de la AMP (Asociación Mundial de Psicoanálisis). El 

instrumento, inspirado en Freud, priorizó narrativas experienciales sobre lo teórico. Los 

resultados destacan la complejidad de la práctica analítica y su potencial para cuestionar 

imperativos sociales, proponiendo resistencias desde el deseo y amor. 

Palabras clave: Psicoanálisis, marxismo, subjetividad, trabajo, capitalismo, deseo, 

práctica clínica. 

Resumo 

Esta tese investigou as relações entre psicanálise, trabalho, amor e desejo a partir de 

um diálogo entre as perspectivas freudiana e marxista, desenvolvida em quatro etapas. Na 

primeira etapa, realizou-se uma revisão bibliográfica crítica sobre a articulação entre 

trabalho, amor e desejo na contemporaneidade, fundamentada em Marx, Engels e Freud. Na 

segunda etapa, elaborou-se e aplicou-se uma entrevista semiestruturada a psicanalistas de 

diferentes orientações, explorando como amor, trabalho e desejo se manifestam em sua 

prática clínica. Na terceira etapa, conduziram-se 17 entrevistas (8 com membros da IPA e 9 

da Escola Internacional de Fóruns do Campo Lacaniano), analisadas mediante três eixos 

centrais: a experiência do analisando, o ofício do analista e o contexto histórico — com 



7 

 

subcategorias em processo de refinamento. Por fim, a quarta etapa gerou conclusões que 

visam fomentar uma reflexão crítica e criativa sobre o fazer psicanalítico atual. O estudo 

destacou a potência do diálogo entre marxismo e psicanálise para analisar — e transformar 

— a subjetividade sob o capitalismo, retomando a tese marxista de que se trata não apenas 

de interpretar o mundo, mas de modificá-lo. A amostra incluiu analistas da Europa e da 

América Latina (com entrevistas em inglês, espanhol e português), embora não tenha sido 

possível contatar membros da AMP (Associação Mundial de Psicanálise). O instrumento 

metodológico, inspirado na abordagem freudiana, privilegiou narrativas experienciais em 

detrimento de abstrações teóricas. Os resultados evidenciaram a complexidade da prática 

analítica e seu potencial para contestar imperativos sociais, propondo formas de resistência 

ancoradas no desejo e no amor. 

Palavras-chave: Psicanálise, marxismo, subjetividade, trabalho, capitalismo, desejo, 

prática clínica. 

Abstract 

This thesis investigates the interplay between psychoanalysis, work, love, and desire 

through a dual Freudian and Marxist lens, structured in four phases. First, a critical literature 

review examined the nexus between work, love, and desire in modernity, drawing on 

foundational texts by Marx, Engels, and Freud. Second, a semi-structured interview was 

designed and administered to psychoanalysts across different theoretical orientations, 

probing how love, work, and desire manifest in clinical practice. Third, 17 interviews were 

conducted (8 with IPA members and 9 with analysts from the International School of the 

Lacanian Field), analyzed through three key dimensions: the analysand’s experience, the 

analyst’s craft, and the broader historical context—with evolving subcategories. Finally, the 

fourth phase synthesized findings to stimulate critical and creative reflection on 

contemporary psychoanalytic praxis. The study underscores the transformative potential of a 

Marxist-psychoanalytic dialogue in both analyzing and reconfiguring subjectivity under 

capitalism, echoing Marx’s imperative to change the world rather than merely interpret it. 

The sample included analysts from Europe and Latin America (with interviews conducted in 

English, Spanish, and Portuguese), though contact with members of the World Association 

of Psychoanalysis (WAP) proved unfeasible. Methodologically, the Freudian-inspired 



8 

 

instrument privileged lived experience over theoretical abstraction. Findings reveal the 

complexity of analytic practice and its capacity to challenge social imperatives, proposing 

forms of resistance rooted in desire and love. 

Keywords: Psychoanalysis, Marxism, subjectivity, work, capitalism, desire, clinical 

practice. 

Résumé 

Cette thèse explore les rapports entre psychanalyse, travail, amour et désir à travers 

une double perspective freudienne et marxiste, articulée en quatre phases. Premièrement, une 

revue critique de la littérature a examiné les liens entre travail, amour et désir dans la 

modernité, en s’appuyant sur les textes fondateurs de Marx, Engels et Freud. Deuxièmement, 

un entretien semi-structuré a été élaboré et mené auprès de psychanalystes de différentes 

orientations, interrogeant la place de l’amour, du travail et du désir dans la pratique clinique. 

Troisièmement, 17 entretiens ont été réalisés (8 avec des membres de l’IPA et 9 de l’École 

internationale des Forums du Champ lacanien), analysés selon trois axes principaux : 

l’expérience de l’analysant, la pratique de l’analyste et le contexte historique — avec des 

sous-catégories en cours d’affinement. Enfin, la quatrième phase a permis de synthétiser les 

résultats pour nourrir une réflexion critique et créative sur la praxis psychanalytique 

contemporaine. L’étude met en lumière la fécondité du dialogue entre marxisme et 

psychanalyse pour penser — et transformer — la subjectivité sous le capitalisme, 

réactualisant la thèse marxienne selon laquelle il s’agit de « changer le monde » plutôt que 

de se borner à l’interpréter. L’échantillon réunit des analystes d’Europe et d’Amérique latine 

(avec des entretiens en anglais, espagnol et portugais), bien que les membres de l’Association 

mondiale de psychanalyse (AMP) n’aient pu être contactés. Sur le plan méthodologique, 

l’instrument d’enquête, inspiré de Freud, a privilégié les récits d’expérience aux dépens des 

abstractions théoriques. Les résultats révèlent la complexité de la pratique analytique et sa 

capacité à interroger les impératifs sociaux, proposant des résistances ancrées dans le désir 

et l’amour. 

Mots-clés : Psychanalyse, marxisme, subjectivité, travail, capitalisme, désir, pratique 

clinique 



9 

 

PSICANÁLISE ENTRE AMOR, DESEJO E TRABALHO: UM ESTUDO SOBRE A 

COTIDIANIDADE DOS PSICANALISTAS 

Este trabalho, intitulado "Psicanálise entre amor, desejo e trabalho: um estudo sobre 

a cotidianidade dos psicanalistas", foi desenvolvido por Olmo Jesús Sierra Moreno e 

orientado pela Professora Doutora Ana Magnólia Mendes, no Instituto de Psicologia da 

Universidade de Brasília (UnB), vinculado ao Departamento de Psicologia Social e do 

Trabalho. Apresentada em 2025, a tese investiga as relações complexas entre psicanálise, 

trabalho, amor e desejo, articulando perspectivas freudianas e marxistas em sua abordagem 

teórico-metodológica. 

Estrutura e Metodologia da Pesquisa 

A pesquisa foi conduzida em quatro etapas principais: 

1. Revisão bibliográfica crítica 

Realizou-se uma análise aprofundada da literatura sobre as interconexões entre 

trabalho, amor e desejo na contemporaneidade, com base nos textos fundadores de Marx, 

Engels e Freud. 

2. Elaboração e aplicação de entrevistas semiestruturadas 

Foram desenvolvidas e aplicadas entrevistas semiestruturadas a psicanalistas de 

diferentes orientações teóricas e regiões geográficas, com o objetivo de explorar como amor, 

trabalho e desejo se manifestam em sua prática clínica. O roteiro abordou desde a formação 

dos analistas até suas experiências como analisandos, suas concepções sobre o amor na 

profissão e o contexto histórico em que atuam. 

3. Coleta e análise de dados 

Foram conduzidas 17 entrevistas, sendo 8 com membros da Associação Psicanalítica 

Internacional (IPA) e 9 com analistas vinculados à Escola Internacional de Fóruns do Campo 

Lacaniano (EIFCL). As entrevistas, realizadas em inglês, espanhol e português, contaram 

com participantes da Europa e da América Latina. 



10 

 

A análise seguiu uma abordagem qualitativa, categorizando os dados em três eixos 

centrais: 

 A experiência do analisando, 

 O ofício do analista, 

 O contexto histórico. 

Subcategorias foram refinadas ao longo do processo. Ressalta-se que a amostra não 

incluiu membros da Associação Mundial de Psicanálise (AMP). O instrumento 

metodológico, inspirado na tradição freudiana, priorizou narrativas experienciais em 

detrimento de abstrações teóricas. 

4. Conclusões e discussões 

A etapa final consistiu na síntese crítica do material produzido, gerando reflexões 

sobre a práxis psicanalítica contemporânea e incentivando diálogos entre teoria e clínica. 

Diálogo entre Marxismo e Psicanálise 

Este estudo enfatiza a potência do diálogo entre o marxismo e a psicanálise para 

analisar e transformar a subjetividade sob o capitalismo. Retoma-se a tese marxista de que 

não se trata apenas de interpretar o mundo, mas de transformá-lo. A pesquisa busca 

compreender como o discurso capitalista influencia o laço social e a constituição da 

subjetividade, propondo formas de resistência baseadas no desejo e no amor. 

1. A Subjetividade como Trabalho 

Marx e Engels conceberam o trabalho como a base da sociedade, distinguindo o ser 

humano dos animais por sua capacidade de transformar a natureza e criar relações sociais. 

Desde o século XIX, o capitalismo preserva lógicas de exploração nas quais a divisão 

do trabalho implica divisão de classes e alienação, obrigando o trabalhador a vender sua força 

de trabalho como mercadoria. 



11 

 

A subjetividade, nesse contexto, é entendida como a capacidade de trabalho que 

reside no corpo do sujeito, seus efeitos somáticos e sua utilização na troca de mercadorias 

para a satisfação de demandas. 

No neoliberalismo, o sujeito é concebido como uma “empresa de si mesmo”, devendo 

capitalizar e rentabilizar sua subjetividade — o que leva ao individualismo e à busca 

incessante de gozo através do consumo. 

Este estudo argumenta que o mal-estar subjetivo é produto do momento histórico, das 

formas de laço social e da história de vida do sujeito, criticando a medicalização excessiva 

que visa suprimir os efeitos psíquicos do capitalismo. 

2. O Amor em Freud 

O amor é um tema transversal e central na experiência analítica, evidenciando a 

diferença fundamental entre os seres humanos e os animais. 

Está articulado a conceitos como angústia, desejo, Eros, incesto, libido, paixão, 

psiquismo e transferência. 

O amor implica a aceitação da falta e do outro semelhante. 

Freud, em Tratamento Psíquico (ou Anímico) da Alma, já indicava a influência da 

palavra sobre o estado psíquico, assim como a semelhança entre a relação hipnótica e as 

relações amorosas — uma antecipação de sua teoria da transferência. 

A melancolia, por exemplo, está vinculada à ausência de amor ou à incapacidade de 

amar. 

O complexo de Édipo é central na constituição do amor e do desejo, onde o amor 

aparece como uma imposição trágica e insatisfeita, que se repete em cada novo 

enamoramento. 

Para Freud, o amor é um trabalho constante, distinto da sexualidade, que busca 

transformar e ser transformado. É um anseio por despertar mais amor, em um movimento de 

dar e receber. 



12 

 

A cultura impõe restrições ao amor, degradando a sexualidade e o objeto para tornar 

possível o ato amoroso — o que contribui para a insatisfação e o mal-estar. 

O amor de transferência consiste na repetição de vivências passadas dirigidas ao 

analista; é um motor da cura que deve ser interpretado, não atuado. 

A libido é a energia quantitativa das pulsões, condensada na forma de amor — seja 

ele filial, amistoso ou sexual. 

A psicologia das massas é, segundo Freud, uma psicologia do amor: é a libido que 

permite o laço social, exigindo o sacrifício do narcisismo em troca do amor ao outro. 

No século XXI, o amor torna-se cada vez mais difícil, afetado pela lógica capitalista 

de oferta e demanda, que evita a perda, promove a sexualidade desvinculada do afeto e resulta 

em fenômenos como o “amor morto” ou o “plus-amor” — acúmulo de gozo sem vínculo. 

3. O Desejo na Obra de Freud 

O desejo é concebido como o motor do desenvolvimento psíquico do sujeito. 

Sua gênese está ligada à primeira experiência de satisfação e à subsequente perda do 

objeto (Das Ding), que deixa uma marca mnemônica e impulsiona a busca por repetição — 

sempre marcada pela insatisfação. 

Sintomas e sonhos são expressões disfarçadas de desejos inconscientes. 

A angústia emerge quando o desejo reprimido não encontra vias para se manifestar 

de forma simbólica, confrontando o sujeito com seus conflitos. 

A interpretação analítica visa revelar o sentido dos sintomas como substituições 

deformadas do desejo. 

O desejo não é fixo; ele se transforma ao longo da vida e entra em tensão com as 

exigências culturais de cada época. 

Para Lacan, o desejo é efeito da falta e elemento fundamental na constituição da 

subjetividade e da entrada na linguagem. Sua ética não propõe a plena satisfação — 



13 

 

impossível por definição — mas a prevalência do desejo como força orientadora da 

existência. 

4. Análise dos Achados 

A Experiência do Analisando 

Os pacientes procuram a psicanálise motivados por um mal-estar que se manifesta na 

forma de sintoma — um sofrimento que ultrapassa as palavras e que não conseguem explicar 

nem resolver sozinhos. 

O sintoma representa uma luta interna do sujeito consigo mesmo, um esforço para 

olhar para dentro e construir respostas singulares, em oposição a soluções ideológicas ou 

manuais de autoajuda. 

Os mal-estares contemporâneos estão ligados à solidão, ao individualismo e à 

dificuldade de estabelecer vínculos genuínos — fenômenos intensificados pela tecnologia e 

pelo discurso capitalista, que marginaliza o amor. 

O primeiro contato com a psicanálise geralmente ocorre por telefone, ainda antes do 

encontro presencial, momento em que já se inicia a construção de um imaginário sobre o 

analista. 

A associação livre é a regra fundamental da prática analítica: permite ao analisando 

falar sem censura e escutar-se, enfrentando sua própria liberdade e os limites que ela impõe, 

como a vergonha ou o medo. 

A transferência constitui simultaneamente motor e obstáculo à cura, ao repetir 

vivências passadas projetadas no analista. O enamoramento pelo analista é comum, mas 

tende a se desfazer à medida que o sujeito percebe que o analista não é um “sujeito suposto-

saber” onipotente. 

As resistências são manifestações inconscientes que impedem o acesso ao 

inconsciente — como medo, culpa, vergonha ou a busca por soluções rápidas. A 

responsabilidade do sujeito em seu próprio processo é imprescindível. 



14 

 

A cura em psicanálise não é a promessa de uma felicidade plena, tampouco a 

eliminação total do sofrimento, mas uma transformação subjetiva que permite ao sujeito lidar 

melhor com seus conflitos e construir um saber sobre si mesmo. 

O Ofício do Psicanalista 

A psicanálise é um ofício: uma arte de escutar que se realiza na intimidade do 

consultório, sustentada pelo desejo de ser analista. 

Embora a universidade transmita conhecimentos teóricos, ela não forma psicanalistas; 

a verdadeira formação ocorre na experiência analítica vivida no próprio divã. 

É essencial que o psicanalista tenha passado por sua própria análise para conhecer seu 

inconsciente e evitar que este interfira na clínica. 

O desejo do analista é fundamental para manter o espaço analítico: ele não deve atuar 

em resposta às demandas do paciente, mas sustentar o lugar de causa do desejo do analisando. 

A prática analítica é solitária e implica lidar com as paixões humanas e com o 

sofrimento, exigindo constante estudo, análise e supervisão. 

Abstinência e neutralidade são pilares éticos que asseguram que o analista não exerça 

poder sobre o analisando nem satisfaça suas demandas afetivas, possibilitando a livre 

circulação do desejo. 

Não se trata de amar os pacientes em sentido erótico ou romântico, mas de sustentar, 

com compromisso e ternura dessexualizada, um espaço de escuta e transformação. O amor à 

prática analítica é o que mantém o analista em seu ofício — fruto de seu desejo, e não de uma 

obrigação econômica. 

O objetivo do psicanalista não é eliminar o sofrimento, mas contribuir para uma 

pacificação possível dos conflitos, reconhecendo que a falta é constitutiva da condição 

humana. 

Conclusões e Reflexões Finais 



15 

 

Este trabalho conclui que a experiência psicanalítica é uma vivência pessoal, singular 

e intransferível, vinculada ao sofrimento e ao desejo de atravessá-lo. Não se trata de um 

"hobby" nem de um “esporte de autoconhecimento”, mas de um processo que exige tempo, 

compromisso e ética. A psicanálise não promete felicidade nem cura total, mas possibilita ao 

sujeito construir suas próprias respostas e transformar seu sofrimento em um processo 

criativo. 

No contexto do século XXI, o diálogo entre psicanálise e marxismo revela-se 

fundamental para enfrentar os efeitos do capitalismo sobre a subjetividade — tais como o 

individualismo, a precarização do trabalho e a marginalização do amor. O discurso 

capitalista, ao prometer felicidade por meio do consumo e da acumulação, contradiz a ética 

psicanalítica, que propõe o reconhecimento da falta e a escuta do desejo. 

A pesquisa também problematiza a precarização da psicanálise — não da prática em 

si, mas das condições institucionais e sociais que a atravessam. O acesso à psicanálise 

historicamente foi limitado às classes mais privilegiadas, devido ao alto custo das sessões. A 

formação psicanalítica, até hoje, exige investimento financeiro significativo, o que contribui 

para uma divisão de classes entre analistas e restringe o diálogo entre diferentes escolas e 

perspectivas. 

A importância do amor no século XXI reside em sua capacidade de criar alteridade e 

laços em um mundo marcado pela homogeneização e pelo individualismo. O amor — não 

como dado natural, mas como algo que se aprende e se cultiva — permite ao sujeito enfrentar 

a diferença e elaborar o sofrimento gerado pela sua ausência. 

A psicanálise é, assim, uma prática radicalmente política — não em termos 

partidários, mas na medida em que questiona as estruturas sociais e os modos de gozo 

instituídos. Ela posiciona o sujeito diante de sua própria ética e singularidade. Seu objetivo é 

resgatar o sujeito do silêncio, permitindo-lhe reconhecer seu desejo e enfrentar o insuportável 

da existência. Para permanecer relevante, a psicanálise deve manter sua abertura ética e 

política, adequando-se às condições e possibilidades dos sujeitos de seu tempo. 

 



16 

 

Tabla de Contenido 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................ 18 

Investigación en psicoanálisis en la universidad .............................................................. 21 

¿De qué se habla en el análisis? ........................................................................................ 27 

Método .............................................................................................................................. 30 

CAPÍTULO I LA SUBJETIVIDAD COMO TRABAJO .................................................... 35 

Lo político del trabajo ....................................................................................................... 41 

El trabajo en el siglo XXI .............................................................................................. 45 

Psicoanálisis y trabajo ....................................................................................................... 49 

De cachorro humano a sujeto trabajador: el papel del trabajo en la subjetivación ....... 53 

Sujeto y subjetividad ......................................................................................................... 56 

CAPITULO II.  EL AMOR EN FREUD ............................................................................. 63 

CAPÍTULO III EL DESEO EN LA OBRA DE FREUD .................................................... 80 

Escritos prepsicoanalíticos ................................................................................................ 80 

Primeras publicaciones psicoanalíticas ............................................................................. 82 

Escritos que desarrollaron la teoría psicoanalítica ............................................................ 89 

Sujeto y deseo................................................................................................................ 89 

Deseo y técnica.............................................................................................................. 93 

Surgimiento del deseo ................................................................................................... 94 

Los cambios de la teoría ................................................................................................... 96 

El deseo inconcluso… ...................................................................................................... 99 

CAPITULO IV ANÁLISIS DE LO RECOLECTADO ..................................................... 103 

Las experiencias del analizado en psicoanálisis ............................................................. 105 

El síntoma y malestar contemporáneo ........................................................................ 105 

El encuentro con el psicoanálisis ................................................................................ 111 

Las motivaciones de ir psicoanálisis ........................................................................... 115 

La asociación libre ...................................................................................................... 116 

Primeras sesiones ........................................................................................................ 118 

El no inicio de un análisis ........................................................................................... 119 

Compromiso con el tratamiento .................................................................................. 120 

La construcción de caso .............................................................................................. 122 



17 

 

El trabajo del analizado ............................................................................................... 123 

Transferencia ............................................................................................................... 124 

Amor en el proceso ..................................................................................................... 127 

Las resistencias ............................................................................................................ 129 

La responsabilidad del sujeto ...................................................................................... 131 

Estar bien ..................................................................................................................... 131 

La transformación ....................................................................................................... 131 

La cura ......................................................................................................................... 132 

Fin de un proceso ........................................................................................................ 132 

Los cambios de analista............................................................................................... 133 

Lo místico del psicoanálisis ........................................................................................ 134 

El oficio del psicoanalista ............................................................................................... 134 

El psicoanálisis en la universidad................................................................................ 135 

Lo inconsciente ........................................................................................................... 136 

Deseo del analista ........................................................................................................ 138 

Trabajo del analista ..................................................................................................... 139 

La práctica del psicoanálisis ........................................................................................ 143 

La contratransferencia ................................................................................................. 144 

Amor al trabajo de analista.......................................................................................... 147 

Los cambios en la práctica y los nuevos aprendizajes ................................................ 148 

Discrepancias con otras áreas del conocimiento ......................................................... 148 

El momento histórico ...................................................................................................... 149 

CAPÍTULO V DISCUSIONES Y CONCLUSIONES ...................................................... 154 

¿Por qué es importante hablar del amor? ........................................................................ 160 

Para terminar ................................................................................................................... 163 

REFERENCIAS ................................................................................................................. 165 

 

 

 

 



18 

 

INTRODUCCIÓN 

Colombia ha sido un país que a lo largo de su historia republicana ha vivido constantes 

conflictos internos y guerra partidistas que lo han convertido en unos de los países más 

desiguales del mundo (Banco Mundial, 2024) y desde el 9 de abril de 1948 ha vivido una 

confrontación armada que hasta el día no ha podido resolver. Por otro lado, el psicoanálisis 

llegó a Colombia con el desarrollo de la psicología en los años 40 y ha sido ambivalente con 

su presencia en las discusiones sociales del país.  

Freud fue un pensador que habitó Europa Central de finales del siglo XIX y 

comienzos del siglo XX y no tuvo una mayor conexión con América Latina, lo más cercano 

que estuvo del continente fue en su visita a Clark en Estados Unidos, y en su colección 

privada de tesoros arqueológicos solamente tuvo dos figuras precolombinas. De acuerdo con 

entrevistas informales realizadas sobre la historia del psicoanálisis se dice que le escribió una 

carta a un médico colombiano que trataba dolencias mentales acerca de la respuesta sobre el 

deseo de psicoanalizarse en Viena, quizá lo más cercano que estuvo Freud de Colombia fue 

bebiendo una taza de café en Landtmann, aunque el reconocimiento de la calidad del Café 

colombiano llegó en los años 60.  

El año pasado en el Museo Sigmund Freud de Londres hubo una exhibición sobre 

Freud en Latinoamérica y Colombia fue la gran ausente. Esto en parte es debido a la poca 

expansión del psicoanálisis en la realidad colombiana y la forma como el psicoanálisis se ha 

consolidado su enseñanza que parece más a reuniones sectarias que a la transmisión del 

psicoanálisis. Otro aspecto relevante, es que en los libros de la historia del psicoanálisis en 

Colombia se separa totalmente del conflicto armado colombiano como si fuera una realidad 

separada a la de los psicoanalistas, para todos los ciudadanos del país que han vivido los 

efectos del conflicto es imposible separarse de esa realidad.  

El silencio frente a la historia no es neutralidad sino cercanía ideológica, es de 

conocimiento público entre psicoanalistas que dos expresidentes de los que no me referiré 

fueron psicoanalizados por Ipeístas, presidentes de gobiernos que estuvieron llenos de 

violencia, muertes y ausencia de afectos (puede ser cualquier gobierno). El intelectual de 

“izquierda” que estuvo más cerca con el psicoanálisis fue Estanislao Zuleta que escribió 



19 

 

libros introduciendo la obra de Lacan y el pensamiento psicoanalítico, aunque nunca se 

psicoanalizó y solo realizaba interpretaciones “silvestres” de lo que veía borracho. 

En la década de los años 60 del siglo pasado el psicoanálisis se estableció en las 

facultades de psicología y psiquiatría, principalmente en la Universidad Nacional de 

Colombia y la Pontificia Universidad Javeriana, ambas en Bogotá. La primera, en esa época, 

tenía como profesor a Camilo Torres, uno de los pioneros de la sociología en Colombia y 

miembro fundador del ELN, estudioso del amor eficaz como pilar de la transformación social 

de Colombia; la segunda tuvo como estudiante a Ignacio Martín Baró que planteó la 

psicología de la liberación y fue asesinado por la dictadura militar en El Salvador.  

Aunque hoy parezca extraño en los años 60 la IPA no dejaba que los psicólogos 

entraran a su formación, algo que limitó la expansión del psicoanálisis en Colombia porque 

se enseñaba en los departamentos de psicología. Los estudiantes de psicología y psicólogos 

egresados se desencantaban de esa situación y cómo tenían mayor cercanía al tema social por 

la influencia de los intelectuales como Camilo Torres se inclinaban a una práctica más social, 

en cambio, los médicos que se iban por la psiquiatría iniciaban también su formación en 

psicoanálisis en algunas de las dos sociedades psicoanalíticas, ellos continuaron en su 

formación y trabajo más silencioso.  

Esa década marcaría un hito de la historia del país, fueron los años en que Camilo 

Torres divulgó su enseñanza sobre el amor eficaz que dio con el surgimiento del ELN 

(Ejército de Liberación Nacional1). En la misma época el gobierno de turno realizó una 

operación militar en Marquetalia contra los campesinos organizados que marcaría el 

surgimiento de las FARC-EP2 (Sierra, 2017).  

La llegada del psicoanálisis lacaniano a dos universidades públicas, entre los años 80 

y 90 del siglo pasado, permitió cuestionar la práctica psicoanalítica en el país. El psicoanálisis 

fue útil para estudiar la realidad nacional y cuestionar el silencio frente a la guerra, sin 

embargo, no fue constante puesto que no es el deseo de los psicoanalistas hablar de la guerra 

en el país. Y, aunque durante la década de los 2000 se constituyeron los departamentos de 

 
1 Aún sigue en armas y en una negociación de paz marcada por la incapacidad de ceder frente a la paz 
2 Sigla de Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia-Ejército del Pueblo 



20 

 

psicoanálisis en la Universidad Nacional de Colombia y en la Universidad de Antioquia, lo 

que permitió generar más publicaciones en medio del silencio sepulcral que el país estaba 

viviendo, el amor seguía siendo un tema olvidado. 

El amor tomó relevancia en los ideales políticos de los grupos armados, en la primera 

conferencia de las FARC y los estatutos fundacionales del ELN. Con el tiempo la 

multiplicación de las confrontaciones armadas y la aparición de nuevas en el país –que han 

permanecido hasta el día de hoy–, hicieron que el amor dejara de ser relevante en el discurso 

político del país. En 2011 se dieron los primeros avances con entre el gobierno colombiano 

y las FARC-EP para crear una metodología que terminara con el conflicto, en ese momento 

las FARC estaban comandadas por Alfonso Cano (quien en su juventud fue estudiante de 

antropología en la Universidad Nacional de Colombia, época en la que fue influido por las 

ideas de Camilo Torres de amor eficaz, marxismo soviético y el psicoanálisis). Con la firma 

del acuerdo de paz y su intento de implementación, el amor volvió a tener relevancia en el 

discurso político del país, como un intento de construcción de paz con la sociedad civil y que 

despierte una actitud más activa de la ciudadanía en la política Colombiana. Ahora el amor 

tiene una importancia porque es visto como resistencia frente a los constantes ataques de los 

discursos políticos y cómo una manera de construir lazos que permitan transformar el 

pensamiento de la sociedad. 

Debido a la constante desigualdad que siempre ha existido en el país y el 

desfinanciamiento de la Universidad Pública, muchos profesionales deben tomar una 

decisión entre continuar con su vida académica o abandonar ese sueño por la búsqueda de 

empleo que tampoco es fácil, cada vez hay más profesionales que deben vender su mano de 

obra a call centers para sobrevivir, incluso que deben abandonar su país para venderse para 

sobrevivir como mano de obra en países con monedas fuertes. Realizar un doctorado en 

muchos casos es una utopía por la misma realidad que aterra al pueblo Colombiano.  

Al ser Brasil un país con mayores recursos, abrió la oportunidad para que extranjeros 

como yo pudieran estudiar un doctorado. En este caso se debe cumplir requisitos para 

mantener una beca -por la misma desigualdad- y realidad económica, muchas personas no 

pueden terminar sus estudios. El camino para académicos de mi generación está lleno de 



21 

 

vicisitudes, inconstancias que pueden afectar el rendimiento, una vida que se precariza; sin 

embargo, seguir en la lucha por el anhelo, es algo que se debe hacer en estos casos.  

Finalmente, tuve la oportunidad de ingresar a la Universidad de Brasilia, al grupo de 

investigación de Psicoanálisis del Trabajo liderado por la Profesora Dra. Ana Magnolia 

Mendes Bezerra. Las diferentes condiciones subjetivas de Brasil han hecho que sus estudios 

estén dirigidos hacia el análisis crítico de las condiciones reales y efectos del trabajo en los 

brasileros porque Brasil lleva solamente 126 años con el abandono de la esclavitud, ha pasado 

por dictaduras y golpes de Estado que han afectado su realidad política. El trabajador vive 

atado a esa realidad y es necesario que construya su propia salida, es ahí donde esta visión 

tiene un lugar. 

A partir de lo expuesto, esta investigación es una intersección entre mi realidad 

política y el encuentro con la academia brasilera. Un intento de conciliar mis anhelos 

investigativos sobre la universalidad del psicoanálisis, el amor como resistencia frente al 

capitalismo y los efectos del trabajo en la vida cotidiana del sujeto. Quizás este trabajo ha 

traído consigo el despertar de deseos que, en medio de mi realidad, no habría sido posible 

cuestionar. La idea principal de la investigación es la de conocer sobre el trabajo del analista 

y el analizado en el psicoanálisis 

Investigación en psicoanálisis en la universidad 

La palabra "investigar" tiene su origen en el latín "investigare", que se traduce como 

"ir en busca de una pista". En el contexto del psicoanálisis, no hay nada más adecuado que 

emprender la búsqueda de pistas que revelen lo sintomático del sujeto (Diccionario 

Etimológico de Español, 2021). El psicoanálisis no pretende ofrecer una solución predefinida 

para los problemas de la vida, sino más bien implica escuchar al sujeto y permitir que emerja 

su deseo a través de las pistas presentes en su discurso 

Como disciplina, el psicoanálisis emerge a finales del siglo XIX con la publicación 

de diversas obras, entre las cuales destaca La interpretación de los sueños. Esta obra rompe 

con los paradigmas filosófico y médico predominantes de la época, centrados en la 

conciencia plena y el biologicismo aplicado a los síntomas histéricos (Freud, 1940/2006).    

Al percatarse de la existencia de una estructura inconsciente que ejerce influencia sobre la 



22 

 

conciencia y los actos, Freud abandonó el método catártico y adoptó la asociación libre junto 

con la interpretación. Con el paso de los años, esta evolución metodológica dio lugar a la 

consolidación de la práctica psicoanalítica. 

Freud expresaba su preocupación por la posición del psicoanálisis dentro del ámbito 

científico, dada la tendencia inherente a la naturaleza humana de descartar la incertidumbre 

en cualquier explicación de la vida. La impaciencia por obtener respuestas acerca de sí mismo 

lleva a buscar crearlas, considerándolas como tranquilizantes, aunque esto no necesariamente 

representara un progreso real (Freud, 1914/2006). Cualquier dificultad se convierte entonces 

en un reproche hacia el psicoanálisis. A pesar de las críticas constantes a lo largo de su 

existencia, el psicoanálisis ha continuado desarrollándose, aunque dichas críticas han llevado 

a que en ocasiones se le califique de pseudociencia. El psicoanálisis no aplica un recetario de 

técnicas masivas, la ciencia actual olvida que existen unas condiciones que llevan a unos 

resultados similares, pero jamás serán iguales.  

Para Freud, el psicoanálisis se presenta como un método de investigación destinado 

a develar los significados inconscientes de los comportamientos humanos, los cuales solo 

son accesibles a través de la práctica psicoanalítica (Freud,1923[1922]/2006). La 

interpretación se erige como la herramienta fundamental de este enfoque, permitiendo la 

transformación de lo inconsciente en consciente. Este proceso interpretativo no se limita 

únicamente a las asociaciones libres, sino que se extiende a diversas manifestaciones 

humanas, tales como el análisis de obras artísticas, lapsus o fenómenos sociales. A través de 

la interpretación, se construye el corpus teórico del psicoanálisis y se evidencian fenómenos 

clínicos como la transferencia, la contratransferencia, la resistencia y la repetición. 

En el psicoanálisis, resulta imposible trazar leyes universales deducidas directamente 

de la experiencia para predecir cómo un sujeto actuaría en determinada situación. En lugar 

de ello, dispone de un conocimiento en torno a las estructuras clínicas, la sexualidad infantil 

y el funcionamiento del aparato psíquico. La práctica clínica implica el ejercicio de una 

técnica específica que se desarrolla a lo largo de la experiencia clínica. 

A lo largo del desarrollo del psicoanálisis, su enseñanza fue radicalmente excluida de 

las instituciones universitarias debido a limitaciones constitucionales, lo que contribuyó al 



23 

 

aislamiento de la IPA (Asociación Internacional de Psicoanálisis) y sus sociedades con 

respecto a otras disciplinas académicas. Este aislamiento condujo al monopolio de la 

formación analítica, donde pequeños grupos asumieron la responsabilidad de acreditar dicha 

formación. Surgió así la noción de un psicoanálisis clásico, caracterizado por la adherencia a 

un conjunto de reglas que incluían horas de análisis, supervisión, cursos teóricos y una 

formación profesional específica; ni siquiera Freud cumplió con los estándares de ser un 

psicoanalista clásico. 

Este monopolio institucional condujo a disputas conceptuales, donde diferentes 

grupos se enfrentaron debido a divergencias de pensamiento respecto a las normas 

institucionales. Un ejemplo de ello fue la disputa entre Melanie Klein y Anna Freud en los 

años 40. En algunas ocasiones, estas diferencias llevaron a la expulsión de psicoanalistas de 

las sociedades de la IPA, como ocurrió con Jacques Lacan y Françoise Dolto en los años 50 

y 60, o incluso a escisiones, como se evidenció en la Asociación Mundial de Psicoanálisis en 

los años 90. 

El monopolio de las instituciones psicoanalíticas no previno el desarrollo del 

psicoanálisis en las universidades, tampoco la institucionalidad tiene la potestad divina de 

decir que es psicoanálisis y que no lo es, por no pertenecer ni adscribirse a sus ideas. La 

universidad le ha permitido sobrevivir como una disciplina del saber y recibir financiación 

de estatal o privada para investigar fenómenos actuales entorno al sujeto, subjetividad y 

malestar contemporáneo, estar inmerso en las problemáticas sociales, visibilizar los efectos 

del discurso capitalista en el lazo social y contribuir con crítica social a la realidad. En este 

sentido, la universidad se constituye como un espacio propicio para el desarrollo y la 

investigación del psicoanálisis. 

Con todo, el psicoanálisis tiene una presencia ambigua en la universidad; por un lado, 

forma parte de la enseñanza teórica en diversas facultades de Psicología o Ciencias Humanas 

y Sociales; por otro, no forma profesionales en psicoanálisis. En este contexto, cuestiona la 

posición del sujeto frente al síntoma y al malestar contemporáneo. Además, proporciona 

herramientas conceptuales y técnicas para la atención en psicoterapia. Sin embargo, la 

universidad no cumple el rol de formar psicoanalistas, ya que la verdadera experiencia del 

psicoanálisis se vive en el diván, en el espacio íntimo de la sesión. De este modo, la 



24 

 

universidad sirve como un espacio de difusión y reflexión teórica, pero no reemplaza la 

vivencia personal e íntima que caracteriza al psicoanálisis. 

De este modo, surge la preocupación de que el psicoanálisis no sobreviva este siglo 

debido a su falta de apertura, los costos elevados asociados a su formación y la percepción 

errónea de que el psicoanálisis es propiedad exclusiva de las sociedades psicoanalíticas. En 

este contexto, la supervivencia del psicoanálisis dependerá de su capacidad para establecer 

conexiones con la universidad, adaptarse a las demandas contemporáneas y desvincularse de 

la creencia equivocada de que pertenece exclusivamente a la IPA o la AMP. Más bien, el 

psicoanálisis pertenece a quienes lo estudian, lo practican y lo investigan, utilizando sus 

principios metodológicos como guía. La apertura, la adaptabilidad y el reconocimiento de su 

pertenencia colectiva podrían ser clave para su continuidad y relevancia en el futuro.  

Estudio sobre la técnica 

 A lo largo de la historia, el psicoanálisis se ha caracterizado por ser una profesión 

solitaria en la que Freud tuvo que luchar para que fuera aceptada. Desde el inicio, Freud 

realizaba reuniones de supervisión con sus estudiantes para mejorar la técnica y cuestionar 

prácticas que podían perjudicar la práctica del psicoanálisis. En ese sentido, se dieron las 

primeras rupturas con Alfred Adler y Carl Jung, este último criticado por el manejo de la 

transferencia y por haberse involucrado con Sabina Spielrein. Lo esencial del trabajo de 

supervisión es cuestionar la técnica del analista y construirse como psicoanalista.  

En la formación de psicoanalistas, ya sea en la IPA o Lacaniana, siempre hay un 

imperativo de supervisión en el que el analista en formación manifiesta sus dudas e 

inconformidades y puede ver lo que no está siendo evidente en el caso. El trabajo de 

supervisión y técnica no se trata de acumular saberes, sino de producirlos bajo la práctica. 

Hay aspectos universales de la práctica que tienen efectos y significados singulares en los 

psicoanalistas. No se trata de seguir un modelo de técnica, sino de evidenciar que la práctica 

del psicoanálisis es única y de no sentirse solitario en su trabajo (Murillo, 2018). 

Freud definió el psicoanálisis como una técnica, método de investigación y teoría, 

originalmente concebido para tratar afecciones neuróticas (Freud, (1923 [1922])/ 2006). Con 

su desarrollo, sentó las bases para abordar diversas estructuras psíquicas. El concepto de 



25 

 

técnica surge de los desafíos enfrentados en el espacio analítico para avanzar en el proceso 

psicoanalítico, y podría describirse como procedimientos clínicos que establecen el marco de 

la cura psicoanalítica (Roudinesco & Plon, 1998). 

La escuela lacaniana critica la estandarización de la práctica analítica bajo un único 

método, lo cual plantea interrogantes éticos debido a que el psicoanálisis se trata de una 

experiencia singular (Miller, 1987/2006). El objetivo principal de enseñar la técnica es 

estimular la creatividad y no aceptar imposiciones institucionales. La transmisión del 

psicoanálisis en entornos universitarios e institucionales requiere de analistas con mayor 

experiencia y formación para guiar a los jóvenes que inician su formación analítica o 

profesional. Esto puede generar desafíos, como que los estudiantes se desvíen hacia 

intervenciones teóricas que intervengan en el paciente desde la teoría, ignorando su discurso. 

Otro desafío es que los estudiantes simplemente apliquen recetas y no observen lo que está 

ocurriendo en la sesión (Vainer, 2001). 

Es fundamental incorporar a los estudiantes en el estudio de la técnica para que no 

aborden a sus pacientes desde la teoría, sino que realmente los escuchen. El ejercicio 

profesional requiere tanto de un conocimiento previo como de la conciencia de que cualquier 

situación puede surgir; la singularidad de su práctica profesional dependerá de su creatividad. 

La relación entre supervisión y técnica es estrecha, ya que la enseñanza de la técnica implica 

sesiones de supervisión, dado que ambas se viven en el espacio terapéutico. 

La formación del analista es un proceso continuo, ya que cada caso aporta una 

experiencia única. Por ello, es crucial participar en cursos de teoría y en sesiones de 

supervisión que implican el aprendizaje y la aplicación de la técnica. Los cursos de teoría 

generalmente se centran en la enseñanza del paradigma de algún psicoanalista y en su 

enfoque para abordar las dificultades clínicas. En contraste, las sesiones de supervisión son 

espacios para revisar los puntos ciegos del analista, sus resistencias, sus ideologías y su ética, 

esto brinda la oportunidad de reformular las ideas clínicas (McWilliams, 2021). La 

supervisión es crucial para que cada analista desarrolle su estilo propio y se apropie de su 

técnica psicoanalítica. 



26 

 

La estructuración y desarrollo de una investigación de campo pueden aprovechar la 

conversación como método e intervención. Además, brindan la oportunidad de interactuar 

con otras disciplinas que compartan visiones similares sobre el tema de estudio. La 

conversación implica reconocimiento mutuo, escucha y diálogo, lo que puede generar nuevas 

perspectivas en el campo del conocimiento y orientar hacia la adquisición de saberes que no 

se hayan tenido en cuenta. 

En este contexto, la conversación no se concibe como una entrevista estructurada con 

preguntas predefinidas que deben seguirse de manera ordenada. Más bien, se busca 

comprender la singularidad del tema de investigación y el conocimiento de cada entrevistado. 

En los estudios sobre la técnica, se realizan entrevistas semiestructuradas a psicoanalistas 

expertos, indagando sobre el manejo de diversas técnicas y los efectos teóricos en su práctica 

psicoanalítica. El objetivo no es repetir experiencias, sino estimular ideas y dar nuevos 

significados a las experiencias en la clínica psicoanalítica. 

La aplicación de la técnica está vinculada a la supervisión, una experiencia esencial 

en la formación de profesionales en las áreas de la salud y las ciencias humanas. A lo largo 

de la formación académica, se prepara a los estudiantes para enfrentar una diversidad de 

experiencias en el campo profesional, aunque en ocasiones se les ha negado esta oportunidad 

al priorizar la formación teórica. 

La formación en psicología positivista implica la enseñanza de conocimientos 

basados en la evidencia, buscando aplicarlos según lo dicta la operacionalización de las 

variables para obtener resultados esperados. En este enfoque, tiene una definición específica 

de lo humano y un proyecto cultural. La supervisión se concibe como un mecanismo de 

control de calidad para los futuros terapeutas, orientado a facilitar la eficiencia y las 

competencias del profesional, así como a brindar un espacio de soporte emocional para el 

terapeuta (Vainer, 2001). En contraste, la técnica psicoanalítica implica un quiebre con la 

teoría; el estudiante no debe anteponer conceptos, sino escuchar el relato bajo la atención 

flotante. 

Este tipo de investigaciones involucra a los psicoanalistas, ya que son quienes 

imparten la técnica en diversas instituciones o universidades, al tiempo que brindan soporte 



27 

 

al ejercicio profesional. El objetivo es estimular la creatividad de los estudiantes para que 

puedan resolver sus dilemas, utilizando el saber previo y adaptándolo a su práctica. Cada 

profesional debe crear su propia forma de trabajo. 

La supervisión analítica en el ámbito universitario no reemplaza la formación 

analítica, sino que establece un dispositivo de formación en el que el profesional aprende a 

ser él mismo en su ejercicio. El espacio de supervisión implica una vivencia cuya principal 

dificultad es el encuentro con lo subjetivo planteado como obstáculo, resistencia o motor en 

la transferencia; es el lugar donde se enseña la técnica. 

El objetivo es conocer el saber que tienen algunos psicoanalistas con experiencia 

sobre la práctica. Este tipo de estudios buscan despertar y estimular la creatividad de los 

analistas, estudiantes y profesionales de otras áreas, al proporcionar ideas sobre situaciones 

específicas en el ejercicio profesional. No se trata de homogeneizar las prácticas y soluciones, 

sino de construir su propia salida a partir del saber generado por la investigación.  

¿De qué se habla en el análisis? 

El amor es el centro de la experiencia analítica. Está asociado a los temas más 

importantes del psicoanálisis, como la angustia, el deseo, Eros, el incesto, la libido, la pasión, 

el psiquismo, la transferencia, la sexualidad, la pulsión, el narcisismo, el Edipo y la 

perversión. En este sentido, la experiencia vivida en el proceso analítico permite al sujeto 

comprender su relación con el otro, así como dar su propio significado a su forma de ver el 

amor, el desinterés y el odio (Freud, 1915/2006). El amor entre amantes puede adoptar 

muchas formas, como el amor fraternal, los celos, el deseo, el amor desexualizado, el amor 

conyugal, el amor ilusorio; hay tantas formas de amor como sujetos. 

El amor se asocia con la abnegación, el heroísmo y la melancolía. Amar implica 

querer vivir y querer morir a cambio de conservarlo, es evidente que el amante se transforma 

por el amor que da y recibe, haciendo que su amada también se transforme. Los efectos del 

amor sobre el cuerpo pueden ser placenteros o dolorosos, la sensación puede transformar al 

sujeto en amo o esclavo en torno a su búsqueda (Lacan, (1960-1961)/2006). En su concepción 

como sujeto, necesita recibir amor de sus padres, con el tiempo se dará cuenta de que debe 

renunciar a amarse a sí mismo para recibir amor de los demás. 



28 

 

El amor interviene en el proceso analítico, ocurre en la transferencia como una 

repetición de la vida del analista, que transforma el análisis, coloca al analista en un lugar de 

idealización. Por otro lado, el analista despierta sentimientos de amor hacia su paciente, lo 

que posibilita nuevas interpretaciones y resistencias en ambos. El amor experimentado por 

ambos no puede darse en el proceso, sería una falta ética y pondría en riesgo el proceso 

analítico al repetir la misma experiencia del pasado (Etchegoyen, 2002). El amor interviene 

en el proceso analítico, pero debe tomarse de otro modo para contribuir a la transformación 

del sujeto en torno a su deseo (Kristeva, 1984/2004). 

Además del amor, el trabajo es la otra fuente a través de la cual el sujeto desarrolló 

las sociedades y la cultura. Freud consideraba que el amor y el trabajo eran los aspectos 

esenciales del sujeto para que pudiera vivir en sociedad (Freud, 1930/2006). Es por ello, por 

lo que consideró necesario abordar el tema del amor en la actualidad, involucrando la 

perspectiva de trabajo que surge con las ideas de Marx, el amor en la actualidad está 

influenciado por las relaciones sociales generadas por la explotación capitalista. 

El capitalismo mantiene las mismas lógicas de explotación que Marx y Engels 

describieron en sus publicaciones en el siglo XIX, lo que ha cambiado es la posición en la 

que se encuentran los países, existen países colonizadores y colonizados. La industrialización 

en un país le permite transformar la materia prima en objetos de mercancía. Por ejemplo, 

Colombia es un país productor de café, pero lo exporta a países como Suiza o Italia que lo 

transforman y lo venden más caro, en este momento los productos viajan alrededor del 

mundo, más que un ser humano normal. Los trabajadores son conscientes que su trabajo vale 

de acuerdo con el país donde reside. La precarización del trabajo ha afectado la vida cotidiana 

del sujeto, influyendo en la manera como construye lazo social con los otros.  

La otra diferencia del Capitalismo con el descrito por Marx y Engels se debe a la 

relación que tiene el sujeto con el goce, ya puede acceder a nuevos goces que antes era 

privados por no pertenecer a la aristocracia o la burguesía. Con la expansión del capitalismo, 

los sujetos pueden acceder a objetos de mercancía que de alguna manera satisfacen el hecho 

de ser explotados, el acumular goce contribuye con el individualismo, egoísmo y aislamiento 

del sujeto de su propia realidad. El trabajo permite al sujeto acceder al goce de las mercancías, 

que se tiene que vender como una empresa en el que debe competir con otras empresas, es 



29 

 

una lucha por el goce. Es un espejismo de cambio, las lógicas siguen siendo las mismas. El 

discurso actual esconde la explotación capitalista con eufemismos, los trabajadores no son 

trabajadores sino socios o familia de una empresa que nada cambia su condición de 

precarización.  

El amor es fuente de inspiración de las primeras civilizaciones para resarcir su culpa 

de sus actos, fue el primer elemento de su salvación, amar a sus padres les permitió construir 

el lazo social. Por eso, toda psicología de las masas es una psicología del amor. Se dice que 

el tema del amor es actual, surgido en este momento histórico. Pero siempre ha sido 

transversal de la vida del sujeto. El amor no funda a la familia, pero si es el soporte del primer 

vínculo de su descendencia, se ama en la medida de la falta fundamental. El amor solamente 

despierta más amor, cuando se ama, si se ama a alguien y ese alguien no corresponde al amor, 

es una desgracia, como le sucedió al poeta Dante y su eterno amor Beatrice.  Las formas de 

amar cambian con el momento histórico, no son las mismas manifestaciones del amor cortes 

que las del amor moderno, no obstante, el sujeto atraviesa por sensaciones similares, aunque 

cada sujeto lo vive de manera distinto y eso tiene efectos en su cuerpo, por eso no existe un 

único arte de amar.  

El discurso neoliberal ha expandido la idea de la felicidad a través de compra de 

bienes y la acumulación de estos, la muerte de dios no duró mucho tiempo. El amor se impone 

como una realización de la vida en el capitalismo, su fracaso deja huellas en el psiquismo por 

la imposibilidad de despertar amor en el otro, no es en vano la expansión de la depresión 

como síntoma en la sociedad actual. El fracaso del amor es el reflejo que la sociedad 

capitalista busca negar la falta a toda costa, el amor no se trata de la saturación, eso es el 

capitalismo, sino de dar lo que desconoce de sí el sujeto.  

La sexualidad se ha reducido al ejercicio del goce, lo que afecta la forma del lazo 

social reduciéndolo a un vacío. Por eso en la actualidad se da sexo sin sexualidad, ha quedado 

escindida del lazo por la falta de valentía de los sujetos. Freud logró evidenciar que la 

sexualidad está implícita en la construcción de la subjetividad y el vínculo con sus 

semejantes, por eso una psicología de las masas termina siendo una psicología del amor. El 

capitalismo es el que se encarga de separar el amor y la sexualidad para relegarla a un asunto 



30 

 

biológico, de mera satisfacción y acumulación, contribuyendo al malestar de no ser amado, 

sintomatología común en la depresión. 

A partir de los anteriores planteamientos surgen los siguientes cuestionamientos: 

¿Cuál es el trabajo del psicoanalista? ¿Qué sucede con el amor depositado en el análisis? ¿En 

qué forma el amor lo cura todo? ¿Qué se necesita para ser psicoanalista? ¿Cómo es preso de 

su propio discurso el analizado? ¿Qué hace el analizado en su análisis? 

Objetivo General 

Analizar el proceso analítico desde el lado del analista y su experiencia como 

analizado teniendo como base fundamental las ideas de Sigmund Freud sobre el amor y 

deseo.  

Objetivos específicos 

1. Reflexionar sobre los efectos de la práctica psicoanalítica en la vida de los analistas 

y de su relevancia en la actualidad 

2. Describir el papel del analizado dentro del proceso analítico 

3. Mencionar los efectos del momento actual en el trabajo del analista 

Método 

Este proyecto de investigación se dividió en cuatro partes. El psicoanálisis a 

diferencia de las demás disciplinas psicológicas no trabaja con el mismo método, debido a 

que su interés es la subjetividad y la historia de vida de cada analizado, en esas experiencias 

vividas se logrará interpretar su malestar, dando ruedo al acto y el deseo. A lo largo de su 

experiencia como analista, se podrán esquematizar las comunalidades de cada caso en 

conceptos que respondan al malestar del sujeto. Por lo anterior, la primera parte del estudio 

realizó una revisión bibliográfica sobre la cuestión actual del trabajo y su conexión con el 

psicoanálisis, basado en las ideas de Marx, Engels y Freud.  

La segunda parte de la investigación se centró en la construcción de una entrevista 

semiestructurada que indague sobre la cuestión del amor, trabajo y deseo que fuera dirigida 

por diferentes psicoanalistas de varias partes del mundo con el objetivo de conocer sus 

perspectivas sobre la práctica psicoanalítica y sus efectos en el analista.  



31 

 

En la tercera parte de la investigación, después de la construcción del instrumento, se 

realizó la aplicación del instrumento de manera virtual y presencial según el caso a diferentes 

psicoanalistas del mundo. A partir de las 17 entrevistas semiestructuradas, se crearon 3 

categorías de análisis referidas a: la experiencia del analizado, el oficio del psicoanalista y el 

momento histórico. A partir de las anteriores categorías, se hizo un análisis sobre los 

resultados a partir de la construcción de subcategorías que están en el proceso de análisis 

para que el lector logre entender la complejidad de la experiencia analítica.  

Para la cuarta parte de la investigación se realizaron las conclusiones y discusiones a 

partir de todo lo construido en el proceso de la investigación, con la idea de motivar la 

creatividad de los interesados en el psicoanálisis y profundizar su interés en él, además de 

cuestionar la práctica psicoanalítica en la que algunos profesionales se han sumergido en los 

últimos años. 

El dialogo entre el marxismo y el psicoanálisis es necesario para el análisis de los 

fenómenos actuales que vive el sujeto contemporáneo con el objetivo proponer resistencias 

y transformaciones de las prácticas imperativas del discurso capitalista, nunca hay que 

olvidarse de la última tesis sobre Feuerbach de Marx, “Los filósofos no han hecho más que 

interpretar de diversos modos el mundo, pero de lo que se trata es de transformarlo.”. No se 

trata solamente de analizar el sujeto contemporáneo, sino de transformarlo a partir de su 

subjetividad, el lazo social y las revoluciones.  

Muestreo  

Se realizó una invitación a diversos psicoanalistas del mundo para hacer entrevista 

sobre el amor. Las entrevistas se realizaron en inglés, español y portugués para las que se 

invitaron a diversos miembros de las sociedades psicoanalíticas y grupos Lacanianos de 

Europa y América Latina. Se realizaron alrededor de 200 invitaciones para realizar las 

entrevistas, aceptaron 17 de los cuales 8 fueron analistas afiliados a la IPA y 9 de la escuela 

internacional de foros, fue imposible que algún miembro de la AMP aceptara la invitación.  

Instrumento 



32 

 

Se construyó una entrevista semi–estructurada a partir de las construcciones teóricas 

de Freud, sin intentar ser una entrevista teórica o académica en la que se busca narrar su 

experiencia vivida en su propio análisis y su propia experiencia como analista. Se dividió 

desde su experiencia como analizado y de su trabajo como analista, la entrevista se encuentra 

en los anexos, se tradujo en inglés y portugués para el desarrollo de la investigación. 

A continuación, se presentan las preguntas base realizadas en las entrevistas.  

Preguntas introductorias: 

¿Se puede presentar por favor? 

¿Cuánto tiempo lleva trabajando como psicoanalista? 

¿Nos podría hablar acerca de su experiencia con sus pacientes? 

¿Cómo está el psicoanálisis hoy en día? 

Preguntas sobre la construcción del proceso analítico: 

¿Usted ha sentido a pacientes que solamente duran una sesión? 

¿Cómo se inicia un proceso analítico? 

¿Por qué no se inicia un proceso terapéutico? 

¿Cree que fue por culpa suya o que su metodología no fue la acertada? 

¿Cómo ha cambiado su práctica relacionada con el malestar contemporáneo? 

¿Sus pacientes esperan algo suyo? 

¿Cuáles son los comportamientos más usados en las resistencias? 

¿Por qué lo buscan sus pacientes? 

¿Ha sentido alguna comunalidad en el malestar de sus pacientes? 

¿Se ha sentido incapaz de llevar un caso? 

¿Algún paciente se ha decepcionado del trabajo terapéutico? 



33 

 

Preguntas sobre el amor en su profesión: 

¿Piensa usted que el problema actual tiene que ver con el amor? 

¿Qué se repite? 

¿Qué sería el amor? 

¿Usted ama su trabajo? 

¿Para usted que es el psicoanálisis? 

¿Es necesario el amor en su trabajo? 

¿Cómo maneja el amor de su paciente? 

¿Cómo manejan su amor al paciente? 

¿Al final de un proceso que queda? 

¿Su forma de amar, de ver el amor afecta el proceso? 

¿Es el mismo amor? 

¿Su posición frente al discurso capitalista? 

¿Piensas que el trabajo del psicoanálisis esta precarizado?  

¿Sus pacientes lo han cambiado? 

Preguntas sobre el proceso de análisis: 

Ahora las preguntas serán sobre su proceso de análisis.  

¿Por qué fue a psicoanálisis? 

¿Qué buscaba? ¿Había una voz que le decía que algo estaba mal? 

¿Se enamoró de su analista? ¿Qué pasó? 

¿Cómo se dio cuenta que ese amor estaba condenado a no ser real? 



34 

 

¿Hubo amor en el proceso? 

¿Cómo fue su trabajo en su proceso de análisis? 

Tuvo dudas de seguir ¿Qué lo hizo continuar? 

¿Se dio cuenta de lo que estaba pasando? 

¿Cómo se sentía antes? ¿Cómo se siente ahora? 

¿Qué sucedió con su malestar? 

¿Habría una relación entre amor y poder? 

Para guiar al lector 

La presentación de este trabajo de grado está organizada en tres capítulos teóricos, 

titulados: La subjetividad como trabajo, El amor en Freud y Deseo en Freud que se presentan 

como recopilación y lecturas. El siguiente capítulo es el análisis de las entrevistas realizadas 

a través de las categorías construidas una vez se finalizó la transcripción de estas; el último 

capítulo es de las conclusiones y discusiones en el que se reflexiona sobre todo lo construido 

en el trabajo.  

Lamento informar que siguiendo las normas impuestas por la Real Academia 

Española no emplee lenguaje inclusivo y todos los plurales en ocasiones se reducen al 

masculino, también para la facilidad de la comprensión de los lectores en lengua portuguesa, 

debido a la cercanía que tienen estas dos lenguas y que la investigación se transmita en 

español en la Universidad de Brasilia.  

 

 

 

 

 



35 

 

CAPÍTULO I LA SUBJETIVIDAD COMO TRABAJO 

El trabajo es lo que diferencia al ser humano de los demás animales, debido a que le 

permite transformar la naturaleza a su favor, contribuyendo a la mejora de calidad de vida de 

él mismo y su colectivo. El gran pensador Karl Marx fue el que evidenció el carácter esencial 

del trabajo en la sociedad, ya que es el lazo con el que se relacionan los seres humanos entre 

sí y permite la construcción de la familia, el Estado y la propiedad privada.  

En sus obras Karl Marx, con ayuda de su gran amigo Friedrich Engels elaboraron 

ideas en la conceptualización del trabajo. Su primer acercamiento fue en los manuscritos de 

1844, en el que asume una posición crítica de la filosofía hegeliana debido a su falta de 

materialidad. Aunque, no planteó una definición como tal de trabajo, si introdujo el tema del 

trabajo en la división del trabajo, el salario y la explotación. Para Marx, la lucha de clases se 

evidenciaba en la lucha por un mejor salario de los obreros sucumbidos a la explotación 

capitalista, mientras que el capitalista ganaba dinero a costa de la explotación de sus 

trabajadores. El obrero no se beneficiaba de las ganancias, sino al contrario era perjudicado, 

porque solamente recibía dinero para subsistir, así, no recibe el retorno de su propio trabajo 

(Marx, 1844/ 1982).  

La división del trabajo permite separar el trabajo en diferentes formas en un sistema 

único de producción, lo que hace que los trabajadores se especialicen en una sola tarea, lo 

que influye en la separación de técnicas y saberes. La división del trabajo crece con el grado 

de avance de la transformación de la naturaleza, esto permite el desarrollo científico; la 

división de trabajo lleva ineludiblemente en la producción capitalista a la división de clases 

y la lucha (Marx, 1844/ 1982). En la actualidad se evidencia la división del trabajo en el 

sujeto como empresa, porque él se tecnifica para habilidades específicas a partir de un saber 

que en la mayoría de las veces proviene de la Universidad.  

Por otro lado, el surgimiento de la división del trabajo se origina con la acumulación 

originaria en el que el trabajador perdió los medios de producción y debe ofrecer solamente 

su cuerpo para sobrevivir, ya que otros fueron más inteligentes y acumularon riquezas. Fue 

un acto violento en que unas personas se imponen sobre otros de manera violenta en la 

acumulación de bienes que antes no eran de nadie (Marx, 1867/1974). El trabajador fue 

expropiado de su fuerza de trabajo, así en la sociedad occidental los sujetos se convirtieron 



36 

 

en desposeídos y jurídicamente libres y los no occidentales como en América, Asia y África 

se convertían en esclavos por ser sujetos de dominación, esto produjo el surgimiento del 

imperialismo, el colonialismo y la circulación de capital (Marx & Engels, 1932/ 2014). El 

trabajo de unos causó la miseria de otros, debido a la acumulación y expropiación de bienes. 

Una vez los usufructuadores de la tierra acumulan propiedades, se enriquecen del 

trabajo de los otros y así se genera el poder, que es el resultado de relaciones de explotación 

y apropiación del trabajo. A partir de la división del trabajo, surge una organización política 

de una clase dominante que mantiene el orden de las cosas y busca limitar el goce de sus 

miembros, esta organización se condensa en el Estado (Engels, 1884/2017). Con la 

apropiación de la naturaleza por los sujetos, se da un avance científico y tecnológico que 

mejora la forma de producir mercancías y de negociarlas. Los trabajadores siguen ofreciendo 

su cuerpo como mercancía para sobrevivir (Engels, 1894/1973). Algo similar pasa con los 

esclavos en las regiones no occidentales, deben ofrecer su vida a un amo a cambio de 

sobrevivir, él debe alimentarlos y darles vivienda. Con el desarrollo del capitalismo, el amo 

se dio cuenta que le salía demasiado costoso tener esclavos, por lo que se transforman en 

obreros.  

Con el desarrollo científico y la mejora de la producción de mercancías, el sujeto que 

ha sido enajenado de los medios de producción sigue vendiendo su fuerza como mercancía 

de trabajo, pero cada vez está más lejos de lo que produce, ya no es propio, sino que el objeto 

producido es independiente. Porque el objeto producido no busca satisfacer sus necesidades 

y se vuelve ajeno (Marx & Engels, 1932/ 2014). El trabajo alienado evidencia la división de 

clases y cómo los trabajadores deben vender su fuerza para sobrevivir, haciendo que se 

vuelva esclavo de lo que produce debido a que su vida dependerá de la producción de objetos. 

El obrero pierde el contacto con la realidad, solo está embaucado en la producción, su cuerpo 

es la evidencia. Está en medio de la servidumbre y solo vive para producir, puede que el 

obrero sea libre jurídicamente, pero siempre dependerá de un capitalista (Marx, 1844/ 1982). 

El trabajo en el capitalismo es forzado, no es voluntario y no es la satisfacción de una 

necesidad, sino un medio de satisfacer necesidades al margen del trabajo, esa podría ser la 

definición de trabajo precario en la actualidad.  



37 

 

De acuerdo con Marx, el trabajo alienado enajena al sujeto de sí mismo y de la 

naturaleza, es decir del medio donde vive, debido a que transforma su vida en objeto. La vida 

del sujeto está sometida para satisfacer demandas, una de ellas, el mantenimiento de su propia 

existencia (Marx, 1844/ 1982). La propiedad privada promovida al interior de la sociedad 

capitalista promete al sujeto la satisfacción plena de sus demandas, el aumento de salarios no 

es la solución para impedir la enajenación del sujeto. Solamente implicaría una mejor 

retribución a los trabajadores. El trabajo alienado enmarca las relaciones entre los sujetos 

bajo la precarización y el aprovechamiento de sus cualidades, no bajo la cooperación.  

Siguiendo con lo anterior, el trabajo se convierte en propiedad privada del sujeto 

frente a la explotación capitalista, pero hace que el sujeto se aleje de lo que produce. El 

trabajo hace que el sujeto se apropie de la naturaleza y la transforme para su beneficio, como 

la agricultura. La subjetividad del trabajador queda relegada como oposición a la propiedad 

privada, su trabajo se convierte en objeto.  

La sociedad se desarrolla a partir de las relaciones de trabajo, el carácter social surge 

de los efectos del trabajo, el sujeto produce y se reproduce a través del trabajo, además 

satisface sus demandas por medio de sus relaciones sociales, aunque es evidente que sus 

demandas son insatisfechas (Marx, 1844/ 1982). La naturaleza humana es social, es decir, 

antinatural. El trabajo reproduce la forma de lazo social del momento histórico, lo que 

impone modelos de vida con el propósito de tener y así tener un propósito.  

Marx considera que la subjetividad del ser humano surgía del encuentro entre lo 

social, su momento histórico y la pertenencia a una clase social. Por eso los seres humanos 

tienen demandas diferentes, porque han sido enajenados de la realidad y solo logran 

reconocer su realidad aportada por el trabajo. Debido a esto, Marx considera que para la 

consolidación de una ciencia psicológica debe estudiar los efectos de la vida industrial en el 

sujeto, la historia y la forma como el sujeto se enajena de la propia realidad. Para Marx la 

psicología es una ciencia social que aborda la subjetividad y sus efectos en la vida social, no 

se puede concebir una ciencia psicológica sin el trabajo, es donde el sujeto se desarrolla en 

la sociedad (Marx, 1844/ 1982). Esto fue muy importante para el desarrollo del psicoanálisis 

y del conductismo ruso. “No es la conciencia que determina la vida, sino la vida que 

determina la conciencia” (Marx & Engels, 1932/ 2014) la vida es un producto social, en 



38 

 

términos psicoanalíticos no es lo inconsciente que determina la vida, sino la vida que 

determina lo inconsciente.  

Es evidente que cualquier manifestación de la subjetividad tiene un significado social 

que surge de la interacción con el medio y el momento histórico. Por lo tanto, el sujeto está 

afectado por fuerzas materiales y no por fuerzas metafísicas. El malestar subjetivo es 

producto del momento histórico, del lazo social y su historia de vida que tiene efectos en la 

corporalidad del sujeto, la excesiva medicación de la subjetividad busca negar los efectos del 

capitalismo en la vida cotidiana.  

Marx en el último apartado del dinero, en el manuscrito 3, habla sobre el amor: “Si 

amas sin despertar amor, esto es, si tu amor, en cuanto amor, no produce amor recíproco, 

si mediante una exteriorización vital como hombre amante no te conviertes en hombre 

amado, tu amor es impotente, una desgracia.” (Marx, 1844/ 1982). Es evidente la posición 

que tomará Marx sobre el trabajo en “El capital”, porque el amor no es una experiencia ideal, 

sino que depende del esfuerzo del sujeto, es un trabajo que debe despertar amor en el otro, 

transformar la naturaleza de alguien sin amor. 

Posteriormente en la ideología alemana, Marx y Engels evidenciaron que el trabajo 

contribuye con la reproducción de ideas dominantes de la época, lo que evidencia que la clase 

dominante en la esfera económica, también lo es en la política, cultural y espiritual. Las ideas 

dominantes son la expresión real de las relaciones materiales concebidas como ideas, por lo 

tantos las relaciones sociales con la clase dominante, les confieren el papel dominante de sus 

ideas. La ideología es el resultado de la imposición de las ideas dominantes y se entiende 

como una falsa conciencia, porque los sujetos están dominados bajo una clase social 

dominante y se encuentran dominados bajo un poder material (Marx & Engels, 1932/ 2014). 

En el hogar se replica la misma situación, las mujeres son doblemente explotadas. Deben 

velar por los trabajos del hogar y recibir todo tipo de maltratos debido a la moral de la época. 

Después de terminar sus escritos con Engels, Marx gastó el resto de su vida 

escribiendo El capital, haciéndole varias correcciones, de ahí surgen borradores o Grundrisse 

y Crítica de la economía política. De acuerdo con el filósofo peruano Ayala-Colqui, Marx 

no plantea una teoría sobre la subjetividad, aunque, si es posible rastrear en su obra una 



39 

 

definición de subjetividad. En el Grundrisse plantea Marx que no todo el trabajo se logra 

objetivar, ya que hay trabajo no objetivado que no tiene ningún valor de cambio. La 

subjetividad implicaría trabajo no objetivado, es decir, el trabajo que no se produce ningún 

intercambio de dinero (Marx, 1857-1858/ 1971). Marx continua que el trabajo no objetivado 

puede entenderse de forma positiva y negativa, la forma negativa es el trabajo desvinculado 

de los medios, como la miseria absoluta que tiene efectos en la corporalidad del sujeto. La 

forma positiva como el trabajo como fuente viva de valor, no como un objeto de intercambio, 

sino como actividad que le da valor a las mercancías. De acuerdo con lo anterior, la 

subjetividad en Marx en el Grundrisse es el efecto en la corporalidad del trabajador y la 

fuente que le da valor a las mercancías (Ayala-Colqui, 2021).  

Siguiendo con lo anterior, se hace evidente que el sujeto a raíz de su propia historia 

de vida trabaja con sus propios aprendizajes, los emplea en la producción y la vez produce 

objetos concretos que a la vez produce un valor específico de intercambio. La capacidad de 

trabajo es una fuente de valor que tiene efectos en cómo se transforma la naturaleza y esta a 

su vez se transforma en mercancía, además, en este proceso el trabajador da su energía física 

y mental, que deja efectos en su cuerpo, también debe buscar la satisfacción de sus demandas 

sociales (Marx, 1857-1858/ 1971). La subjetividad para Marx es la capacidad de trabajo que 

reside en su corporalidad, sus efectos en el cuerpo, la forma como la usa, su empleabilidad 

en el intercambio de mercancías y la forma como satisface sus demandas. Esto se evidencia 

en la actualidad, cómo desde la perspectiva foucaultiana se entiende al sujeto como empresa. 

La subjetividad termina dándole valor de mercancía al sujeto y le permite intercambiarse para 

sobrevivir, no en vano el discurso actual promovido desde el neoliberalismo plantea la 

formación académica, las certificaciones, las profesiones y la riqueza familiar como fuente 

de valor y de intercambio de mercancías.  

Después de lo anterior, Marx propone la definición de trabajo que será la que utilizará 

esta tesis a lo largo de su desarrollo. En el capital, Marx define al trabajo como el proceso 

entre la naturaleza y el sujeto en el que a través de sus propias habilidades regula y controla 

con sus acciones, transformando la naturaleza y transformando su propia naturaleza, 

desarrollando potencias y adapta la naturaleza para su beneficio (Marx, 1867/1974). Es decir, 

el trabajo transforma la naturaleza y a su vez transforma la naturaleza del sujeto. No se trata 



40 

 

de cambiar la naturaleza solamente, sino al mismo tiempo realiza un fin que va más allá de 

la producción de un objeto. Los objetos producidos evidencian el momento histórico en el 

que se encuentra el sujeto y sus condiciones sociales, el producto del trabajo es el valor de 

uso.  

Siguiendo con lo anterior, Engels, en su magnífico trabajo inconcluso, plantea, al 

igual que Marx, la acumulación originaria, el mito del trabajo en la transformación del mono 

en hombre. Engels considera que el trabajo le permitió al sujeto emplear habilidades para el 

dominio de la naturaleza y usarlas en beneficio propio, le ayudó a usar sus dedos y manos 

para la creación de herramientas de caza, le ayudó a caminar erguido, porque el trabajo 

influyó en el desarrollo de la mano, el cuerpo se iba adaptando a las nuevas necesidades 

(Engels, 1876/ 2014). Cada nuevo progreso implica nuevo desarrollo sobre la naturaleza, esto 

hizo que tuvieran la demanda de decirse algo, hablar para ser hablado, lo que da inicio con 

el lenguaje y a su vez modificó su corporalidad, le permitió desarrollar al cerebro y por 

supuesto el psiquismo (Engels, 1876/ 2014; Freud, 1913/2006). El trabajo modifica la 

naturaleza del sujeto, hace que la domine y la transforma para su beneficio, pero no todo es 

perfecto, el dominio sobre la naturaleza puede tener efectos negativos en el planeta como el 

calentamiento global, la extinción de especies, la contaminación, la escasez de agua. La 

naturaleza nos recuerda que también somos parte de ella.  

El trabajo devora los elementos materiales y tiene efectos en el sujeto, para su 

existencia debe alimentarse de materiales, por tanto, también es un proceso de consumo. El 

trabajo se alimenta de la vida del sujeto y el trabajador debe consumir para mantener su 

propia vida. El trabajo gasta productos para elaborar productos (Marx, 1867/1974). Pero el 

producto final no habla de las condiciones con las que fue elaborado, cada producto esconde 

relaciones de explotación, implica un consumo y un desgaste. El capitalista es aquel que 

posee los medios de producción, devora la fuerza de trabajo de los trabajadores haciéndose 

poseedor de una fuerza de trabajo, debido a que le paga al obrero el uso de su fuerza de 

trabajo, convirtiendo al obrero en objeto y todo lo producido le pertenece por ser el dueño de 

los medios de producción y los materiales. El proceso de trabajo es un sumario de objetos 

comprados que le pertenecen al capitalista.  



41 

 

El capitalista obtiene del trabajo explotado a los trabajadores una diferencia entre lo 

pagado y el precio del objeto producido equivalente en dinero, es decir, la plusvalía. Se 

evidencia en el tiempo en el obrero logra producir mercancías, aumentando las ganancias del 

capitalista. La plusvalía es una parte de la producción no paga, sino que es parte de la 

ganancia del capitalista. Cada mercancía producida toma características propias y aumenta 

el valor dependiendo de la tergiversación cultural que exista en el momento, se da cuando el 

objeto promete tener cualidades adicionales a su función y logra dominar la vida cotidiana 

de los sujetos, es el fetichismo de la mercancía.  

El tiempo de producción hace que el sujeto se aliene e imagine el cumplimiento de la 

promesa del capitalismo, produciendo plusvalía absoluta y en su tiempo en el que no se 

emplea trabajando, pero produce ganancias al capitalista es plusvalía relativa (Marx, 

1867/1974). En la actualidad se impone la necesidad de estar produciendo incluso en los 

tiempos libres, el capitalista, obtiene más beneficios de la vida social del sujeto que de la 

jornada laboral. El goce es el imperativo actual. Aunque siempre debe estar supeditado a la 

realidad material.  La plusvalía es lo que le queda al capitalista en tiempo, ganancia y goce, 

objetoes lo que el sujeto trabajador pierde. 

Lo político del trabajo 

El trabajo surge de la interacción del sujeto con la naturaleza, lo que le permite 

relacionarse con sus semejantes, solamente puede relacionarse con los otros en la medida que 

exista trabajo de por medio. Las relaciones entre sujetos son dinámicas, se transforman con 

el transcurso de la historia de cada uno, por eso, las relaciones pueden cambiar al sujeto, 

modificar al otro y transformar todo el conjunto de relaciones entre semejantes (Gramsci, 

1948/1971). En este sentido, el trabajo crea la política, lo político y al político, es decir, todo 

está mediado por el trabajo. Con lo anterior, es posible plantear, que el malestar psíquico 

tiene efectos en lo político y viceversa. El sujeto surge en un momento histórico, se relaciona 

con los otros dependiendo de un contexto específico, lo que influye en la constitución de su 

subjetividad. Su singularidad no se establece en lugares específicos como la escuela o la 

fábrica, sino es un conjunto de experiencias, por eso, no se puede hablar de naturaleza 

humana, sino de historia.   



42 

 

El sujeto está obligado a competir contra otros, existe una libre competencia, en el 

que se tiene que vender para sobrevivir, pero al interior de la competencia no es igual para 

todos, debido a la existencia de la propiedad privada y cada uno goza de precariedades, a 

diferencia de la clase burguesa (Gramsci, 1917-1933/1981). Además, el trabajador está 

expuesto a muchos riesgos mortales, como sus jornadas laborales, su lugar de vivienda, su 

historia de vida, su cultura, su familia y las variaciones del mercado. La forma en que puede 

el trabajador resistir frente a esto es en la creación de lazos sociales entre sí para hacerle 

frente mediados por la solidaridad, los sindicatos y el cooperativismo son una forma de 

resistencia. 

El capitalismo se establece en el siglo XIX, superando las contradicciones de la época 

feudal y esclavista, aunque, no es sino hasta el final del siglo, en que todos los países 

abandonan la esclavitud. Se fundamenta en la propiedad privada de los medios de 

producción, los dueños de los medios de producción compran la fuerza de los trabajadores, 

para apropiarse de su fuerza, el burgués termina apropiándose de la plusvalía. La economía 

capitalista está basada en la producción de mercancías y en la adquisición de estas. Las crisis 

se dan con la incapacidad que tienen los trabajadores para adquirir las mercancías, 

ocasionado el desempleo, la miseria. De acuerdo con Marx, entre más aumente la riqueza 

social en un pequeño grupo, más aumenta la miseria de la clase obrera (Marx, 1885/1981). 

Con el pasar del tiempo los países colonialistas acumularon riquezas y los colonizados se 

volvieron más pobres, siguiendo a Lenin el capitalismo se convirtió en imperialismo (Lenin, 

1917/2013), los países comenzaron a aumentar su capital y los banqueros se lucraban con el 

capital depositado de la clase obrera.   

El capitalismo se instauró en el seno de la sociedad occidental con Estados Unidos a 

la cabeza. En los años 50, se da la expansión a nivel mundial del american way of life (Sueño 

de vida americano). Es el reflejo de la Constitución de Estados Unidos en la que proclaman 

la libertad, la vida y la búsqueda de la felicidad a través del trabajo duro. Se promueve la 

libre empresa, el mercado y el capitalismo. Son las bases con las que el sujeto puede encontrar 

su propia felicidad, esto trae consigo el consumismo desaforado, se tiene en el imaginario 

que los objetos tienen propiedad o cualidades que en realidad no poseen y por eso se busca 

consumir (Sierra, 2022). Esto tiene como consecuencia que se imponga al sujeto el 



43 

 

imperativo de la felicidad y el goce como sendero, haciéndolo responsable de su propia 

miseria, condenándolo al individualismo.  

Con los avances científicos del siglo XIX, ya el sujeto no necesitó de la existencia de 

dios para tener explicaciones en torno a la naturaleza y la vida en sociedad. La religión 

prometía un mundo mejor en otra vida, lo que obligaba a aceptar las penurias del presente, 

de ahí la afirmación de Marx “la religión es el opio del pueblo” (Marx, (1943) 1927/1982). 

La muerte de dios no tardó mucho, Nietzsche planteó que los valores absolutos y la moral no 

son universales, de esta manera no hay orden metafísico que dirija la vida (Nietzsche, 

1882/2001). Pero la muerte de dios no duraría bastante tiempo, en una obra de Walter 

Benjamin publicada post mortem, consideró que el capitalismo da respuesta a las 

preocupaciones que resolvía la religión, sus practicantes siguen sin cuestionarse y asumen 

sus mandatos, todos los días son de veneración al goce y a la acumulación, lo que impide que 

haya una salida explicita de él, que no se pueda imaginar un mundo sin él (Benjamin, 

1985/2016). La única diferencia que tiene con las demás religiones es que no purga las culpas, 

sino que las genera. El capitalismo son todas las respuestas que dios no pudo contestar, pero 

si el sujeto no las resuelve se sentirá con una gran deuda por resolver (Darviles & Rojas, 

2020). El discurso hegemónico naturaliza la división de clases y propone el derecho a la 

igualdad con la meritocracia para tener riqueza, que a través del trabajo duro se logrará llegar 

a la felicidad, no obstante, la meritocracia se desdibuja con la explotación laboral, la trampa 

y la historia familiar, además, la riqueza material se obtiene a partir de la cercanía con los 

medios de producción.     

La expansión del capitalismo en los años 70 en todo el mundo aumentó la explotación 

laboral en los países no occidentales impidiendo su propia industrialización, convirtiéndolos 

en lugares de explotación de recursos materiales, pero sin transformar la materia (Cardoso & 

Faletto, 1969/1998). Esto significó el surgimiento de una división de clases internacional, 

imperialista en países occidentales y colonizada en países no occidentales, debido a que en 

los países occidentales la clase trabajadora tiene más poder adquisitivo que alguien de un 

país colonizado. Además, se propagaron los golpes de Estado. Lo que ha llevado a las 

multinacionales a super-explotar la fuerza de trabajo de la gran mayoría de ciudadanos del 

mundo, para pagarles menos salario (Lastra, 2018). Ha traído como consecuencia en la 



44 

 

actualidad que la izquierda Latinoamérica sea antimperialista y la izquierda europea 

colonialista.  

Con el golpe de Estado, Chile fue el primer estado en aplicar políticas neoliberales. 

Apoyada en el libre mercado se buscaba la reducción de la intervención del Estado en la 

esfera social del sujeto. Incluyó la privatización y desregulación de los bienes y servicios. La 

salud y la educación estarían supeditadas al lucro y no al servicio de la sociedad, cada sujeto 

se asumía libre para desarrollarse (Salinas, 2010). Para el neoliberalismo, la envidia es el 

motor que motiva al sujeto a hacerse rico en busca de su felicidad, por eso, no tiene interés 

en ayudar con política social al sujeto, sino dejarlo a la deriva (Beattie, 2019). Un Estado que 

pretenda aplicar este tipo de “políticas” debe ser un Estado militarista en el que no se 

encuentre resistencia y reprima a sus ciudadanos, algo muy contradictorio, porque se 

promueve la libertad en lo económico y la represión en lo social, es común escuchar sujetos 

neoliberales que digan que son liberales en lo económico y conservadores en lo social. La 

libertad de algunos es la tragedia de otros. 

A partir de lo presentado se promueve la idea de Foucault para la concepción del 

hombre como empresa –en la actualidad se diría el sujeto como empresa– en el que el sujeto 

debe tecnificarse en algún saber para ofrecer algún servicio al mercado y así poder sobrevivir. 

El sujeto debe capitalizarse como formarse en un doctorado, para poder destacar y así generar 

algún tipo de ganancia, no solamente ofrecen su fuerza de trabajo, sino un conjunto de 

habilidades, conocimientos y experiencias. Venden su subjetividad, es decir, todo debe 

rentabilizarse (Foucault, 1978-1979/2007). El capitalismo le promete al sujeto la felicidad 

con bienes materiales al igual que la religión, y otra diferencia es que el proyecto neoliberal 

es verificable con historias de vida que se dan en la hegemonía (Stavrakakis, 2010).  

El capitalismo actual o neoliberalismo promueve la deuda al interior de la sociedad, 

no importa si es un sujeto o una institución siempre tiene una deuda que crece, lo que obliga 

a realizar sacrificios para poder pagarla (Darviles & Rojas, 2020). Por ejemplo, las naciones 

imponen más restricciones o impuestos a sus ciudadanos para pagar una deuda pública de la 

que no se desconoce su origen. Se dice que el sujeto tiene consigo mismo una deuda que debe 

pagar a toda costa, aunque no sepa de donde provenga. Los sujetos se asumen como empresa, 

buscan capitalizarse y estar produciendo ganancias, es el culpable de su propia miseria.  



45 

 

El sujeto trabajador debe luchar para obtener su propio bienestar, perdió el sentido de 

la solidaridad, porque está en búsqueda de su propia felicidad, ocasionando que los vínculos 

sean cada vez más difusos, vacíos y ausentes; lo que promueve la pandemia de la depresión 

en el mundo (Sierra, 2019). En el mismo sentido, la sociedad promueve la sobremedicación 

con fármacos para llevar la depresión, contrarrestar los efectos del fracaso y equilibrar el 

cuerpo. Es evidente que lo inconsciente permanece, se proyecta y retorna en el sujeto. 

También hay hipocresía con la elaboración y prohibición de sustancias psicoactivas, dado 

que son el resultado de la vida social del sujeto ¿por qué prohibir unas drogas y otras no? 

Hay que recordar que los primeros traficantes fueron los ingleses. Además, no en vano, Freud 

los llamó en el malestar como los quitapenas. Y surge otra inquietud: ¿cómo los países 

occidentales plantean la reducción de consumo de estupefacientes, si su modelo medico vive 

sobremedicando cualquier malestar subjetivo? 

El neoliberalismo se intensifica en la sociedad con la carencia, deuda y culpa, a través 

de su imperativo de gozar (Braunstein, 2006). Transformando al sujeto en un ser endeudado, 

culpable, deprimido, farmacodependiente y autoexplotado, enajenado de su propia realidad. 

La única diferencia con el capitalismo de la época de Marx es que puede adquirir de manera 

rápida y espontánea objetos de mercancía.   

El trabajo en el siglo XXI 

El neoliberalismo se sostiene a partir de una estrategia económica, política 

hegemónica y colonial, haciendo que el Estado se reorganice a las nuevas condiciones de 

acumulación capitalista y se generan transformaciones en el lazo social y la organización del 

mercado. Los diferentes Estados imperialistas promueven la subordinación de los Estados 

colonizados ocasionado la subordinación y la precarización laboral de los trabajadores, 

volviendo a unos Estados dependientes de los grandes capitales, siguiendo con lo anterior, es 

necesario un Estado punitivo que persiga las resistencias sociales y protejan la propiedad de 

los medios de producción. Además, con el desarrollo de las tecnologías de comunicación y 

la información le permite al sujeto ser partícipe de nuevas formas de emprender y capitalizar 

su subjetividad, (Arango, Bedoya-Hernández, & Muñoz-Duque, 2021).  

Los trabajadores a lo largo de los años han logrado reivindicar y obtener derechos en 

sus luchas sindicales, que buscan tener una protección económica y en salud a los 



46 

 

trabajadores. Pero, con el avance de las nuevas prácticas neoliberales, busca que cada sujeto 

sea un empresario y se encargue de velar por sus propios derechos (Puello-Socarrás, 2021). 

Aunque, sean jurídicamente libres, siguen inmersos en la lógica de explotación capitalista 

(Bueno, 2020). Para el neoliberalismo los derechos nunca pueden ser sociales sino 

individuales, que solo buscan la satisfacción de sus demandas, la envidia es el motor de las 

libertades (Gómez & Polo, 2021). 

El desarrollo del capitalismo genera y reproduce profundas desigualdades sociales, 

concentración de la riqueza en grupos minoritarios y explotación de la clase trabajadora en 

los países colonizados. Los Estados promueven la generación de condiciones sociales, 

económicas y jurídicas para sostener la explotación. Pero, a la vez, promueve políticas de 

reconocimiento para alivianar el descontento social debido a las condiciones de explotación, 

y la vez fomentan el consumo e individualismo (Vejar, 2017). Debido a lo anterior, el 

neoliberalismo fomenta el desarrollo de una ciudadanía que solo busca la satisfacción de sus 

demandas, indiferente frente al drama social.  

Para los neoliberales las funciones que debe tener el Estado son proteger las fronteras 

de la nación y efectuar la defensa de la propiedad privada. No le interesa la protección de los 

derechos sociales sino de los individuales; la única libertad que se debe promover es el de 

comerciar, el respeto de las leyes se relaciona con el beneficio que se obtiene respetando la 

ley y la justicia termina siendo una obediencia a los mandatos de la clase gobernante. Los 

derechos se convierten en una práctica privada que está regulada por el mercado por lo que 

pierden su estatus jurídico. En ese sentido, los trabajadores pierden sus derechos laborales 

porque se pierde su connotación social y su ejercicio se vuelve una práctica privada (Cortez, 

2020). Como consecuencia, el capitalismo actual promueve el desarrollo de la uberización3 

del trabajo, en el que los trabajadores son los encargados de realizar labores sin estar afiliados 

a una empresa, ni tener derechos laborales (Venco, 2020). El trabajador se vende a través de 

una página y esta cobra la comisión, mientras está desprovisto de alguna protección.  

El tiempo se convierte en una carga debido a que en todo momento el sujeto debe 

estar produciendo para capitalizar su subjetividad, incluso hasta de su descanso debe sacar 

 
3 Aunque en español colombiano no es usado ese término, en portugués tiene un sentido más político 

Uberização y en inglés se llama Gig Workers. 



47 

 

algún provecho. Esto ha influido en las nuevas formas de contratación, no se trata por jornada 

laboral, sino por horas, en las que al trabajador debe rendir de la misma manera que en un 

día laboral. Incluso ha influido al sector público en países latinoamericanos (Venco, 2020). 

Entre menos dinero se invierta en un trabajador será mejor para la burguesía, por eso se debe 

la expansión en estos últimos años de los vínculos laborales –como uberización–, y se han 

abolido los derechos conseguidos por la clase trabajadora buscando supuestamente el 

aumento del trabajo. Al aumentar la precarización, la inestabilidad social y económica de la 

sociedad, los burgueses son los que terminan aumentando su capital (Fernández-Trujillo & 

Gil, 2020), los trabajadores no son reconocidos como empleados sino como colaboradores o 

socios que no reciben la remuneración ni tienen derechos como trabajadores, en realidad, este 

tipo de nomenclatura termina escondiendo relaciones de explotación, precarización y 

subordinación de la clase trabajadora, por eso es cada vez más común que extranjeros y 

migrantes busquen o realicen tours de salud en países del sur global, debido a los altos precios 

de los servicios de salud en países ricos.  

La división de clases se da en varios aspectos y es una división de clase que depende 

de la nacionalidad del país, no es lo mismo ser trabajador en un país imperialista que en un 

país colonizado. Es posible que sean explotados de la misma manera, aunque no estén en el 

mismo contexto social. El proletariado es una sola clase mundial, sin embargo, cada sujeto 

está inmerso en diferentes relaciones de producción y de desarrollo, lo que marca la 

diferencia. Es la división internacional del trabajo (Antunes, 2018).   

El desarrollo de las tecnologías de la información y comunicación ha expandido el 

uso del internet como una herramienta fundamental de las relaciones sociales. La hegemonía 

se materializa imponiendo estándares de vida en el que homogeniza la vida cotidiana de los 

trabajadores. Esto, crea un malestar subjetivo y se evidencia con las altas tasas de depresión 

y suicidios de trabajadores (Antunes, 2018). Aunque los procesos de producción actual 

busquen la reducción de trabajadores para aumentar el beneficio, siempre habrá una realidad 

material, en la cual, se enmarca esa producción. En el internet los sujetos expresan su 

subjetividad, sus ideales del yo y se da la posibilidad de lograr ciertas añoranzas, el cuerpo 

sigue separado del internet. El trabajo inmaterial siempre tendrá consecuencias en el trabajo 

material.  



48 

 

A lo largo de la historia de producción en cada nación se da el surgimiento de una 

clase media o clases medias que se diferencian de las clases bajas en su relación con los 

medios de producción. Lo más posible es que esa clase trabajadora es la que acumuló algo 

de capital y se convirtieron en trabajadores intelectuales (Antunes, 2005). No existe una clase 

media única sino varias, su relación depende de los medios de producción, su función social 

y su poder adquisitivo son diferentes, por ejemplo, no es lo mismo ser un funcionario público 

burócrata que un médico precarizado que solamente puede medicar lo que su empleador le 

permite. Con lo anterior es posible afirmar que la clase media es un nuevo proletariado de 

servicios (Antunes, 2018). La precariedad se impone en la forma como el sujeto trabaja y sus 

condiciones laborales. La riqueza se acumula con la cercanía de los medios de producción.  

Otro aspecto para añadir a la clase media es la precarización de la empleabilidad. En 

el pasado, los trabajadores casi seguros tenían su empleo para toda su vida laboral, en la 

actualidad los trabajos son esporádicos y no ofrecen ninguna estabilidad laboral, sus 

contrataciones son intermitentes y sin mucha posibilidad de sindicalizarse (Vidal-Molina & 

Vargas-Muñoz, 2019). La clase media se diferencia de la clase baja en términos sociales, 

solamente por haber tenido más privilegio a la servidumbre que otros. Parafraseando el 

poema de Mario Benedetti sobre las clases medias “a veces, solo a veces, se da cuenta (medio 

tarde) que la usaron de peón en un ajedrez que no comprende y que nunca la convierte en 

Reina” (Benedetti, 2000). La clase trabajadora en actualidad es completamente heterogénea, 

fragmentada, amplia, hegemonizada y despolitizada que la clase trabajadora de la época 

Marx, Lenin, Freud y Lacan.  

La precariedad laboral en la actualidad es más visible en países colonizados que solo 

producen recursos naturales sin transformarlos. La precariedad laboral es la consecuencia 

directa la precarización social, la ausencia de derechos laborales, la vulnerabilidad social, la 

persecución a sindicalistas, revolucionarios y opositores; que son una evidencia de la falta de 

protección de los Estados con su ciudadanía (Vidal-Molina & Vargas-Muñoz, 2019). El 

Estado es completamente represor de la resistencia y la oposición, lo que ha traído una 

despolitización de la clase trabajadora, negando la política y lo político del trabajo. Por lo 

tanto, la precariedad puede ser entendida como un estado de desprotección social en la que 



49 

 

se institucionaliza la indefensión y el agotamiento de la clase trabajadora al interior de la 

sociedad que tiene efectos en la vida cotidiana y en la subjetividad. 

El sujeto capitaliza su subjetividad para encontrar un bienestar completo e ilimitado, 

el éxito empresarial del mismo y la acumulación de bienes, entre más capitalizada este su 

subjetividad esta le permite vivir más goce. Ya no existe una división entre lo que es la vida 

pública y la vida privada, la precarización del trabajo y la desprotección del Estado 

contribuye con la precarización de la vida del sujeto, en el que se enajena de sí mismo y los 

convierte en responsables de su propia miseria. Vivir para trabajar ilimitadamente es la 

imposición del modelo neoliberal. Pasamos de la muerte al trabajo a la muerte del tiempo 

libre. 

Psicoanálisis y trabajo 

El trabajo es la base fundamental para el surgimiento de la sociedad, la familia y el 

Estado, debido a que promueve el lazo social, la cooperación y establece relaciones sociales; 

con el desarrollo cultural y social surge la división del trabajo y las clases sociales, que 

subordinan al trabajo a un intercambio económico, frente a este fenómeno Marx fue el primer 

pensador que evidenció la crisis capitalista y su relación con la explotación, pobreza, 

sometimiento y alienación del sujeto frente a su realidad social.  

Con el dominio de la naturaleza, llevada a cabo por el trabajo realizado por el hombre, 

descubre objetos que hasta entonces tenían propiedades desconocidas, desarrolla la 

cooperación y la actividad mutua, lo que contribuyó a la creación de la familia y la sociedad. 

El vivir en comunidad obligó a que los miembros desarrollaran la habilidad de decirse algo, 

de ahí surgió el lenguaje. Cada vez que el ser humano se aleja de los animales, tiene más 

dominio sobre la naturaleza.  

En sus inicios el psicoanálisis no tenía un interés directo en estudiar al trabajo, ya que 

sus orígenes se dan en el seno de la burguesía vienesa de finales del siglo XIX. Directamente 

Freud no dedicó un estudio al tema del trabajo, aunque, si se hace una lectura minuciosa, se 

puede evidenciar que Freud asume la posición de Marx frente a la transformación de la 

naturaleza y la subjetividad. El inicio de la primera Guerra Mundial despertó entusiasmo y 



50 

 

luego decepción en la vida de Freud, se dio cuenta de que cuando el humano se hace más 

humano, se despierta su propia tendencia hacia la autodestrucción.  

Tótem y Tabú es el primer escrito de Freud que fue publicado unos meses antes del 

inicio de la primera guerra mundial y surgió a partir de sus estudios clínicos. Plantea el 

nacimiento del totemismo a partir de la relación entre el deseo y prohibición. Se manifiesta 

que la exogamia aparece del temor al incesto. El sujeto impone restricciones simbólicas para 

sentir la culpa. Freud propone el mito de la horda primordial, en el que antes vivía un padre 

tirano y celoso, se reservaba todas las mujeres para él mismo y expulsaba a todos sus hijos 

para no compartirlas. De los sentimientos de rabia generados por el padre, sus hijos deciden 

vengarse, asesinándolo. A partir de ahí, se generan conflictos entre ellos mismos para 

reemplazarlo, el conflicto se da cuando sus hijos se dan cuenta que no pueden ocupar su lugar 

y no pueden poseer a las mujeres de él. Tras haberle asesinado y haberlo cenado en una 

comida, el padre muerto adquiere mayor poder que antes. El padre no es solamente temido, 

sino admirado y venerado por su actuar (Freud, 1913/2006).  

La muerte del padre y su posterior cena hace surgir en sus hijos un sentimiento 

fundamental en la construcción de lazo social, la culpa. Del sentimiento de culpa surgirán los 

tabúes fundamentales del totemismo, ya que no se puede ocupar el lugar de él. El padre 

solamente es padre, estando muerto. A partir de ese nuevo orden se da la prohibición del 

incesto. Con el paso del tiempo, el sujeto reprime sus sentimientos de culpa y odio hacia al 

padre y quedan en la conciencia sentimientos de amor.  

Hasta este punto no hay ninguna mención de Freud sobre el trabajo, a continuación, 

vamos a imitar su forma de explicar los derivados del inconsciente. De acuerdo, con el 

diccionario etimológico online de Chile la palabra duelo viene del latín duellum diminutivo 

de la palabra duenos, que significa hombre respetable al que se le teme, la palabra significa 

enfrentamiento mano a mano, se podría decir que es un desafío contra un hombre honorable. 

Otro significado es dolor o luto, que viene de la palabra dolus y su origen se trata del penar. 

Su última acepción es la del engaño o treta, que también viene de la palabra dolus 

(Diccionario Etimológico de Español, 2021).  



51 

 

Al hacer el análisis es evidente que la palabra tiene origen de un enfrentamiento con 

un hombre honorable que a través de engaños logra imponerse sobre él, lo que le ocasiona 

un gran dolor. Su significado tiene bastante similitud con la posición de Freud sobre el 

asesinato primordial, la culpa y su propia imposibilidad de convertirse en padre. Por otro 

lado, la palabra elaborar viene de la palabra elaborare que significa un material para 

transformarlo en producto, en alemán es una palabra compuesta Durcharbeiten y en inglés 

Working Through, en ambos idiomas está inmersa la palabra trabajo y en español su 

significado es trabajar.  

Siempre que se padece un dolor o una pérdida, se habla de elaborar un duelo, si se 

hace un análisis etimológico del significado de la palabra, se trata de transformar un dolor 

por la pérdida de un ser honorable en un producto. Lo que quiere decir, es que el dolor vivido 

por la muerte del padre transforma la naturaleza del ser humano, lo que desemboca en la 

creación de leyes para restringir el asesinato entre miembros de la horda. Entonces, el primer 

trabajo que hizo el hombre fue el de elaborar el duelo por el asesinato del padre, lo que 

ocasionó que transformará su propia naturaleza. Una definición muy marxista de Freud.   

Finalmente, el trabajo del duelo implica necesariamente recordar y olvidar, traer a la 

memoria lo venerado del padre y relegar todo lo malo que hizo. A partir de su recuerdo se 

origina la prohibición del incesto, lo que obliga a todos los miembros a comunicarse y 

cooperar entre sí. Transmitir la ley implica vivir en comunidad a través del lenguaje, el 

trabajo de duelo contribuye a la transformación de la horda primitiva y, por ende, del sujeto. 

El trabajo se convierte en la herramienta que sostiene al ser humano alejado de la naturaleza, 

lo transforma, creando su subjetividad y lazo social. Es evidente que Engels y Freud llegan 

a conclusiones similares.   

En su escrito Duelo y Melancolía, Freud define al duelo como una reacción a la 

pérdida de un ser amado o de una abstracción equivalente (como la patria, la libertad o un 

ideal). Es un estado similar al de la melancolía, se origina en el examen de realidad que ha 

mostrado que el objeto amado ya no existe. Lo esperable de acuerdo con Freud es que el 

sujeto acepte la pérdida y asuma la nueva realidad, pero es algo que necesita de tiempo y no 

se logra inmediatamente. Al final, el sujeto termina aceptando la muerte de su objeto amado, 

trabaja en sí mismo y en su realidad para transformar la naturaleza de su dolor, Aunque, le 



52 

 

es imposible dejar del todo el dolor (Freud, (1917 [1915])/2006). La elaboración del duelo 

implica la aceptación de la nueva realidad, lo que ocasiona que la subjetividad se transforme, 

al mismo tiempo que surge el sentimiento de querer transformarla, son los dolores que a lo 

largo de la vida hacen que todos seamos diferentes y guardemos algo en común, y, por otro 

lado, hacen evidente que el sujeto no se puede constituir como tal sin trabajar.  

Al momento de la publicación de “El malestar…” la vida de Freud era totalmente 

diferente: caracterizado por una profunda decepción de la humanidad por la primera guerra 

mundial, un cáncer de garganta le impidió volver a dar conferencias públicas y la muerte de 

su hija y su nieto. La vida para Freud se convirtió en un mar de sufrimiento, solamente 

esperaba silenciosamente el momento de su muerte.  

Freud empieza su escrito llamando la atención sobre el desarrollo del yo del neonato, 

a partir del desarrollo muscular empieza a diferenciar lo interno y lo externo, es un proceso 

bastante lento en el tiempo. Con la diferenciación empieza a expulsar las sensaciones 

insatisfactorias y empieza a dominar lo que puede. En ese momento, el neonato con ayuda 

de su sostén externo (sus cuidadores básicos, etc.) empieza a dominar la naturaleza que trae 

consigo e inicia a ser él mismo (Freud, 1929/2006).      

El sujeto aprende a diferenciar lo interior y lo exterior, esto le ayuda discernir las 

sensaciones placenteras y las displacenteras, con base en su experiencia desarrollará métodos 

propios para evadir la insatisfacción. Freud considera que las huellas primitivas del 

psiquismo humano se mantienen en la estructura del inconsciente y se heredan de generación 

en generación. Del crimen fundacional se origina el sufrimiento que se manifiesta 

directamente en tres fuentes, el cuerpo, el mundo exterior y los otros (Freud, 1929/2006).  

Freud considera que el comportamiento del ser humano tiene dos fines: el de 

experimentar sensaciones placenteras y el de evitar las sensaciones dolorosas y el displacer. 

La propuesta final de la religión es el de satisfacer las demandas que han elevado la tensión 

de manera instantánea, sometimiento del principio de placer sobre el de realidad, la felicidad 

se trataría de imponer el principio de placer. Al vivir en la sociedad, el sujeto siempre rebaja 

sus pretensiones de felicidad que hace que se vuelva inalcanzable (Freud, 1929/2006). 



53 

 

Freud plantea que es imposible sostener el placer sobre la prudencia, debido a que en 

el surgimiento de la cultura se crean restricciones. Considera que todas las acciones para 

alcanzar la felicidad están condenadas a fracasar. Entre ellas, plantea que someter la 

naturaleza a voluntad del hombre, como miembro de una comunidad, empleando una técnica 

dirigida por la ciencia, para mejorar el bienestar de todos, el sufrimiento es algo que viene 

desde adentro y solo existe en la medida que el sujeto siente. Siguiendo la idea freudiana de 

la felicidad, se podría decir, que ella surge como una pérdida.  

El trabajo surgiría como un intento en que el ser humano busca dominar la frustración, 

porque transforma la naturaleza y busca beneficiar a toda la comunidad con sus desarrollos, 

aunque, esto no evitaría la insatisfacción. Con el desarrollo de la sociedad y la cultura, el 

trabajo se volvería también fuente de insatisfacción, por la técnica de producción capitalista 

y la imposibilidad de cumplir sus promesas. El trabajo es el sostén de la cultura.  

La cultura protege al sujeto de la naturaleza y regula sus relaciones. El surgimiento 

de la cultura y su desarrollo depende del trabajo, dado que, a partir de su uso, se transforma 

la materia y se usa para su beneficio. Las tecnologías desarrolladas transforman las relaciones 

sociales entre los seres humanos, ocasionando cambios culturales. Del empleo de la pluma 

al computador en la escritura, hay una infinidad de transiciones sociales, económicas y 

culturales, sin el trabajo esto no hubiera sido posible.  

Las exigencias culturales imponen restricciones, creando injusticias, lo que obliga a 

un grupo a rebelarse favoreciendo nuevos progresos de la cultura. El anhelo de la libertad es 

una lucha contra determinadas formas y exigencias de la cultura. Según Freud, las luchas 

giran en torno con la intención de equilibrar el bien individual con el colectivo. Cuando la 

sociedad entra en crisis, las revoluciones son las que tienden a resolver el desequilibrio. Sin 

embargo, la insatisfacción se mantiene y el sujeto siempre estará en falta. 

De cachorro humano a sujeto trabajador: el papel del trabajo en la subjetivación 

El estadio del espejo fue una ponencia desarrollada por el psicoanalista francés 

Jacques Lacan entre 1936-1937, presentada en congresos psicoanalíticos y publicada en 

1949. En su ponencia, empieza comparando el desarrollo psicomotriz del chimpancé con el 

de un bebé, para él es evidente que el chimpancé se desenvuelve con mejores habilidades que 



54 

 

el bebé hasta cierto punto, el bebé depende siempre de un sostén. Para Lacan, el momento en 

que el bebé supera al chimpancé se logra cuando asume que la imagen del espejo reflejada 

es su imagen, de él mismo. El cachorro humano se transforma en sujeto humano.  

Al principio el bebé es un cachorro humano, dependiente de la biología, dado que no 

ha sido habitado por la palabra, sin la transformación de su naturaleza es probable que 

fallezca o no asuma la cultura como propia. La clínica ejemplifica esta situación como 

hospitalismo clínico, autismo y niños ferales. El estadio del espejo es el momento de 

identificación que el sujeto se transforma cuando asume como propia una imagen especular, 

a partir de esa identificación, el cachorro humano establece una relación con su realidad 

interna y externa (Lacan, 1949/1972).   

El cachorro humano, al ser un ser biológico dependiente de su naturaleza, depende 

del otro para sobrevivir. No es un animal, como todas las otras especies, que pueden 

sobrevivir en las condiciones ambientales necesarias. Para llevar a cabo el salto cualitativo 

del bebé, es necesario que previamente haya otro que lo introduzca en la subjetivación. Para 

desear y hablar hay que ser previamente deseado, el ser humano no desarrolla sus habilidades 

por generación espontánea.  

La madre, padre o cuidador del recién nacido, es la que transforma la naturaleza del 

cachorro humano convirtiéndolo en un sujeto, es decir, el cuidador primario trabaja para que 

el bebé se convierta en sujeto. Además, el cachorro humano emplea lo que su cuidador le 

brinda para transformar su naturaleza y se convierte en sujeto. Sin la transformación de la 

naturaleza es imposible que se constituya como ser humano, lo que nos hace humanos es la 

tendencia a transformar nuestro medio en beneficio nuestro, eso es lo que nos separa de la 

naturaleza. Aceptar todo como es, sin la posibilidad de cambio es idealismo.  

La influencia del pensamiento de Karl Marx en la obra de Lacan fue notable, pero él, 

no hace mención alguna en el papel del trabajo en la constitución de la subjetividad. El 

estadio del espejo brinda la posibilidad que el sujeto se identifique y transforme su propia 

naturaleza, también, es evidente que necesita de otro para mutar su naturaleza. Eso es emplear 

el trabajo. En pocas palabras, las relaciones entre seres humanos se inician por el trabajo. 



55 

 

¿Acaso el cuidado infantil no es considerado como trabajo y por ello existen las licencias de 

maternidad y paternidad en todo el mundo?  

El trabajo empleado en la constitución del sujeto es la base fundamental de su 

estructura psíquica, además, con el paso del tiempo el sujeto emplea el trabajo para 

transformar al principio su propia naturaleza y luego para transformar su entorno. El trabajo 

permite que el sujeto se relacione con otros, se desarrolle social y económicamente y asuma 

una posición frente a su realidad, no obstante, la característica actual del momento histórico 

fomenta la idea de la estaticidad de las ideas, la idealización. En Cuba constantemente se usa 

el siguiente dicho “el hombre vive como piensa y piensa como vive”. Lo más importante a 

resaltar es que la transformación es inherente a la constitución del sujeto.  

El trabajo no puede ser considerado únicamente como el empleo de alguna habilidad 

en un oficio para devengar un salario. Esto es una idea bastante desarrollada por el 

pensamiento liberal, que a la vez limita los estudios sobre el trabajo, porque lo reducen a una 

actividad mercantil y de productividad. El sujeto no se puede constituir como tal sin la 

presencia del trabajo en su vida.   

El psicoanálisis acepta la influencia histórica y económica en la formación de la 

ideología, pero considera que no es suficiente para explicar la desigualdad, la explotación 

capitalista y las guerras. El ser humano no vive del todo en el presente, en las ideologías hay 

influencia del pasado, las historias de vida y tradiciones culturales que se manifiestan en el 

presente y en sueña con un futuro mejor. El pasado desempeña un papel importante en la 

constitución de la subjetividad y la ideología, independiente de las relaciones históricas.  

El trabajo brinda la posibilidad que el ser humano domine las fuerzas de la naturaleza 

y ponerlas al servicio suyo, además, constituye las normas necesarias para regular la vida en 

comunidad. La constante insatisfacción lo obliga a desear y a transformar su relación consigo 

mismo, el mundo y los otros. El desarrollo del momento histórico se da con el trabajo que 

influye en la realidad material.  

Freud nunca negó la importancia del trabajo en su pensamiento, era una categoría ya 

existente en su obra, él consideraba que el fin de su tratamiento era restablecer su capacidad 

de rendimiento en el trabajo y de gozar. A lo largo de su obra, se hace evidente que asume la 



56 

 

metodología marxista en el planteamiento del origen de la cultura. A diferencia de muchos 

pensadores, no reduce al trabajo como a un acto de producción a cambio de una remuneración 

económica, sino a la transformación de la naturaleza. Además, lo considera de vital 

importancia para el desarrollo del sujeto al interior de la cultura, origina el lazo social entre 

todos los miembros de la comunidad. 

Es necesario que el trabajo sea visto más como una práctica que transforma la 

naturaleza del entorno, que influye en la subjetividad del sujeto. No como una actuación 

económica, esa idea le quita el valor transformador al trabajo y la convierte en una labor 

enajenante y creadora de malestar. Freud en el malestar en la cultura en la nota al pie 5 y 

Marx en la ideología alemana dan cuenta que el trabajo es fuente de sufrimiento cuando no 

ha sido escogido de manera libre y el sujeto es obligado asumirlo para sobrevivir. El trabajo 

se convierte en alienante y objetivizante, cuando se torna repetitivo y sin una finalidad 

aparente, ocasionando que el sujeto pierda su subjetividad y se convierta en una máquina al 

servicio de la producción. 

Sujeto y subjetividad 

El humano salvaje para ser sujeto debe constituirse en falta y asumir la ley. Sin la 

falta no puede ser un sujeto debido a que la primera satisfacción deja una huella mnémica 

irrecuperable debido a la ausencia del primer objeto de satisfacción (Das ding). La Cosa se 

transforma en cosas a raíz de la primera satisfacción y se pierde radicalmente. La subjetividad 

se construye a partir de lo que no tiene, el goce heredado de la primera satisfacción se 

constituye como una primera forma de lazo social y posiblemente crea las bases de la 

formación de los Estados. Es decir, no hay nuevos sujetos, porque el sujeto se constituye en 

falta, los “sujetos contemporáneos” surgen a partir de su falta (Chaumon, 2009). El sujeto en 

la actualidad se encuentra en una posición distante de su falta, le hace falta su falta, con la 

saturación de su carencia por el goce mercantil y el amor lleno de vacío, es la razón por la 

que la ansiedad acompaña a menudo al sujeto (Porge, 2009). En el psicoanálisis no hay un 

sujeto contemporáneo.   

El sujeto surge de la grieta entre la naturaleza y la cultura, que origina la falta 

fundante, agregado a lo anterior, el trabajo lo sostiene y le permite la construcción del lazo 



57 

 

social. La subjetividad se produce de lo vivido en el encuentro con el otro, es su historia de 

vida, lo irrepetible. El sujeto en consonancia con su subjetividad manifiesta su malestar.  

Freud no escribió directamente sobre la subjetividad, pero en su obra se rastrea lo 

importante que es la subjetividad en el síntoma de los sujetos. Al intentar curar a sus pacientes 

con hipnosis, se percató que cada una tenía una historia diferente que narrar, lo que suscito 

la creación de la asociación libre y la atención flotante. Con la pérdida de su padre, Freud 

empezó a tener pesadillas referentes a su posición respecto a su deseo, esto contribuyó a su 

interés en los sueños y en el inicio del psicoanálisis. En la interpretación de los sueños, Freud 

planteó que en los sueños hay un contenido manifiesto y un contenido latente, que solamente 

tiene un significado para el soñante, además, el sueño es constituido por los restos diurnos 

que son elementos vivenciados por el soñante y una manifestación del deseo inconsciente. 

La subjetividad quedó escrita ahí, el estudio de los sueños hace parte de la subjetividad del 

sujeto. Es solo el soñante quién realmente puede resolver el enigma de sus propios sueños 

(Freud, 1900/2006 ; Freud, 1900/2006 B).  

Freud nunca escribió un texto sobre el complejo de Edipo, aunque, fue un tema 

transversal en su obra, quizás influido por sus vivencias y al momento de asumir el duelo por 

la pérdida de su padre. En sus escritos sobre los tres ensayos, Freud da cuenta de cómo las 

vivencias pueden marcar la constitución del psiquismo humano y lo inesperado que puede 

ser la pulsión en el sujeto. La pulsión es el resultado del trabajo del psiquismo en el cuerpo 

del sujeto, se necesita de una historia de vida que constituya al sujeto (Freud, 1905/2006). A 

la vez, para que haya historia de vida, el sujeto demanda de un otro que lo sostenga, a través 

del lenguaje. 

Freud también consideró al sujeto en formación como activo y no solo como un sujeto 

que recibe y recibe lo que no se le ha perdido en la constitución de su subjetividad. La 

identificación es lo que le permite al sujeto asimila cualidades, aspectos, atributos y 

características de los demás para transformarlos a partir de su historia de vida. Es decir, el 

sujeto también trabaja en la formación de su psiquismo (Freud, 1920B/2006). Otro aspecto 

para recalcar es que, en un momento de la historia de vida del sujeto, es el centro de atención 

de sus padres, lo que contribuye a que, partir de esas experiencias, el sujeto las transforme.  



58 

 

La pulsión es un elemento fundamental en la constitución del sujeto y su subjetividad, 

se trata de la superación del instinto y su transformación. La pulsión no puede existir sin el 

objeto, se origina en la falta y sexualiza al cuerpo. El cuerpo encarna el instrumento con el 

cual la pulsión hace su trabajo en el psiquismo, su fin es de la búsqueda de la satisfacción 

que no es instintiva, sino una demanda heredera de la falta fundante (Freud, 1915A/2006). 

Con lo anterior es posible afirmar que la pulsión constituye y crea el cuerpo, porque posibilita 

la entrada del bebé en la cultura. El cuerpo termina siendo producto del trabajo del psiquismo 

y de la cultura, muy alejado de la naturaleza (Freud, 1920/2006).  

El sujeto goza a través de su cuerpo, todo va acorde a lo que ha vivido en su historia 

de vida, los modos de su goce corresponden a lo que ha vivido. El cuerpo no parte de una 

necesidad porque su subjetivación no depende de la naturaleza, sino de su entrada en la 

cultura, el cuerpo demanda un objeto similar al de su primera satisfacción, cómo no lo va a 

encontrar, no saciará su deseo de satisfacción, aunque, en ocasiones encuentra objetos de 

espejismo de goce (Lacan, 1987). Todo depende de las singularidades de su vida.  

Al cuerpo no solamente se le imponen los mandatos culturales, también se le impone 

el lugar con el que el psiquismo trabaja y transforma su subjetividad. Para que el sujeto se 

constituya se debe alejar de la naturaleza, ocasionando la sexuación y modos de goce 

diferentes en cada cuerpo (Freud, 1930/2006). Finalmente, el cuerpo es el que termina 

dominando los modos de producción de goce, su alienación en los modos de producción 

capitalista, la dominación cultural se materializa en el cuerpo.   

La alienación y la separación constituyen al sujeto en la medida que le instauran el 

orden simbólico. El sujeto surge con el deseo del Otro, es fundamental en la entrada del lazo 

social. Porque inscribe al humano salvaje en la cadena de significantes. La entrada en lo 

simbólico refiere a una separación posibilita el deseo, ya que, deja de estar del lado de la 

madre y se convierte en un sujeto dividido (Lacan, 1956/1980). La identificación logra 

formar lo imaginario, logra imponerle el significante, haciéndole imaginar que es el amo en 

su propia casa (Lacan, 1949/1980).  

El sujeto al estar en una cadena de significantes hace que esté en constante 

movimiento, la subjetividad es algo que está en constante transformación. Al vivir en una 



59 

 

cadena de significantes, el sujeto debe asumir la ley que posibilita su encuentro con el goce 

sobrante del Otro, lo Real se impone como lo que retorna al mismo lugar. El sujeto termina 

anudado a los tres registros para constituir su propia subjetividad, no existen nuevos sujetos, 

sino nuevas subjetividades. 

En su seminario 17, El reverso del psicoanálisis, realizado a finales de 1969, Lacan 

plantea la existencia de 4 discursos: El discurso del amo, analítico, histérica y universitario.  

Los discursos no crean sujetos contemporáneos, dado que el sujeto es representado por un 

significante ante otro significante, sino tienen efectos en la subjetividad (Rodriguez, 2019). 

Los efectos van más allá de las palabras y soportan un significante que se repite ante otro 

significante, dado lugar al sujeto representado por cierta pérdida, es decir, los discursos 

constituyen subjetividad (Lacan, 1969/ 2008).  

La escritura del discurso del amo es la base con la que se constituyen los demás 

discursos, donde S1 es el significante amo, S2 es la batería significante, $ es el sujeto tachado 

y a es el objeto de deseo o un plus de gozar. Así se representa la estructura del discurso del 

amo  

𝐴𝑔𝑒𝑛𝑡𝑒
𝑆1 →

$
 
𝑂𝑡𝑟𝑜

𝑆2

←𝑎
↓, donde el amo se dirige a donde un esclavo provisto de un saber que 

produce un objeto del deseo del amo, el S1 que es el amo termina siendo tachado, solamente 

se instituye como amo en la medida que esclavo lo reconoce (Lacan, 1969/ 2008). 

El discurso universitario está representado así, 

𝐴𝑔𝑒𝑛𝑡𝑒
𝑆2 →

𝑆1
 
𝑂𝑡𝑟𝑜

𝑎

$
. Plantea que hay una 

institución que se dirige a un objeto a, este puede ser un científico, estudiante, hasta un 

burócrata. El estudiante produce un sujeto del conocimiento aparentemente libre y la verdad 

es que la acción del agente S2 se sostiene por el mandato de un amo (Lacan, 1969/ 2008). En 

este sentido, muchas de las terapias, incluso las analíticas terminan convirtiéndose en un 

mandato del saber al servicio del momento histórico, ocasionando que el sujeto goce con su 

queja. 

El siguiente discurso es el de la histérica, que es con el que se desarrolló el 

psicoanálisis. Es representado, 

𝐴𝑔𝑒𝑛𝑡𝑒

$ →

𝑎
 
𝑂𝑡𝑟𝑜

𝑆1

←𝑆2
↓. Este discurso refleja la castración del amo, ya 

que la histérica caracterizada por su constante queja, se dirige a un significante amo para 



60 

 

producir un saber sobre su queja, queda en evidencia que ella goza de la verdad que la aqueja, 

el goce se representa a partir del objeto perdido (Lacan, 1969/ 2008). En la actualidad, se 

impone como mandato superyoico el de gozar, el sujeto debe gozar de la tiranía de la pobreza.   

El último discurso planteado por Lacan es el analítico. Se representa 
𝐴𝑔𝑒𝑛𝑡𝑒

𝑎 →

𝑆2
 
𝑂𝑡𝑟𝑜

$

←𝑆1
↓, es 

el lugar donde el analista se pone en un lugar provisto de un saber, como objeto a causa de 

deseo que se dirige al sujeto barrado que produce un significante S1, la verdad se constituye 

como un saber que no se sabe, este se opone al discurso del amo porque no puede dominar 

nada (Lacan, 1969/ 2008).  

Los discursos establecen lazos entre sujetos hablantes, las sociedades se establecen a 

partir del discurso dominante de la época que no excluye a formación de los otros. Los 

anteriores discursos son constituidos a partir de la posición en la que se encuentra el sujeto, 

lo que termina teniendo efectos en la subjetividad. Sus anteriores postulados le permitieron 

a Lacan plantear la existencia del discurso capitalista a partir de la inversión del discurso del 

amo 

Agente

$ →

S1↑
× 

Otro
S2

←a
↓ (Lacan, 1972).  

El concepto de discurso capitalista es planteado en 1970 por Lacan, cuando la 

rivalidad entre dos sistemas, el socialista y el capitalista (Aclaro que aún existe esta rivalidad 

en menor medida con pocos participantes que refiere más al campo de la acción política y no 

en la economía, porque finalmente la producción y el consumo de bienes en el mercado 

capitalista, la política de la República Popular de China de un país dos sistemas, ha sido 

replicada por los otros Estados socialistas). El discurso capitalista deshace el vínculo social, 

por eso varios autores lo llaman como un pseudodiscurso, por su imposibilidad originar lazo 

social.  Las formas de producción están cooptadas por la imposición del capitalismo.  

Para analizar la perspectiva del discurso capitalista, es necesario iniciar con el 

desarrollo del concepto de plusvalía propuesto por Marx en el Capital.  La plusvalía se podría 

definir como la parte no pagada de la cual se apropia el capitalista (no solamente remite a la 

ganancia) y se acumula en su capital. Los capitales no conocen naciones, son completamente 

fluctuantes. El proletario es el que debe vender su fuerza de trabajo, porque no posee los 

bienes del capitalista, de acuerdo con la psicoanalista Colette Soler, la plusvalía es el objeto 



61 

 

apropiado que el capitalista sustrae, siguiendo con lo anterior, la plusvalía es la causa que 

anima al deseo del capitalista (Soler, 2011). 

Marx, en su crítica del programa de Gotha, evidenció que los derechos humanos, en 

especial el de la igualdad y la explotación capitalista, se complementan bastante bien, en la 

medida que homogeniza la subjetividad. Lacan se dio cuenta de que Marx edificó el discurso 

capitalista, en la medida que el proletariado busca recuperar a toda costa la plusvalía perdida 

con la idea de la conciencia de clase. La plusvalía es un objeto perdido, robado y usurpado, 

transformándose en un objeto que busca recuperarse, es así como la plusvalía también se 

convierte en un objeto de deseo para todos.  El capitalista busca apropiarse de la plusvalía y 

el proletario en recuperarla, ambos parten del mismo punto, es ahí donde la igualdad del 

discurso tienes sus efectos (Marx, 1875/1979).  

Lacan se da cuenta de que en el discurso capitalista no hay una ruptura, el sujeto y el 

objeto están en una misma posición, son completamente dependientes el uno y el otro, ya que 

el sujeto, también se ve explotado por los objetos. Al final, los objetos de mercancía terminan 

delimitando la vida cotidiana. El discurso capitalista no genera ningún lazo entre sujetos, solo 

inscribe una relación del sujeto con la plusvalía. El lazo entre sujetos es un fantasma o 

fantasía debido a su vinculación con el objeto a y su espejismo de goce, las relaciones actuales 

se basan en la acumulación y circulación de algo que se desconoce (Soler, 2011). 

El discurso capitalista deshace el vínculo y la solidaridad entre sujetos, los dejaba a 

merced de la plusvalía. Entre más se inmiscuye el capitalismo en el sujeto, más solo esta. La 

expansión del capitalismo contribuye con el surgimiento de la precariedad. La precariedad 

del trabajo, los lazos, la familia, el amor termina ocasionando con la sensación de falta de 

sentido (Marx, 1844/ 1982). La falta de sentido es el resultado de la falta de la falta. Porque 

en ese intento de recuperar la plusvalía, el sujeto fantasea con la saciedad (Soler, 2011). En 

ese sentido, el discurso promueve reparaciones ilusorias entorno a la precariedad o 

acumulación como posibles soluciones de su propio malestar, por ejemplo, la usurpación 

cultural del budismo, el coaching, el ecologismo y la neutralidad política.  

La falta de sentido hace que los sujetos empiecen su análisis, su malestar es muy 

cercano a la depresión debido a la nulidad del deseo. El deseo genera movimiento en el 



62 

 

psiquismo, por la persona que lo habita es el que le da un significado a su vida. El malestar 

del vacío se debe a que las reparaciones no cumplen con su promesa, además, responsabiliza 

al sujeto de su propia ausencia de vínculo (Izcovich, 2005). El mismo discurso responsabiliza 

al sujeto de construir sus propios vínculos, hasta lo obliga a buscar su propia cura, hasta en 

muchos casos la cura analítica termina siendo individual. Considero que el momento de 

concluir debe también tener efectos en el otro.  

El amor puede surgir como resistencia y es algo de lo que el sujeto se puede agarrar 

para resistir frente a los efectos del discurso capitalista. Deshacer el amor tiene efectos en los 

actos con respecto al otro, de ahí la violencia se manifiesta entre seres humanos. El amor en 

cuanto falta y desconocimiento empuja al sujeto a una vida de inseguridades, pero a la vez 

construye lazo social y logra imponer al deseo.  

El discurso capitalista instituye la igualdad para reducir al sujeto a un individuo que 

es responsable de su propia realización, en efecto, el sujeto tiene una cierta responsabilidad, 

pero también del otro y sus efectos (Soler, 2011). Frente la constitución de los Estados los 

sujetos son iguales, pero no evita las desigualdades económicas, sociales y políticas, esto 

esconde las relaciones de dominación que hay en medio de la explotación capitalista.  

El psicoanálisis y el marxismo no deben apuntar hacia una respuesta individual, sino 

objetar el discurso capitalista para así despertar el deseo de uno y a su vez despertar el deseo 

de los otros. Romper con el discurso implica deshacer el discurso y enarbolar una posición 

frente al deseo, el otro y la sociedad.   

 

    

 

 

 

 



63 

 

CAPITULO II.  EL AMOR EN FREUD 

A lo largo de la obra de Sigmund Freud, el amor es un tema transversal de los 

conceptos, técnicas y teorías que se desarrolla en el psicoanálisis, termina siendo el centro de 

la experiencia analítica. Es un concepto universal que evidencia la profunda diferencia que 

hay entre los seres humanos con el reino animal.  El amor se puede interpretar como un 

sentimiento relacionado con el afecto, el apego, resultante y productor de una serie de 

actitudes, emociones y experiencias. La existencia de un otro brinda la posibilidad de amar, 

el acto de amar implica la aceptación de una falta y de un otro semejante. 

El siguiente escrito tiene como objetivo el de introducir la noción de amor a lo largo 

de la obra de Freud y su relación con los conceptos más importantes de su obra.  

En su escrito Tratamiento psíquico del alma Freud plantea que el uso de la palabra 

como vehículo de tratamiento, ya que transmite la situación en la que se encuentra el sujeto. 

Crítica a la medicina del momento por su énfasis en la biología del cuerpo, plantea que lo 

psíquico tiene efectos en lo corporal y no viceversa. Es decir, la vida psíquica tendrá efectos 

en la percepción del cuerpo. Para Freud ambos aspectos tienen influencia en la constitución 

de la subjetividad, priorizar lo biológico sobre lo psíquico imposibilita analizar de manera 

global el síntoma (Freud, 1890/2006).  

Constata con su experiencia clínica que los enfermos cambian de parte donde les 

duele de una manera no predeterminada, también agrega que en ocasiones los enfermos 

mejoran sin ninguna influencia suya. Además, se hace evidente que a pesar de que existe una 

mejoría en cambios físicos, los enfermos siguen estando bajo la influencia de irritaciones, 

emociones y preocupaciones. La medicina aceptó que no son enfermos del estómago o del 

corazón, sino del sistema nervioso, aunque tampoco haya encontrado una fuente física de la 

enfermedad. A partir de ahí, surge el concepto de histeria, que es el resultado de un influjo 

anímico de la vida anímica del sujeto (Freud, 1890/2006). 

Los afectos se evidencian en el cuerpo, se singularizan en el cuerpo dependiendo de 

la experiencia y se exteriorizan dependiendo del momento, no es lo mismo el cuerpo de 

alguien en medio de un duelo o depresión que en un estado de dicha. En ese momento Freud 



64 

 

plantea que la sugestión puede contribuir con el mejoramiento del estado de ánimo, es una 

forma similar en la que una madre calma a sus hijos (Freud, 1890/2006). 

Freud considera que el tratamiento psíquico a lo largo de la historia ha sido practicado, 

se entendería que el objetivo es provocar mejoras en el estado anímico del sujeto. El 

tratamiento psíquico no implica un poder proveído por algún dios, sino el uso de la palabra. 

La palabra es el influjo mediador en el que el sujeto ejerce influencia sobre los otros, puede 

provocar alteraciones del estado de ánimo (Freud, 1890/2006). 

La hipnosis y la sugestión pueden alterar el estado psíquico del sujeto, la palabra es 

el motor y la influencia del estado anímico corporal. La relación entre el hipnotizado y el 

hipnotizador es similar a la de muchas relaciones amorosas. La entrega y la obediencia 

crédula pertenecen a los rasgos característicos del amor. Además, sugestiona, dependiendo 

de la relación del uno con el otro y de la mediación de las palabras. Son las palabras la que 

lo afectan, lo transforman en el enamoramiento (Freud, 1890/2006). 

En ese momento, Freud consideró que el amor es similar a la sugestión y que en la 

terapia se reviven esos sentimientos, es un primer desarrollo de su idea posterior sobre la 

transferencia. Además, evidencia que la palabra es esencial en la constitución del amor, sin 

ella es imposible el surgimiento de los sentimientos hacia el otro (Freud, 1890/2006).  

La inspiración de Freud se desarrolla en ese momento con su relación con Wilhelm 

Fliess a finales del siglo XIX, una relación de amistad, otra forma de amor sublime. Los 

temas más importantes en su correspondencia quedaron consignados en el Tomo I de las 

ediciones de Amorrortu, en ese momento era evidente que Freud iba más adelantado que sus 

escritos publicados hasta ese entonces.  

En el manuscrito E, Freud considera que los melancólicos tienen una gran añoranza 

de amor en su forma psíquica, mientras permanezca insatisfecha genera la melancolía. La 

falta de amor y de amar genera su dolor psíquico. Siguiendo con lo anterior en el manuscrito 

G, plantea que las mujeres cuando carecen de amor y ejercen su sexualidad, se vuelven 

frígidas. El cuerpo del sujeto melancólico es tan frágil como su estado de ánimo (Freud, 

(1950 [1892-99])/2006).  



65 

 

Posteriormente en el manuscrito F, Freud considera que el condón inhibe la libido e 

impide la experiencia del amor, ya que enajena lo somático y lo psíquico.  El condón es un 

inhibidor del amor, porque cercena el vínculo con el otro. En la actualidad es más evidente 

este punto ya que la expansión de los métodos anticonceptivos ha promovido que la 

sexualidad se expanda, se consuma y se capitalice, relegándola a algo biológico influyendo 

el psiquismo y el lazo social. No es vano que se expanda prácticas como el stealthing en el 

que el sujeto se quiera vincular de manera clandestina con el otro. Es una forma de generar 

vínculo y sintetizar lo biológico con lo psíquico (Freud, (1950 [1892-99])/2006).   

En la carta 70 a Fliess de 1897, en la que nombra por primera vez a Edipo, Freud 

plantea que la primera forma de relacionamiento del sujeto se da de una manera similar al de 

la tragedia griega, ya que el amor hacia su madre surge de ese primer contacto humano, 

provocando un enamoramiento y el deseo de reemplazar a su padre. El amor surge como una 

imposición, una tragedia insatisfecha que se revive en cada enamoramiento. Cada sujeto 

vivió esa experiencia, comprende que es imposible y fracasa irremediablemente, por ende, el 

amor está condenado a ser insuficiente. Su cercanía al deseo infantil hace que en el sujeto se 

despierten angustias que espantan al sujeto de su deseo (Freud, (1950 [1892-99])/2006).   

En el manuscrito N, Freud ya tenía la idea que el malestar del neurótico tiene conexión 

con el complejo de Edipo, ya que sus pacientes manifestaban impulsos hostiles hacia sus 

padres. Esas experiencias contribuyeron al descubrimiento del Inconsciente. En ese mismo 

escrito continúa Freud planteando que el síntoma es la manifestación y cumplimiento de 

deseo que logra traspasar la censura.  El mismo horror al incesto es lo que contribuye a la 

cohesión familiar, del mismo modo, el cumplimiento de deseo se puede manifestar como un 

castigo que contribuye a la manifestación del síntoma (Freud, (1950 [1892-99])/2006).  

En su escrito de publicación póstuma, proyecto de una psicología para neurólogos 

Freud propone que un análisis neurológico de cómo la satisfacción anima al deseo en la 

constitución de la biología del sujeto. La producción de la primera satisfacción produce la 

percepción de un objeto de deseo ausente, dejando una huella mnémica. El deseo perturba la 

calma, constituye al yo y así mismo a través de la descarga, también hace surgir la alucinación 

por la falta, es el resultado de un intento infructuoso de repetir. El deseo queda insatisfecho 



66 

 

y se convierte en un espejismo, ya que no se iguala a la primera satisfacción (Freud, (1950 

[1895])/2006).  

La conexión que existe del amor y el deseo se da a través del complejo de Edipo, ya 

que son los padres son los fundantes de la subjetividad del niño. Con su amor lo inscriben en 

el mundo de las palabras, creando la tríada edípica que es lo fundante del sujeto. Después de 

ese momento surge la ley y el deseo. El papel del amor es fundamental como soporte del 

sujeto, ya que le permite relacionarse con los otros, amar es un requisito para la construcción 

de la realidad. Otro aspecto que vale la pena resaltar, es el papel del deseo en la constitución 

de la alucinación, en su escrito posterior sobre el presidente Schreber, Freud plantea que el 

delirio es un intento de cura, con esto es claro que el amor puede sostener el lazo social en la 

psicosis porque anuda el deseo al sujeto.  

El tema del amor en los escritos sobre la histeria es transversal, no es el tema central 

de la obra. Breuer y Freud describen diferentes casos en el que la hipnosis es la mejor 

herramienta para tratar las afecciones del psiquismo. Es evidente que el fracaso del amor es 

un malestar que hace ir a terapia. El amor que no se da en la realidad y se sueña en la fantasía 

es el desencadénate del síntoma, por su imposibilidad de surgir ya que el otro no se da ni por 

enterado del mismo. Amar implica un sacrificio porque no se puede amar una fantasía. Podría 

decirse que el amor en algunos casos es un trabajo imaginario porque solamente tiene efectos 

en la persona que ama (cuando no se confiesa o la otra persona no siente lo mismo); por eso 

la imposibilidad de amar duele tanto, ya que no se vuelve realidad y se transforma en una 

demanda de ser amado, como en la melancolía (Breuer & Freud, (1893-1895) /2006).   

El amor puede encubrir recuerdos por ser angustiosos debido a los mandatos 

culturales, puede atarse y desprenderse fácilmente de vivencias pasadas. Es el centro de la 

experiencia analítica y a la vez se conecta con la sexualidad por su incapacidad de 

concretarse. El amor no es lo mismo que el sexo, pero ambos pueden formar una respuesta 

sintomática. El amor a diferencia de la sexualidad necesita de un trabajo constante, para 

transformar y transformarse, en cambio, la esencia de la sexualidad es quedar insatisfecha 

por la imposibilidad de recuperar el objeto perdido. El amor se consume por su imperfección 

(Freud, 1899/2006). 



67 

 

Freud en la interpretación de los sueños, considera que el amor es también 

desplazamiento de un deseo sexual inconmensurable en la cultura, también se transforma en 

odio y viceversa, encubre impulsos y sentimientos. El amor es un anhelo que busca despertar 

más amor en los demás.  Su esencia es de dar y recibir, por eso se está más cerca del 

sufrimiento cuando se ama y no se recibe nada.  También coincide con la separación del bebé 

con sus padres, debido a que hay un anhelo de reencuentro y de calma. El amor surge cuando 

se calma el hambre por eso cuando se vive el amor se siente una sensación de saciedad. Es 

el correlato del deseo, lo que ayuda anudarlo al psiquismo y ser sostén de la realidad y a la 

vez implica un desconocimiento del deseo.  El niño encuentra en el amor una necesidad de 

someter su voluntad y ser sometido, la demanda de amor implica ser sometido por la ley para 

poder darlo y recibirlo. Es imposible que el amor no tenga que dar un desembolso, no se 

puede recibir amor sin darlo (Freud, 1900/2006).  

Siguiendo con lo anterior, el sueño brinda la posibilidad de forma indirecta de 

reconocer el deseo dado que debe cumplir las exigencias de la censura. En la época de Freud, 

era más claro el análisis de los sueños por la cotidianidad que se vivía, ya que no estaba 

permeada por el discurso capitalista, el deseo no podía permanecer oculto por mucho tiempo. 

En la actualidad la creación del sueño esta permeada por la misma lógica, toma elementos de 

la realidad, el deseo cada vez está más lejano del deseo, haciendo que se convierta en 

vivencias de goce por la imposibilidad de trascender en la realidad, aunque el sentido 

clandestino persiste.  

Los sueños terminan siendo una lectura alucinatoria del goce y deseo, también es 

encuentro con el recuerdo del amor. De ahí la evidencia que el delirio es un intento de cura 

infructuoso en medio del fenómeno psicótico dado que es un intento de mantener contacto 

con el principio de realidad. El deseo concurrente solamente esconde el deseo incesante. El 

amor es el primer vínculo que sostiene el lazo social, de ahí su importancia en la vida social 

del sujeto, la carencia de amor contribuye al surgimiento del síntoma contemporáneo (Freud, 

1900/2006).  

El amor instaura el deseo y viceversa, el ejemplo más claro es el de Yocasta. El deseo 

termina siendo un correlato del amor, en la medida que impone al sujeto mandatos y 



68 

 

restricciones en el lazo social. El amor sería una operación fallida en la medida que no 

concluye como el deseo, sino despierta amor u odio, su contraparte sería la indiferencia.  

En los tres ensayos para una teoría sexual, Freud postula que todo encuentro, es en 

realidad un encuentro, lo que quiere decir que el sujeto vive en una constante nostalgia por 

revivir esa primera vivencia que lo transformó en sujeto, lo que determina su constante 

búsqueda de amor. El sujeto para convertirse en sujeto demanda amor y se vuelve amante, a 

lo largo de su constitución pasa por varios escenarios, lo que marca el objeto incompleto de 

sus impulsos. En un principio la madre es el primer vínculo y objeto de amor para el infante, 

ella es quién lo transforma (Freud ,1905/2006).  

El objeto amoroso está perdido porque el infante se da cuenta que su madre no es un 

objeto permanente y que sus demandas no son respondidas inmediatamente, debido a este 

suceso, el infante se convierte en deseante y amante, debe ponerse en una posición para 

buscarlo.  El amor y el deseo guardan una relación estrecha, en diferentes momentos alguno 

de los dos está subordinado a los efectos del otro, aunque no busquen lo mismo. Lo que esta 

tramitado por el amor se dirige a la unificación, creación y despertar amor, el deseo es guiado 

por la satisfacción inconclusa y su posición subjetiva (Freud, 1905/2006). 

Cómo lo sucedido con Dora el amor también puede ser una defensa del deseo 

inconsciente, que contribuye al surgimiento del síntoma. La incapacidad para cumplir una 

demanda real de amor da como resultado la neurosis, demandan una oposición entre la 

realidad y fantasía. El neurótico prefiere abandonarse totalmente a sus fantasías con mayor 

agrado a que se dé por cumplidas sus fantasías, por eso la pesadilla cuestiona tanto su 

posición subjetiva. Están en una constante ambivalencia entre el amor real y el amor 

fantasioso.  Se puede amar a algo tan fuerte con el sentido de alejarse de su deseo 

inconsciente, eso sería un amor imaginario porque solo tendría efectos en sí mismo. (Freud, 

1905B/2006) 

A partir de lo anterior, se hace evidente que en proceso analítico se da el proceso de 

repetición dentro de la transferencia, se ama de la misma manera de la que se amó 

anteriormente. El amor es un encubridor del impulso hostil y de la cercanía del deseo, a partir 



69 

 

de lo anterior el amor tiene una función de anudamiento con los principios de realidad, placer 

y el deseo, por eso emerge como defensa, no obstante, también es atenuante de deseo.  

En su escrito sobre la moral sexual, Freud propone que el desarrollo de la pulsión 

sexual pasa luego del autoerotismo al amor al objeto y de la autonomía de las zonas erógenas 

a la subordinación de ellas bajo la genitalidad. La cultura del momento de Freud proponía 

que la sexualidad debía estar al servicio de la reproducción, no obstante, era evidente que el 

ejercicio de la sexualidad no estaba sometida a los mandatos culturales sino al goce, ya que 

el encuentro genital no se consume de manera correcta. La sexualidad se constituye bajo las 

pulsiones parciales debido a la constitución del sujeto en falta, dado que es imposible 

recuperar la primera satisfacción. Por lo tanto, la sexualidad no está al mando del amor, ya 

que esta se da en la medida en la que se reconoce al otro, su abertura, sus límites, el goce 

propio y ajeno; en cambio, el amor está supeditado al narcisismo, despertar amor, revivir 

encuentros, sus demandas inconclusas y entregarse (Freud, 1908, 2006).  

 A partir de las siguientes obras Freud empieza a profundizar sus postulados sobre el 

amor y se transforman, desde 1910 empieza a desarrollarse el corpus teórico más avanzado 

del psicoanálisis, lo que le cuesta su amistad con Jung y Adler, pero también llegan nuevos 

alumnos que posibilitaron nuevos encuentros creativos.  

En el tomo XI de las obras completas, hay un apartado de tres escritos que son 

contribuciones a la psicología del amor. El primero se llama Sobre un tipo particular de 

elección de objeto en el hombre, Freud sostiene que la elección de objeto siempre es una 

elección amorosa que refiere a la experiencia propia de su subjetividad, de vivencias en el 

pasado. La historia de vida del sujeto ayuda en la elección de amor, que está relacionada de 

cómo vivió su Edipo, entre más su elección sea más diferente a su madre, se debe a la 

represión que sintió en ese momento y la angustia que se despierta con la cercanía al incesto. 

En muchos casos puede haber odio, resentimiento, omnipotencia en la elección, pero todo 

depende de la propia vida (Freud, 1910A/2006).  

En su segundo escrito acerca del amor, llamado Sobre la más generalizada 

degradación de la vida amorosa, Freud evidencia que la cultura impone restricciones para 

vivir en comunidad, la más evidente es la prohibición del incesto debido a esto, la sexualidad 



70 

 

y el objeto se degradan para posibilitar el acto amoroso. La desidealización permite que el 

sujeto pueda ejercer su sexualidad, porque el objeto deja de ser perfecto, ya que este está 

subrogado a la ley, nunca es el objeto originario. El objeto se pierde por la obra de la 

represión, suele esta subrogado por una serie de objetos sustitutivos, ninguno satisface al 

sujeto plenamente. La cultura puede limitar las mociones sexuales aminorando el placer y la 

persistencia de las mociones pulsionales no aplicadas se expresan como insatisfacción, que 

a la vez contribuye con el desarrollo del ser humano. Se paga un alto precio para vivir en 

sociedad. El malestar es el resultado de la vida, a la vez el amor no logra ser satisfecho porque 

sus impulsos se dan con objetos sustitutos, siempre se debe acomodar a los mandatos 

culturales (Freud, 1912/2006).  

En el tercer y último escrito, llamado El tabú de la virginidad, Freud plantea que el 

objeto debe estar siempre degradado, la idealización impide un vínculo genuino con el otro. 

Además, el miedo a la virginidad se relaciona con el terror al incesto, una regresión a un 

momento angustioso. La castración da la posibilidad de relacionar con otros cuerpos al sujeto 

y de amar, no de la misma manera, ayuda a la resignificación de la sexualidad. La primera 

relación es el abandono de la madre (Freud, (1918 [1917])/2006). 

Debido a la influencia que trajo las contribuciones, además de su experiencia de vida 

con Breuer y Jung, Freud en su escrito Sobre la dinámica de la trasferencia plantea que la 

transferencia es una resistencia, es la repetición de vivencias pasadas con el analista, lo ideal 

es hacerla consciente para calmarla con la interpretación. Es un riesgo para el tratamiento 

porque puede inhibir al terapeuta. Las expresiones de amor son una repetición de vivencias 

que no son conscientes, lo que puede posibilitar un malestar (Freud, 1912B/2006).  

Los recuerdos no se reproducen, sino se actúan. La memoria de las vivencias 

traumáticas esta disociada, se actúa sin saberlo. El vínculo amoroso viene a ser una repetición 

de un recuerdo, es una transferencia de un periodo olvidado. En el análisis se debe interpretar 

la transferencia para que se pueda elaborar (Freud, 1914/2006).  Siguiendo con lo anterior, 

la transferencia amorosa se interpreta para que pueda traer todas las condiciones del amor, 

todas las fantasías sexuales y todos sus caracteres singulares de su condición de enamorado, 

abriendo aquí hacia los fundamentos infantiles de su amor. La transferencia no crea el amor, 

lo encuentra, se sirve para su exteriorización, el enamoramiento repite reacciones infantiles 



71 

 

(Freud, 1915/2006). Se podría afirmar que el amor es el resultado de abandonar el 

autoerotismo, pero ocasiona una predisposición a enfermar porque aliena el sujeto a la 

existencia (Freud, 1911/2006).  

El psicoanálisis ha comprobado la importancia de las vivencias tempranas en la vida 

sexual del ser humano, “uno siempre vuelve al primer amor”. Se trata de la repetición de sus 

vivencias tempranas en su vida adulta que traen consigo numerosos enigmas de su forma de 

vincularse, que solo se resuelven cuando se pone en relieve factores infantiles en su forma 

de amar.  

Para Freud, su obra más completa fue Tótem y Tabú ya que analizaba la prehistoria 

del ser humano y de cómo se mantiene esos aspectos en la vida neurótica del sujeto. El horror 

al incesto es la prohibición de tener comercio sexual entre personas del mismo clan por la 

culpa que esto genera. El amor debe someterse a las prohibiciones de la cultura, por eso 

existen diversas formas de amar a las personas que lo rodean. El horror impide que el sujeto 

no recuerde su propia genealogía de su elección de objeto, el miedo al incesto es un impulso 

que obliga al sujeto vincularse con los otros. El deseo incestuoso permanece inconsciente, 

pero se conoce por sus derivados en la vida amorosa (Freud, 1913/2006).  

A partir del escrito de Freud Introducción al narcisismo su teoría del amor comienza 

a tener consistencia, ya que antes no le dedicó un apartado a escribir sobre lo que significa 

amar, solamente describió la función del amor en la constitución del sujeto. Existe una 

oposición de libido del yo y libido del objeto, cuanto más se gasta una, más se empobrece la 

otra. Es sabido que una persona cuando una persona pierde el interés en el mundo también 

pierde interés en el amor y su interés libidinal disminuye, el amor se sustituye por indiferencia 

total, no por odio (Freud, 1914/2006).  

El sujeto es incapaz de renunciar a la satisfacción de la que alguna vez gozó en la 

infancia, no quiere privarse de la perfección narcisista que vivió en la infancia y no pudo 

mantenerla por imposición de la ley, procura recuperarla en la nueva forma de ideal del yo 

que proyecta un sustituto del narcisismo perdido en la infancia, se conecta con el goce. El 

sujeto se asume como un ser separado de los demás que debe someterse a las imposiciones 

de la cultura, sublima la pulsión cuando por imposiciones culturales no puede dirigirla al fin 



72 

 

esperado sino debe cambiarla e idealiza el objeto cuando espera una misma retribución de 

este (Freud, 1914/2006). 

 El ser amado constituye la meta y satisfacción en la elección narcisista de objeto. La 

dependencia respecto del objeto amado tiene el objetivo de rebajarlo, el que está enamorado 

esta humillado. El que ama ha sacrificado un fragmento de su narcisismo y solamente puede 

restituirse al ser amado. Es decir, amar implica transformar y ser transformado por eso el 

amor duele, dado que implica un sacrificio, por eso el desamor es el resultado de no despertar 

amor, al ser amado se vuelve a elevar (Freud, 1914/2006). 

La investidura del amor es resentida como una grave reducción del yo, la satisfacción 

del amor es imposible y el reenriquecimiento del yo se vuelve posible por el retiro de la libido 

de los objetos. Un amor dichoso real lleva al estado primordial de objeto y libido yoica. Se 

ama siguiendo el tipo de elección narcisista de objeto, lo que uno fue, ha perdido o lo que se 

posee por méritos que ya no se tienen. Se ama a lo que posee el mérito que falta al yo para 

alcanzar al ideal.  El objetivo del amor es despertar amor para ser amado (Freud, 1914/2006). 

La famosa frase aforística de Lacan sobre el amor se puede comprender a la luz de 

los anteriores presupuestos, “Amar es dar lo que no se tiene a quien no es” (Lacan, (1960-

1961)/2006). El bebé quiere ser amado y es amado, sin dar nada a cambio, el amor recibido 

lo transforma y convierte su psiquismo, a medida que crece el bebé se instala la realidad. 

Ahora ama a sus objetos, quiere poseerlos, pero la ley imposibilita consumar su amor y lo 

obliga a renunciar a poseer los objetos, lo vuelve en un sujeto carente e insatisfecho. Anhela 

ser amado, pero no tiene amor porque no es amado, se enamora y de repente ama a alguien. 

Da amor, no lo tiene porque no es amado, pretende dar lo que le falta. El objeto de su amor 

es un sustituto de su primer amor, pero al fin logra despertar amor en el otro y lograr restituir 

algo que ha perdido. El amor se sostiene al ser amado, consolidando el deseo y el vínculo 

con la realidad.  

En su siguiente escrito Freud pulsiones y sus destinos plantea que el amor no es 

susceptible a una posición, sino de tres. La indiferencia, amor u odio y amar y ser amado. La 

indiferencia se da en el tiempo fundante del sujeto. El amor se definiría como una relación 

del yo con sus fuentes de placer, la indiferencia se da en la ausencia de esa satisfacción. Como 



73 

 

su placer es autoerótico va recibiendo experiencias que instauran objetos, lo que va 

generando que se distinga un adentro y un afuera. Después la indiferencia se subordina al 

odio en la medida que se instala el principio de realidad. El placer y el displacer rebela una 

relación entre odio y amor, significa relaciones de objeto, cuando el objeto es fuente de 

sensaciones placenteras se establece una tendencia a amar al objeto. Cuando el objeto es una 

fuente de displacer, el sujeto siente que odia al objeto, es una tendencia de aumentar la 

distancia entre el sujeto y el objeto, se siente una repulsión al objeto que puede convertirse 

en una agresión con el propósito de aniquilarlo (Freud, 1915A/2006) 

La palabra amar refiere a un vínculo de placer del yo con el objeto y se refiere a las 

necesidades de las pulsiones sexuales sublimadas. El amor proviene de las capacidades para 

satisfacer de manera autoerótica sus mociones pulsionales. Al principio es ambivalente 

porque implica incorporarlo adentro para devorarlo, similar la succión del objeto, después 

surge como forma de apoderamiento al que le es indiferente el objeto. El amor y el odio se 

diferencian solamente después de la organización genital, dado que el odio surge como 

resistencia al mundo exterior. El odio mezclado con el amor proviene de las fuentes previas 

del amor no superadas por completo.  El amor “inmaduro” implica incorporar para devorar, 

no se diferencia del odio, hace que surja rabia porque no se puede ser cómo el objeto, con 

una “madurez” implica aceptar la dependencia mutua con el objeto.  

Duelo y Melancolía es uno de sus escritos más importantes en el movimiento 

psicoanalítico, su influencia más notoria se da en la obra de Karl Abraham, Melanie Klein, 

Donald Winnicott y sus sucesores. El duelo y la melancolía tienen las mismas respuestas 

sintomáticas, su única diferencia es que el duelo se resuelve en el tiempo con un examen de 

realidad. La pérdida se trata la muerte de alguien o algo que termina siendo pérdida de amor. 

Es decir, la persona amó, ama y amará algo. Todo ese amor que se tiene y que no se puede 

dar se dirige hacía sí mismo en forma de culpa y reproche por haber permitido la pérdida. 

Por el contrario, en la melancolía no se sabe que se perdió, pero su ausencia se hace evidente 

en su cuerpo. Todo el llanto y la tristeza refieren a la imposibilidad de despertar amor en el 

otro, ser amado. La falta de amor es el resultado por permitir la pérdida, esto lleva a un estado 

de regresión infantil (Freud, (1917 [1915])/2006) 



74 

 

En sus conferencias introductorias del psicoanálisis realizadas entre 1915 y 1917, 

Freud en la conferencia sobre los rasgos arcaicos infantiles plantea que el niño ha aprendido 

a amar en el egoísmo, debido a que en un principio se ama a sí mismo y después aprende a 

amar a los otros para intentar recuperar la sensación de ser amado, sacrifica algo de su yo. 

Incluso a las personas que parece querer desde un principio, las ama ante todo porque les 

hace falta, no puede prescindir de ellos.  Esto trae consigo a que la sexualidad infantil sea 

fantaseada y en la medida que va relacionándose con la realidad, abandona el narcisismo y 

se impone la ley. La sexualidad se constituye con el perverso polimorfo, surge desde el 

cuerpo y se dirige al objeto, por lo anterior, la primera elección amorosa del sujeto es 

incestuosa (Freud, (1915-1917)/2006). 

En una siguiente conferencia sobre el desarrollo libidinal y organización sexual, 

Freud considera que el amor implica renunciar en un principio a una satisfacción plena, 

debido a que la ley lo impide. El amor trae de primer plano el aspecto anímico de las 

aspiraciones sexuales y relega en un momento las mociones pulsionales, por eso implica la 

renuncia a una meta sexual. Cada forma de amar implica renunciar a una meta sexual, de 

acuerdo con mi experiencia con mis pacientes, las prácticas y los comercios sexuales cambian 

en la medida de la vinculación, es común que muchos hombres no puedan tener sexo con su 

esposa y si con una prostituta debido a la idealización. A partir de la ley, el sujeto debe 

renunciar a sí mismo y en esa medida redirigir su amor al otro (Freud, (1915-1917)/2006). 

En su conferencia sobre la transferencia se hace evidente que el carácter defensivo de la 

transferencia, ya que es un reclamo de amor o un deseo de ser amado que solo responde a la 

lógica del proceso terapéutico, solo la interpretación aportará a su elaboración (Freud, (1915-

1917)/2006). 

En los años 20, Freud existe un cambio más importante en la teoría psicoanalítica con 

el planteamiento de la pulsión de muerte, tal vez influido por el cáncer de garganta que 

padeció por el resto de su vida. El amor no es ajeno a este cambio, dado que es el resultado 

del encuentro del sujeto ante la muerte. En más allá del principio de placer, Freud 

reconsidera la definición de pulsión, como un esfuerzo inherente del cuerpo de reproducción 

de un estado anterior, es la exteriorización de la inercia de la vida orgánica. La meta de toda 

vida es la muerte, respectivamente lo inanimado estuvo antes vivo. La represión de las 



75 

 

pulsiones edifica lo más valioso de la cultura humana, la pulsión siempre está insatisfecha, 

su intento de satisfacción constituye en la repetición de una vivencia primaria de satisfacción. 

Todos los objetos, formaciones reactivas y sublimaciones son insuficientes para cancelar la 

tensión acuciante y la diferencia entre el placer de satisfacción hallado y pretendido, engendra 

un efecto aprisionante que no logra borrar la falta. La pulsión es un intento de mirar hacia 

atrás que trae consigo goce, la vida es solamente un momento de la muerte. El principio de 

placer es una tendencia del aparato psíquico para que quede exento de excitación o mantener 

un nivel muy bajo de excitación. Está al servicio de las pulsiones de muerte. El goce es un 

intento de repetición para mantener muy bajo el nivel de excitación, lo que conlleva a la 

repetición, aunque cada repetición deja algo nuevo (Freud, 1920/2006).  

En su siguiente publicación psicología de las masas y análisis del yo, Freud plantea 

lo más importante con respecto al amor, aclaro que mi lectura puede estar determinada por 

la forma de lazo social de mi época y que me hace ver que el amor y la sexualidad sean 

diferentes, algo que para Freud no lo es. Freud define a la libido como una energía de 

magnitud cuantitativa de aquellas pulsiones que tiene que ver con todo lo que puede 

sintetizarse como amor (Freud, 1920B/2006). Para Freud lo que define el amor es lo que 

cantan los poetas, el amor cuya meta es la unión sexual. No se aparta de lo que significa el 

amor filial, amor a los hijos, la amistad, el amor a la humanidad. El amor en muchas ocasiones 

debe apartarse de su meta sexual, pero en sus raíces conserva su meta originaria. La 

sexualidad tiene un nudo con el amor, sin la capacidad de despertar amor no se despierta la 

sexualidad, el Edipo despierta al sujeto y su cuerpo, recordemos que la primera agresión no 

vino de Edipo, sino de Layo y Yocasta. Los vínculos de amor constituyen la esencia del alma 

de las masas, esta se mantiene cohesionada en virtud de algún padre, la necesidad de estar de 

acuerdo entre ellos mismos está relacionada con el amor que sienten por todos.  

La masa ama a sus miembros y odia a los que no pertenecen a ella, se mantiene con 

ligazones libidinosos recíprocos entre sus miembros, el grado de enamoramiento, 

identificación permite adentrarse en las masas, la identificación es la que permite sostener el 

lazo con la masa. El enamoramiento es la investidura de objeto por parte de las pulsiones 

para alcanzar una satisfacción sexual directa, el objeto se pone en lugar de un ideal. El sujeto 

se entrega a la masa para alcanzar el ideal que sería una sublimación de una satisfacción 



76 

 

sexual. También la forma del lazo social influye en cómo la elección amorosa influye en el 

acto sexual constituyendo la perversión (Freud, 1920B/2006).  

La psicología de las masas termina siendo una psicología del amor, debido a que la 

libido es la que permite el lazo social entre los sujetos, sepultando parte del narcisismo del 

sujeto para recibir amor. La identificación con ideales sociales se da con el amor a partir de 

la historia de vida del sujeto y su elección depende de la misma, esto influye en la forma 

como integra algún tipo de masa. El sujeto termina luchando por el amor que logra despertar 

en alguna vivencia en relación con el otro, la libido es la exteriorización de la fuerza del 

amor. Es muy similar a la posición del Ernesto “Che” Guevara sobre la revolución “El 

revolucionario verdadero está guiado por grandes sentimientos de amor” (Guevara, 1965).  

En su siguiente obra, el yo y el ello Freud avanza en la conceptualización del 

inconsciente, ya que el inconsciente no es todo lo reprimido. De acuerdo con la lectura de un 

alumno suyo llamado Georg Grodeckk que a su vez influenciado por Friedrich Nietzsche 

plantea el concepto del ello. El yo es una parte del ello en la realidad. La diferencia entre el 

eros y la pulsión de muerte no se da por los sentimientos sino por su meta, siempre hay 

objetos. Al principio toda la libido esta acumulada en el ello, debido a la endeble formación 

del yo. El ello envía parte de la libido en investiduras eróticas de objeto, luego el yo 

fortalecido procura apoderar de la libido de objeto e imponerse al ello como objeto de amor. 

Por lo tanto, el narcisismo del yo siempre es secundario porque siempre hay un objeto. Es 

decir, el cachorro humano desde su nacimiento siempre está en la búsqueda del amor (Freud, 

1923/2006).   

El ello cede a los reclamos de la libido y se satisface con lo que el yo pueda hacer, 

aunque entran en conflicto porque el yo debe someterse a los impases de la cultura. En ese 

momento se instaura el superyó como resultado del momento edípico del sujeto, es el 

imperativo categórico del momento histórico y la identificación de las normas.  A la vez está 

gobernado por la pulsión de muerte con su intento de goce que relaciona el acto sexual con 

morir. El superyó empuja al yo ante la muerte, cuando no logra defenderse ante la tiranía se 

vuelca hacia la manía (Freud, 1923/2006). El mandato del momento histórico actual sería el 

de gozar para morir, una inversión del momento histórico de Marx que sería morir para gozar.  



77 

 

El ello se puede imponer a través del ideal del yo, siempre está en comunicación con 

las otras instancias psíquicas del sujeto, el psicoanálisis es un instrumento que posibilita al 

yo conquistar al ello y al superyó, pero los necesita para mantenerse cohesionado. Lo que 

despierta el deseo es la angustia de castración ocasionada por el cumplimiento de los 

mandatos culturales y la elaboración del complejo de Edipo. Freud no vuelve a hablar sobre 

las investiduras del ello, al parecer la única investidura de ello sea el yo. El amor sería el 

resultado último de la cultura, pulsión, sujeto y objeto que nos diferenciaría de las demás 

especies del planeta. El fin último del amor y el odio es la fuerza como el sujeto se transforma, 

porque se vincula con el otro (Freud, 1923/2006).   

En inhibición, síntoma y angustia plantea que la meta del reservorio libidinal en el yo 

y ello es el amor, toda investidura de objeto se da gracias la energía libidinal que es la fuerza 

del amor. Freud cita a Schiller “el hambre y el amor mueven al mundo” para sustentar que el 

lazo social esta mediado por la sexualidad y las relaciones de trabajo. En la actualidad, se 

extiende el imperativo categórico que el goce a costa de todo, pero no dejes de amarte porque 

se considera una pérdida y se debe acumular ganancias. La imposibilidad de amar impide 

transformar, transformarse y anula la subjetividad (Freud, 1926/2006).  

La transferencia es la reconducción al pasado por parte del paciente, tal como lo 

vivenció en el momento y lo vive en el presente con sus lazos actuales, surge como una 

repetición del goce y es un intento de recuperar el amor perdido en el pasado, además intenta 

de alguna manera cumplir el deseo de su fantasía. La interpretación se necesita para traer 

aspectos desconocidos de la personalidad, exige mucha destreza, paciencia y autosacrificio, 

porque se necesita no actuar los sentimientos despertados en el proceso analítico (Freud, 

1926/2006). 

El amor espera ser amado, sirve para frenar algún malestar vivido en la cultura, pero 

su punto débil es que el sujeto esta desprotegido contra los desconsuelos cuando amamos. El 

sujeto siente la desdicha más grande cuando pierde a su objeto amado o su amor.  Es una 

técnica que busca la felicidad, pero fracasa.  Al mismo tiempo Freud reconoce que al trabajo 

como soporte de la cultura, porque une a los sujetos entorno a la cooperación y el intercambio. 

El amor es una de las bases debido a que genera un lazo social que trae consigo la sexuación 

del sujeto. Siguiendo con lo anterior, el amor genital se vuelve una parte fundamental del 



78 

 

sujeto, aunque el sujeto se vuelva dependiente de un fragmento del mundo exterior, ya que 

puede perder el amor por infidelidad o muerte (Freud, 1930/2006).  

La cultura limita y amenaza al amor en la medida que imposibilita la genitalidad, se 

evidencia que la sexualidad no es solamente para la reproducción, sino es la fuerza con la 

que los sujetos se unen entre sí. La pérdida de amor despierta ansiedades de separación, 

vacíos que ponen de presente al sujeto que el otro es un sujeto diferente a él. El amor 

contribuye a la creación de una conciencia moral, debido a que el sujeto debe asumir la ley 

para poder amar a los otros, se ama para recuperar el amor perdido. No se puede amar con el 

mismo fin a los otros (Freud, 1930/2006). 

En uno de sus últimos escritos moisés y la religión monoteísta, Freud plantea que el 

yo lucha por el amor del superyó y tener su reconocimiento, espera su recompensa de ser 

amado por él. Esto le genera muchos sacrificios, el de asumir el imperativo de la época, lo 

que significa que entre más goce más recibe amor y menos reproche recibe (Freud, 

1940/2006). La angustia se despierta por la pérdida de amor y asumir una nueva posición 

frente al deseo, debido a que el superyó aliena a los imperativos actuales. El ello no concentra 

una voluntad global, solo se aferra a la satisfacción de las demandas pulsionales en 

concordancia al principio de placer, por eso no surgen los conflictos entre el superyó, el ello 

y el yo, ya que están alienados bajo el goce (Freud, 1940B/2006). El síntoma actual se 

presenta entre el deseo y la alienación cultural del momento histórico.  

A partir de lo escrito anteriormente, surge la pregunta ¿por qué es tan difícil amar hoy 

en día? El capitalismo impone la visión de oferta y demanda, en la que el sujeto no quiere 

asumir ninguna pérdida, el amor implica renunciar, depender de otro y ser amado, aunque no 

siempre se recibe el mismo amor dado en ambas partes. Siguiendo con lo anterior, se expande 

otro fenómeno que es el de sexo sin sexualidad ya que implica no tener ninguna relación 

afecto entre los participantes, parece ser un acto masturbatorio que busca goce, la evidencia 

se da con el aumento de redes sociales que buscan encuentros sexuales inmediatos. El sexo 

sin sexualidad es una situación actual, no implica ser amado porque los sujetos no renuncian 

al amor propio, solamente el otro es objeto de las demandas, aunque no despierte amor en sí.  



79 

 

El amor narciso no transforma la subjetividad porque no abandona el cuerpo, es un 

trabajo vacío porque solo alimenta a las instancias psíquicas sin la corporalidad de un otro. 

Toda la energía libidinal se mantiene en el psiquismo, lo que puede transformarse en 

melancolía y reproches. Irremediablemente la pérdida de amor genera un gran cansancio y 

tristeza, el que no es capaz de amar es porque no quiere perder. El capitalismo actual ve todo 

en términos de ganancias y pérdidas, lo anterior sienta las bases de un nuevo concepto para 

analizar el amor en la clínica y lo social, el plus-amor.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

CAPÍTULO III EL DESEO EN LA OBRA DE FREUD 

Antes de empezar con mi lectura del concepto de deseo de Freud debo aclarar que 

esta lectura es personal y fue influida por la obra de Melanie Klein, Wilfred Bion y Jacques 

Lacan, este último con gran influencia en la construcción de este capítulo, además sonará 

inverosímil, pero a lo largo de mi formación académica he estado atravesado por la lectura 

de todas las obras de Sigmund Freud, incluso mi primera lectura de Freud (un poco ingenua) 

ha tenido efectos en la elaboración de este capítulo.  

Escritos prepsicoanalíticos 

El surgimiento del psicoanálisis se da con la publicación de la interpretación de los 

sueños en 1900, una obra que no fue bien recibida por el público vienes de la época pero que 

con la práctica del psicoanálisis se volvió una de las obras más influyentes a lo largo del siglo 

XX debido a la evidencia de procesos inconscientes que afectan la vida cotidiana del sujeto. 

También es importante aclarar que 15 años antes, Freud empezaba a creer la influencia de 

los procesos inconscientes en la sintomatología neurótica, sus estudios en París con Charcot 

sobre la hipnosis, su trabajo medico con Breuer y su comunicación personal e intelectual con 

Wilhem Fliess; ayudaron a posicionar sus ideas sobre el síntoma, los sueños y la mejor 

manera para solucionar el malestar de su época. Hay otro hecho importante que potenció su 

creatividad y fue la muerte de su padre en 1896, que lo determinó a autoanalizarse y en parte 

a confrontar su deseo.  

El propio análisis de Freud lo confrontó con su propia escritura y deseo científico de 

exponer sus descubrimientos ante la sociedad. Freud no había publicado sus escritos sino 

hasta que asumió con valentía su papel en el momento histórico, por ese motivo sus 

publicaciones “prepsicoanalíticas” fueron publicadas en 1950, once años después de su 

muerte en Londres; aunque también en ese momento estaba construyendo su familia y él era 

el único proveedor, debía trabajar para que a su familia pudiera vivir, tuvo que vender su 

fuerza de trabajo.  

Freud desde sus inicios tenía la impresión de que la biología era insuficiente para 

explicar los síntomas histéricos, en ese sentido se dio cuenta que la neurología de su época 

era insuficiente para explicar y tratar los síntomas histéricos (Freud, 1891/1987).  Pocos años 



81 

 

después escribe el proyecto de psicología que jamás fue publicado en vida debido a la 

imposibilidad de demostrar la existencia de las neuronas, hay que aclarar que en ese tiempo 

no se contaba con la tecnología suficiente para estudiar al cerebro; lo que no impidió la 

propuesta de Freud sobre una correlación entre lo psíquico y lo biológico.  

De acuerdo con Freud, hay una tendencia por la búsqueda de un deseo, una atracción 

por el objeto, ese primer encuentro deja una huella mnémica, a la vez en su afán por repetir 

esa primera vivencia, se encuentra con la primera vivencia de dolor lo que crea una defensa 

con el objetivo de evitar el dolor. El deseo de reencontrarse con el objeto construye la 

percepción y representación, permitiendo el surgimiento de la realidad psíquica y la realidad 

externa, lo que da cuenta del surgimiento de la subjetividad. Esto le sirvió para plantear la 

idea del proceso primario como el anhelo de descarga alucinatoria de deseo y el proceso 

secundario como la aceptación de la realidad externa (Freud, (1950 [1895])/2006).  

Freud se dio cuenta que los síntomas histéricos no tenían secuelas físicas en el cuerpo, 

una vez que pasaba el síntoma, influenciado por Breuer postuló la idea de un método catártico 

para resolver las ideas traumáticas que aquejaban a las mujeres de la época. Logró evidenciar 

que existían constantes conflictos, estos necesitaban resolverse y que el síntoma era un medio 

con el que lograba satisfacer las defensas con las que evitaba enfrentarse con el dolor.  

Otra idea de Freud que lo acompañara a lo largo de su obra es que el plantea que la 

investidura del deseo es el motor del desarrollo psíquico del sujeto, lo que deja ver que su 

interpretación sobre lo humano está atada a la resolución de conflictos internos que aparecen 

en su contacto con la realidad exterior, es decir, que hay un trabajo interno del sujeto por 

transformar afectos, representaciones y fantasías, a partir del movimiento del deseo y no es 

una cualidad autónoma.  

En esa misma época, Freud sostenía una apasionada comunicación con Wilhem Fliess 

donde se evidenció los conflictos que tuvo Freud para plantear el psicoanálisis. Por ejemplo, 

en la carta 22 habla por primera vez de la satisfacción del deseo en los sueños, en una 

narración de Rudi Kaufmann (Freud, 1895A/2006, pág. 253). En el manuscrito N que estaba 

preparando en esa época, Freud sostenía que el cumplimiento del deseo debe tener en cuenta 

a la defensa inconsciente para evitar el dolor, a su vez para él era evidente que las defensas 



82 

 

desplazan el significado del deseo, lo que evidenció la existencia del inconsciente como 

efecto de un conflicto (Freud, 1985B/2006, pág. 296).  

Freud estaba sorprendido por el constante malestar de las mujeres en el que 

manifestaban ser víctimas de abuso sexual por parte de sus padres, planteó la teoría de la 

seducción en el que sostuvo que todas las mujeres histéricas fueron violentadas por sus 

familiares, pero se dio cuenta que la ciencia positiva no era la herramienta idónea para 

estudiar el psiquismo humano; esto quedo planteado en la carta 69 de 1897 “Ya no creo en 

mi neurótica” (Freud, 1897/2006, pág. 301). Casi 100 años la trabajadora social Florence 

Rush criticó la incapacidad de Freud para sostener la violación de sus pacientes, ya que no 

les creía que habían sido violentadas; aunque Peter Gay demostró que Freud seguía creyendo 

en algunos casos sobre la violación, era muy difícil diferenciar la verdad y la fantasía (Gay, 

1988). Freud se percató que la verificación de los hechos narrados por los pacientes no es el 

trabajo real del analista, ni tampoco la apertura a la catarsis, sino resolver los conflictos a 

partir del cumplimiento del deseo, sin involucrar a las instituciones, por eso para el 

psicoanálisis actual lo importante es escuchar al sujeto del inconsciente y no a la persona. 

Con lo sucedido con la paciente Emma Eckstein en 1895, en el que por inoperancia 

de Fliess casi muere por dejar una gasa quirúrgica, lo que desencadenó después el sueño de 

Irma que está plasmado en la interpretación de los sueños. Freud se dio cuenta que la 

resolución de los conflictos sexuales no se da en el ámbito biológico, sino por el 

cumplimiento del deseo que es una respuesta psicológica (Freud, 1897/2006, pág. 316). Esto 

le permite construir los conceptos fundamentales del psicoanálisis y publicar la 

interpretación de los sueños. 

Primeras publicaciones psicoanalíticas 

El siglo XX empezó para Freud con el anhelo de divulgar sus descubrimientos sobre 

el psiquismo y con la propuesta para tratar a los malestares de su época. La interpretación de 

los sueños no es una publicación ajena a lo que estaba viviendo como médico en Viena 

porque existía una conexión entre los síntomas neuróticos y los significados de los sueños; 

es decir la vida cotidiana del sujeto influía en la creación onírica de los sueños, con la función 

del cumplimiento de un deseo, además, el momento histórico de la ciudad se prestaba para 

la inspiración onírica.  



83 

 

El cumplimiento de un deseo inconsciente sería el resultado del soñar, lo que 

evidencia que hay conflictos por resolver, es decir que, en un principio, el deseo construye 

los conflictos porque se quiere evitar el dolor que trae consigo su cumplimiento. El sueño 

debe cumplir con las imposiciones de la censura para manifestarse, es lo mismo que sucede 

con los síntomas, a esto Freud lo llamó contenido latente que es lo que esconde el sueño y 

contenido manifiesto que es el contenido explícito del sueño. Podría plantearse que el 

síntoma es el resultado de un deseo denegado (Freud, 1900/2006 , pág. 168).  

El deseo de dormir encubre la añoranza de soñar por parte del sujeto para que así 

pueda cumplir parte de sus deseos oníricos (Freud, 1900/2006 , pág. 246); no dormir abre la 

posibilidad de alucinar como un intento de cura para desear, solo quién duerme, despierta 

(Bion, 1980). Así los sueños se presentan como una posibilidad de resolver los conflictos, 

logrando evitar inconclusamente las restricciones de la censura, apelando a la condensación 

y desplazamiento; sin embargo, su reminiscencia en la vida diurna del sujeto puede despertar 

miedos ante el cumplimiento del deseo. 

Las pesadillas entorno a la muerte de familiares están correlacionadas con la idea del 

complejo de Edipo, debido a que la madre es el primer vinculo que sostiene al bebé, en el 

que despierta las mociones sexuales, fantasías, culpas y deseos de reparar el daño ocasionado; 

una vez entrado en el lenguaje, se acepta que hay una ley y prohibición entorno al comercio 

sexual. El deseo es el efecto de habitar el lenguaje y de la castración impuesta por el padre, 

a la vez su insatisfacción constituye el conflicto del sujeto, entre lo anhelado y lo prohibido. 

La satisfacción llega bajo un disfraz simbólico.  

La construcción del sueño está bajo los presupuestos del proceso primario, los afectos 

se pueden ligar y separar para cumplir con las advertencias de la censura. A alguien que se 

ama se puede fácilmente odiar y viceversa con el objetivo de satisfacer un deseo inconsciente 

(Freud, 1900B/2006 , pág. 477).  

Para Freud el deseo se realiza a partir de la desfiguración onírica y la pulsión se 

satisface en el recorrido, lo que evita el desarrollo de la angustia. En ese sentido, se puede 

plantear que los sueños de angustia son encuentros con los conflictos personales que aparecen 

de manera inesperada, es en este punto donde la crítica de Karl Popper esta desinformada 



84 

 

porque la angustia es la ausencia de desfiguración onírica; podría decirse que la falsación de 

un sueño o sueño penoso es el sueño de angustia, no su ausencia de cumplimiento de deseo 

porque ese es el objetivo del soñar, no necesariamente el deseo encaja en la ética del gozar.  

La angustia es el indicio que el deseo reprimido no cumple con las imposiciones de 

la censura, lo que obliga a despertarlo con horror. Los sueños de angustia ponen de frente al 

sujeto con deseos reprimidos, por eso el sujeto despierta. Cuando los sueños de angustia se 

repiten y llega el agotamiento físico por no poder dormir, evidencian algo del sujeto que 

necesita ser hablado para ser inscrito en lo éxtimo del sujeto.  

La interpretación de los sueños no va a caer del cielo, es necesario del trabajo del 

soñante para reconocer su significado con tenacidad y despreocupación por el resultado 

(Freud, 1900B/2006 , pág. 517). A la larga los sueños son solamente sueños y es la vía regia 

para analizar lo inconsciente, pero nada más. Además, la interpretación de un sueño no 

siempre se consigue de manera inmediata ni completa, tampoco es la idea de sobreinterpretar 

porque los sueños no tienen significado profundos. Por otro lado, en los sueños interpretados 

se evidencia que hay sombras que aún no se han manifestado del todo en el sueño, para Freud 

es necesario permanecer abierto con las interpretaciones para reconocer lo abyecto y ver el 

surgimiento del deseo (Freud, 1900B/2006 , pág. 519).    

Freud se da cuenta que no existe una simbolización universal de los sueños porque 

depende de las vivencias, lo que diferencia la elaboración del sueño del niño al adulto; no 

basta para la construcción de un sueño dejar algo inconcluso en la vida diurna. El sueño del 

adulto se forma de un deseo consciente que logra despertar en paralelo un deseo inconsciente, 

lo que hace parecer que se satisface el deseo consciente, para así evitar el conflicto (Freud, 

1900B/2006 , pág. 545). En ese sentido, el deseo que crea el conflicto es el inconsciente y el 

deseo consciente es efecto del sometimiento del pensamiento a la censura.  

El deseo es el motor del psiquismo, lo que posibilita que entre en contacto con los 

objetos exteriores y construya una diferencia entre lo interno y lo externo. El pensamiento 

surge como una tentativa para el cumplimiento de deseo que termina siendo un sustituto, pero 

solamente en el sueño se evidencia el cumplimiento del deseo porque es el que impulsa a 

trabajar al aparato psíquico (Freud, 1900B/2006 , pág. 559).   



85 

 

Lo anterior le permite a Freud plantear que hay una similitud entre los sueños y la 

formación sintomática. Los pensamientos hacen parte de lo consciente como efecto de la 

repetición de la búsqueda de la satisfacción, mantiene una comunicación inconsciente en la 

formación de los sueños; si esto solamente funcionara con los sueños, los conflictos psíquicos 

se resolverían soñando; lo que quiere decir que existen diversos modos en que el deseo 

inconsciente se manifiesta en la vida diurna; es decir, existe la represión como operación que 

consiste separar y mantener a distancia representaciones inconscientes que pueden provocar 

displacer. Lo que evidencia es que las formaciones del inconsciente son concebidas como 

cumplimientos de deseos de lo inconsciente (Freud, 1900B/2006 , pág. 560).  

Cada formación tiene una lógica distinta a las otras, el síntoma es el resultado de un 

conflicto entre un deseo consciente sometido a la represión y un deseo inconsciente que se 

manifiesta como una satisfacción sustitutiva. El deseo hace parte del sistema del 

inconsciente, mientras que lo consciente lo desestima, este sometimiento tiene sus 

imperfecciones; lo que origina el conflicto psíquico y el síntoma; el deseo se satisface por 

otros medios y lo consciente siente que puede gobernar lo inconsciente. El cumplimiento del 

deseo brinda placer al sujeto, pero no necesariamente al otro, el psicoanálisis permitiría 

pacificar los conflictos que emergen por el deseo.  

Dentro del aparato psíquico existe una corriente que empieza desde el displacer y 

termina en el placer, que es el deseo, el que crea el movimiento del aparato psíquico. De 

acuerdo con Freud el primer desear pudo haber sido en investir alucinatoriamente el recuerdo 

de la satisfacción, no obstante, la alucinación se mantuvo hasta su agotamiento, lo que originó 

la demanda porque no logró disminuir la tensión interna y la pulsión sigue estando 

insatisfecha. La interpretación de los sueños es la vía regía del conocimiento de lo 

inconsciente dentro de la vida anímica, aunque un análisis no se puede reducir solamente a 

analizar sueños porque ahí solamente se estaría analizando resistencias. 

La libertad del deseo hay que reconocerla para pacificar los conflictos, por eso Freud 

consideraba que los sueños había que dejarlos libres y no a los pensamientos intermedios que 

edifican los síntomas. A partir de ahí, se evidencia la existencia de una realidad psíquica y 

una realidad material sobre la cual se desarrolla el sujeto; el psicoanálisis no se trata de 



86 

 

adaptar al sujeto sus demandas a la realidad material para transformar su realidad psíquica, 

sino que surja la singularidad del sujeto.  

El sueño brinda la posibilidad de reconocer el pasado, no de ser premonitorio como 

una alerta frente a lo que viene. Aunque en la medida que el sueño muestra como un deseo 

cumplido, el futuro aparece como una imagen creada a semejanza del deseante (Freud, 

1900B/2006 , pág. 608). Se podría decir que, para Freud, el deseo es el motor de lo psíquico 

que ata el sujeto a su realidad y le pone de presente su presente; no un ideal cultural que 

vuelva al sujeto feliz.  

Siguiendo con lo anterior, un año después en Psicopatología de la vida cotidiana 

Freud se separó de su propia definición de deseo porque no lo reducía a la búsqueda de 

satisfacción de una demanda infantil, sino a una construcción histórica del sujeto con una 

intencionalidad. En esa medida, el desliz implica un cumplimiento de deseo que puede 

conflictuar al sujeto, por eso el sujeto reprime sus deseos y espera un castigo por desear 

(Freud, 1901/2006, pág. 253). El conflicto pasa a un segundo plano cuando el síntoma se 

manifiesta en el sujeto que no logra discernir que es cumplimiento de un deseo porque esta 

exteriorizada de manera simbólica. El deseo vuelve como retorno de lo reprimido que trae 

consigo conflictos, por eso para Freud un acto fallido es un acto logrado porque cumple un 

deseo del que no se tenía conciencia.  

Freud se da cuenta que la interpretación de las formaciones del inconsciente no son 

universales como le sucedió con el olvido de Signorelli. Esto le sirvió para plantear que entre 

más inocente sea la motivación fallida, menos conflictiva será; cuando en la motivación están 

en juego demandas inconscientes, es necesario un análisis para llegar a la clave del asunto. 

Lo que este libro enseña es la técnica con la que trabaja el psicoanálisis, la escucha del sujeto 

del inconsciente y no de una revelación a priori del analista de un estado infantil.  

En esos momentos Freud estaba tratando a Dora, caso que le permitiría plantear ideas 

sobre la transferencia, el síntoma y el deseo. Dora le dio la oportunidad de entender cómo los 

síntomas son la expresión de los deseos reprimidos (Freud, 1905B/2006, pág. 7). Con el 

avance de su tratamiento, ella le confiesa que su padre tiene una relación amorosa con la Sra. 

K, pensaba que con enfermedad podía alejar a su padre de ella y quedarse con él. Freud creía 



87 

 

que, si el padre de Dora le decía que dejaba a la Sra. K por estar con ella, Dora se aliviaría; 

no obstante, el deseo no funciona así, ni se trataba de poseer al padre.  

Dora le enseña a Freud que la transferencia es una resistencia a la que no debe 

responder satisfaciendo las demandas del paciente, la abstinencia y su propio análisis le 

permite lograr discernir lo íntimo y lo vivido en el análisis. La interpretación es la base con 

la que inicia el proceso analítico, la transferencia es el obstáculo y motor de la cura en donde 

se repite el síntoma, a la vez el deseo conflictúa con el analista. Al final Freud se da cuenta 

que Dora tenía un deseo homosexual hacia la Sra. K y que él estaba actuando como el Padre 

de ella, lo que acabó el análisis como un acto de venganza hacía él.  

El fracaso de Freud con Dora le permitió constatar que es necesaria la abstinencia 

para que el deseo de curar no interfiera en la transferencia, que no haya nada en el análisis 

que pueda constituirse como una satisfacción sustitutiva, para que el deseo pueda hablar y 

empujar al aparato psíquico. Por otro lado, con los sueños que tuvo Dora, Freud analizó que 

el deseo infantil configura las huellas mnémicas y estas son la base del deseo que constituyen 

los sueños. Se da cuenta que el deseo no es estático sino se transforma por las vivencias, el 

deseo termina siendo una acción de desear que se construye en contacto con la realidad y que 

la resolución del conflicto neurítico no se resuelve dilucidando una etapa infantil. 

En su siguiente escrito tres ensayos, Freud postula su teoría sobre las aberraciones o 

perversiones que evidencian que todo acto sexual se desvía de su objeto y su meta, lo que 

evidencia la imposibilidad de la pulsión de abarcar todo en el acto sexual. Lo que quiere decir 

que el cuerpo está erotizado y busca la satisfacción de su deseo de cualquier manera, el 

síntoma termina siendo el sustituto de los fines de la pulsión que siempre termina siendo 

parcial porque no logra obtener el objeto en su esplendor. Para Freud es evidente que el 

ejercicio de una sexualidad normalizada tiene un componente perverso que busca la 

satisfacción de un deseo.  

En este punto el psicoanálisis ya no solamente se trata de un conflicto intrapsíquico 

entre deseo, realidad, yo, huellas mnémicas y censura; la pulsión toma relevancia como lo 

fronterizo entre lo somático y lo psíquico que busca su satisfacción para reducir la tensión 

psíquica con un objeto del que nunca se posee totalmente porque se perdió radicalmente en 



88 

 

la primera satisfacción. Es decir, el objeto perdido se constituye en una falta que causa el 

deseo de repetir esa primera vivencia y es con la pulsión con la que se pretende llegar al 

objeto. El cuerpo termina erotizado siendo una dialéctica entre lo somático y lo psíquico que 

incomunica por medio de las palabras, lo reprimido regresa en forma de síntoma y el deseo 

se impone para que sea reconocido por el sujeto.  

El psicoanálisis se convierte en una práctica que busca aliviar los malestares 

originados por los síntomas que son una transcripción de una serie de procesos psíquicos 

investidos de afecto, deseos e impulsos que han sido reprimidos por su particularidad. Estas 

formaciones que han sido reprimidas se manifiestan entre lo somático y lo psíquico, la labor 

esencial del psicoanálisis es la de abogar el deseo por medio de las palabras (Freud, 

1905/2006, pág. 149).  

Freud evidenció que la infancia es una etapa fundamental en el desarrollo del sujeto, 

para su época las visiones sobre las infancias se reducían a un estadio de inmadurez y no 

había un interés en proteger a la niñez, por eso era común que los niños fueran a trabajar a 

las fábricas o se emplearan en distintas labores, por la misma inmadurez y desconocimiento 

en esa época; en la actualidad, el estereotipo de la infancia se asocia a la carencia de deseo 

sexual. Freud evidenció el desarrollo psicosexual tiene efectos en la construcción de la 

subjetividad.  

La sexualidad infantil es fantasiosa y autoerótica, se despierta por la estimulación de 

zonas erógenas buscando la descarga de la tensión, esta es la base de la construcción del 

deseo porque el infante busca su satisfacción con los medios que el dispone y de ahí emerge 

la represión, las defensas y la censura que le permiten conciliar su relación con la realidad 

material.  

En ese sentido, Freud plantea etapas de desarrollo como la etapa oral, anal, fálica que 

son momentos del desarrollo, en el que la boca, el ano, pene y vagina son las zonas de 

estimulación que les genera placer, las pulsiones serán las encargadas de buscar esa 

satisfacción (pulsión oral, anal o fálica) ,paralelamente la estimulación despierta el deseo de 

poseer a la madre y de desposar al padre por impedir el amorío entre madre e hijo, esto Freud 

lo llamaría Complejo de Edipo, símbolo del psicoanálisis. Lo curioso es que Freud nunca 



89 

 

escribió un artículo donde lo postulaba, solamente una conferencia; el Edipo es la base del 

deseo en falta porque la madre está perdida. Melanie Klein complementó las ideas sobre la 

sexualidad infantil, evidenciando la existencia de la posición esquizoparanoide y la posición 

depresiva como resultado del lazo entre madre y bebé, que separan y sintetizan al sujeto del 

objeto. Después Jacques Lacan propondría el estadio del espejo como el momento en el que 

el bebé construye su yo, además planteó la existencia de la pulsión escópica e invocante.  

Para finalizar esta parte de los primeros escritos psicoanalíticos de Freud sobre el 

deseo se encuentra el chiste y su relación con el inconsciente, quizás sea uno de los escritos 

políticos que crítica la hegemonía cultural de su época. Freud consideraba que el chiste 

murmura los deseos que luchan por oírse frente a la moral exigente que es construida por 

unos ricos y poderosos que pueden satisfacer sus deseos (Freud, 1905C/2006). Podría decirse 

que la hegemonía constituye una modalidad goce y el chiste es una ruptura frente a esos 

modos impuestos. 

La injerencia del deseo en los pensamientos oníricos produce el sueño, (por eso en 

español sueño y deseo son sinónimos), su tarea es la de vencer la inhibición para lograr una 

satisfacción por medio de la alucinación. En cambio, la función del chiste es una ganancia de 

placer del aparato anímico por medio de la risa. En este sentido, el chiste es el resultado de 

las diferencias entre el deseo y la doble moral cultural, que plantea modos imperativos de 

goce. 

Escritos que desarrollaron la teoría psicoanalítica 

Sujeto y deseo 

Con el desarrollo de sus propuestas teóricas que abarcó la época entre 1900 y 1905, 

le permitió a Freud expandir el psicoanálisis, tener estudiantes que le aportarían y criticarían 

sus desarrollos. Entre 1906 y 1920, se constituiría el psicoanálisis como una disciplina y 

lograría llegar a diversos países de Europa. Es posible que la definición de deseo de Freud 

no haya cambiado, su intención fue la de demostrar cómo el deseo es la base fundamental 

del psiquismo. 

Freud en 1907 pensaba que los niños no tenían ninguna razón para esconder sus 

deseos y el juego era un medio para satisfacer su deseo en el que se evidenciaba sus 



90 

 

intenciones y fantasías. En cambio, en el adulto pasa lo contrario, no puede jugar ni fantasear 

porque no es lo que la sociedad espera de él, por eso debía esconder sus deseos. Los deseos 

insatisfechos son las fuerzas pulsionales de las fantasías y cada una es un cumplimiento de 

deseo, en el síntoma es la realización de una fantasía al servicio del deseo (Freud, 1908 

[1907]/2006, págs. 129-130). No obstante, con el análisis de Juanito cambió su idea sobre la 

carencia de conflictos en la infancia.  

El caso Juanito ilustra para Freud la posibilidad de psicoanalizar niños debido a que 

los comportamientos del niño no son un reflejo directo de sus procesos inconscientes, sino 

un resultado de procesos de represión que posibilitan la simbolización; en este punto se puede 

decir que el infante habita el mundo del lenguaje, la falta y es un sujeto deseante. Juanito no 

fue tratado directamente por Freud sino fue su padre, en el que se estableció una relación de 

supervisión. 

Juanito es tratado con psicoanálisis a la edad de 5 años debido a que desarrolla una 

fobia a los caballos que le impide salir de su casa, desde los 3 años el construyó sus propias 

teorías sexuales sobre el pene, la vagina viendo una ubre de la vaca y el pene de un caballo. 

A lo largo de sus teorías él tiene un notable interés por el “hace-pipi” lo que lo lleva a tocarse, 

su madre angustiada por esa situación le dice que llamará a un doctor para que se lo quite, 

también en los baños con su hermana se da cuenta que ella no tiene un “hace-pipi” lo que 

lleva a cuestionarse sobre la castración, después es testigo de un accidente de un carruaje lo 

que lo lleva a desarrollar su fobia.  

Freud en sus sesiones de control le indica que el esclarecimiento sobre la sexualidad 

le permitirá a Juanito dejar su temor a los caballos. Para Freud el deseo es el motor del 

conflicto, lo que se trata es del deseo de poseer a la madre y de reemplazar al padre, aunque 

también lo ama, lo que le ha generado una culpa y temor de castigo por desear a su propia 

madre, su fobia es un deseo inconsciente de castigo que con su sufrimiento puede transformar 

su culpa.  

Freud no tiene un interés de llegar a un éxito terapéutico como la tarea fundamental 

del psicoanálisis, sino de hacer consciente las mociones inconscientes de deseo y solo se llega 

a esto con el arte interpretativo, el analista revela con sus palabras aspectos inconscientes de 



91 

 

la vida psíquica del analizado (Freud, 1909/2006, pág. 99). La represión del deseo trae 

consigo la fobia, la interpretación es el soporte del tratamiento psicoanalítico, una verdad 

interna que sintoniza al sujeto con el amor. La propuesta de Freud sobre el tratamiento con 

niños no difiere con los adultos, porque se confunde que Freud buscaba una orientación 

pedagógica con Juanito entorno a sus propias teorías sexuales propuesta que llevó a cabo su 

Hija Anna Freud que suscito conflictos en la IPA.  

En 1910 Freud fue invitado a Estados Unidos para dar conferencias sobre el 

psicoanálisis en la Universidad de Clark junto con Ferenczi y Jung. En sus conferencias logra 

dilucidar que el centro de la experiencia analítica estaba el deseo como propulsor del 

conflicto, la represión como medida extrema para evitar el displacer; aunque como es bien 

sabido jamás se logra reprimir y surge el síntoma como algo insoportable. El descubrimiento 

de Freud fue el de revelar el significado del síntoma como una sustitución desfigurada e 

irreconocible del deseo a la que se anudan sensaciones de displacer que se evitan en la 

represión (Freud, 1910(1909)/2006, pág. 23).  

Para Freud el deseo siempre permanece y el objetivo del psicoanálisis es el de 

subvertir la posición del sujeto en el que se encuentra en su deseo para que pueda ser guiado 

a una meta superior y exenta de objeción. En ese sentido, Freud consideraba que la 

sublimación era el fin de un proceso analítico, debido a que el conflicto se resolvía y el 

malestar desaparecía (Freud, 1910(1909)/2006, pág. 24). Para llegar a eso es necesaria la 

interpretación, que permite traer al conocimiento deseos ocultos y reprimidos, así como los 

complejos que estos alimentan, no se trata de un juego de adivinanzas, sino de acuerdo con 

el discurso del paciente.  

Para Freud el papel de la sexualidad es fundamental en la constitución del sujeto, el 

cuerpo al ser estimulado siente un placer que es fantaseado como sexual con una primera 

satisfacción inigualable que constituye su falta, al buscar repetir su vivencia de satisfacción 

su cuerpo queda erotizado totalmente y a la par de eso el deseo se instaura como motor del 

aparato psíquico.  

En esas conferencias es donde Freud empieza a desarrollar el concepto de 

transferencia como una defensa en el que se despiertan deseos antiguos, solo reviviendo los 



92 

 

sentimientos en el proceso analítico, se convence el paciente que sus mociones sexuales son 

inconscientes y hacen parte de su vida (Freud, 1910(1909)/2006, pág. 47). El amor 

despertado ata al deseo entre lo íntimo y al otro. Freud postuló que el trabajo psicoanalítico 

como un sustituto de la represión, para fomentar el juicio adverso como una manera crítica 

que el sujeto se posiciones frente a su deseo y asuma su responsabilidad. 

Otro segundo desenlace del tratamiento psicoanalítico es el de poder aportarles a las 

pulsiones sexuales descubiertas en el proceso una aplicación acorde a los fines que tenía antes 

de la perturbación, asumiendo que el objeto total no existe (Freud, 1910(1909)/2006, pág. 

50). El deseo implica una lucha constante con las exigencias culturales de la época, entrando 

en conflicto con los modos de goce impuesto por el discurso actual que prometen una 

repartición igual del placer.  

Freud para explicar el surgimiento del deseo usa los recuerdos infantiles de Da Vinci 

y analiza la pintura de Santa Ana, la Madre y el Niño, para evidenciar que los recuerdos 

infantiles son alterados al servicio de tendencias posteriores, es decir, con el desarrollo del 

sujeto con relación a su vida y los otros modifica sus deseos del pasado con su visión del 

presente. Parece ser que acá está la noción implícita del psicoanálisis sobre la esencia del 

deseo es la de desear, un juego entre el pasado y el presente (esta visión es útil no solamente 

en el psicoanálisis sino en otras disciplinas que puede contribuir a la compresión del trauma); 

que implica una añoranza de un logro sexual (Freud, 1910/2006, pág. 117). 

En 1910, es la primera vez que Freud publica en una obra impresa sobre el Complejo 

de Edipo, aunque en sus conferencias ya había hablado de él, desarrolla su sueño vienes. La 

madre es el primer objeto de deseo por lo que quiere poseerla a toda costa y su padre estorba 

e impone su dominio (Freud, 1910A/2006, págs. 164-166), no perdona a la madre y construye 

fantasías destructivas en el que se apodera de ella (Klein, 2009 (1952)), luego se venga de su 

padre por el resentimiento de haber perdido un lugar. Hay un deseo oculto de ser su propio 

padre, es decir, ser sujeto y objeto en el que el mismo pueda satisfacer sus pulsiones sin la 

necesidad de un otro.  

En su siguiente escrito sobre la psicología del amor, Freud postula su teoría sobre el 

objeto que lo acompañará a lo largo de su obra, salvo en duelo y melancolía, sobre la 



93 

 

sexualidad femenina y esquemas del psicoanálisis que son producciones que inauguran con 

la escuela de relaciones objetuales. Freud plantea que el objeto primario se ha perdido y suele 

ser buscado por objetos sustitutos de los cuales ninguno cumple con su objetivo (Freud, 

1912/2006, pág. 182). Más tarde lo anterior, le sirvió a Lacan para plantear sobre el objeto a 

como causa de deseo que no es simbolizable (Lacan, Seminario 4. La relación de Objeto, 

1956-1957/1994). 

Para Freud la pulsión amorosa son difíciles de educar porque su esencia es la de estar 

insatisfecha y la de generar un sostén entre el deseo, realidad y otro. Es evidente la constante 

insatisfacción que el sujeto se encuentra al vivir en la cultura porque no logra encontrar una 

plena satisfacción con los objetos, pero esto le posibilita a crear sus propias soluciones que 

pueden producir algún progreso cultural (Freud, 1912/2006, pág. 183).  

Los síntomas sirven de satisfacción de deseo de los enfermos, sirven para defenderse 

de los deseos, el sujeto vive una lucha entre la satisfacción y la defensa que tiene como 

objetivo reprimir. Lo que aquí se evidencia es que la ausencia de conflicto es la eliminación 

de la neurosis, aunque es imposible porque el deseo va acompañado de la prohibición, lo 

esperable del tratamiento psicoanalítico no es la eliminación del sufrimiento, sino la 

creatividad para resolver los conflictos internos.  

Deseo y técnica 

Freud consideró que enseñar psicoanálisis es un imposible debido a que es una 

experiencia personal e intransferible lo que obliga al profesional a psicoanalizarse primero, 

no obstante, esta obligación no es una obligación, sino un deseo que se une con la condición 

de su propio análisis y descubrir su propio motivo por el que quiere analizar (Freud, 

1910B/2006).  

Para Freud la cura analítica estaba conectada con el deseo cuyo cumplimiento era 

necesario, esto puede tomar por varias posibilidades. Sin embargo, no es un camino fácil el 

del deseo porque las alteraciones anímicas están atadas a la atemporalidad de los procesos 

inconscientes, por eso toma tiempo el tratamiento psicoanalítico ni el mismo psicoanalista 

no puede determinar lo que va a resultar de un proceso analítico porque no hay una 

prescripción de una cura sino una construcción personal (Freud, 1913, págs. 131-132). El 



94 

 

deseo es el que logrará transformar el síntoma en algo más tolerable que le permita pacificar 

su estado anímico.  

Las resistencias son el principal obstáculo con el que se enfrenta el psicoanalista, no 

solo basta con la interpretación de sus deseos inconscientes porque las resistencias pueden 

surgir como protección para no enfrentar el deseo (Freud, 1913, pág. 142). Lo que apuntaría 

el tratamiento psicoanalítico es el deseo que sostenga la transferencia para que le permita 

hablar, no al de un dominio pedagógico de las defensas del yo.  

El tratamiento se sostiene por el deseo de sanar que tiene el paciente, no por el deseo 

de curar del analista, sino el deseo que tiene el analista que apunta a crear condiciones para 

que pueda hablar el paciente (Freud, 1915 (1914)/2006, pág. 173). El analista no debe ceder 

antes las demandas de amor del paciente, aprende a limitar las satisfacciones inmediatas que 

le permita al sujeto enfrentarse hacia lo incierto del deseo.  La base de la técnica del 

psicoanalista es la de sostener el deseo que no debe apuntar a una satisfacción narcisista de 

su práctica, ni a servirse de las pulsiones sexuales, ni mucho menos de enfrentarse a las 

resistencias del paciente (Freud, 1913, pág. 173). Freud creía que el arte era una salida del 

deseo, porque le permite al sujeto sublimar sus deseos; no obstante, abogaba por una salida 

personal que quedaría insatisfecha por las limitaciones culturales.  

Ir al psicoanálisis no es un deporte de autoconocimiento, sino tratamiento que busca 

poner de frente al sujeto frente a sus conflictos, por eso la condición previa para ir a análisis 

es la del sufrimiento. Freud insistía que el tratamiento psicoanalítico en los candidatos para 

ser psicoanalistas debía abordar las cuestiones personales para que no interfiriera con su 

trabajo; después Lacan agregaría que es la condición necesaria para que analista logre 

desplegar en su práctica el deseo de sus pacientes. 

Surgimiento del deseo 

Freud desde 1913 hasta 1918 fue un momento de su vida muy productivo en el que 

estableció su modelo de pensamiento. En 1913 escribió Tótem y Tabú en el que propuso un 

mito fundacional de la cultura. Los pueblos salvajes construyen defensas contra los deseos 

inconscientes, la base de estas defensas son el terror al incesto; la prohibición del incesto no 



95 

 

solamente remite a los lazos de sangre sino psíquicos entre miembros de los diferentes clanes, 

si alguien viola la norma es castigado severamente, incluso con su expulsión.  

El tabú es algo sagrado y una prohibición que permite la protección del sujeto frente 

a lo externo, se impusieron desde los primeros seres primitivos y se repite como una idea 

innata. Está prohibido asesinar a todo lo que representa el tabú, solamente es posible en 

diferentes ocasiones, por eso hay una inclinación inconsciente de desear violar la prohibición, 

pero no puede porque el temor es más grande, aquí para Freud es el inicio del pensamiento 

obsesivo como un sometimiento al cumplimiento de la ley debido a que puede vivir un 

derrumbe por no cumplir.  

En ese sentido, surge el animismo como una proyección de los pueblos salvajes para 

protegerse de los deseos, en primera medida son los animales y con su evolución se 

transforman en representaciones cercanas a lo humano. La culpa posee naturaleza de 

angustia, si unas mociones de deseo caen bajo la represión, su libido es mudada en angustia 

(Freud, 1913-1914/2006, pág. 74), lo no sabido corresponde al carácter angustioso de la 

culpa.  

Freud propone el mito de la horda primordial que era manejaba por un padre violento 

que monopolizaba a las mujeres, privándolos de ellas. En un ataque de rabia, sus hermanos 

decidieron matarlo; luego por la culpa, los hijos instauraron prohibiciones que les permitiera 

transformar la culpa, a su vez empezaron a elaborar su duelo para construir su cultura entorno 

al padre asesinado, esto les permitió construir sus leyes y sublimar sus deseos para que 

pudieran vivir sin el temor a ser castigados. Esto sirvió para el surgimiento del pensamiento 

religioso que se sostiene con el cumplimiento de la prohibición para prevenir el asomo de la 

angustia. Freud considera que en la infancia se repiten las mismas situaciones que en los 

pueblos primitivos, en el que los niños anhelan a su madre como objeto sexual y el padre es 

una interferencia.  

El deseo constituye la prohibición, en la medida que el sujeto añora poseer lo que 

tiene el padre, la prohibición se mantiene para prevenir la llegada de la angustia. Es necesaria 

la prohibición para construir un patrimonio cultural, el deseo queda como el motor del 

psiquismo que luego se simboliza a través de prácticas culturales que les permita satisfacer 



96 

 

sus impulsos, en la medida que se interiorice las prohibiciones se origina el pensamiento y 

se establece la neurosis.  

La guerra es en el único lugar donde está permitido asesinarse entre los participantes, 

donde la ley se tapa para permitir que los deseos de muerte se lleven a cabo (Freud, 

1915/2006). Sin embargo, la obturación de la ley tiene efectos en el sujeto, como la neurosis 

de guerra y sueños de angustia, qué ponen de presente al sujeto que es imposible escapar de 

la ley y esto le genera un enorme malestar por lo vivido en la guerra, por eso es cada vez más 

común que haya regulaciones internacionales sobre los conflictos bélicos y el uso de armas 

teledirigidas como un intento de separar al sujeto de su responsabilidad, la ley siempre se 

impondrá.  

Continuando con sus desarrollos teóricos Freud planteo la existencia de un narcisismo 

primario en donde se funda la subjetividad del sujeto. El bebé es tratado por sus padres como 

a un rey en el que ellos depositan sus deseos, afectos y temores que son la base de la 

constitución de su psiquismo. Con el proceso de llegada del principio de realidad, el bebé se 

da cuenta que el mundo existe más allá de él, empieza a catectizar los objetos externos de 

libido, sin embargo, la energía restante que no es exteriorizada se convierten en insumo de 

pensamiento mágico y grandeza. 

El deseo se internaliza como una deuda de los padres que inmortaliza al sujeto, lo que 

da cuenta que el deseo no es algo innato (Freud, 1914/2006, pág. 88), sino llega a partir de la 

insatisfacción de los deseos de sus padres. Aquí es donde se puede plantear que el deseo es 

algo original del sujeto, pero copia en la medida que su historia está determinada por 

experiencias pasadas. La subversión del sujeto es la de discernir sobre la repetición y la 

respuesta personal frente a su deseo.  

Los cambios de la teoría 

La decepción de la guerra, sus rupturas intelectuales y los nuevos fenómenos clínicos, 

llevaron consigo a la reflexión de Freud sobre la vida y la muerte. Hay que aclarar que no fue 

Freud el primero en debatir sobre la cuestión de las pulsiones de muerte sino su estudiante 

Sabina Spielrein que logró dilucidar las contradicciones de los impulsos sexuales que dejaron 

sin fundamento la existencia de las pulsiones de autoconservación. Esto ha suscitado muchos 



97 

 

debates en el movimiento psicoanalítico, hay escuelas que no les interesa saber sobre la 

pulsión de muerte como lo fue el movimiento de la psicología del yo de Anna Freud y Heinz 

Hartmann, debates epistemológicos y prácticos como en la escuela objetual entre Melanie 

Klein, Paula Heimann que a nivel teórico la envidia no sustenta pulsión de muerte debido a 

que la agresión viene del narcisismo (Bernardo Álvarez Lince en una comunicación personal 

me dice que Melanie Klein iba dejar la idea de pulsión de muerte en el congreso de la IPA 

en 1961, pero que no alcanzó a hacerlo debido a su muerte), además, si se le añade la visión 

de Winnicott la pulsión se añade como algo imaginario en las relaciones objetuales, para 

Lacan la pulsión de muerte es necesaria para construir la subjetividad y habitar el lenguaje. 

Mi posición siguiendo la escuela lacaniana, no creo en el dualismo pulsional considero que 

solo existen pulsiones de muerte y que la vida es un breve instante de la muerte, el amor es 

efecto de vivir una vida finita.  

La compulsión a la repetición es la tendencia de traer consigo lo olvidado y lo 

reprimido que no genera placer, ni siquiera en su primera satisfacción, esto trae una irrupción 

pulsional que se encuentra más allá del principio de placer, que se instaura con el 

masoquismo primario (Freud, 1920/2006, pág. 32). La compulsión a la repetición estaría 

supeditada a la tendencia de la pulsión de muerte (no tanatos) a volver a un estado inorgánico 

que no solo se manifiesta por vía sintomática sino la búsqueda constante de goce mortífero. 

La manifestación del deseo en los sueños de angustia es el de resolver que hacer con la falta 

del objeto.  

El deseo es el motor del psiquismo que busca su satisfacción, lo que permite construir 

la subjetividad y una tendencia a la búsqueda de la primera satisfacción que esta pérdida, lo 

que construye los conflictos por la imposibilidad cultural de cumplir las metas. Sin embargo, 

la repetición es una manera fracasada del deseo porque su función es la de repetir de manera 

silenciosa con sus conflictos que no han podido ser simbolizados, el resultado de la pulsión 

de muerte es el goce. De ahí la importancia para Lacan de la subversión del sujeto frente a la 

repetición, no todo se repite de manera igual, es imposible escapar de la corporeidad para 

gozar, la ética del psicoanálisis busca la prevalencia del deseo. 

Siguiendo con lo anterior, Freud propone que el complejo de Edipo surge por el deseo 

prohibido del niño hacia la madre y su propia percepción del padre como obstáculo, sus 



98 

 

deseos se intercambian entre poseer y eliminar al padre. Ante la profunda amenaza del padre 

por castrarlo y de la culpa por hacerle daño, constituye el temor a la castración que construye 

la instancia psíquica del superyó como el referente de la conciencia moral que internaliza los 

imperativos culturales (Freud, 1923/2006, pág. 31).   

De acuerdo con Freud, el superyó es el obstáculo para la realización de los deseos 

porque toma el carácter de padre que rige los lazos sociales del momento histórico (Freud, 

1923/2006, pág. 32). En la actualidad el superyó impone el imperativo de gozar bajo el 

discurso capitalista de la acumulación, fantaseando con la promeso de una vida mejor a costa 

de su fuerza de trabajo. En ese sentido Freud propone la segunda tópica entre el yo, ello y 

superyó que es la estructura psíquica, en el que el sujeto intenta cumplirle a todos.  

Siguiendo con lo anterior, para Freud en la neurosis existe el deseo de sustituir la 

realidad y por eso surge la fantasía, ella toma los síntomas para reformular el deseo 

consciente, para así evitar el conflicto con la razón (Freud, 1924/2006, pág. 197). Lo que 

Freud resalta es que el deseo nunca puede expresarse de manera reconocible porque así no 

habría un aparato psíquico (Freud, 1924 (1923)/2006, pág. 211), las pulsiones son sofocadas 

bajo el imperio cultural, algunas desviadas bajo la sublimación, no obstante, una parte 

persiste en el inconsciente como insatisfecha. El psicoanálisis abre la posibilidad de 

confrontar el deseo, más no ser amo del inconsciente y subvertir el fracaso del deseo, por 

más que se sublime siempre hay un resto que queda sin materializar, por eso la ética del deseo 

no se dirige a un objeto sino a una acción. 

 El deseo va de la mano con el complejo de Edipo porque pone de presente las 

consecuencias de sus deseos. Para Freud, el motor de la represión es la angustia frente a la 

castración, los contenidos angustiantes son desfigurados del temor a la castración (Freud, 

1926/2006). La angustia no proviene del proceso de represión de las mociones, sino de lo 

reprimido mismo, ella misma crea la represión, no es la ausencia del objeto, sino un encuentro 

con el objeto fantasma, por eso para Lacan la angustia es el afecto que no engaña (Lacan, 

1962-1963/2007).  

El sujeto está en constante conflicto, el yo lucha contra unos deseos eróticos, las 

restricciones culturales y contra el superyó que restringe la posibilidad del deseo. El pasado 



99 

 

en la neurosis se reprime por vía motriz, lo que no ha acontecido de la manera en que habría 

debido de acuerdo con el deseo es anulado repitiéndolo de un modo diverso de aquel que 

aconteció (Freud, 1926/2006, pág. 115).Para Freud los viejos deseos reprimidos permanecen 

en el inconsciente, lo que equivaldría a una nueva posibilidad que puede manifestarse el 

deseo como una posición de accionar.   

Freud estaba totalmente en contra que los psicoanalistas cedieran a los reclamos de la 

transferencia para cumplir los deseos del paciente por más tiernos que sean porque esto 

aseguraba una vivencia de repetición que no transforma la situación inicial por el que acude 

al psicoanálisis ni su satisfacción sirve como propósito analítico, nadie puede sanar si el 

psicoanalista permite saciar su satisfacción con él (si el sexo fuera la solución no habría 

malestar con el discurso capitalista) (Freud, 1926/2006, págs. 212-213). La única salida 

posible de la transferencia es que el analista sea el soporte como objeto para que el sujeto 

encause su deseo. 

De igual manera, Freud evidenció que la renuncia pulsional no es la solución al 

malestar debido a que el deseo persiste y no puede esconderse, pese a su renuncia el 

sentimiento de culpa se mantiene (Freud, 1930/2006, pág. 123). El psicoanálisis en este 

sentido no sería un juego de adaptación en el que se trata de revivir la relación maternal y de 

ganar poder sobre lo inconsciente renunciando a satisfacciones sustitutivas, sino una apuesta 

por el deseo en la vida del paciente.  

El deseo inconcluso… 

Para nadie era un secreto que Freud era un estudioso de las lenguas desde su 

formación escolar, ahí fue donde estudió los mitos griegos y profundizó su interés en conocer 

lo humano a través de la literatura. Su conocimiento sobre las lenguas le permitió construir 

su mito sobre el origen del psiquismo y reconocer la existencia de lo inconsciente en la vida 

cotidiana del sujeto, que es lo que permite construir el aparato técnico del psicoanálisis.  

En la época de Freud, la ciencia no era ampliamente difundida y se tenía la idea que 

los lectores tenían una noción sobre lo que estaban leyendo, cómo el psicoanálisis estaba 

naciendo, Freud intentaba de ser lo más objetivo posible; sin embargo, no definía algunos 

conceptos debido a que la lengua alemana le facilitaba explicar, aunque no fue así por los 



100 

 

inconvenientes en la traducción como lo que sucedió con pulsión e instinto. En ese sentido, 

la palabra deseo no ha sido abordada en su complejidad sino como una intensión que origina 

una formación del inconsciente, no como un acto.  

De acuerdo con el diccionario etimológico de alemán de Wolfang Pfeifer (1993) 

deseo es la capacidad de crear algo extraordinario que este atado a estar satisfecho. También 

agrega que es una búsqueda de satisfacer los deseos de alguien que se lleva de manera secreta 

con la base del amor. Añadiendo a lo anterior José Ferrater Mora (1979) plantea que Platón 

y Aristóteles diferencian el deseo de la apetencia cuando se acerca a lo sexual y de ahí se 

origina lo libidinal, siguiendo con lo anterior, Santo Tomás plantea que el deseo aspira a un 

bien que no se posee y su cualidad de bondad o maldad dependen del objeto, es decir el desear 

es amoral. Para Hegel la condición de deseo y de trabajo aparece cuando se transforma la 

conciencia y se tiene la conciencia de sí.  

Si realizamos un análisis del origen de la palabra de deseo en español, deseo viene 

del verbo desiderare echar de menos, la condición de desear es que haga falta algo, es dejar 

de contemplar algo que ya no está (Diccionario Etimológico de Español, 2021). Con lo 

anterior, se podría pensar que Freud diferenció al deseo de la necesidad con la idea de objeto 

que desarrolló en su obra, el objeto es algo que falta y el deseo un acto que busca satisfacer 

una ausencia, además está conectada con la libido porque busca satisfacer a otro. 

 Sin tener los conocimientos filosóficos previos acerca deseo, la necesidad y deseo se 

pueden confundir por su uso común y reducirse a lo biológico. El deseo es el centro del 

cuerpo teórico del psicoanálisis, dado que le permitió a Freud romper con la idea de 

intencionalidad de Brentano que refiere a la plena conciencia del objeto de su deseo y 

considera que el objeto primigenio no existe, pero es el motor psíquico del aparato psíquico.  

El deseo a lo largo del desarrollo de la obra de Freud es un concepto transversal del 

que se busca revelar sus efectos en la vida cotidiana del sujeto para así disminuir el dolor con 

el que se enfrenta. No es un concepto ampliamente desarrollado por la escuela de psicología 

de yo, la escuela kleiniana o escuela objetual dado que estas escuelas pensaban de modo 

distinto los efectos del psicoanálisis, cómo la elaboración de vivencias dolorosas a través de 



101 

 

la relación con el analista y asumir una identificación con el analista, en ese sentido, el deseo 

se reduce a la mera satisfacción con un objeto. 

Lo contradictorio del asunto es que para Freud el deseo no era una satisfacción con 

objetos, sino el motor del aparato psíquico que no está atado a una necesidad, una búsqueda 

del objeto perdido de la que constituye la subjetividad y el sujeto entrará en conflicto a lo 

largo de su vida. De ahí se desprende la compulsión a la repetición, síntoma, las huellas 

mnémicas, los lapsus, que vienen a plantear un conflicto entre la intencionalidad 

inconsciente, el dominio de la razón, las restricciones culturales y los nuevos modos de vida 

que priorizan la acumulación. 

Para Freud el deseo también abarca al analista porque él debe descubrir en su propio 

análisis su deseo por el que quiere ser analista, más allá de un trabajo que le permitirá vivir 

cómodamente. Además, de elaborar sus propios malestares para que estos no intervengan en 

su trabajo como analista y pueda contribuir a la reducción de los síntomas. La experiencia 

psicoanalítica no busca formar psicoanalistas, sino que los cuestionen su posición frente a su 

deseo y que esto le sirva para pacificar su vida.  

Lo revolucionario de Freud fue lograr construir una disciplina que aboga por el 

discurso del sujeto, que evidencia la singularidad de los humanos y que sus anhelos son 

cuestiones netamente personales que buscan una solución personal, a la vez ese deseo 

también va dirigido a otro. El psicoanálisis refleja las contradicciones que hay entre el ser 

humano, sus congéneres, la sociedad, debido a que siempre será un juego entre lo interno y 

lo exterior. Durante este siglo XXI el psicoanálisis tendrá que soportar diferentes ataques 

contra su práctica relacionadas con el momento actual, cada vez el discurso capitalista 

presiona al sujeto para ver hacia el exterior y no lo interno, por eso posicionarse frente al 

deseo siempre será revolucionario.  

Lacan rescató el deseo en la práctica psicoanalítica, introdujo la filosofía al 

psicoanálisis, construyó un desarrollo técnico y teórico que implicó una ruptura institucional 

con las instituciones oficiales de psicoanálisis que años más tarde efectos a nivel mundial. 

Freud evitó confrontar temas políticos directamente porque en Europa se cree que el ejercicio 

de la política se reduce a los partidos políticos, no obstante, la práctica del deseo tiene efectos 



102 

 

en el lazo social, de lo anterior pueden surgir cuestiones cómo lo perverso del deseo, la 

subversión del deseo y el debate político entre goce y deseo.  

El descubrimiento de Freud del inconsciente subvirtió la manera de pensar la 

subjetividad, el síntoma, el malestar y su manera de tratarlos. Lo revolucionario del 

psicoanálisis es que logra poner en sintonía al sujeto de su propio deseo, lo que suceda 

después es responsabilidad del propio sujeto. En este punto surgen cuestionamientos sobre 

lo político, lo subjetivo y lo perverso del deseo que son efectos del psicoanálisis.  

Las revoluciones son procesos históricos que tienen efectos en el lazo social, la 

concepción del mundo, los mandatos culturales. El psicoanálisis al dar la palabra rescata al 

sujeto del silencio en el que se encuentra, sin embargo, su metodología no es una herramienta 

para constituir una revolución histórica sino subjetiva. Lo anterior alentó a Freud a desarrollar 

el psicoanálisis, alejándolo de los falsos consensos imperantes del momento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 

 

CAPITULO IV ANÁLISIS DE LO RECOLECTADO 

El psicoanálisis es una práctica del saber que está en constante contacto con el dolor 

del sujeto que acude a él en busca de una solución del malestar que lo aqueja. A diferencias 

de las otras disciplinas psicoterapéuticas, cada persona que está interesada en convertirse 

psicoanalista debe pasar por su propio análisis en el que pueda observar, analizar, elaborar y 

resolver aspectos que le permitan abordar su deseo de ser analista y construir un espacio de 

escucha con sus pacientes. Debido a las leyes del ejercicio profesional en salud en el mundo 

se recomienda que el psicoanalista tenga una profesión relacionada con la salud como 

médico, psicólogo o trabajador social, pero esto no es necesario para el ejercicio formal del 

psicoanálisis, salvo tener conocimientos en psicopatología y salud, desde que haya el deseo 

de ser analista. 

Lo anterior ha generado debates internos en las diversas escuelas psicoanalíticas del 

mundo en diferentes momentos de la historia del psicoanálisis, por ejemplo; psicoanalistas 

destacadas con Melanie Klein, Anna Freud, Theodor Reik no tenían formación en medicina 

y la psicología apenas se estaba desarrollando como disciplina en las universidades. En ese 

momento Sigmund Freud abogó para que el psicoanálisis no fuera absorbido por la medicina 

en las universidades porque el ejercicio profesional de psicoanálisis implica una ruptura con 

el discurso universitario y el capitalismo cognitivo promovido en la Universidad. 

En los tiempos actuales la formación en psicoanálisis fue absorbida por las diferentes 

instituciones psicoanalíticas de la Asociación Psicoanalítica Internacional y luego por las 

diferentes escuelas lacanianas en el que se aboga que el requisito profesional para ejercer el 

psicoanálisis era de áreas de la salud también para tener menos inconvenientes legales en los 

diferentes países donde se constituía una asociación psicoanalítica. En la actualidad los 

diferentes psicoanalistas tienen como profesión base una ciencia de la salud y si tienen otro 

interés se forman en eso, por eso es común encontrar psicoanalistas filósofos, sociólogos, 

matemáticos, el momento histórico está permitido estudiar distintas disciplinas, así que el 

debate no se trata en términos del dispositivo analítico sino de leyes del ejercicio profesional 

en salud.  

Esta investigación surge en el ámbito universitario que es donde en el último tiempo 

se ha relegado al psicoanálisis porque tiene diferencias en la concepción de lo humano, el 



104 

 

malestar y lo social lo que dificulta el desarrollo del psicoanálisis en la Universidad, 

justamente porque no promete una cura, a diferencia de los otros campos del saber. Es una 

investigación que discute aspectos técnicos del ejercicio del psicoanálisis en la actualidad 

para introducir a las personas que están interesadas en el psicoanálisis, apela a la entrevista 

de expertos psicoanalistas para discutir aspectos generales de la práctica psicoanalítica, no 

hay un interés en la generalización de aspectos universales de la práctica sino de reconocer, 

describir y recopilar información no numérica para construir una explicación de la 

experiencia analítica desde la visión de analizado y el analista. 

Como se planteó anteriormente para el ejercicio profesional del psicoanálisis se 

necesita el análisis previo, esto facilitó el desarrollo de la investigación debido a que las 

mismas personas entrevistadas pueden hablar de su experiencia en el psicoanálisis y su 

trabajo como psicoanalista. Con el desarrollo de la investigación se evidenciaron tres 

categorías de análisis por las que está atravesado el ejercicio profesional del psicoanálisis: 

las experiencias del analizado, el oficio del psicoanalista y el momento histórico en el que se 

encuentran el psicoanalista y el psicoanalizado. El amor es el concepto más importante en la 

experiencia porque es el sentimiento que constituye el malestar, ayuda a elaborar y 

transforma al sujeto en la resolución de sus conflictos y la constitución de su deseo.    

Las categorías de análisis surgieron a partir de la información recolectada en cada 

entrevista, comparando constantemente la información, analizando sus semejanzas y 

diferencias retóricas y teóricas. El conocimiento propuesto en el siguiente análisis surgió a 

partir de las entrevistas realizadas y el investigador la organiza a partir de su conocimiento 

teórico y experiencia práctica, prácticamente el investigador fue un testigo que organiza el 

saber de los expertos en la práctica clínica. El objetivo es llevar una explicación a cada suceso 

en la clínica y evidenciar cómo es el trabajo de las personas dedicadas al psicoanálisis y el 

de las personas que acuden a él.   

La construcción del análisis permite introducir al lector en las implicaciones del 

trabajo analítico, además de elaborar una propuesta teórica para la enseñanza de la técnica 

psicoanalítica y la labor del psicoanálisis, además de escuchar otras experiencias que le 

permitan cuestionar su práctica clínica.  



105 

 

En total se realizaron 17 entrevistas durante los años 2023 y 2024 de manera 

presencial y virtual, para lograr esto se realizó invitaciones a 200 psicoanalistas en los 

continentes de Europa y América Latina. Las entrevistas se pueden encontrar en los anexos 

en sus idiomas originales, las entrevistas fueron realizadas en español, inglés y portugués. 

Fueron 7 hombres de Países Bajos, Alemania, España, Colombia y Argentina y 10 mujeres 

de Argentina, Brasil, Colombia y Uruguay. Las personas entrevistadas son activas en sus 

respectivas sociedades, debido a la dificultad de contactar a psicoanalistas que no pertenecen 

a ninguna asociación, solamente se trabajó con personas agremiadas.  

Las experiencias del analizado en psicoanálisis 

El sujeto acude al psicoanálisis porque hay algo que le aqueja un malestar que se 

transforma en síntoma, en muchos casos el paciente no sabe que el profesional es 

psicoanalista y desconoce los fundamentos de la experiencia analítica, en otros casos tiene 

idea de lo que es el psicoanálisis y quiere vivir la experiencia psicoanalítica.  

En este caso se dan dos experiencias que el analizado vive, la primera refiere a su 

síntoma que le impide disfrutar su vida que da cuenta de un malestar por el que está viviendo, 

es decir, necesario el sufrimiento para estar en psicoanálisis. La siguiente experiencia que se 

da es el encuentro con el psicoanálisis, la primera entrevista con el profesional, las primeras 

sesiones y el inicio del proceso. El psicoanálisis rompe con la idea del capitalismo cognitivo 

en la medida que no existe una profesión que se enseña en la universidad de psicoanalista 

debido a que el encuentro con el psicoanálisis se da en el consultorio y ahí se produce el 

deseo de ser psicoanalista.  

A continuación, se inicia el análisis de las entrevistas realizadas de los diferentes 

tópicos que influyen la experiencia analítica. 

El síntoma y malestar contemporáneo  

Cada sujeto experimenta en su vida un dolor que va más allá de las palabras que a 

pesar sus esfuerzos subjetivos ha sido incapaz de darle una explicación. El síntoma es lo más 

verdadero que tiene el sujeto y su reconocimiento es fundamental para iniciar cualquier 

proceso de análisis. Los síntomas están relacionados con la historia de vida del sujeto en el 



106 

 

que interviene la familia, la sociedad, los discursos, es imposible escaparse del dolor porque 

esa es la condición fundante del sujeto.  

El síntoma una lucha del sujeto consigo mismo para que se mire dentro y construya 

respuestas subjetivas. El psicoanálisis cuestiona las salidas ideológicas en las que se propone 

una guía didáctica para enfrentar su malestar debido a la responsabilidad que tiene el sujeto 

con su actuar. El síntoma constituye un dolor que hace parte de la estructura psíquica del 

sujeto y va más allá del amor.  

Los malestares actuales son totalmente diferentes a las neurosis que atendió Freud en 

su consultorio o los fenómenos psicóticos con los que Lacan fundamentó su teoría analítica. 

El contexto histórico actual es el que impone los ritmos de vida y con esto las nuevas formas 

del malestar, los cambios de vida, las deudas históricas, las constantes faltas y la 

imposibilidad de crear soportes ha llevado a que los jóvenes sean más propensos al 

sufrimiento. Los adultos jóvenes tienen menos posibilidades de encontrar soportes que le 

posibiliten su desarrollo al interior de la sociedad, la constante explotación laboral, la falta 

de recursos económicos quiebra notablemente el deseo de vivir y la forma como piensan. 

El avance de las tecnologías de las comunicaciones son factores que contribuyen a la 

desconexión del sujeto con su medio social, de acuerdo con Participante 4 "la relación del 

sujeto con objetos de goce muchas veces objeto de negocio autista no tienes que hablar con 

nadie hablas con una pantalla" lo que enfrasca al sujeto en una soledad donde no interactúa 

con nadie, algo opuesto al amor que implica el reconocimiento del otro. Siguiendo con lo 

anterior Participante 10 menciona que esto genera un gran dolor en la vida del sujeto porque 

en muchas ocasiones estos nuevos adultos siendo padres se encuentran atrapados en las 

pantallas y no miran a sus hijos lo que les puede ocasionar culpa y sufrimiento por la atracción 

a las pantallas.  

El amor es cada vez más esquivo y requiere de un impulso, las sociedades de manera 

correlacionada con el desarrollo de las tecnologías de comunicación. En este sentido el amor 

se construye de manera más impersonal y se expresa de manera distinta, lo que evidentemente 

genera dolor por su imposibilidad de concretarse que tiene efectos en la manera de pensar. 

La soledad en la que se encuentra el sujeto es evidente porque el sujeto se relaciona más con 



107 

 

objetos que con sujetos, el amor requiere de compromiso, palabras y actos que no se dan en 

espacios virtuales. 

"Yo creo que los malestares casi siempre tienen que ver con el amor no es decir que 

la gente aguanta y aguanta hasta que hay algo del orden del amor que se le rompe y entonces 

ya vienen, no hay muchas satisfacciones que tenemos ahí narcisistas de consumo del trabajo 

de ponernos galones, pero cuando el punto del amor falla yo creo que casi todos los seres 

humanos notamos ahí un trastoque nuestra época el amor es lo que funda un poco los lazos…  

Lazos entre sujetos el amor tiene su dimensión engañosa porque todo el mundo puede 

necesitar amor y no querer ver lo que no le gusta y tal igual pero no me meto en eso en 

nuestra época el amor. No es algo que el discurso capitalista sostenga, el discurso en el que 

nos movemos nosotros en nuestra época el discurso capitalista" (Participante 4) 

En este fragmento, Participante 4 plantea que los malestares están profundamente 

relacionados con el amor. Los sujetos pueden soportar diversas insatisfacciones en aspectos 

como el consumo y el trabajo. Sin embargo, cuando hay una ruptura en el amor, se produce 

un malestar significativo. El amor es visto como el fundamento del lazo social, su falla genera 

un malestar que evidencia el síntoma de cada sujeto. En la actualidad, el discurso capitalista 

no promueve el amor, sino más bien las relaciones entre sujetos se dan desde el utilitarismo 

y el consumo. El amor, en su sentido genuino, no se sostiene en esta lógica capitalista, que 

prioriza las relaciones basadas en el intercambio y el consumo de objetos. 

El amor no hace parte de los discursos imperantes, está excluido de la vida del sujeto. 

La sociedad está dominada por la promesa del capitalismo de una vida mejor, esto plantea 

valores individuales como el consumo, éxito y competitividad sean imperativos en la vida de 

las personas. La marginalización del amor se refleja en las demandas de atención en salud 

mental donde el tema del suicidio prevalece.  

"Sí, creo que sí. Creo que sí, en general. Pero es difícil. ¿Es difícil desarrollar eso, 

sabes? Porque no es que amor no haya. Pero es cierto que habría que ver el asunto etario 

entre los niños, los adolescentes y los adultos. Habrá enormes diferencias para contestar 

eso. Yo sí creo que los jóvenes tienen cada vez menos expectativas en relación con su futuro, 

presente y posterior, mucho menos. Creo que muchos padres están absolutamente 



108 

 

sobrepasados con las con las angustias de sus hijos y no saben qué hacer ni cómo ayudar. 

Entonces, yo sí creo que es un momento muy difícil en la cultura y que es un momento en la 

que no hay piso, en el que no, no, no, no hay piso, no hay piso, que es difícil, que lo que hay 

que conseguirse es un piso, un piso donde pararse y desde donde poder pensar, con una 

mínima seguridad en el presente y en el futuro inmediato. Y yo creo que eso es lo que está 

quebrado" (Participante 6) 

En esta parte Participante 6 destaca las dificultades actuales en el desarrollo del amor 

y las expectativas de las nuevas generaciones. Aunque el amor sigue existiendo, su desarrollo 

es complejo y varía significativamente entre las diferentes generaciones. Los jóvenes, en 

particular, tienen menos expectativas y enfrentan una incertidumbre creciente sobre su futuro. 

Los padres, por su parte, se sienten abrumados por las angustias de sus hijos y carecen de 

herramientas para ayudarlos adecuadamente. Este contexto cultural difícil genera un 

sentimiento de falta de estabilidad y seguridad, lo que afecta la capacidad de las personas 

para pensar y construir su propia vida.  

Para Participante 9 el síntoma producido por amar es el resultado del conflicto 

psíquico que habita cada sujeto, que refleja de una manera la forma como piensa el sujeto.  

Lo que evidencia es que el síntoma es el reflejo de un conflicto interno construido por la 

historia de vida del sujeto y las imposiciones culturales. El psicoanálisis no analiza problemas 

específicos del sujeto, sino intenta de cuestionar la estructura que construye ese problema 

para que el mismo sujeto con lo que tenga a su disposición pueda elaborar.  

Las nuevas generaciones están marcadas por el desarrollo de las tecnologías de la 

información y comunicación, aunque los afectos pueden seguir siendo fuertes como lo fueron 

en el pasado, el individualismo promueve el narcisismo y la omnipotencia que reprime un 

contacto genuino con el otro. Siguiendo con lo anterior Participante 10 plantea “muchas veces 

las actuaciones y las conductas de riesgo en mi experiencia están muy vinculadas a eso, a 

una omnipotencia que no se quiere abandonar. Más que una búsqueda de la muerte es no 

asumir. Asumir lo difícil que es aceptar la finitud, la precariedad, la incertidumbre en un 

contexto, en una organización social familiar más arraigada. Sin tanta presencia de esas 

figuras mediáticas heroicas y superpoderosas” esto muestra un poco como el discurso actual 

tiene efectos en la subjetividad porque el sujeto no quiere perder nada, aunque se encuentre 



109 

 

castrado quiere negar esa pérdida, lo más doloroso es la renuncia a los ideales y las promesas 

culturales y luchar por la transformación de la realidad interna y externa.  

El amor es una de las características que nos diferencia de las otras especies que 

habitan el planeta, su expresión fortalece al sujeto porque lo constituye y lo ata al deseo. El 

inconveniente del amor es que no solamente se trata de amar, sino de ser amado, aunque no 

se sepa cómo hacerlo. Siguiendo con lo mencionado, el sujeto envuelto en el mundo de las 

comunicaciones y las pantallas le cuesta amar porque no quiere perder su propio amor para 

dárselo a alguien, en este sentido Participante 2 sostiene “los síntomas me parece que están 

más relacionados con la cuestión del amor frustrado o no correspondido con el amor. Pero 

lo que pasa es que cuando se piensa en lo que es amor o cuando una persona siente que está 

amando o que tiene que buscar algo y ve que eso no viene, bueno, muchas veces se frustra”. 

En este sentido al sujeto lo enferma no ser amado y que su amor no despierte en el otro amor, 

esto evidencia que hay un fallo en la estructura del sujeto.  

 “En el psicoanálisis clásico no se trata de amor, se trata de sexo y todo lo demás, 

pero en el psicoanálisis intersubjetivo se trata del anhelo de estar con alguien seguro y con 

quien tienes una relación recíproca, y para mí eso es amor, así que es amor y el sexo puede 

ser parte de ello. Así que, si me preguntas, si voy a responder a tu pregunta sobre el amor, 

veo que parece ser una dificultad hoy en día, que nos hemos vuelto más individualistas, que 

tenemos un amor que es demasiado romántico y que no es realista, lo que hace que mucha 

gente experimente dificultades en las relaciones. Pero no sé si es más que antes.” 

(Participante 1) 

Lo anterior cuestiona la práctica “clásica” del psicoanálisis en la que se prioriza la 

falla sexual sobre lo amoroso, lo difícil del asunto es que Freud como lo vimos anteriormente 

plantea que el amor es un efecto de la fuerza libidinal del sujeto. También el discurso actual 

divide lo que es el amor y el sexo como dos cualidades antagónicas del sujeto, se evidencia 

que parte del malestar del sujeto está relacionado con el otro en el que pueda expresarse a sí 

mismo y construir confianza. Al final de la entrevista Participante 1 me dice que Freud no 

era un analista clásico.  



110 

 

El malestar está atado al amor, su resultado evidencia el conflicto en el que se 

encuentra el sujeto. El amor existe en cada sujeto, lo que desconoce es su forma de expresarlo 

a través de su subjetividad, no sabe trabajarlo debido al impasse cultural. Aunque el malestar 

se concentre en el amor, la experiencia analítica excede el amor, debido a que el síntoma es 

el resultado de un conflicto que viene de una historia de vida, de acuerdo con Participante 15 

“los temas del amor tienen solución”, en el sujeto hay cuestiones más íntimas que lo afectan.  

Los diagnósticos más comunes en la actualidad se encuentra la depresión, la ansiedad 

y los ataques de pánico que son un reflejo de lo que el sujeto vive cuando es incapaz de 

sortear las dificultades por las que las atraviesa, además despierta en él imágenes, sensaciones 

de un pasado que han permanecido ocultas en su vida, ahora atormentan. La sintomatología 

se manifiesta de manera homogénea en los diferentes diagnósticos, pero son el resultado de 

la vida, es su única opción para ser escuchado, es un grito silencioso y este tiene efectos en 

el lazo social.  

El síntoma no es la sintomatología que se describen en los manuales sino el resultado 

de un conflicto interno, el psicoanálisis es un espacio para construir intimidad, mirar hacia 

adentro, escuchar lo que se habla para permitir que lo inconsciente surja como parte intrínseca 

del sujeto. El síntoma es lo imposible de soportar, por eso los discursos tratan de callarlo para 

alienar, a diferencia del psicoanálisis que busca escucharlo y a la vez que pueda pedir algo 

para cambiar en la vida.  

Lo insoportable es lo que mueve al sujeto a buscar ayuda y añorar una esperanza de 

cambio en sí mismo, el discurso actual ofrece múltiples salidas del malestar debido a que 

cada día es más evidente el malestar que desborda la subjetividad. Siguiendo con lo anterior, 

la búsqueda de ayuda en muchas ocasiones se da por recomendaciones de amigos o familiares 

que pasaron por una experiencia similar debido a los estragos evidentes que ha tenido el 

síntoma en la vida del sujeto. En otras ocasiones, el sujeto reconoce su malestar y decide 

buscar por sí mismo ayuda, la llegada al psicoanálisis está enmarcada por el dolor que 

desborda al sujeto.  

En ocasiones los términos malestar y síntoma refieren a un dolor que está viviendo el 

sujeto, sin embargo, su definición es diferente. El malestar tiene que ver con lo extrínseco 



111 

 

del sujeto, lo externo que afecta al sujeto, vivir en la cultura implica aceptar la existencia de 

un malestar debido a las prohibiciones teniendo efectos en la subjetividad. El síntoma refiere 

a lo intrínseco del sujeto, lo íntimo que está en contacto con la realidad, lo que está a luz de 

la conciencia y lo que permanece reprimido, el síntoma es lo personal del sujeto y lo que 

finalmente lo motiva a buscar respuesta de lo que sucede consigo mismo.  

El encuentro con el psicoanálisis 

“Mira siempre que uno se analiza hay algo que está mal con uno, hay algo que a uno 

le hace ruido algo, uno siente que no está funcionando. Algo no anda, yo no creo en el 

análisis como un hobby.  Yo creo que siempre que uno va a un análisis hay sufrimiento.” 

(Participante 12) 

La llegada al psicoanálisis está enmarcada por un dolor, no se trata de un ejercicio 

intelectual sino de confrontar el dolor y una profunda búsqueda para resolverlos, cambios de 

orientación para poder ver el síntoma de manera distinta, transformar las satisfacciones 

sustitutivas. El psicoanálisis no brinda instrucciones del buen vivir en la sociedad, ni resuelve 

problemas cotidianos, busca que el sujeto resuelva con su propia subjetividad.  

Antes de acudir al consultorio del psicoanalista se debe concertar una cita ya sea por 

llamada o en mensajes por internet, en el pasado lo usual era una llamada. Para Participante 

6 el primer encuentro se da con llamada “un proceso analítico empieza con una llamada 

telefónica. Necesariamente alguien que te dice supe de usted por mi amigo o por fulano, y 

estoy interesada en hacer un análisis. Entonces ahí se concreta una primera entrevista” 

Siguiendo con lo anterior Participante 2 plantea “En mi opinión el primer contacto con el 

psicoanálisis comienza antes de que el paciente y yo nos conozcamos. El proceso comienza 

cuando el paciente me llama, y hablamos por teléfono, concertamos una cita. Pasan unos 

días, hasta que el paciente viene y empezamos a hablar, cuando nos reunimos, entra algo de 

realidad.”. En este primer contacto con el psicoanalista el interesado construye un imaginario 

de cómo es el analista que esta permeado por lo que ha edificado en su vida, los sentidos le 

ayudan a crear una idea del profesional que va a recibirlo. 

En otras situaciones la persona no sabe que el profesional que va a recibirlo es 

psicoanalista, por lo que no sabe cómo se constituye el dispositivo analítico, esto le puede 



112 

 

generar algún tipo de tensión cuando asista a la primera entrevista, pero es deber del 

psicoanalista proveer un espacio de seguridad. Por otro lado, hay personas que tienen 

conocimientos sobre teoría psicoanalítica en la gran mayoría de casos permeada por el 

ambiente universitario y escoger psicoanalista se vuelve una tarea ardua porque el sujeto 

tiene una idea de buscar una conexión y un espacio donde sentirse tranquilo, en ese sentido 

la escogencia del psicoanalista es un trabajo interno y no es tomada al azar. 

América Latina ha tenido una historia llena de conflictos y violencia política que 

caracterizó el siglo XX, en Argentina se vivieron dictaduras que despojaron de humanidad a 

muchos de sus ciudadanos. Tres psicoanalistas, Participante 12, Participante 17 y Participante 

6 vivieron el inicio en la Argentina ese proceso en el que prohibieron el psicoanálisis por 

considerarlas subversivas. Ellas tres se encontraron con el psicoanálisis en esa época como 

un lugar donde podían hablar y encontrarse con aspectos de sí, en ese momento era muy 

difícil mirar hacia adentro porque la tensión se encontraba afuera en la realidad política del 

país y eran pocas las acciones legales que se podían realizar en ese entonces, se asumía una 

lucha en la clandestinidad.  El psicoanalista Participante 16 cuenta que su primera analista 

tuvo que irse exiliada de Argentina por la constante persecución, a lo anterior añade 

Participante 15, la formación y los estudios en psicoanálisis tenían que ir acompañados con 

la medicina o psicología dinámica para que no fuera percibido como subversivo. En algunas 

sociedades el encuentro con el psicoanálisis no es fácil por la realidad social y económica del 

país. En la actualidad el encuentro con el psicoanálisis es más fácil, pero encuentra el 

limitante del dinero por las constantes crisis económicas por las que atraviesa el mundo. La 

censura que vive el psicoanálisis viene del discurso farmacológico. 

El psicoanálisis no está contraindicado para nadie, desde sus inicios Freud estuvo 

inmerso en el estudio de la sexualidad infantil, la constitución del psiquismo y supervisó el 

caso de Juanito. Aunque el encuentro de los niños con el psicoanálisis es distinto al de un 

adolescente o adulto por su dependencia a sus padres, son ellos los que traen una demanda y 

pagan el tratamiento. 

“Los análisis que implican a niños, también es interesante pensar en el lado de los 

padres. ¿Por qué los padres acuden al analista con una demanda? A veces en Brasil hay 

situaciones en las que las escuelas o las situaciones necesitan un informe legal, ¿no? En fin, 



113 

 

piden que el niño se someta a una evaluación o a un análisis, o a una terapia, y hay una 

demanda para que el analista responda a eso, pero no hay que olvidar que el paciente del 

caso, por ejemplo, es el niño, ¿no?” (Participante 3) 

En este sentido es importante conocer la demanda de los padres frente a un 

tratamiento psicoanalítico, no obstante, el tratamiento no debe girar hacia los sueños y 

expectativas que tienen los padres con sus hijos. Lo ideal en este tipo de situaciones es 

reconocer la subjetividad del niño y su propio deseo para que él pueda estar tranquilo. 

Participante 17 narra su experiencia en psicoanálisis con niños “En un análisis de niños es 

tan bonito, una vez un, le digo a un niño, sabes por qué estás aquí, abrió la boca y me dijo 

sí, porque me duele ahí.”. Los niños son capaces de construir su propia demanda en el 

psicoanálisis y de transmitir su sentir no solamente con palabras, pero su encuentro está 

determinado por una demanda externa a ellos, por eso en muchos casos el análisis se acaba 

cuando hay cambios y los padres consideran que sus expectativas fueron cumplidas.  

El encuentro con el psicoanálisis inicia con una entrevista en las que el sujeto habla 

sobre sus motivaciones que lo llevan allá. Cómo se citó anteriormente, no es un hobby, el 

sufrimiento está presente de alguna manera. Esto cuestiona la idea del paso obligado por el 

psicoanálisis para ser psicoanalista, sino se espera que se instale una demanda que el proceso 

de análisis ayude a resolver, no el de cumplir los requisitos para ejercer una profesión.  

“Sabía que, si yo quería trabajar en la clínica, tenía que hacer un proceso de 

exploración personal.  Aunque esa era mi motivación consciente y manifiesta, sospecho que 

yo también estaría con sufrimientos y conflictos que me estaban complicando. La excusa que 

me ponía a mí misma era que necesitaba transitar por eso, para poder trabajar. Te puedo 

contar la sorpresa que tuve en ese proceso cuando empecé a descubrirme en aspectos 

desconocidos. Eso sí te puedo contar, porque fueron como experiencias muy impactantes 

que me han marcado mucho. De ir a la sesión con un discurso muy armado de que me pasa 

esto, esto, esto y en sesión descubrir.” (Participante 10) 

Más allá de la idea de querer ser psicoanalista o psicoterapeuta la demanda de análisis 

es un deseo interno por resolver y transformar el síntoma, no es solamente un ejercicio de 

exploración personal. Esto abre un debate en la formación profesional en psicología clínica 



114 

 

y psicoterapia sobre la necesidad de vivir un proceso psicoterapéutico o analítico para ejercer 

la profesión. Las leyes en el mundo ni el mundo académico obliga a un profesional pasar por 

un proceso para ejercer la profesión de salud, tampoco se puede obligar a alguien iniciar un 

proceso si no tiene el deseo. No obstante, el proceso de análisis abre nuevas posibilidades 

para la comprensión de los casos, Participante 8 narra su experiencia de supervisión “Uno se 

da cuenta que en muchos casos que uno atiende, usted no lo está entendiendo porque es 

problema suyo. Ya. Así de sencillo. Si alguna vez sufrí, un par de veces y Tufik me dijo ¿Sabes 

una cosa? Entonces yo le solicitaba unas explicaciones y me orientaba. Esto es problema 

suyo. Más bien háblelo con su analista”. Al abordar aspectos suyos que no comprende le 

permite trabajar desde una perspectiva diferente los casos y no tomarlos como una situación 

personal que no contribuyan a la mejoría del paciente.  

En la entrevista se indaga sobre demanda inicial de análisis, en la construcción del 

proceso se evidencia la demanda que sostiene el deseo de análisis, no se trata de recibir una 

guía por un sujeto del supuesto saber y un diagnóstico, sino que la persona hable de lo 

realmente importante para ella. El primer encuentro con el psicoanálisis está lleno de 

esperanzas y anhelos de transformación, de aprender sobre sí mismo y de hablar sobre lo que 

la persona es y no con etiquetas diagnósticas.  

“¿Cuál fue la demanda? Conocerme mejor a mí misma. Pues a la demanda. Yo no 

era una persona que estaba en crisis de angustias tremendas. No, no, no, no lo era. Este, 

porque cuando tú decís cuál es la demanda. Bueno, me estás diciendo, es la demanda de 

análisis, pero ese término lacaniano. Sí, pero la demanda se fue construyendo y la fui viendo 

en el curso, cuando yo me iba conociendo y me enfrentaba a distintas dificultades, yo tenía 

distintas necesidades, digamos. A ver, creo que la cosa venía más por angustia frente a 

enfermedades y muertes y pérdidas.” (Participante 11) 

El dolor es una experiencia inherente a la vida de los seres humanos, afecta el modo 

de pensar, el sentir y la forma de relacionarse con los otros. Para el sujeto es más fácil explicar 

que le sucede en el cuerpo por las sensaciones corporales que siente, sin embargo, hablar de 

sus asuntos internos es difícil por la misma incapacidad que tiene para expresarlos o 

afrontarlos como parte de su vida. Por esa razón es difícil rastrear lo que sucede en el 



115 

 

psiquismo y es necesario un proceso continuo para que pueda hablar, a diferencia de las 

demás disciplinas de la salud.  

Las motivaciones de ir psicoanálisis 

En el desarrollo de la investigación se indagó sobre este primer encuentro con el 

psicoanálisis, una de las razones principales era que querían ser psicoanalistas pero esta 

demanda se fue transformando en la medida que avanzaba el proceso, se dieron cuenta que 

no estaban bien del todo, que no se habían cuestionado acerca de lo que habían vivido hasta 

ese momento y era un momento de expresarlo con palabras.  

Otra motivación que narraron los entrevistados es que querían resolver aspectos de su 

vida que estaban teniendo eco en el presente, como las relaciones familiares y sus deudas 

simbólicas que se edifican en la primera parte de la vida, la imposibilidad de manejar una 

ruptura amorosa y sus efectos en el cuerpo, asuntos sobre la identidad y raza (etnias), duelos 

por perdidas de familiares cercanos, problemas de la adolescencia que no fueron resueltos en 

su momento, represión militar y sus efectos, por ultima la propia incapacidad de mantener 

una relación amorosa.  

El tema del amor es transversal en la vida humana que va acompañada de experiencias 

satisfactorias y de dolor porque no se da como se tiene planeado. El dolor hace que la vida 

sea imposible de ser llevada con normalidad lo que exige un tratamiento, esto evidencia que 

los psicoanalistas pasaron por situaciones similares a las de la mayoría de sus pacientes. Ellos 

no están exentos del dolor y de vivir crisis emocionales, ni el psicoanálisis elimina el dolor 

de la vida por eso es tan paradójico hablar de salud mental, solamente pasaron por el 

psicoanálisis que les sirvió para construir una forma en la que puedan sortear sus propios 

conflictos. Aquí es la evidencia más clara sobre la inexistencia del sujeto del supuesto saber. 

A veces los pacientes consideran que solamente necesitan de una sesión para resolver 

su queja, pero no hay una demanda al psicoanálisis porque creen que con lo hablado en la 

sesión se resuelve su malestar, necesitan expresar una urgencia subjetiva o también se dan 

cuenta que están buscando algo muy diferente a lo que ofrece el psicoanálisis. No se les 

podría considerar como paciente a las personas que solamente asisten una vez porque no se 

iniciaría el proceso de análisis.  



116 

 

La pandemia vivida al COVID en el 2020 transformó la vida social de gran parte de 

la humanidad debido al impedimento de tener contacto cercano por la posibilidad de 

contagiarse con una enfermedad que podría llevarlos a la muerte. La virtualidad se constituyó 

como un espacio de encuentros para dialogar y sentir algo de contacto social, las 

universidades adoptaron educación virtual y desde luego las profesiones de la salud 

virtualizaron su atención.  El psicoanálisis no fue la excepción, su dispositivo de escucha 

facilitaba de alguna manera hablar sobre lo mal que lo estaba pasando durante el aislamiento 

social. En las entrevistas algunos psicoanalistas refieren que ellos ya llevaban algunos años 

atendiendo de manera virtual debido a que los fenómenos de migración a otros países hacía 

que las personas buscaran un profesional con el mismo idioma para facilitar la comunicación. 

A otros psicoanalistas les pareció novedoso la atención virtual y la implementaron en su 

práctica cotidiana. Ahora también el encuentro con el psicoanálisis puede darse de forma 

virtual, pero en este solamente están involucrados los sentidos de vista, escucha y gusto, los 

otros quedan fuera de ese encuentro. 

La vida está atravesada por diferentes ciclos, la infancia, adolescencia, adultez y 

vejez; cada momento de la vida está marcada por diferentes conflictos. No es lo mismo una 

demanda de un joven adulto que sufre por una ruptura, al de una adulta esta angustiada por 

el cuidado de sus hijos. Cada situación es distinta y cada encuentro con el psicoanálisis 

también lo es, por eso ese encuentro con el psicoanálisis es irrepetible. Por eso no es raro que 

alguien quiera volver a vivir la experiencia del psicoanálisis con otro analista, el conflicto 

hace parte de la vida y la palabra deshace el nudo que impide apropiarse de su propia libertad 

de elección.  

Las entrevistas preliminares son una parte esencial previas al inicio del proceso 

analítico, en el que se busca rastrear y conocer los elementos que llevan a la persona a 

psicoanálisis, el dispositivo inicia cuando el sujeto asume las reglas de juego y empieza la 

asociación libre, donde el sujeto se encuentra con lo que dice.  

La asociación libre 

"Cuando empiezas a hablar las cosas y ya al cabo del tiempo te acostumbras a hablar 

en la asociación libre pues esa sorpresa de uno mismo es lo más importante" (Participante 

4) 



117 

 

"A mí sorprendentemente, poder hablar libremente, por decir cualquier cosa y poder 

escuchar cualquier interpretación. Me encantaba, ¿no?, la experiencia de la regla 

fundamental es así" (Participante 16) 

El verdadero encuentro con el psicoanálisis se da cuando el sujeto empieza a hablar 

y se escucha, esto se da cuando interiorice la regla fundamental que es la asociación libre, no 

se trata hablar por hablar, como se entiende popularmente el blablablá. En ocasiones a las 

personas las asociaciones les pueden parecer triviales, estas dicen algo del íntimo del hablante 

y contribuyen a la construcción del proceso psicoanalítico.  

De acuerdo con lo anterior los pacientes buscan un espacio en el que puedan estar 

tranquilos y en confianza, intentando repetir sus lazos primarios y seguros que le permitieron 

su desarrollo, la tarea del psicoanalista es permitir que esa relación perdure y se transforme. 

La asociación libre permite que los analizados hablan de lo que se le ocurra y logre vencer lo 

que le avergüenza de sí mismo, es una forma de confrontar su propia libertad y asumirla. 

La asociación libre con niños dispone de otros elementos para construir un espacio 

íntimo, donde pueda jugar y sentirse tranquilo por las exigencias familiares y culturales que 

está viviendo. El juego es la base fundamental del encuentro del psicoanálisis con los niños 

y es su forma de realizar asociación libre, en la medida que vaya madurando podrá expresar 

sus malestares por medio de la palabra y la asociación se convierte en un juego de palabras.  

Las primeras interpretaciones constituyen una herramienta fundamental para 

consolidar el proceso analítico, son las que estimulan el dialogo del inconsciente y posibilitan 

a hablar de ciertos temas de los que no habla, explorar aspectos de su historia que no había 

podido confrontar y sentirse cómodo para seguir hablando, Todo lo anterior despierta y 

moviliza al inconsciente a hablar y a repetir sin darse cuenta de lo que sucede.  

Los analizados en las primeras sesiones vienen cargados de confusión y sufrimiento 

porque sus demandas tratan de acabarlas para seguir con su vida normalmente, es necesario 

que el analizado hable, se sienta seguro y se comprometa con su proceso, el arte del analista 

es el de permitir que se de ese proceso y conectarse con lo que habla el paciente.  



118 

 

Las primeras sesiones van enmarcadas a construir un espacio íntimo, de seguridad y 

de soporte que les permite estar cómodos y tranquilos para hablar, además necesita que 

alguien quiera acompañarlo y que esa relación sea sostenida para que hablar sea más sencillo 

y el analizado interiorice las reglas del proceso analítico, sin un otro constante es imposible 

que se construya un proceso.  

El miedo es algo inherente en las primeras sesiones porque implica el reconocimiento 

que algo no está bien en las actuaciones del analizado y descubrirlo despierta tensiones, 

cuestionamientos sobre la continuidad en el análisis. Este miedo se traduce en las resistencias 

a iniciar un proceso analítico, por eso la necesidad de construir un ambiente íntimo. 

Por lo anterior, hay algo que ha sido polémico a lo largo de la historia del psicoanálisis 

y es el pago, desde Freud planteaba la idea de pagar y sus honorarios eran altos que muy 

pocas personas podían acceder al psicoanálisis, lo mismo sucedió con el desarrollo de la IPA 

en el Reino Unido, los honorarios eran altos lo que impedía el acceso al psicoanálisis. Los 

precios altos de las sesiones implican un gran gasto económico para el sujeto. Cada 

psicoanalista es libre de poner la tarifa que desee y cada quién de pagarla, el costo de cada 

sesión puede facilitar o dificultar el desarrollo del proceso analítico porque si es muy alto y 

la persona no puede pagarlo no se puede construir un compromiso, no es una resistencia si 

realmente no tiene dinero para pagar. Cada paciente debe pagar para no irse en deuda con el 

analista.  

Primeras sesiones 

Las primeras sesiones son las que abren la posibilidad construir el proceso analítico, 

es una coproducción entre el analista y el analizado en el que el interioriza la asociación libre 

como la regla fundamental que guía el proceso. Se acuerda una periodicidad para que lo 

inconsciente este latente y hable de lo fundamental, de acuerdo con las posibilidades de cada 

quién. La IPA a lo largo de su historia ha realizado recomendaciones sobre esto, al principio 

se decía que 6 veces por semana, después de 4 a 6 y en el 2017 recomienda que entre 3 a 5 

veces por semana y la duración aproximadamente es de 45 minutos a una hora, las escuelas 

lacanianas son más flexibles con la periodicidad semanal y la duración de las sesiones son 

cortas. Finalmente, la decisión de la periodicidad de las sesiones es una decisión personal y 

el analista es el que acepta o no trabajar así.  



119 

 

Hablar de uno mismo no es fácil, las primeras sesiones van acompañadas del miedo 

porque el sujeto no sabe lo que va a decir, entonces hay razones por la que el sujeto puede 

retroceder frente a develar un saber, porque la esencia del neurótico es no saber, vivir en 

represión. Por más que se asista con una periodicidad semanal, si no hay una apertura al 

saber, no hay un inicio de análisis, debe haber un compromiso y un trabajo de análisis por 

parte del sujeto, no es solamente un trabajo pasivo de recepción de interpretaciones. 

El no inicio de un análisis 

En unas ocasiones un análisis no se inicia por el deseo del paciente que no tiene un 

interés en estar ahí, quizás busca soluciones y no le interesa construirlas, también el no inicio 

se debe a que la persona está buscando una escucha de emergencia y esperan una ayuda 

inmediata. Es posible que ellos están esperando unas indicaciones precisas que le ayuden a 

resolver algo por lo que está viviendo y el psicoanálisis no brinda respuestas, esto puede ser 

un motivo de frustración, rechazan la propuesta división subjetiva del psicoanálisis. Es 

importante decir que todas las situaciones son distintas y dialogar sobre las expectativas sobre 

lo posible, es necesario que las dos partes trabajen conjuntamente para iniciar el análisis. 

Es normal que muchas personas no se sientan seguras si el psicoanálisis es lo que 

están buscando, para eso es necesario las entrevistas preliminares, el encuadre. Sin una real 

motivación del paciente es improbable iniciar un análisis debido a que no ha construido una 

demanda inicial de trabajo, si solo lo hace para cumplir un requerimiento legal o familiar, es 

mejor que busque otro modelo que pueda adecuarse a una demanda de un tercero, debido a 

que el proceso psicoanalítico es íntimo.  

Es necesario que los dos estén dispuestos a trabajar, si no hay reciprocidad es 

improbable que inicie porque no hay un interés y si el analista no está dispuesto a escuchar 

porque lo que habla el paciente va en contra de sus principios como persona, es mejor remitir 

a otro profesional. En Colombia era común escuchar a psicoanalistas que decían que ellos no 

atendían a comunistas por sus principios éticos, también hay psicoanalistas que no toleran a 

los perversos por las sensaciones que le despiertan. 

El psicoanalista no alienta al proceso de análisis, se debe respetar el deseo del paciente 

de no iniciar el análisis, forzar los procesos ni sugestionarlos a que continúen porque no sería 



120 

 

un deseo propio sino construido por el analista. Esto refleja una postura ética hacia el deseo, 

la libertad y respeto hacia el paciente priorizando su decisión.  

Por otro lado, el no inicio del psicoanálisis también podría deberse a que no tendría 

un verdadero sufrimiento por el que busca el psicoanálisis, sino de conocerse, sin esa 

condición es improbable el trabajo analítico porque su subjetividad estaría adaptada a la 

demanda. Siguiendo con lo anterior, otro aspecto al no inicio de psicoanálisis es que la 

persona tenga problemas de salud física o con daños orgánicos severos que le impidan una 

regularidad a la asistencia al proceso, como lo es un diagnóstico de cáncer. Además, debido 

a la crisis física en el psiquismo se instala un proceso de regresión que desestructura 

totalmente al paciente, el trabajo del analista iría en contener defensas, en lugar de 

profundizar. 

Para Participante 16, hay un tipo de personalidad que imposibilita un trabajo de 

análisis y es el de los canallas, Lacan decía que había que alejar al psicoanálisis de los canallas 

porque ellos solamente creen en sí mismos y no tienen un límite para obrar, solo buscan su 

propia satisfacción, actúa con consciencia del mal y sin necesidad de sentirse legitimado más 

que en su propio goce, no tiene escrúpulos de ningún tipo. Ellos acuden al psicoanálisis 

cuando no les queda ninguna otra opción y el dispositivo no puede utilizarse para excusarse 

sobre el mal hecho y de justificar su poder, por eso el psicoanálisis no es para canallas.  

Compromiso con el tratamiento 

"Siempre hay dudas de seguir, porque siempre resistencias, siempre hay dudas. 

Siempre hay momentos que uno no tiene ganas de ir. Siempre hay momentos que uno dice 

para que estoy yendo, para qué me sirve. Yo creo que a medida que han pasado los años y 

uno confía más en el análisis. “(Participante 12) 

El amor requiere de compromisos que el sujeto tiene que cumplir para mantenerlo, 

no es solamente amar para ser amado, sino necesita de acciones. No se trata de hacer algo 

solamente una vez, sino es un trabajo que en la medida del tiempo lo transforma y transforma 

lo amado. El capitalismo actual cada vez más voraz anhela intensamente la inmediatez y 

luego todo cae en el olvido, por eso su falta de compromiso cuando el goce se desvanece. 



121 

 

El compromiso con el tratamiento se da cuando las personas asisten continuamente a 

su proceso, no es un compromiso con el analista sino consigo mismo, depende de su trabajo 

e implica un esfuerzo personal para avanzar en su proceso analítico. En la medida que se 

continúe el proceso se va despertando la transferencia que indica un desarrollo del proceso 

analítico, se despierta un cierto amor e interés por el saber construido en el proceso, quizás 

surja un amor al psicoanalista que es una repetición de algo ya vivido. 

La valentía a pesar de las dudas es crucial para el desarrollo del análisis, los analizados 

pueden cuestionar la utilidad del análisis en su vida, no obstante, a medida que avanza confían 

más en lo que está sucediendo y las dudas disminuye, aunque los procesos siempre implican 

dudas.  

El analizado no logra conectarse con el tratamiento si no tiene alguien quien lo 

escuche, quien lo contenga y permita hablar, además que no desmerite lo que está sintiendo. 

Lo otro que prima en el compromiso es el principio de realidad donde el analizado trabaja 

con su realidad y sus posibilidades, no con lo imposible, por eso la pasaría fatal si en ese 

compromiso se enamora de su analista y desea fervientemente que sea su pareja porque es 

algo imposible. Lo anterior no quiere decir que ningún psicoanalista haya tenido algún 

romance con sus pacientes, incluso de casamiento, pero si es una falta a la ética del deseo del 

analista, el compromiso con el tratamiento viene del deseo del paciente no del analista.  

Los procesos están en constante evaluación por parte del analizado y es importante 

reconocer que el proceso contribuyó a algo importante en su vida y que es todo lo que puede 

ofrecer para ese momento de su vida y sus demandas subjetivas, eso es parte del compromiso 

que se tiene con el proceso, el de ser honesto, sus efectos son duraderos incluso después de 

finalizar el proceso. 

El compromiso con el análisis también implica un trabajo de valentía por lo 

desconocido, armarse de valor frente a lo que vaya surgiendo y explorar aspectos de los que 

no habla en privado, ver los efectos que tiene su proceso en su subjetividad, además necesita 

de un psicoanalista comprometido que desee sostener el espacio analítico, para el analizado 

siempre debe ser cómodo. El pago no es solamente un reconocimiento al trabajo del analista, 



122 

 

sino un reconocimiento al avance del proceso, el sujeto paga con palabras para avanzar y 

poder irse sin deudas.  

La construcción de caso 

"Hay pacientes que nos consultan que aún no han construido un espacio en sus vidas 

para mirar hacia adentro. Para ellos, esta puede ser una oportunidad única"(Participante 

17) 

Un proceso de análisis se construye con la transferencia, esta implica un motor y 

obstáculo para la cura, si el paciente no entra en transferencia no es analizable. Por lo anterior, 

no es posible hablar de pacientes que duran solamente una sesión porque en una sesión no se 

inicia un análisis. La transferencia permite proyectar sentimientos y experiencias pasadas 

sobre el analista.  

La construcción del caso es una oportunidad para que los analizados construyan un 

espacio íntimo en el que puedan hablar, con los ritmos de vida tan cambiantes cada vez es 

más improbable que el analizado tenga tiempo para mirar hacia adentro, quizás esta 

afirmación resulte un poco paradójica por el aumento de la soledad en el mundo, la soledad 

agobiante es también la propia incapacidad para mirar hacia adentro.  

La construcción refiere a lo que el analista le presenta algo que, relacionado con lo 

reprimido al analizado, este lo integra, le permite crear nuevas asociaciones y mirar hacia 

adentro. Lo que habla el paciente es lo que conduce el proceso, por eso el proceso de análisis 

no tiene un interés predilecto por el de diagnosticar, solo que el analizado hable de todo, la 

sesión analítica es un espacio sin interrupciones. Lo inconsciente se hace escuchar, pero es 

muy sigiloso, que necesita de una atención flotante del analista para interpretar sus 

intenciones. En ningún momento debe operar las ideas concebidas sobre la vida del analista 

debido a que sería un impedimento de la construcción de análisis. 

Lo trabajado en el análisis prevalece y se mantiene en la vida del analizado incluso si 

cambia de analista, lo construido en el análisis es valioso en la continuidad de la vida del 

sujeto dado que es una nueva visión sobre lo vivido, incluso la repetición trae algo nuevo que 

es más perceptible por lo construido en el análisis. Lo anterior sugiere, la construcción en 



123 

 

análisis se basa en permitir al analizado que reconozcan su propia actuación y responsabilidad 

en su malestar, le permitan volver a pensar. 

El trabajo del analizado   

Cómo se ha mencionado anteriormente el encuentro con el psicoanálisis está marcada 

por el dolor que presiona al sujeto a buscar ayuda. Al comenzar con las sesiones y habiendo 

transcurrido las sesiones de entrevista, cuando se reconoce un malestar en el sujeto, el 

analizado empieza asociar libremente se encuentra con un silencio del analista que le permite 

al analizado escucharse. En ocasiones esta situación puede interrumpir el proceso por no 

proveer las respuestas o técnicas para vivir mejor, aquí es evidente que no hay un deseo de 

trabajar. 

Ir al psicoanálisis no significa solamente asistir a sesiones para hablar libremente y 

construir un dispositivo personal para proyectar quejas de lo mal que lo trata la sociedad. El 

silencio en algún punto puede ser ensordecedor porque no hay ninguna respuesta o una guía 

frente a lo que se puede hacer para transformar el malestar subjetivo. El trabajo del analizado 

no es solamente asociar, sino ser receptivo a lo que dice y a partir de ahí cuestionar su propia 

posición frente a su síntoma, cambiar la orientación para una transformación subjetiva. 

El trabajo del analizado envuelve su deseo de estar mejor, escuchar todo lo que viene 

de sí mismo que le permita integrarlo y transformarlo con las interpretaciones del analista. 

Su propio discurso hablante se transforma y lo transforma, como cualquier otro trabajo, la 

diferencia es que este trabajo no está influido por la mercantilización y explotación sino su 

propia ética. El trabajo del analizado tiene como efecto el de reducir el malestar a sus justas 

proporciones y que no sea impedimento para el trabajo, amor, familia y relaciones sociales.  

El trabajo del analizado se sostiene por el trabajo del analista que se basa en la escucha 

y en la atención flotante. Lo trabajado en el proceso le permite al sujeto transformar y estar 

bien, no obstante, el sujeto siempre será efecto de lo inconsciente, no estará totalmente 

empoderado frente a sus efectos ni será el amo de lo inconsciente, dado que la experiencia 

analítica no es un juego de adaptación sino del continuo deseo. El trabajo realizado no 

resuelve todos los dolores del analizado, sino estará mejor preparado con más valentía para 



124 

 

enfrentar los avatares de la existencia y construir soluciones creativas basadas en su 

subjetividad. 

El efecto del trabajo en análisis despierta el sentimiento de amor que refiere a 

momentos de la vida del analizado, esto puede ser un motor u obstáculo del proceso. El amor 

hacia el psicoanalista puede desviar al paciente de reconocer su propio síntoma, llevándolo a 

cumplir las “expectativas” del analista y no a ubicarse en su propia subjetividad. Aquí podría 

surgir una confusión entre enamoramiento y amor, el primero se da por momentos y es 

producto de la repetición de momentos de su vida que le hacen ver a la persona agradable sin 

ser consciente de la repetición, en cambio el amor es un sentimiento constante que necesita 

de retroalimentación y sostiene al sujeto.  

Transferencia 

“Los analistas son muy frontales a la hora de decir cosas fuertes, pero uno siente que 

es una persona solvente, que acompaña, que sabes que puedes contar con ella...uno se siente 

acompañado afectivamente por el analista, más allá del encuentro en la sesión” (Participante 

13). 

“La transferencia se produce un amor y por ese amor, tú empiezas a decir tus 

asociaciones libres que van un poco contra natura decir tus tonterías se las vas diciendo una 

persona que las espera... El amor permite al goce descender al deseo. Es decir, en lugar de 

quedarse en el goce de la autosatisfacción, hay algo del deseo que implica falta. Se debe 

poner en juego un trabajo en la vida, no un amor estático. Es interesante eso del amor, en el 

sentido de que permite la entrada de lo real. Porque si le dices a una persona en la calle 

cualquier interpretación, puede que te dé un puñetazo y se vaya; sin embargo, en la sesión 

analítica, uno se permite subrayar, repetir, resonar inequívocamente, y eso introduce un 

cierto real en esa relación amorosa.” (Participante 4). 

El siguiente análisis no tiene como objetivo discutir teóricamente sobre la 

transferencia porque esa discusión no es nueva y se puede leer en otras investigaciones, el 

análisis trata de traer un poco de lo que implica la transferencia por parte de los analizados y 

los sentimientos que despertaron por su analista.  



125 

 

El amor no es un error, amar tampoco lo es, ni es la cura estructural, todo va más allá. 

El proceso de análisis despierta emociones y sentimientos que en otros espacios no son 

evidentes porque el espacio de análisis es íntimo, personal en el que habita solamente el 

analizado en compañía del analista, pero este no está ahí como persona sino como un 

trabajador con su instrumento de trabajo que es su inconsciente. El amor le permite construir 

sus propias respuestas frente a sus malestares y edificar una transformación estructural, no 

de manera inmediata sino de manera progresiva.  

El enamoramiento del analista es algo similar que sucede cuando en las escuelas un 

niño se enamora de su profesora o viceversa, pasa con el tiempo porque la realidad se termina 

imponiendo, Participante 12 nos dice “Yo creo que a medida que uno transcurre por distintos 

análisis, va desidealizando al analista, lo cual evita que se produzca ese enamoramiento 

inicial. Creo que esos enamoramientos ocurren en los primeros momentos del análisis, 

cuando uno cree que el analista es lo máximo, pero la verdad es que no es así. De hecho, 

tengo muchos cuestionamientos sobre algunos análisis.”. Con el paso del tiempo el analizado 

es más consciente de su posición frente a lo desarrollado en el análisis y el analista sabe cuál 

es su lugar. 

La transferencia no puede ser forzada, esto equivaldría a un sometimiento ideológico 

del analista, esto no está correlacionado con el tiempo de una sesión, sino al trabajo del 

analizado en su proceso. La transferencia al principio puede ser similar a la idealización del 

analista, pero con el paso del tiempo se tiende a desidealizar debido a la inexistencia del 

sujeto del supuesto saber y que el mismo proceso es un encuentro con lo posible del sujeto.  

La transferencia es un amor tan real que no es un error, los inconvenientes es 

pretender que es operar bajo esas demandas de amor. El psicoanálisis es un encuentro 

equívoco entre dos inconscientes porque no están destinados a estar ni a vivir un amor más 

¿real? Sino a sentir lo que despierta las interpretaciones del analista en el consultorio y el 

analista sentirá lo que le despierta el analizado para interpretarlo y no actuarlo. El poder se 

acaba en la medida ambos aceptan su posición.  

A lo largo de la historia del psicoanálisis el amor sentido en el proceso ha tenido mala 

fama por las actuaciones de diversos psicoanalistas con sus pacientes, además que impide 



126 

 

ver un poco como es la relación realmente. La particularidad del amor es que va acompañado 

de diversas emociones, sentimientos que nublan el juicio, pero con el pasar del tiempo deja 

de ser idealizado y la realidad se impone similar a lo que sucede con el duelo, pero ese amor 

contribuye a la transformación interna porque el analista va a responder solamente con la 

interpretación. Un amor más desligado a la ilusión construido en el proceso de análisis 

implica asumir que el psicoanalista no tiene todas las respuestas, así como el amante no lo es 

todo, tiene sus propios límites y representa una diferencia radical a los anhelos del amor.  

La inexistencia del sujeto supuesto saber presupone que el psicoanalista puede 

cometer errores, estos también pueden tener efectos beneficiosos en el análisis dependiendo 

de la situación, implica que no todo tiene que salir como se espera y que el manejo de los 

errores pueden traer beneficios en la creatividad. Cómo la transferencia revive sentimientos 

ambivalentes entre amor y odio, el analista se vuelve receptor de todas esas emociones para 

mantener ese lugar íntimo, lo único de la regla fundamental que no se permite es la agresión 

física y las constantes ofensas al trabajo del analista.  

Se ha debatido sobre la utilidad del análisis en la transferencia que refiere a la 

interpretación del analista sobre la relación con el analizado que permite realizar un símil 

entre la relación lo vivido en el consultorio y lo vivido afuera. Esto ha sido un tema de debate 

porque en los últimos años se ha constatado que no todo tiene que ver con el analista y que, 

si el analista es fuente de dolor, el problema se soluciona acabando el análisis, además el 

psicoanálisis no se trata de revivir el vínculo materno con el pecho bueno y pecho malo. El 

deseo no se aborda reviviendo el pasado, sino constatando la falta. No todo tiene que ver con 

el psicoanalista, no todo es negación, el error es posible en la interpretación.  

El surgimiento y el mantenimiento de la transferencia no dependen de la asistencia 

repetitiva a sesiones semanales, sino al trabajo propio del analizado y la apertura del 

psicoanalista en el dispositivo analítico. Antes por los ritmos de vida de las personas era más 

fácil la asistencia, pero todo depende de la gravedad y las dificultades que tenga el analizado. 

Los tiempos del análisis son diferentes a los tiempos cronológicos, pero necesita de constante 

trabajo para que aparezcan sus efectos.  



127 

 

El amor construido por el analizado no busca una misma respuesta sino construir un 

saber sobre lo inconsciente y su propia subjetividad. La transferencia termina siendo un 

espacio de creatividad, improvisación y juego, donde el sujeto puede volver a pensar. No es 

suficiente el amor para llegar a una cura, sino va de la mano con la construcción ética del 

sujeto entorno al conflicto.  

En el análisis el amor es motor y obstáculo porque no se trata de complacer al analista, 

la experiencia analítica constituye en llevar al sujeto más allá de la demanda de ser amado, 

enfocándose en su subjetividad, ayuda a mitigar los efectos del sufrimiento y resolver los 

conflictos que surgen de la repetición. Es evidente aquí que hay pocas opciones de cómo el 

psicoanalista debe abordar la transferencia, mostrando la falta del sujeto para que el mismo 

sujeto construya su ética.  La transferencia ayuda a reconocer que el otro es radicalmente 

distinto. 

La transferencia es un proceso apasionante que da cuenta de la subjetividad del 

analizado y es un tránsito obligatorio. El psicoanalista trabaja con la transferencia y su 

inconsciente, por eso jamás podrá estar como sujeto, en ese sentido la comunicación va más 

allá de las palabras, lo importante es que el sujeto se sienta cómodo para hablar y aprenda a 

escucharse.  

 Amor en el proceso 

Así el psicoanalista no este como sujeto en el manejo de la transferencia para que no 

sea distorsionada la relación analítica, el aparece de otra forma, bajo su deseo de análisis. 

Esta parte del análisis evidencia un poco que a pesar de que el psicoanalista no está como 

sujeto en la transferencia, está en otros momentos que pueden facilitar el desarrollo del 

análisis. Una vivencia afectiva que cuentan los entrevistados es el manejo de las tarifas por 

las sesiones, algo real que puede detener el desarrollo del análisis, es que las personas estaban 

en una crisis económica que se les imposibilitaba asistir de manera recurrente y su analista 

les redujo la tarifa notablemente para que siguieran en el proceso. Esta es una forma de afecto 

que el psicoanalista tiene con sus pacientes para que se mantengan firmes en su deseo de 

análisis, un psicoanalista no debe depender de los ingresos de sus pacientes.  



128 

 

Hablar de amor en el análisis por parte del analista es un tema complejo porque el 

lazo amoroso esta sexualizado y son los mandatos culturales que lo obligan a desexualizar 

para construir un lazo social, el amor, el afecto o sentimientos (La entrevistada Participante 

12 me hizo una crítica en la que ella planteaba que para mí todo era amor) construidos en el 

análisis son genuinos en la medida que son efectos del trabajo y no de la transferencia, este 

amor invita a pensar.  

La palabra amor es amplia y lleva consigo sentimientos, afectos, emociones y 

pensamientos, en el proceso de análisis son implícitos y no se verbalizan, tienen sus efectos 

en el curso del análisis que constituyen una ayuda para que el analizado se sienta cómodo 

con su proceso y lo empuje a hablar, además de enfrentar su conflicto. Este amor vivido en 

el proceso da cuenta del compromiso que tiene el sujeto con su tratamiento, lo que evidencia 

un poco que el amor requiere de un compromiso que es transformado y transforma la 

subjetividad.  

En la medida que se constituye este amor se puede desidealizar la labor del trabajo 

del psicoanalista porque esta mediado por la realidad y su trabajo, aunque el amor por si solo 

implica una idealización de algo y de tapar ciertos defectos. Este amor vivido en el proceso 

ayuda a tratar las resistencias que se originan en el proceso porque provee un lugar de cariño, 

respeto y comodidad para que el sujeto pueda hablar. El efecto más evidente del amor en el 

proceso es que el psicoanalista sostenga el dispositivo y trabaje hasta que el analizado 

considere que ya vivió todo lo que el análisis puede aportarle.  

Lo anterior ha generado controversias en el movimiento psicoanalítico sobre la 

distancia que mantiene el psicoanalista con su analizado, cada psicoanalista mantiene su 

originalidad y es abstinente frente a las demandas del analizado, esto no quiere decir que se 

mantenga al margen del discurso del paciente, ni esté apartado de lo que dice el analizado y 

con una tendencia de superioridad al paciente, todo está perdido en ese análisis porque no 

está dejando que ocurra lo real de la transferencia por estar al margen de todo lo que el 

analizado le cuenta. El análisis construye un amor tierno y sincero que es agradecimiento por 

sostener el espacio analítico.  



129 

 

Cuando Freud responde con su frase “a veces un cigarro es solamente un cigarro” 

plantea una cuestión sobre la vivencia real que todo análisis tiene, todo análisis despierta 

vivencias de afecto que se deben mantener en sus justas proporciones para facilitar el proceso.  

Las resistencias 

"Es que fueron muchos años, claro, imposible, que uno pueda sostener un análisis de 

18 años siempre queriendo estar ahí. Las dudas hacen parte inevitablemente de la 

experiencia analítica" (Participante 7) 

Considero que el estudio de las resistencias da con el inicio del desarrollo del 

psicoanálisis por Freud, que refiere a todo aquello que con actos y palabras del analizado se 

opone al acceso del inconsciente en el proceso de análisis, pero a la vez son inconscientes. 

Todo proceso genera dudas sobre su avance porque implica un compromiso, pero su 

desarrollo muestra lo defensivo que puede ser el sujeto frente a sus propias cuestiones. El 

dolor y la culpa culturalmente están desprestigiados, por eso hay una tendencia del sujeto 

para esquivar a toda costa, pero termina siendo costoso para el sujeto porque el síntoma se 

manifiesta haciéndole la vida imposible.  

Hablar de uno mismo, nunca es fácil, la experiencia psicoanalítica es un lugar donde 

se abre esa posibilidad con todo lo que eso implica, esto puede traer consigo miedo porque 

hay un temor con lo que pueda aparecer en las asociaciones, las resistencias buscan que el 

analizado no se haga responsable de lo que dice, en ocasiones se mienten así mismos o hablan 

puro blablablá para no hablar de lo realmente importante de su ser, el analizado no debe evitar 

nada. Hay razones subjetivas como lo son la vergüenza, culpa y dolor por las que el sujeto 

retrocede frente a la construcción de su saber, no obstante, si hay deseo de analizarse logrará 

avanzar frente a ellas.  

 En la actualidad las resistencias se manifiestan de otra manera y cada vez son más 

inconscientes, conectadas con la subjetividad del analizado. Por ejemplo, hoy en día es difícil 

salir de la posición de victima porque la sociedad promueve el respeto a las víctimas sin 

fomentar una transformación subjetiva, es un asunto muy distinto ser víctima para el derecho 

y la justicia que una víctima en la postura personal porque en la segunda el sujeto se considera 

como un objeto y en la primera es un sujeto de derechos. Lo anterior muestra que el discurso 



130 

 

de la víctima está en una constante repetición de la queja sin buscar una solución propia, con 

la ayuda del análisis, no es solamente creer la historia del paciente sino movilizarlo para que 

el reflexione sobre su propio papel. 

La decepción al psicoanálisis puede ser una resistencia en la medida que el sujeto 

busque indicaciones precisas como lo hace un psicólogo cognitivo conductual. Es más fácil 

culpar o felicitar a la técnica empleada para resolver su dificultad que construir un propio 

saber cómo respuesta. El psicoanálisis no prescribe acciones, por eso algunos se habrán 

sentido estafados o decepcionados con lo vivido en sus entrevistas iniciales.   

Otra forma en que los analizados se resisten al progreso del tratamiento es con las 

fallas que en muchos casos son conscientes del no querer asistir, en este sentido nadie se le 

puede obligar a asistir al proceso, pero como hay un acuerdo entre ellos es necesario que 

pague la sesión, si realmente quiere seguir en el tratamiento, sino es así puede dejarlo cuando 

guste. Si es una situación constante el psicoanalista puede acabar el proceso aludiendo a estas 

dificultades, también lo mismo sucede con los mentirosos que no hablan con su verdad. Si 

las resistencias son conscientes, es posible que se pueda finalizar el análisis. Por otro lado, la 

resistencia también puede estar por parte del analista. 

Las dudas en cualquier relación amorosa son constantes y es algo inherente al análisis. 

Lo amoroso está lleno de contradicciones, por eso el odio aparece en el proceso analítico 

como una resistencia que impide el acceso a lo real de cada sujeto. Es necesario que en el 

dispositivo el analizado hable de lo que siente y pueda construir una respuesta sobre sus 

constantes dudas y odios, para irse liberando de sus propias resistencias y así enfrentar el 

dolor y culpa con sus propios saberes. Estos sentimientos pueden despertar en el analista 

sentimientos hostiles hacia el analizado que no pueden ser actuados sino analizados. 

El tratamiento de las resistencias busca que el analizado se responsabilice de lo que 

dice y el impacto que se tiene sobre el otro, para que pueda tolerar lo que dice y siente. Es un 

momento crucial en el que el sujeto reflexiona de sus propias acciones y su papel en las 

relaciones interpersonales, esto le permite al sujeto reflexionar sobre su papel en medio de 

los conflictos.  



131 

 

La responsabilidad del sujeto 

“Y tal vez en el análisis estaba tratando de reconocer que la gente no me amará de 

la manera que imagino que podrían hacerlo. A la vez tratar de reconocer el amor que existe, 

reconocer el amor que me pueden dar.” (Participante 14) 

El discurso actual también se une con las resistencias para que evite su 

responsabilidad, los discursos en salud mental hablan de la culpa de los padres, del trabajo, 

del capitalismo del goce, esto le quita una gran responsabilidad al sujeto. El psicoanálisis 

busca que el sujeto se responsabilice en algo de su propia actuación y subjetividad que a la 

vez le sirva para reconocer la diferencia radical con el otro. La responsabilidad es que el 

sujeto asuma de manera consciente su papel frente a su malestar, sus resistencias y de lo que 

dice.  

Estar bien 

Si el psicoanálisis no tuviera efectos en la subjetividad, malestares y síntomas de los 

sujetos, no gozaría del reconocimiento que tiene en varios lugares del mundo. Más allá de 

cualquier mejora anímica, el sujeto se encuentra en paz consigo mismo y funciona un poco 

mejor frente a sus conflictos. Los entrevistados narran que el psicoanálisis les sirvió para 

estar más tranquilos en sus vidas.  El sujeto transita por diferentes momentos en su vida y el 

psicoanálisis lo puede acompañar para que pueda construir sus propias respuestas. La paz no 

es la ausencia de conflicto, sino la capacidad de resolverlos.  

La transformación 

El discurso actual promueve la inmediatez por lo que se piensa que la transformación 

es inmediata, que llega en el momento exacto y que tiene efectos transcendentales en el 

sujeto, relativos a una iluminación. El psicoanálisis no es una experiencia mística, sino 

material con efectos en el psiquismo que le permite actuar de manera distinta con su síntoma 

y adaptarse mejor con sus inadaptaciones. La transformación tiene que ver en la manera cómo 

los síntomas no interfieran tanto en la vida y que sus conflictos no lo limiten en su vida. Es 

también posible que los cambios por parte del paciente sean difíciles de verbalizar e 

indescriptibles, pero son percibidos por el sujeto, considero que el paso por el psicoanálisis 

llena de coraje al analizado.  



132 

 

La cura 

“El psicoanálisis no promete a nadie la felicidad, no promete a nadie la cura... 

nuestros pacientes aprenden que no se convertirán en la persona ideal, nunca. El 

psicoanálisis no los protegerá contra todo.” (Participante 1) 

El psicoanálisis no es el camino a la felicidad, no promete ninguna cura, ni un 

diagnóstico. El psicoanálisis deshace las promesas mesiánicas y promueve que el mismo 

sujeto construya una respuesta personal frente a su síntoma. El dolor y la tristeza enseñan 

algo personal que permite al sujeto pensar de manera diferente. El pasado no se elimina, sino 

adquieren otro significado y su carga pulsional disminuye permitiendo que el sujeto no sea 

perturbado en el presente.  

El psicoanálisis en cada analizado tiene efectos diferentes porque construye una ética 

del sujeto, el amor es el resultado más visible del psicoanálisis, aunque no es la cura porque 

el efecto más perdurable del psicoanálisis va más allá de las palabras. Los efectos de la cura 

hacen que el sujeto pueda sentirse más libre para decidir su propio destino, despojar al sujeto 

de las aspiraciones que le fueron impuestas y que puedan construir un deseo en el que pueda 

decir lo que quiera, además se pueden manifestar en actos y cambios visibles en la vida 

cotidiana y se hacen evidentes en las decisiones del analizado.   

La cura también refiere a la posibilidad de andar solo sin el apoyo constante del 

análisis y en unos casos el analista dice que ya no es necesario continuar y en otras 

oportunidades el analizado plantea que ya puede continuar solo porque ha construido sus 

propias herramientas para continuar en su vida con efectos en la pacificación y la 

construcción de su propio saber, también la cura tiene efectos en el analista del que no son 

conscientes. Es posible que en diferentes situaciones el psicoanalista no sepa cómo se curó 

el sujeto, pero logró sostener su lugar como analista.  

Fin de un proceso 

Todo tratamiento psicoanalítico es finito, no opera bajo la estandarización de sesiones 

ni años, es imposible ser el amo del inconsciente, pero cada proceso ofrece algo en el 

analizado que lo hace continuar, en la medida que considere que ya vivió lo que tenía que 

vivir y ya puede avanzar solo es el momento de concluir. El psicoanálisis no busca la 



133 

 

adaptación, le permite reconocer al sujeto su propia subjetividad y actuar bajo sus 

posibilidades. El final del proceso es una apuesta solitaria por la premisa del deseo en la que 

se embarca el sujeto.  

El fin de un proceso no se acaba con la eliminación del síntoma, ni del malestar, puede 

estar relacionada con la construcción de la cura, es una decisión personal de acabar con el 

proceso debido a que el analizado se siente bien y desea continuar solo. Es también una 

vivencia de duelo porque se acaba un momento de su vida que le permitió cuestionar su 

posición con respecto a su malestar y aceptar al síntoma como parte de su vida, 

confrontándolo, construyendo un saber a partir de lo vivido. No hay una teoría general de fin 

de análisis, cada situación es completamente diferente y a la larga termina siendo una 

cuestión práctica, en la que el analizado asume esa decisión, de todas formas, puede regresar 

después con el mismo u otro psicoanalista.   

También puede suceder que el fin de un proceso llegue de manera abrupta por 

cuestiones ajenas al proceso de análisis, como la salida en exilio del psicoanalista, su 

repentina muerte, problemas de salud por parte de ambos que imposibiliten la continuación 

del proceso, en ese sentido no es un fin de análisis soñado, de todas maneras, lo trabajado en 

el análisis no desaparece y en nuevo proceso aparece. Lo importante de lo anterior es que se 

den las despedidas y que no sea algo abrupto.  

Los cambios de analista 

Algunos entrevistados mencionaron que tuvieron más de un análisis por diversas 

razones personales, como cambios en el enfoque de trabajo, dificultades para conectar con el 

analista, o el inicio de su formación didáctica. Cada etapa de la vida es diferente y cada 

proceso ofrece algo único que eventualmente llega a su fin. Esto evidencia la infinitud del 

proceso analítico y la imposibilidad de dominar completamente el inconsciente. Además, 

cada escuela de psicoanálisis tiene una percepción teórica distinta sobre el sujeto, y cada 

psicoanalista posee su propia praxis. El trabajo realizado en un análisis se transfiere al 

siguiente proceso, no de manera inmediata, lo que provoca una repetición con elementos 

nuevos que permitirán al analizado encontrarse con aspectos nuevos pero latentes. 



134 

 

Lo místico del psicoanálisis 

El psicoanálisis no es una experiencia mística, ni está conectada con un dogma 

religioso, es una experiencia material, personal, única que se da en un consultorio con un 

psicoanalista. Freud planteaba que lo místico como algo que está afuera de los dominios del 

sujeto. Lo místico del proceso analítico refiere a la capacidad que tiene el analizado de mirar 

lo inconsciente, de encontrarse con ese saber incognoscible y de construir ese saber, lo que 

genera una gran sorpresa por lo que ha ocurrido en el proceso.  

La continuidad del proceso analítico está llena de dudas, pero son calladas con las 

sorpresas que ocurren, en muchos casos no se pueden expresar con las palabras y es implícito, 

algo empieza a suceder que mejora el estado del analizado y lo tranquiliza. Algo sucede que 

lo hace continuar. Esto le permite al analizado lograr ver desde otra posición lo inconsciente, 

el darse cuenta de lo que está pasando y pasó en el proceso, esa experiencia es lo más cercana 

a una vivencia mística porque enseña nuevas experiencias y una nueva forma de ver, 

despierta nuevos oficios como el de la escritura y la lectura que proyectan parte de la 

identidad del sujeto que son aprendidos con la experiencia del psicoanálisis.  

El misticismo también es vivido como una posibilidad de ejercer una libertad interna 

para tener una nueva comprensión del mundo, la experiencia psicoanalítica permite una 

mejor relación entre el mundo externo y el mundo interno. Una de las múltiples vivencias del 

psicoanálisis es que el analizado podrá amar sin la premura de esperar que algo lo ame como 

retorno de su amor, al igual que el revolucionario. 

El oficio del psicoanalista 

El psicoanálisis más allá de ser una profesión es un oficio que se da en la privacidad 

de un consultorio, que se sostiene por el deseo de ser analista. Ninguna universidad del 

mundo enseña la profesión de psicoanálisis porque es necesario que el psicoanalista viva su 

propia experiencia y es imposible ser el amo del inconsciente, a diferencia de otras disciplinas 

de las ciencias humanas, sociales y de la salud que el saber aprendido les permite tener cierto 

dominio sobre su campo de estudio.  

Lo anterior no quiere decir que no se enseñe psicoanálisis en las universidades, ni que 

no haya maestrías o doctorados de estudios en psicoanálisis, por lo general es en la 



135 

 

universidad donde surge ese primer encuentro teórico con el psicoanálisis, en donde se 

presenta el descubrimiento freudiano del inconsciente, se enseña sus bases fundamentales, la 

concepción de la psicopatología y la comprensión de diferentes fenómenos sociales actuales 

que afectan el lazo social. A partir de ahí y de su demanda personal, el futuro psicoanalista 

se dará la oportunidad de iniciar su formación psicoanalítica. Por otra parte, los siguientes 

hallazgos plantean reflexiones sobre el oficio del psicoanalista, su relación con su trabajo y 

sus efectos en la práctica.  

El psicoanálisis en la universidad 

El psicoanálisis se expandió debido a la fama de Freud en su momento histórico, hasta 

tuvo la oportunidad de llevar la peste a Estados Unidos. Lo anterior le permitió crear 

diferentes asociaciones psicoanalíticas, la más importante de ellas fue la IPA (Asociación 

Psicoanalítica Internacional) que consolidó un plan de estudios de formación que incluía el 

análisis personal. Freud pensaba que tendría que haber una razón de fondo más allá de la 

formación para empezar el análisis, a partir de ahí se planteó la concepción de análisis 

didacta, el analista didacta es una persona que tiene más experiencia y puede analizar a otros 

para que sean psicoanalistas.  

El inicio de la segunda guerra mundial provocó la migración de psicoanalistas a otros 

países y llevó el psicoanálisis a las diferentes universidades como parte de la enseñanza de 

psicopatología en medicina y en la nueva ciencia naciente de la psicología. Fue tan grande el 

impacto del psicoanálisis que en muchas universidades se enseñaba el psicoanálisis como si 

fuera psicología, no existía el conductismo en muchas universidades, pero esto contrastaba 

con la política de la IPA de formar solamente médicos como psicoanalistas. Para ser 

psicoanalista no hay que una formación específica sino el deseo que sostenga su práctica. 

Lo anterior generó controversias al interior del movimiento psicoanalítico por su poca 

apertura hacia las otras profesiones y a la monopolización de la formación cercana a la 

ideología de la adaptación. Es ahí donde la figura de Jacques Lacan toma relevancia en los 

años 60 donde es expulsado de la IPA y decide continuar su enseñanza en las aulas 

universitarias, donde consolida su escuela y su pensamiento, ya sus clases no eran 

exclusivamente para médicos, sino para humanistas que estaban interesados en la 



136 

 

comprensión del inconsciente. La IPA ya en años posterior cambió esa política y en la 

actualidad los psicólogos y trabajadores sociales pueden formarse como psicoanalistas.  

Gracias a Lacan el psicoanálisis se consolida en la universidad porque su enseñanza 

llega a distintas ramas del conocimiento, con los que se puede hacer crítica a la realidad social 

del momento histórico y no solamente atención en el diván, pero esta es otra discusión que 

no está en el presente trabajo. El psicoanálisis tiene su espacio en la universidad, aunque no 

en todas por las constantes críticas de las otras disciplinas que lo ven como pseudocientífico, 

carente de empirismo, aún hay psicoanalistas que apuestan por la enseñanza del psicoanálisis, 

en los países que tiene su lugar consolidado son Argentina, Brasil, Francia, Estados Unidos 

y Uruguay. 

Los entrevistados se encontraron con el psicoanálisis en la Universidad como parte 

de su formación como médicos o psicólogos y es partir de ahí que nace su curiosidad 

científica por el psicoanálisis. En la actualidad el psicoanálisis está en las facultades de 

psicología o ciencias humanas y en menor medida en ciencias de la salud, además que en 

Argentina ha habido una apropiación cultural y se denomina terapia a pesar de que en 

constantes momentos plantea una diferencia radical con las psicoterapias.   

Lo inconsciente 

El descubrimiento de Freud del inconsciente permitió el surgimiento del psicoanálisis 

como una disciplina que buscaba tratar la neurosis y otros síntomas de la época, con el avance 

de los años le permitió construir tres estructuras clínicas para la comprensión de la 

sintomatología. También le permitió reconocer lo que sucedía en la esfera social y evidenció 

que todo está entrelazado, lo inconsciente también tiene efectos en lo social. El inconsciente 

no puede ser conceptualizado de manera concreta, es algo que se vive en el análisis, la 

repetición es indicador de lo inconsciente.  

La principal herramienta del trabajo del psicoanalista es su inconsciente y la 

transferencia del analizado, lo que le permite conocer los efectos de lo inconsciente en el 

sujeto. El psicoanálisis se trataría de revelar aspectos inconscientes que afectan la 

cotidianidad del analizado, esto cambia rotundamente la manera de tratar la subjetividad, el 

malestar y el síntoma debido a que reconoce que el sujeto no es amo de lo que dice, hay 



137 

 

contenidos no presentes en la conciencia que afectan el estado de ánimo y regidos por el 

proceso primario, existen aspectos intolerables para el sujeto y la cultura que terminan siendo 

reprimidos, deseos e impulsos que conflictúan al sujeto pero retornan transformados en otras 

tendencias  que evidencian que hay actuaciones que tienen otros fines logrados.  

La premisa por la que es necesario el análisis para trabajar como psicoanalista es el 

de conocer su inconsciente y sus efectos en su subjetividad para que este no interfiera en los 

procesos de análisis. Esto le permite al analista reconocer su inconsciente y promover la 

comunicación inconsciente que se da en el consultorio, esto permite asumir que el 

inconsciente es un saber que uno experimenta que va más allá de las palabras, el sujeto sabe 

que repite ciertas situaciones y en la medida que avanza en su tratamiento puede manejar 

mejor eso, no dominarlo, sino aprovechar esa fuerza para hacer otras cosas. No hay una 

relación de poder, ni jerarquías del saber porque ambos trabajan con lo que tienen y no hay 

una posibilidad de control.  

Lo inconsciente siempre va a producir efectos en el sujeto por más “psicoanalizado” 

que este el sujeto, es imposible ser el amo del inconsciente, el paso por el psicoanálisis le 

permite reconocer su propio interior, saber sobre su síntoma, revivir experiencias y 

elaborarlas para transformar el dolor en un proceso creativo, es a partir de ahí que se 

construye el deseo del analista. Como lo inconsciente es un saber no sabido, su 

descubrimiento personal produce sorpresa en el sujeto, como si su conocimiento revelara 

algo de su ser que supera la razón humana, por eso mencioné anteriormente que hay algo de 

místico en la experiencia analítica.  

Antes se pensaba que lo ideal de un proceso analítico era que el yo tuviera más control 

sobre el ello para que el sujeto estuviera más adaptado, a la vez que se produjera una 

identificación con el analista, no obstante, con el avance del tiempo se dieron cuenta que esta 

premisa es anticuada en la medida que no hay un control sobre lo inconsciente, sino construir 

un saber qué hace la vida más llevadera entorno al deseo, además de reconciliarse con su 

mundo interno y la posibilidad de mirar adentro.  

No hay una estandarización de cómo escuchar e identificar lo inconsciente, de ahí la 

importancia de la atención flotante para facilitar la comunicación entre inconscientes y 



138 

 

sostener la escucha. Suele suceder en ocasiones que se escucha toda disertación del sujeto, 

su queja, sus demandas y buscar la constatación de hechos, pero no al sujeto de lo 

inconsciente con sus lapsus, actos fallidos, detalles que hablan de lo inconsciente, esto impide 

un desarrollo del proceso analítico porque hay una resistencia del analista a ver lo que está 

sucediendo, a la vez la interpretación permite  abrir nuevas posibilidades de escuchar y 

reconocer lo inconsciente, además de elaborar lo sintomático como algo propio.  

El estudio teórico de lo inconsciente puede iniciar en las aulas universitarias en 

diversas áreas del conocimiento que le permite al estudiante tener un interés en el 

psicoanálisis, con esos elementos teóricos puede analizar obras artísticas, psicopatología, 

fenómenos sociales y culturales, sin embargo, no ha aprendido a escuchar lo inconsciente. 

La escucha de lo inconsciente se aprende en la práctica clínica con pacientes, se profundiza 

en la medida que el analista venza sus resistencias y sea consciente de su oficio.  

Deseo del analista 

Desde que me recibí, nunca dejé de trabajar. Siempre tuve un supervisor o fui 

supervisora durante toda mi vida. Tenía un supervisor que me decía: "¿Viste la llama del 

gas cuando prendes un horno? Nunca la apagues, aunque sea mínima, siempre déjala 

encendida". Aprendí de él esa lección y nunca apagué la llama. (Participante 12) 

El amor es parte fundamental para desarrollar un proceso de análisis, esto no quiere 

decir que los analistas amen a sus pacientes, sino que aman su oficio y lo que hacen. La 

palabra amor se puede malentender generando conflictos con el público del psicoanálisis y 

sus miembros, por eso con el desarrollo de la investigación se fue cambiando la palabra amor 

por la de deseo del analista que logra sintetizar lo expresado por los entrevistados.  

El deseo del analista es fundamental para mantener el espacio analítico, sino existe 

ese deseo es posible que el psicoanalista se convierta en un burócrata de psicoanálisis que 

solamente lo ejerza con fines económicos. Siempre tiene que haber un deseo personal que 

sostenga el deseo porque el psicoanálisis no es algo mecánico ni un estándar sino una praxis 

que se reinventa con cada caso, esto indica que debe haber un deseo genuino de escuchar al 

otro y uno personal. No todas las veces ese deseo esta llameante, no obstante, cada analista 

tiene la oportunidad de volver a análisis para ver que está sucediendo con su deseo. 



139 

 

Psicoanalizar implica un compromiso por parte del analista de continuar 

indefinidamente en un tiempo finito, es necesario el respeto, la escucha para que el analizado 

pueda hablar, es decir hay deseo del analizado por estar en análisis y un deseo del analista 

por sostener el espacio. Cada quién es libre de utilizar estrategias terapéuticas para mantener 

el espacio analítico, dependiendo del enfoque teórico con el que trabajen y de su sello 

personal. Algunos critican la falta de empatía o cordialidad de algunos psicoanalistas con 

situaciones adversas que suceden fuera de análisis que impiden la continuidad.  

En la relación analítica el psicoanalista no está como sujeto, ni para amar ni ser amado 

sino para desplegar el deseo, por eso es una relación que solamente persigue el fin de estar 

bien frente a los malestares que lo aquejan, es el deseo que contribuye a la mejoría sin la idea 

que el malestar no va a volver a aparecer. El psicoanalista no está para amar ni ser amado, 

no es una relación dialéctica, su visión sobre el mundo no tiene relevancia porque su labor es 

la de escuchar, interpretar y sostener, lo relevante es lo que sucede en el espacio con la palabra 

dicha por el analizado.   

El deseo del analista no tiene que ver con el paciente, sino con su práctica porque él 

no está como sujeto ni interesado en dar soluciones a las quejas del paciente, en la medida 

que un analista desee algo para el paciente, está actuando las demandas y no está escuchando 

lo inconsciente. La praxis trae consigo satisfacción por el trabajo realizado en el análisis, 

aunque es un trabajo de tiempo y paciencia. La apertura del deseo del analista permite poner 

en juego el deseo del analizado, al final de un análisis queda una satisfacción para el analista 

que logra ver como lo trabajado tiene efectos en la vida cotidiana del analizado, que le 

permite continuar solo su camino con el deseo.  

Trabajo del analista 

La labor del analista es un arte de escuchar más allá del significado de las palabras 

que le permite dar a conocer lo inconsciente. Es una labor solitaria, implica asumir un modo 

de vida diferente y estar en constante contacto con otros colegas y eventos académicos. No 

es un oficio fácil, ni lleno de constantes disertaciones intelectuales, el psicoanálisis es una 

disciplina llena de bastante dolor y el trabajo del analista es poder transformar ese dolor en 

algo más que le permita llevar al sujeto su vida de manera más pacífica consigo mismo. La 



140 

 

palabra del paciente llega con sufrimiento y desorientada, el trabajo del analista busca que 

esa palabra se oriente y el paciente pueda estar tranquilo.  

El analista trabaja con las pasiones humanas, en especial con el sufrimiento, las 

situaciones analíticas son singulares y se construyen con lo vivido en el consultorio, no con 

protocolos interpretativos. Cada caso es nuevo y el psicoanalista cuenta con su experiencia 

para construir un proceso analítico, hay un saber propio sobre la técnica psicoanalítica que le 

permite ir más allá del significado de las palabras para cuestionar la posición del sujeto.   

El trabajo del analista no se trata de escuchar por escuchar para encontrar soluciones 

sino mostrar lo que no es evidente, la experiencia vivida en su propio análisis le permite 

construir su propia técnica de trabajo para ir más allá de lo manifiesto, que su trabajo sí tenga 

efectos en lo inconsciente que ayuden con la pacificación de los conflictos que despiertan el 

sufrimiento, lidiar con el sufrimiento humano también tiene efectos en el otro, por eso el 

psicoanálisis no es una profesión color rosa. El deseo del analista no se trata de salvar, de 

asumir el rol ideológico de la salvación, sino facilitar la genuinidad del paciente.  

El oficio del analista está atado al dolor, malestar y sufrimiento del paciente, puede 

generar constante incertidumbre acerca de su idoneidad como profesional, por eso es 

necesario de la supervisión o control para que le ayude a discutir acerca de lo que le genera 

inseguridad entorno a su praxis y al caso, lo anterior para que el paciente se sienta bien y 

reducir la posibilidad del error.  En algunos momentos el analista puede sentirse angustiado 

o agobiado por la imposibilidad de dar respuesta o sostener al analizado, sin embargo, es su 

deseo de analista lo que lo realmente sostiene su trabajo y lo hace consciente del límite de la 

praxis psicoanalítica.  

La personalidad del analista 

El analista desarrolla su propio estilo de trabajo que es diferente a la de otros analistas, 

incluso con la de su propio analista, adopta un modelo teórico que se acomoda a su visión de 

mundo y realidad, su forma de trabajar refleja su propia personalidad como analista que en 

unas situaciones puede facilitar o dificultar su trabajo. La manera de como habla, pensar, 

incluso la ubicación de los muebles influye en el tratamiento, pero no de manera particular, 

lo realmente importante es dejar hablar al analizado. De alguna manera, la personalidad 



141 

 

también incide en los errores cometidos en el proceso, el paciente sienta una desconexión 

con lo que está diciendo.  

 Los errores 

Los errores son situaciones que persiguen a los psicoanalistas que afecta su trabajo 

entorno al manejo de la transferencia o la interpretación que afectan la continuidad del 

analizado en el proceso. Los errores cometidos traen una oportunidad de hablar sobre lo que 

significa eso para el sujeto y en ocasiones ayudan a ver lo que no es evidente, a diferencia de 

las otras disciplinas que un error puede significar un fracaso del proceso, un error es una 

oportunidad de contrastar, no obstante, si se cometen constantemente puede contribuir al final 

del proceso.  Estas dificultades pueden llenar de angustia al psicoanalista porque no sabe 

cómo manejar la situación, por no responder como se espera que pueda responder, en la 

medida que sea consciente de su actuar puede mejorar la situación y ser beneficiosa para el 

paciente, cada psicoanalista tiene una manera única de analizar la situación de su paciente.  

Vale la pena resaltar que el paciente puede menospreciar el trabajo realizado por el 

analista, una situación es aceptar un error y otra muy distinta volverse blanco de ataques 

constantes con el analista, si nada de lo que se trabaja no le sirve al paciente, es mejor que 

busque otro lugar.  El analista supervisa y acepta su error para mejorar la situación, sabe 

además que el analizado está haciendo su mejor esfuerzo, sin embargo, no hay que quedarse 

en el error, sino avanzar, al final el psicoanalista es consciente de su trabajo realizado.  

La supervisión 

La supervisión o sesiones de control son espacios en el que el analista puede hablar 

como si estuviera en análisis de sus dificultades en su trabajo para poder tranquilizarse, 

analizar la situación del caso de otra manera y superar las dificultades del caso. El supervisor 

da una mirada diferente a lo que está sucediendo para complementar su trabajo, es un tercero 

que le ayuda a pensar, no de imponer un sistema de pensamiento, siempre con la idea que el 

analista debe buscar su propio estilo de trabajo y reducir el error en el proceso. 

 La abstinencia y neutralidad 

La abstinencia y la neutralidad son dos elementos esenciales en la práctica 

psicoanalítica que sostienen la posición del analista, debido a que si actúa respondiendo a las 



142 

 

demandas del analizado y no a la escucha del inconsciente. La abstinencia implica no 

responder a las demandas afectivas del analizado para no distorsionar la relación analítica 

que pueden perjudicar el desarrollo, además de no ejercer un poder sobre el paciente, ya que 

no le daría libertad al sujeto sino lo convertiría en un sujeto manipulado. Si el psicoanalista 

manipula al paciente para inculcar valores de vida, se convertiría en un canalla.  

La abstinencia es la manera cómo el analista no ejerce el poder con sus pacientes, 

implica un conocimiento personal que lo evalúa constantemente acerca de sus acciones en el 

proceso. Por otro lado, la abstinencia no implica generar una distancia con el analizado en el 

que el analista solo tenga interés por el discurso, sino implica sostener la posición del analista 

y no convertirla en otra relación; este tema es muy discutido al interior del movimiento 

psicoanalítico porque hay analistas que solo hablan lo estrictamente necesario y ponen una 

barrera que en ocasiones es molesta para los analizados, cada psicoanalista debe darle su 

manejo personal a la abstinencia para evitar actuar la contratransferencia, sin terminar siendo 

un déspota que no se conmueve por nada.  

La neutralidad es el complemento a la abstinencia que busca que los pacientes no se 

queden en las constantes quejas y hablen más de sí mismos, además, implica no reforzar el 

estatus de víctima. Por otro lado, le permite al analizado hablar sin ser juzgado porque sabe 

que el analista no lo va a atacar por hablar algo propio de su singularidad, que le permita al 

sujeto actuar bajo la ética del deseo.  

 La soledad 

El oficio del psicoanalista es bastante solitario, su quehacer diario implica recibir 

personas en su consultorio y no necesita de otro colega para hacer su trabajo, no hace parte 

de una cadena productiva y su práctica supone aislarse un poco de la norma ideológica, cómo 

está sucediendo con otras profesiones de la salud. Los contactos con otros colegas se da en 

las actividades de su escuela o asociación, la supervisión de casos y en los ambientes 

hospitalarios.  El psicoanalista no está como sujeto en el análisis, por lo que pasa muchas 

horas consigo mismo y asumir una manera diferente de vivir.  



143 

 

La práctica del psicoanálisis 

El psicoanálisis no hace publicidad vendiendo curas milagrosas e inmediatas para 

todos los problemas del sujeto a diferencias de otras corrientes terapéuticas. Es una práctica 

que enseña constantemente a los analistas con cada caso vivido, los cambios en la práctica 

se dan con el avance del tiempo, no es lo mismo psicoanalizar actualmente que hace 30 años, 

así sean las mismas sintomatologías clínicas, es imposible escapar de los cambios históricos, 

tecnológicos, sociales y culturales, el método se adapta a la realidad y no al revés.  

La misma práctica cotidiana tiene efectos inconscientes en el sujeto que afectan su 

modo de vivir, no obstante, el oficio no es un trabajo agobiante como la gran mayoría de 

trabajos en el mundo porque es la consecuencia de su deseo de analista y no una obligación 

para subsistir. Esto no quiere decir que el psicoanálisis tenga que ser gratuito, siempre es 

positivo pagar para la propia cura del sujeto, permite que el asuma su responsabilidad y 

transforme su síntoma, no pagar puede darse una formación reactiva porque no despierta un 

esfuerzo personal y construye una deuda, el pago permite al sujeto irse cuando quiera y no 

tener deudas simbólicas.  

El psicoanalista no nace, llega a serlo. La práctica es la que lo convierte en 

psicoanalista y no una certificación universitaria o institucional, la experiencia analítica no 

se construye con la inmediatez del momento histórico, quizás esto puede desalentar a los que 

están interesados en el psicoanálisis, no obstante, eso también hace parte de su forma de 

trabajar en el consultorio, sin prisas y sin pausas. La práctica puede tener momentos de 

satisfacción, gratitud y progreso cuando el analizado siente un cambio en su vida. 

Los límites del psicoanálisis 

Al ser una experiencia material carente de metafísica está atada la finitud del ser 

humano, no puede resolverlo todo, su práctica y efectos tienen límites, sin embargo, al ser 

una experiencia singular cada limite es diferente a los demás. Es decir, los límites del 

psicoanálisis están correlacionados con los límites subjetivos de cada paciente y sus propias 

imposibilidades. 



144 

 

La precarización del psicoanálisis 

El psicoanálisis no es un trabajo institucional, aunque haya psicoanalistas trabajando 

en instituciones, por lo que hablar de una precarización relacionado con su trabajo esta 

permeado por las instituciones y las condiciones sociales del momento histórico. El 

psicoanalista decide cuánto cobrar, si sube sus tarifas porque es su deseo el que sostiene el 

espacio analítico. Son las instituciones las que precarizan el psicoanálisis.  

La contratransferencia 

La contratransferencia es uno de los temas que más genera pasiones al interior del 

movimiento psicoanalítico, su aparición demuestra que está ocurriendo la transferencia con 

el paciente y sus propias sensaciones sobre la situación. Freud consideró que en ningún 

momento se debe actuarla porque sería alimentar la repetición psíquica del síntoma, era 

consciente que iba a aparecer pero que el deber del analista era silenciarla, por eso es 

necesario su proceso de análisis para que haya un conocimiento personal y que el analista 

pueda discernir lo propio y lo del analizado.  

El debate siguió con las elaboraciones de la escuela de Melanie Klein con el desarrollo 

del concepto de la identificación proyectiva y su efectos en la comunicación inconsciente, de 

cómo el sujeto proyecta angustias sin nombre en el analista y la manera como el analista 

responde frente a ellas y las transforma, esto le permitió a Heinrich Racker plantear el uso de 

la contratransferencia en el proceso analítico, no como una actuación sino una evaluación 

interna del motivo por el que el analizado despierta ese tipo de emociones para entender la 

posición del sujeto.     

Al contrario, en la escuela de Jacques Lacan no se le da importancia al concepto 

contratransferencia, prefieren usar las resistencias del analista debido a que reconocen que el 

analista está como objeto y no como sujeto dialéctico, que todo lo que sienta el analista no 

debe salir a flote en el proceso; por lo anterior, los analistas lacanianos son vistos cómo 

radicales e impersonales, aunque cada uno trabaja de acuerdo con su deseo como analista.  

En las entrevistas realizadas fue un tema que se abordó y que cada uno dio sus 

opiniones con respecto a su práctica, no hay una homogeneidad entre miembros de sus 



145 

 

escuelas, lo que evidencia lo singular que sostiene su práctica clínica. Lo que sí es claro es 

que no actúan en el proceso sus sentimientos hacia sus pacientes. 

Amar a los pacientes es un tema controversial en la práctica clínica porque está 

relacionado con encuentros sexuales que acabarían con el proceso y la mejoría, ceder a sus 

demandas sexuales implicaría una satisfacción del síntoma del analizado y una satisfacción 

de las demandas del analista. El amor del psicoanalista por sus pacientes es inconstante y 

deserotizado, debido a que no está bien que el analista sienta mucho porque no podrá ocupar 

su posición como objeto en el análisis, hay bastantes riesgos cuando en el analista pretender 

ser un buen samaritano.    

“El amor de transferencia es, en definitiva, dice Lacan, el sujeto supuesto saber. Es 

una conexión equivocada entre dos inconscientes, ¿no? Porque el inconsciente del analista 

se pone allí en actividad en la interpretación, pero de una manera que va respondiendo al 

inconsciente de distintos analizantes. Hay días que yo recibo 20 o 30 analizantes y no es el 

mismo amor por uno y por otro, ni tampoco tengo espíritu de Don Juan. No, no suelo tener 

varios amores al mismo tiempo… El amor del analista es un amor inconstante, es un amor 

que dura un rato, ¿no? Por ahí, si hay una afinidad con un analizante. Eso después, a lo 

mejor, se repercute en encuentros sociales, en compartir un trabajo de cartel en la escuela, 

la invitación es transferencia de trabajo, ¿no? Que no, que muchas veces no interfiere con 

el trabajo analítico, al contrario, a veces también lo potencia.”. (Participante 16). 

“Yo tengo mis sentimientos respecto de mis pacientes, pero en fin procuro que eso 

estuviese bueno, eso no aparezca para nada. Hay pacientes que les puedes tener más afecto 

y pacientes cuya vida es muy diferente que la tuya que no resuena con ello, pero tú ten en 

cuenta que eso no es lo que sostiene tu trabajo.”.  (Participante 4). 

Es imposible que no se generen sentimientos por los pacientes, el analista no es una 

tabula rasa que siempre tiene la mente en blanco, de ahí la importancia de la vivencia de su 

propio análisis para que logre discernir sus sentimientos y que estos no ocupen un lugar en 

el proceso. El psicoanalista debe mantener su posición en el proceso para que no se deforme 

la experiencia analítica, sin ceder frente a su deseo de analizar.  



146 

 

Hay una expresa dificultad del término amor por parte del psicoanalista debido a las 

posibles malinterpretaciones, hay un compromiso por sostener el trabajo que implica ternura, 

empatía, cuidado, pero hablar de amor resulta difícil, además que amar está atravesado por 

la historia de vida de cada analista. No son las mismas interpretaciones y expresiones del 

amor en las diferentes culturas, lenguas y países.  

A la vez si hay amor, en otras oportunidades puede haber odio, angustia, frustración 

y rechazo no todo es idílico en el trabajo analítico, llega el momento en el que los pacientes 

despiertan esos sentimientos en el analista, menospreciando su trabajo. Estos sentimientos 

pueden ser utilizados para comprender e interpretar la situación del analizado, si son actuados 

pueden interferir con el proceso analítico.   

La importancia del análisis es el de permitir la reflexión del analista y que logre 

discernir sus propios sentimientos para prevenir la repetición, cada analista adopta su propio 

estilo para prevenir que el analizado empeore, abandone su proceso; vale la pena aclarar que 

hay algunos psicoanalistas que no hacen nada y esto puede ser válido o no, dependiendo de 

la situación. Hay una disociación instrumental entre lo que sucede en el trabajo y la vida 

privada para que el analista no esté como sujeto, no obstante, si la vida del analista está en 

un desastre, influirá en su forma de trabajar. Lo más relevante es que el método se adecue a 

la realidad y no la inversa.  

Otra situación que se vive al interior de los movimientos psicoanalíticos es la 

interacción con sus pacientes en eventos de formación, cursos, reuniones sociales. Hay 

quienes plantean que no lo hacen porque ellos están para sus analizados como objeto y en 

esas reuniones se puede hablar de temas personales que podrían distorsionar la relación 

analítica, por el contrario, hay analistas que no tienen problema que sus analistas asistan a 

sus cursos, quizás esto potencie su propio proceso, tampoco tiene problema de mantener 

contacto después de la finalización del proceso y hablar en ocasiones, pero eso no depende 

del analista sino de los analizados, eso no es lo realmente importante de un proceso analítico. 

Los tiempos son cambiantes, el constante desarrollo de las tecnologías de 

comunicación e información permiten una comunicación más inmediata entre el analista y el 



147 

 

analizado. No hay ningún inconveniente si hay una comunicación por WhatsApp o email, 

para tratar temas logísticos o del proceso, pero no temas personales de la vida del analista. 

Amor al trabajo de analista  

El amor a su trabajo como analista es efecto de su deseo de analizar, ninguno de los 

entrevistados odia su trabajo debido a que es producto de su deseo, hace parte de su vida 

personal y no es una imposición por la hegemonía, además implica adoptar un modo de vida 

diferente. Por otro lado, el amor a su trabajo implica aceptar su propia finitud que le permite 

estar consciente de sus propias acciones y dificultades que trae consigo el proceso analítico, 

buscar supervisión y ayudar a otros colegas que se encuentren solicitando ayuda, el amor 

permite que su práctica se sostenga, esto no quiere decir que ame a sus pacientes, sino a su 

oficio propiamente que hace parte de su vida.  

El amor a su trabajo es de respetar al otro en su alteridad, reconocerlo, tener el interés 

de ayudar y sostener el espacio para que el paciente no se deje consumir por su propio dolor. 

Esto quiere decir que no va a utilizar una metodología universal, sino la ira acomodando de 

acuerdo con la situación, esto es lo más importante, debido a que las constantes críticas a los 

psicoanalistas por su poca adaptación a la contemporaneidad, las excesivas sesiones 

semanales y sus desbordantes precios por sesión.  

Los efectos del trabajo como psicoanalista son inconscientes, puede afectar la manera 

de amar del psicoanalista en la medida que acepte más diferencia de los otros con respecto a 

sí mismo, también este amor lo puede motivar a escribir, dar cursos, asistir a conferencias, 

buscar otros oficios que le permitan sostener su práctica clínica y no depender de ella 

económicamente, aunque no siempre sucede así. Lo que si es necesario es que en algún 

momento escriba para lograr transmitir un saber desde el psicoanálisis. Todo lo anteriormente 

mencionado esta correlacionado con el amor del psicoanalista con su oficio.  

Hay un tema que me pareció interesante sobre el amor al trabajo de analista es que en 

la lengua portuguesa brasilera genera bastante dudas la combinación entre amor y trabajo, 

debido a que la palabra trabalho está atada al pasado histórico de explotación, esclavitud y a 

modos de producción capitalista que ha vivido el pueblo brasilero, lo que genera una 

disyunción entre amor y trabajo dado que el amor es algo personal que no es un imperativo 



148 

 

ni una obligación sino surge del deseo. Esta discusión la sostuvimos con la directora de esta 

tesis acerca de la posibilidad de ver al amor como un trabajo.  

Los cambios en la práctica y los nuevos aprendizajes 

Cada sesión es única e irrepetible, se vive como si fuera la primera vez que el 

analizado hablara para prevenir las ideas preconcebidas. Los tiempos actuales correlacionado 

con las crisis económicas y sociales tiene efectos en los sujetos que acuden a análisis. Los 

analistas de antes eran más rígidos con la asistencia semanal, atendían de manera presencial 

y ocasionalmente por llamada telefónica, cuando había alguna crisis. En la actualidad es 

diferente, debido a la cuarentena causada por el COVID-19 que imposibilitó los encuentros 

presenciales por el temor al contagio, se expandió la posibilidad de atender a personas por 

todo el mundo por medios virtuales y son menos rígidos con la periodicidad de sesiones. 

La experiencia y los nuevos aprendizajes no se acumulan y se replican de manera 

homogénea con todos los pacientes, sino influye en la manera de hacer su oficio, también le 

sirven para cometer menos errores entorno a su práctica, cómo la actuación de la 

contratransferencia, el manejo de la transferencia y las resistencias, además de las aceleradas 

interpretaciones. Lo más importante es que los analistas no impongan sus teorías sobre los 

pacientes porque el psicoanálisis no es un ejercicio ideológico, sino una construcción del 

deseo para pacificar los conflictos con soluciones personales. 

Discrepancias con otras áreas del conocimiento 

El psicoanálisis desde su nacimiento fue contracorriente con las disciplinas y 

discursos imperantes, Freud enfrentó la neurología de su época por la propia incapacidad de 

dar solución al malestar de su época. La práctica del psicoanálisis no encaja en el marco 

ideológico de las terapias actuales y las soluciones inmediatas, esto evidencia su carácter 

subversivo con respecto a las otras disciplinas.  

La psiquiatría actual ha relegado al sujeto de su propio tratamiento, silenciándolo para 

que este adaptado, lo anterior tiene un sinfín de interpretaciones críticas que cuestionan el 

oficio cotidiano de la psiquiatría. Las disciplinas médicas excluyen el amor de sus prácticas, 

lo que limita la capacidad para abordar aspectos subjetivos de los pacientes. La crítica actual 

del psicoanálisis a la psiquiatría es que su labor solamente se reduce a la medicación del 



149 

 

sujeto y no a escucharlo, ni entender su posición, el malestar está pensado en términos 

biológicos como las hormonas y los neurotransmisores, no en una singularidad de situaciones 

que llevaron al sujeto a sentir el dolor. El psicoanálisis no niega la biología y sus influencias 

en el sujeto, además si lo considera necesario puede recomendar un acompañamiento de 

psiquiatría al inicio del tratamiento debido a que necesita unos mínimos para el tratamiento 

y no estar en un estado ajeno a la realidad.  

El psicoanálisis puede trabajar conjuntamente con otras disciplinas no solamente en 

áreas de la salud, sino de las ciencias humanas y la crítica social, sin olvidar la cuestión del 

inconsciente, sus fundamentos teóricos y ética. Es posible que el psicoanálisis integre 

conocimientos de otras disciplinas, sin olvidar la tarea fundamental del psicoanálisis ni la 

función del psicoanalista.  

El momento histórico 

El psicoanalista no puede vivir ajeno a su tiempo, ni acomodar teóricamente sus casos 

para justificar su trabajo. Todos los tiempos son cambiantes y los actuales avanzan 

estrepitosamente, no es lo mismo psicoanalizar a comienzos de siglo XX que a comienzos de 

siglo XXI. Los cambios culturales presionan al sujeto a vivir de un modo que no se interese 

por lo que le está sucediendo internamente, sino lo externo, cumpliendo así con las 

imposiciones hegemónicas. 

A partir de lo anterior, surge un debate poco explorado al interior del psicoanálisis: 

su capacidad para sobrevivir en el siglo XXI. Esta discusión no gira en torno a su estatus 

científico, sino a las soluciones que su discurso ofrece frente al malestar y el síntoma. Estas 

soluciones suelen ser externas, vinculadas al Otro, que le proporcionan al sujeto los medios 

para adaptarse y evitar fracturas en su vida. Justamente, esas grietas del sujeto son las que 

revelan su síntoma, emergiendo de manera inesperada y enfermiza para mostrarle lo más 

íntimo de su existencia. Sin embargo, esto no constituye una invitación al psicoanálisis, sino 

que evidencia una realidad incómoda: el sujeto está marcado por una falla estructural 

constante, una condición inherente a su ser.  

En estos tiempos la práctica del psicoanálisis no es masificada por su propio sistema 

de pensamiento que no responde a las imposiciones de inmediatez del discurso capitalista, 



150 

 

además las constantes crisis y desarrollos tecnológicos brindan soluciones exteriores para 

enfrentar los malestares contemporáneos. Los avances en tecnologías de las comunicaciones 

desde el 2014 al 2024 han sido exponenciales que han transformado el lazo social, las 

pantallas han ganado espacio en la vida del sujeto que le impiden mirar hacia adentro y le 

generan zozobra porque el Otro no responde como lo esperado.  

El sujeto sigue siendo el mismo, cada parte del mundo comparte similitudes con 

respecto a los otros como la explotación capitalista, pero también hay diferencias notables 

como el imperialismo, la hegemonía y la división internacional del trabajo que diferencian a 

una clase de la otra. Lo anterior permite universalizar el goce por mercancías de la 

comunicación para el acceso a la información hegemónica y reproducirla, ese sujeto se 

encuentra consumido por la información y sumido por la preocupación por la incapacidad de 

cumplir la promesa del capitalismo. 

El sistema capitalista no favorece las cuestiones del amor, sino del goce, dado que el 

amor requiere de deseo y constancia, en cambio el goce solo se sostiene por la carne. En esta 

época es común que en la práctica médica que, para personas solas, cuerpos diversos y en 

condición de discapacidad se recomiende sexo con trabajadoras sexuales para aliviar sus 

malestares y sostener su propia alienación. El goce capitalizado tiene efectos en las maneras 

de amar del sujeto, convirtiéndose en una carga, volviéndolo así amor muerto.  

El psicoanálisis no homogeniza la situación de cada sujeto que va a consulta, sino 

evidencia las generalidades por las que el sujeto pasa, aunque siempre termina atado al amor. 

Vivimos en una época donde el ser humano sufre por no poder amar ni ser amado, donde los 

narcisismos no son acotados, su voz es relegada y el silencio lo acompaña en gran parte de 

su vida cotidiana. Vivimos en un mundo donde la gran mayoría no sabe lo que hace, ni asume 

sus responsabilidades subjetivas.  

El psicoanalista vive en un mundo en el que abunda el dolor, el sufrimiento, la 

explotación, el temor de la guerra y la propia guerra son una constante en la vida del sujeto, 

no es posible que se pueda desligar totalmente de esa constante terrenal. Cómo psicoanalista 

puede participar de la política partidista afuera del consultorio, esto no quiere decir que el 

psicoanálisis sea apolítico, al contrario, es político en la medida que posiciona al sujeto en su 



151 

 

propia ética y le hace cuestionar sus modos de goce. Si el psicoanalista quiere posicionar al 

paciente en política partidista como ha sucedido en varias ocasiones en la historia está 

faltando a la ética del psicoanálisis. 

El psicoanálisis se vuelve un lugar donde lo expulsado tiene un nuevo valor, que 

permite instaurar un nuevo lazo social que permita su singularidad. El deseo del sujeto no es 

algo colectivizable, el discurso del analista apunta al surgimiento de la diferencia que es 

imposible de universalizar, la política del psicoanálisis tiene la vocación de cambiar la 

economía del goce que se establece en el sujeto, los objetos y el discurso en que se sostiene 

ese goce.  

El sufrimiento en la época actual es cada vez más evidente dado que el sujeto tiene 

menos soporte, vive en una constante incertidumbre y deudas no solamente económicas que 

le impiden tener una vida tranquila, todo esto tiene un impacto en la organización psíquica 

del sujeto. El conflicto no es solamente interno, también es externo en la medida que las 

instituciones precarizan la vida del sujeto, convirtiéndolo en una empresa al servicio del 

neoliberalismo, esto no es más que una paradoja porque entre más libertades dice tener, está 

más inmerso en la cadena de producción.   

Los malestares entorno al estado de ánimo son los más diagnosticados por la práctica 

médica lo que evidencia una molestia del sujeto por no lograr cumplir sus propias 

expectativas, además el entorno es bastante frustrante y no lo contiene, impidiéndole hablar 

sobre lo que le sucede. El amor como experiencia universal se vuelve una utopía al quedar 

atrapado en los estándares y se torna muerto. El grito de la depresión es mudo, nadie logra 

percibirlo. 

El discurso psicoanalítico evidencia la falta del sujeto por lo que sería imposible 

alcanzar la felicidad porque implicaría un vivir en un mundo de armonía sin ruptura, es decir 

sin conflicto. La sociedad actual que promociona el discurso de los derechos humanos en el 

que la igualdad, la equidad entre sujetos es necesaria para eliminar el malestar, es la base 

fundamental para que el neoliberalismo se desarrolle, promueve todos pueden hacer lo que 

quieran con el otro, incluso utilizarlo como objeto, torturarlo y hasta matarlo porque todos 

están en las mismas condiciones. 



152 

 

La felicidad se convierte una promesa de la política contraria al discurso 

psicoanalítico porque en esta prevalece el goce, la acumulación y la hegemonía, implicaría 

un mundo sin rupturas, esto lo denuncia Lacan en Kant con Sade. ¿Cómo es posible una vida 

sin conflictos? ¿Es posible cumplir la promesa mítica del capitalismo? El psicoanálisis no 

vende la felicidad del síntoma, busca que el sujeto elabore su propia falta de manera que 

pueda confrontarse con su falta, es decir la ética del deseo corresponde con la política de la 

falta. 

La ética del psicoanálisis aboga por la heteridad, en el que cuestiona la posición del 

sujeto frente al goce universal frente a la idea universal fálica que aborrece todo lo femenino 

y esto se evidencia en la persecución y rabia hacia lo diferente, su objetivo principal es el de 

sostener el orden fálico sin perturbarlo. La política fálica niega la diferencia y todo lo que 

altera el orden, lo femenino lo cuestiona evidenciando la castración y la imposibilidad de 

ejercer como el padre primordial. 

La ética de la heteridad es la que permite la diferencia, la aceptación de la castración 

y el goce del Otro como imposible, la apropiación y el ejercicio del poder en lo posible. La 

heteridad es la integración de Otro goce fuera del discurso, la que instituye la base de nuevos 

lazos entre sujetos. Este goce aboga por la diferencia del otro y que el sujeto sea capaz de 

amar lo diferente sea cual sea su género.  

El psicoanálisis está separado de la política partidista, pero no de la política porque 

evidencia la narrativa discursiva del capitalismo y la posición que se encuentra el sujeto 

frente al goce del Otro. El psicoanálisis busca que el sujeto se cuestione frente al goce del 

Otro, de rebelarse ante lo predeterminado. El trabajo del analista es el de escuchar las 

subjetividades, interpretar el malestar como un acto político y transmitir lo que el discurso 

del analista tiene que aportar frente a los modos de goce de la sociedad actual para que el 

sujeto construya su propia respuesta.  

La soledad que se vive en la cotidianidad del trabajo como analista evidencia la 

realidad de la condición humana entorno a su vida, hacerse cargo de su deseo es una 

responsabilidad personal que el Otro no tiene nada que ver. Aunque no todo el trabajo 

psicoanalítico implica la soledad, por lo general existen grupos institucionales del 



153 

 

psicoanálisis como las organizaciones de la IPA, de la AMP, foros y escuelas que los une el 

deseo de estudiar, escribir y escuchar a los demás colegas entorno al psicoanálisis y su 

práctica, también estos encuentros rebelan un poco lo que es la conflictividad humana. Lo 

importante es que el psicoanalista no se aísle de sus colegas, ni evada las discusiones en torno 

a la práctica para promover un desarrollo crítico del psicoanálisis.  

Ser psicoanalista implica hacerse cargo de su deseo, esto significa que asume un modo 

de vida diferente al de cualquier otra profesión porque debe aislar sus demandas personales, 

políticas, sociales y económicas para dedicarse a la escucha del inconsciente, el sufrimiento 

y los malestares que llevaron al sujeto en búsqueda de ayuda, no hay ninguna aspiración sino 

el de sostener el análisis para que el sujeto logre estar mejor y elabore su situación.   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 

 

CAPÍTULO V DISCUSIONES Y CONCLUSIONES 

En el psicoanálisis hay que ser cautos con las conclusiones, dado que siempre hay 

nuevos interrogantes con los que se encuentra el sujeto en su cotidianidad, no existe un amo 

de lo inconsciente, lo que deja al sujeto solamente con sus saberes construidos y una 

permanente construcción de su subjetividad, por esos las conclusiones abren la puerta para 

discutir acerca del trabajo del psicoanálisis y estar inmerso en un proceso de psicoanálisis.  

La experiencia psicoanalítica no se enseña en la universidad porque es un proceso 

privado en el que el sujeto habla de lo que le ocurre con la condición de que haya malestar, 

la experiencia analítica no es un deporte sino está atada al sufrimiento y el deseo de superar 

el dolor frente a lo que acontece en la vida. Lo que se enseña en la universidad es teoría 

psicoanalítica, supervisión de clínica psicológica y psiquiátrica con fundamentos 

psicoanalíticos y crítica a las problemáticas contemporáneas con teoría psicoanalítica, 

ninguna de las anteriores reemplaza el psicoanálisis. 

Es imposible enseñar psicoanálisis en la universidad, por eso las propuestas de crear 

un pregrado en psicoanálisis con la idea de la democratización del conocimiento fracasan 

porque sería un grado sin fundamentos prácticos. La verdadera democratización del 

conocimiento es el acceso al ejercicio práctico de ese conocimiento, sin tener que pensar que 

el precio sobrepasa sus capacidades económicas. En países de América Latina, el acceso a 

servicios de salud en ocasiones es igual de dispendioso que a la educación, es posible que 

una persona profesional no tenga la posibilidad de pagar un psicoanálisis por las mismas 

condiciones sociales del lugar donde habita.  

La experiencia analítica es una vivencia personal que está atravesada con el deseo, no 

tiene preconcepciones ni impone una guía de vida por lo que el discurso universitario no 

logra atraparlo, por eso en la práctica del psicoanálisis se debe tener cuidado y no volverse 

un burócrata del psicoanálisis que apela como agente de la ideología, sin cuestionar su propia 

posición y su participación en la sociedad. No estoy diciendo que el psicoanalista deba 

participar en política sino estar en permanente cuestión sobre su práctica, por eso es imposible 

llegar a una conclusión certera.  



155 

 

La llegada al psicoanálisis involucra un deseo de resolver alguna cuestión personal 

que en ocasiones no se busca al psicoanálisis sino se llega por cuestiones del azar. Sin 

embargo, no toda persona que acude al psicoanálisis se volverá psicoanalista, debido a que 

está marcado por una historia de vida personal. A la vez el sujeto se encuentra en una realidad 

social que influye en la decisión de trabajar.  

El trabajo es la base con la que se constituye el psiquismo, lo que permite que se 

establezcan relaciones sociales entre sujetos. Con el desarrollo del capitalismo cognitivo que 

ve al sujeto como una empresa que acumula conocimientos sobre cualquier área específica, 

el sujeto debe asumir ir a la universidad, contar con ayudas financieras (herencias) y 

participar de la vida social como un trabajo para sobrevivir. La contradicción del capitalismo 

cognitivo es que promueve el deseo de aprender y desarrollar conocimiento científico en las 

relaciones sociales, ocasionando que el conocimiento sea privatizado y su uso queda 

restringido a quién pueda acceder, existe una vasta producción de conocimiento, aunque 

distante de la vida cotidiana del sujeto.  

Esto fue evidente con la historia del psicoanálisis, Freud a lo largo de toda su vida 

trabajó con personas que podían acceder a sus servicios, sus sesiones rondaban en 10 dólares 

de la época, algo costoso; lo mismo sucedía con sus estudiantes, aunque en los años 20 con 

el avance de la terapia se propuso que el psicoanálisis debía ser parte del servicio de salud 

para que toda la población tuviera acceso.  

Esta propuesta no ha logrado materializarse, salvo en casos como en Argentina, 

Alemania, Brasil y Francia en la que existe una apertura para que la población pueda ir al 

psicoanálisis con ayuda del sistema de salud, sin embargo, ningún Estado financia un proceso 

psicoanalítico porque a lo largo del tiempo termina siendo costoso, a la vez generaría una 

contradicción entre el deseo del sujeto por el psicoanálisis, las consecuencias psíquicas del 

pago y el sostenimiento del analista.    

Se podría decir que la mayoría de las personas que accedieron al psicoanálisis desde 

sus inicios hasta el fin del siglo XX, pudieron pagar el alto precio por las sesiones, ir con 

facilidad al consultorio del analista ya que poseían flexibilidad de tiempo, lo que sugeriría 

que no eran trabajadores comunes, sino que pertenecían a una clase social alta. Con esto no 



156 

 

quiero decir que el psicoanálisis era un ejercicio burgués, porque existieron apuestas como 

la Marie Langer, Arminda Aberastury, Donald Meltzer, Horacio Etchegoyen y Jacques Lacan 

que facilitaban el acceso al psicoanálisis sin pensar en su elevado costo, sin embargo, siempre 

había que pagar (poco) para permitirse construir la cura. 

En este sentido, los primeros psicoanalistas que se formaron eran de origen burgués 

o con la facilidad de acceder al dinero, esto se expandió a nivel mundial y en las diferentes 

sociedades filiales de la IPA, una parte de sus miembros hacen psicoanálisis para las clases 

altas porque su formación fue demasiado costosa. Por ejemplo, el análisis didáctico por 

sesión puede costar entre 30 a 50 euros, lo mismo las sesiones de supervisión y los cursos de 

formación de 8 semestres rondan 100 euros semanales, lo que equivaldría a un gasto de 200 

euros semanales en un país Latinoamericano durante 4 o 6 años. Con la formación lacaniana 

sucede algo diferente, los precios por sesión pueden rondar los 10 euros y se organiza 

dependiendo de su deseo, las sesiones de control pueden rondar por 30 euros y el precio de 

los cursos semestrales depende de cada asociación sin llegar a ser tan alto debido a que no 

hay una certificación oficial expedida a diferencia de la IPA que expide sus diplomas en 

Londres.  

Lo que quiero decir es que para iniciar una formación en psicoanálisis se debe contar 

con soporte financiero para iniciarla, pagar sus supervisiones y cursos de formación teórica 

(Con la democratización del conocimiento y el desarrollo del capitalismo cognitivo estos 

cursos se pueden tomar en nivel maestría o doctorado en universidades). Iniciar en el oficio 

del psicoanálisis se necesita realizar un gasto, pero no se debe esperar a que ese gasto retorne 

porque se estaría dependiendo de los pacientes y el deseo del analista es una cuestión del 

sujeto con su práctica independientemente del analizado. 

Lo que podría decirse que hay una división de clase entre analistas, quienes pueden 

acceder a la formación de la IPA y quienes no, evidenciando la contradicción del capitalismo 

cognitivo en la que los saberes quedan privatizados a quién pueda acceder a ellos, teniendo 

implicaciones prácticas como la imposibilidad de generar debates teóricos y técnicos entre 

diferentes escuelas, además de las malas relaciones que hay entre miembros de las escuelas, 

lo que parece que haya más ataques personales que una discusión. Aquí es la evidencia que 

el psicoanálisis también hay política.  



157 

 

Cada quién asume su deseo de ser psicoanalista, sin embargo, debe contar con la 

facilidad de acceder a su propio análisis, si el precio de su propio análisis es demasiado caro, 

tendrá que priorizar algunas otras cosas de su vida antes que iniciar su formación, por eso 

considero que la escuela lacaniana tendrá más progreso en países en vía de desarrollo por la 

facilidad de pagar. La idea de un análisis es no quedarse en deuda ni con el analista ni con 

los bancos, sino irse en paz, pagar con lo que se tiene.  

Esto sugeriría que para los psicoanalistas en formación (aunque siempre se esté en 

formación) y los demás psicoanalistas, tener un oficio con el cual pueda tener ingresos fijos 

para no depender de sus consultas netamente, sino de otros oficios. La gran mayoría de 

psicoanalistas reconocidos combinan su oficio con el de la docencia, otros trabajan en 

ambientes hospitalarios, de atención en salud mental y escolares, en menor medida en 

organizaciones no gubernamentales y en defensoría de derechos. Con esto no quiero decir 

que el psicoanalista deba tener otro oficio, puede combinar su práctica de tiempo completo, 

sino lo ideal es que su estabilidad económica no dependa de sus pacientes. Esto genera una 

contradicción entre trabajo y práctica psicoanalítica que se resuelve con el modo de vida que 

tenga el psicoanalista.  

No solamente se hace psicoanálisis desde el consultorio privado, también se hace 

psicoanálisis en instituciones, sin embargo, tiene otras particularidades porque depende de la 

política que se aplica en cada una, aunque el psicoanálisis no tiene un fin específico, el fin 

del psicoanálisis en las instituciones es ofrecer un espacio terapéutico que le permita a la 

persona ser escuchada y aliviar los motivos por los que asiste a la institución. De ahí, la 

importancia del deseo del analista que no es capitalizable con la plusvalía.  

La precarización de la práctica psicoanalítica depende de las instituciones en las que 

se desarrolle el trabajo analítico porque es el psicoanalista que se ofrece como su herramienta 

de trabajo y es la institución que impone las restricciones. La responsabilidad del analista es 

la de ser consecuente con su deseo y no volverse un burócrata del psicoanálisis que solamente 

recibe pacientes con una extrema rigidez en la que él se tiene que acomodar a las demandas 

de trabajo del psicoanalista. Lo que se trata la práctica del psicoanálisis es de apertura y 

flexibilidad, como diría Freud “un cigarro a veces es solamente un cigarro”. 



158 

 

Para resolver las contradicciones del capitalismo cognitivo es necesario superar la 

idea que con la democratización del conocimiento se soluciona únicamente con el acceso a 

la Universidad porque lo que hace es privatizar los saberes como sí su ejercicio práctico fuera 

de personas míticas elegidas en un mundo de caos. Este tipo de contradicciones se resuelven 

generando un acceso universal a los saberes no solamente en la universidad sino en la vida 

cotidiana, que el ciudadano pueda evidenciar los efectos en su vida del conocimiento 

desarrollado en la sociedad y no lo sienta como distante, para eso se necesita que todos 

puedan trabajar.  

La subjetividad de cada analista está atada a la manera de interpretar, la acomodación 

de su consultorio, su vida académica, relacionarse con el público, con otros colegas y su vida 

pública profesional son lo que le permite ganar un espacio para recibir pacientes. La 

subjetividad hace parte de la contradicción del capitalismo cognitivo porque es una manera 

que ofrece su fuerza de producción, sin embargo, una vez entrado en análisis lo personal del 

psicoanalista no debe hacer presencia para facilitar las asociaciones de los analizados, el 

mismo psicoanalista no capitaliza su acto porque no saca ningún beneficio de lo vivido por 

el analizado y el analizado está ahí por su voluntad para encontrar una solución a su malestar 

que le permita al sujeto actuar bajo su singularidad no bajo una solución colectiva. 

Por lo que resulta evidente que el trabajo del psicoanálisis afronta una contradicción 

del mismo sistema económico que habita, no todos pueden acceder al psicoanálisis porque 

hay una imposibilidad económica de pagar las sesiones, así haya deseo. Entonces aquí surgen 

preguntas ¿Quién acude a un psicoanálisis? ¿Quién puede sostener un psicoanálisis? Es 

imposible escapar a las lógicas estructurales del capitalismo, lo que si se puede es el de 

mantener la posición del analista hasta las últimas consecuencias.    

En ocasiones se llega al psicoanálisis de forma inesperada sin estarlo buscando, por 

eso el psicoanálisis se debe acomodarse a las particularidades de cada sujeto y no al revés 

porque limitaría la práctica al mandato del psicoanalista y no del hablante. Lo que dejaría 

claro que la labor del psicoanalista es la da permanecer, nunca apagar su llama de su deseo, 

es un trabajo para toda la vida en el que se necesita estar. 



159 

 

Lo más importante del trabajo como analista es el de permanecer para que los 

analizados puedan sentir que tienen un lugar donde puedan hablar y sentir un soporte que les 

permita continuar con sus vidas. El trabajo del psicoanálisis requiere un poco de abstracción 

de la realidad social y sumergirse en las particularidades de cada analizado, podrá participar 

de la política y su vida social cuando sus propios tiempos lo permitan.  

El psicoanalista puede enfermarse como cualquier otra persona, tiene a la vez una 

vida y sus situaciones propias por las que atraviesa, asistencia a congresos nacionales e 

internacionales. En algún momento estas particularidades pueden afectar la permanencia del 

analista en el análisis, sin embargo, bajo su propia experiencia sabrá resolver estas situaciones 

que son permanentes en su vida que le permitan a sus pacientes continuar con su análisis, 

pararlo cuando lo requieran y acabarlo cuando el proceso haya dado sus frutos.  

En Europa es más fácil asistir a congresos internacionales, por la cercanía de los 

países; por el contrario, en América Latina y Estados Unidos es más difícil por las distancias 

y el precio de los tiquetes aéreos, además de las implicaciones ecológicas de viajes 

transoceánicos. La virtualidad ofrece un espacio de discusión y difusión de saberes, sin 

embargo, el psicoanálisis es una disciplina que en su ejercicio aboga por la presencialidad de 

los cuerpos, aunque en este momento histórico tan cambiante por las nuevas pandemias 

puede originarse nuevas formas de encontrarse sin recurrir a la materialidad. Cada 

psicoanalista debe resolver estas situaciones a partir de sus propias experiencias en el trabajo, 

esto quiere decir que el trabajo del analista está atravesado por una dialéctica de comodidad 

e incomodidad. 

El trabajo de psicoanalista puede ser cómodo porque debe permanecer siempre y 

proveer el espacio para quienes deseen hablar y permanecer en un proceso analítico, no es un 

oficio dirigido a cumplir con la burocracia como el de la función pública, ni su fuerza de 

trabajo es explotada, su herramienta de trabajo es su inconsciente, en algunos casos no gasta 

tanto tiempo en transportes públicos, esa es la diferencia con los demás oficios. Lo incomodo 

del trabajo analista es el de trabajar con lo abyecto, con lo insoportable del sujeto que puede 

despertar temores y cuestiones morales que nublan la escucha psicoanalítica, esta que se 

caracteriza por escuchar lo inconsciente y no a la persona. El psicoanalista goza de 



160 

 

comodidad frente a su trabajo, pero se puede llegar a incomodar con lo que habla, no estar 

como persona y para eso se necesita del deseo.  

La permanencia del psicoanalista es lo más importante en su trabajo, le da la 

posibilidad a sus pacientes de integrar el espacio y el proceso psicoanalítico en su vida, lo 

que evidencia un deseo de ser psicoanalista y de mantener su práctica clínica, para despertar 

en el proceso el deseo del analizado. Lo particular es lo que toma relevancia en el análisis, 

por eso el psicoanálisis no da recetas para vivir mejor, sino que busca que el analizado las 

construya desde su propia singularidad.  

El amor a su quehacer diario es lo que sostiene su deseo de analista, el objetivo no es 

el de crear una fortuna sino mantener su práctica. El amor al trabajo de psicoanálisis hace 

que sea un oficio bastante diferente a los demás que lo hace escapar frente a la desoladora 

explotación que hay en el capitalismo porque hay un deseo y no una necesidad de 

supervivencia. Frente a lo anterior, se posiciona una cuestión individual frente al deseo del 

sujeto por trabajar que es una solución personal frente a la promesa mitológica del discurso 

neoliberal, el deseo es la ruptura frente a la capitalización de la subjetividad. 

¿Por qué es importante hablar del amor? 

El amor ha sido un tema transversal desde la constitución de lo humano que le ha 

permitido edificar lazos para constituir la familia, la propiedad privada y pública y al Estado. 

El amor hace parte de la vida íntima y a la vez de la vida pública, se ama a los otros y las 

ideas políticas, esto implica una renuncia a una parte narcisista, dejar de amarse para ser 

amado. Marx decía que el amor tenía que despertar amor porque ese sentimiento podría 

volverse una desgracia sino despierta amor, hasta este punto es interesante como el amor deja 

de ser innato y se convierte en una demanda para constituirse como sujeto.  

El amor es algo íntimo, su ausencia puede generar un malestar que sobrepase sus 

capacidades para sobrevivir e instaure un síntoma que límite su vida. Aunque estas 

consecuencias son relativamente nuevas en la historia humana, solamente se contaba con la 

literatura y los mitos fundacionales para narrar las desgracias de la ausencia de amor. Marx 

logra poner la cuestión del amor conectado con el trabajo como una interconexión entre 



161 

 

amantes y amados. Freud fue él que le dio el espacio al amor en la práctica clínica como parte 

esencial de la vida del sujeto que tiene efectos en el cuerpo.  

Si los síntomas se resolvieran con los efectos del amor, no habría represión ni 

formaciones del inconsciente, las diferentes situaciones de la vida por la que atraviesa cada 

sujeto se solventaría con el pensamiento. El amor es esencial en los procesos de cura, sin 

embargo, no es suficiente, el conflicto inconsciente refiere con lo íntimo del sujeto que 

impide amar y despertar amor en los otros.  

El momento actual está caracterizado por la neoliberalización de la vida cotidiana que 

enfrasca al sujeto en una competencia por el goce de mercancías, una fetichización de la 

subjetividad que somete al sujeto en constantes crisis. El psicoanálisis abre un espacio para 

que el sujeto hable, pero no es solamente con la palabra que inicia la transformación de su 

discurso, es con el amor de transferencia que aparece el deseo. 

De acuerdo con la lectura del amor en Freud, el amor es inconcluso porque no se 

puede amar completamente al otro, la ley no lo permite. Para amar se debe seguir normas 

internas construidas en su vida y a la vez despertar el amor en el otro para que se sea amado, 

la imposibilidad de despertar amor en el otro es amor muerto y el plus-amor como una 

práctica de acumular goce. Amar implica una renuncia narcisista que le posibilita no 

enfermar, sino sufrir porque el otro no le corresponde completamente. 

Lo anterior crea una pregunta sobre ¿Cómo algo íntimo, único y egoísta pueda ser 

parte de la solución al malestar actual? Amar implica anhelar que el otro lo ame de la misma 

manera, genera dudas acerca si realmente está siendo amado y si a través de ese amor puede 

complementar su ser. La importancia de amar es la de ser amado, es decir, ya no es un asunto 

individual sino un trabajo de dos que produce amor es una intersección de dos inconscientes 

que les permite renunciar a una parte narcisista. 

El amor no basta para resolver las problemáticas contemporáneas, pero si para poner 

en cuestión sobre la homogeneización del sujeto contemporáneo, la promesa mítica del 

capitalismo sobre una vida mejor y la acumulación del goce. Lo vivido en el análisis permite 

articular la experiencia amorosa bajo la perspectiva de la falta para que el sujeto aprenda 

sobre el saber del amado construido en la experiencia amorosa. El amor de transferencia le 



162 

 

permite al sujeto posicionarse frente al supuesto saber del analista para construir su propia 

alteridad. 

El amor le permite al sujeto andar la deriva con un saber sobre si y el amado, implica 

reconocer al otro en su alteridad con la imposibilidad de unificar una identidad, en cierto 

sentido implica una alienación con el otro que interpreta los afectos bajo su propia 

experiencia a quién no solamente se le demanda una respuesta idéntica sino una respuesta 

personal que le permita dar cuenta de la diferencia y de los efectos del amor en esa relación.  

Con todo lo anterior, el amor trae consigo el deseo para que el sujeto actúe bajo su 

propia política, construya saberes que le permitan lidiar con su malestar contemporáneo. 

Finalmente, el amor no es la solución a todos los sufrimientos, sino el inicio de su propia 

cura que le permita lidiar con lo insoportable de la vida.  

En la práctica cotidiana del psicoanálisis se da el despertar de sentimientos, pasiones 

y emociones que el analizado deposita en el analista. Para que un análisis sea ético, el analista 

no debe ejercer poder en el analizado para que el deseo se pueda manifestar, la virtud del 

analista es tener la posibilidad de ejercer el poder y no hacerlo para escuchar lo que el habita 

en el deseo del analizado.  

El amor permite al sujeto pensar más allá del individualismo causado por el discurso 

capitalista porque el afecto lo ata a los otros, sin embargo, puede ser el causante de patologías 

contemporáneas que impidan al sujeto la separación con el otro. No obstante, la experiencia 

analítica le daría la posibilidad al sujeto de aprender a amar para que disminuya el sufrimiento 

en su vida. Los saberes construidos permiten reflexionar sobre su propia posición como 

amante y amado. 

La importancia del amor en el siglo XXI refiere a la posibilidad de construir alteridad 

entre seres humanos, de asumir la diferencia como una potencia creadora que permita 

construir lazo social. Sin la posibilidad de reconocer al otro en su diferencia, es imposible 

pensar en otros modos de vida que se oponen al capitalismo porque este pone de presente su 

promesa mitológica de unidad y homogeneidad como resolución a todos los males que el 

mismo ha construido.  



163 

 

El amor no es innato, se aprende con el trabajo depositado desde el tiempo fundante 

del sujeto, lo que permite transformar la naturaleza en psiquismo, a la vez lo convierte en 

amante a partir de sus propias vivencias. A lo largo de su vida se dará cuenta que el amor de 

sus padres no es infinito y tienen límites, se da cuenta que ya no es su “majestad” y que los 

otros no lo aman. Para mantener el amor tendrá que trabajarlo y es con su esfuerzo que 

transforma el amor de los otros, sucede lo mismo que en el psicoanálisis, existe la posibilidad 

de ejercer un poder para hacer daño y de lo que se trata es de no hacerlo.  

Para terminar 

Todo lo mencionado anteriormente busca motivar la creatividad de las personas que 

tienen interés en el psicoanálisis para que reconozcan que no es solamente con enseñanza 

teórica en una universidad que se aprende sobre la experiencia analítica, sino que es una 

vivencia personal que depende de las vivencias por el que esté transcurriendo, es un deseo 

que surge de su propia experiencia.  

La investigación sugiere que las disciplinas de las ciencias de la salud deben tener en 

cuenta los efectos del amor en el sujeto que acude en busca de resolver alguna de sus 

dolencias porque todo queda reducido a lo biológico, olvidando que el cuerpo no es 

solamente una construcción biológica, sino resultado de procesos históricos, sociales, 

psíquicos que determinan su desarrollo.  

El amor no se puede reducir a la actividad sexual de los sujetos, sino a los significados 

que le produce el amor en su vida y ser amado. Sería interesante que la sociología médica se 

interesara en esos asuntos, que le permita cuestionar a los profesionales de la salud sus 

prácticas, su manera de relacionarse con sus pacientes y el de promover dinamismo en su 

propio proceso de recuperación, además de visibilizar los efectos de la realidad social en la 

salud de los ciudadanos.  

La medicina en ese sentido es política porque ahí convergen los efectos de los 

problemas sociales que afectan a los ciudadanos, se vuelve un lugar de la reproducción 

ideológica, donde habita el falso consenso. Por eso es necesario que los distintos 

profesionales de las áreas de la salud se interesen en la política y vean que la salud no es un 



164 

 

aislamiento de variables necesariamente sino una red compleja que va desde lo éxtimo del 

sujeto hasta lo exterior.   

A diferencia de otros manuales o escritos de introducción al psicoanálisis este buscaba 

reconocer la experiencia de otros psicoanalistas que trabajan en diferentes lugares del mundo, 

que facilite el entendimiento al lector sobre la práctica clínica y algunos de sus principios 

universales, todo con el objetivo de despertar la creatividad sobre el trabajo del psicoanálisis 

y el de pensar su práctica clínica en dos sentidos, uno desde el lugar ausente de memoria y 

otro como un teórico que construye saber psicoanalítico. 

El psicoanálisis es una práctica que requiere de un compromiso histórico y político 

que cuestione las estructuras sociales actuales, no para hablar de eso en el análisis sino para 

reconocer que muchos de los pacientes que acuden en búsqueda de ayuda no son los mismos 

de los que en la mayoría de las veces se enseñan en libros teóricos de psicoanálisis y 

psicopatología clínica que en su momento eran los que podían pagar un análisis clásico. Los 

tiempos de hoy han cambiado y una disciplina como el psicoanálisis no puede ser clasista, 

sino estar al servicio de quién lo requiera y acomodándose a sus posibilidades. Para que el 

psicoanálisis permanezca dependerá de la capacidad de apertura política de los 

psicoanalistas.  

  

 

 

 

 

 

 

  



165 

 

REFERENCIAS 

Antunes, R. (2005). Los sentidos del trabajo. Buenos Aires: Ediciones Herramienta. 

Antunes, R. (2018). O privilégio da servidão: o novo proletariado de serviços na era 

digital. São Paulo: Boitempo editorial. 

Arango, M., Bedoya-Hernández, M., & Muñoz-Duque, L. A. (2021). La vida como trabajo. 

La emergencia de la subjetividad trabajadora en el neoliberalismo. Athenea Digital, 

21(3), 1-21 DOI: https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2653. 

Ayala-Colqui, J. (2021). Subjetividad y subjetivación en Marx: una lectura confrontativa a 

partir de Heidegger y Foucault. Tópicos, Revista de Filosofía, 109-144 

https://doi.org/10.21555/top.v0i61.1208. 

Banco Mundial. (2024). Indice de Gini. Obtenido de Banco Mundial: 

https://datos.bancomundial.org/indicador/SI.POV.GINI?end=2023&locations=CO&

name_desc=false&start=1963&view=chart 

Beattie, P. (2019). The Road to Psychopathology: Neoliberalism and the Human Mind. 

Journal of Social Issues, Vol. 75, No. 1, 1-24 DOI:10.1111/josi.12304. 

Benedetti, M. (2000). Inventarios. México: Seix Barral. 

Benjamin, W. (1985/2016). El capitalismo como religión en . Revista Katatay,Vol. X, N°13-

14, 187-191. 

Bion, W. (1980). Aprendiendo de la Experiencia. Barcelona: Paidós. 

Braunstein, N. (2006). Goce. Buenos Aires: siglo ventiuno editores. 

Breuer, J., & Freud, S. ((1893-1895) /2006). Estudios sobre la histeria (1893-1895) . En S. 

Freud, Obras Completas de Sigmund Freud. Buenos Aires: Amorrortu. 

Bueno, N. (2020). Libertad en el trabajo, a través del trabajo y frente al trabajo. Un 

replanteamiento de los derechos laborales. Revista Internacional del Trabajo, vol. 

140, 335-355. 

Cardoso, F. H., & Faletto, E. (1969/1998). Dependencia y desarrollo en América Latina. 

Buenos Aires: Siglo ventiuno editores. 

Chaumon, F. (2009). Sujet de l'inconscient, subjectivité politique. Essaim, 22, 7-22. 

https://doi.org/10.3917/ess.022.0007. 

Cortez, M. (2020). Aproximación crítica a los derechos humanos desde las perspectivas 

liberal, conservadora y neoliberal. Areté Revista de Filosofía, 31-58. 

Darviles, F., & Rojas, K. (2020). El neoliberalismo como religión. Postdata vol.25 no.2 , 

403-416. 



166 

 

Diccionario Etimológico de Español. (1 de Septiembre de 2021). Obtenido de DECEL: 

http://etimologias.dechile.net/ 

Diccionario Etimológico de Español. (1 de Septiembre de 2021). Obtenido de DECEL: 

http://etimologias.dechile.net/ 

Engels, F. (1876/ 2014). El papel del trabajo en la transformación del mono en hombre y 

otros textos. Buenos Aires: Ediciones Godot. 

Engels, F. (1884/2017). El origen de la familia, de la propiedad privada y el Estado. 

Argentina: Akal. 

Engels, F. (1894/1973). Antidüring. Buenos Aires: Editorial Cartago. 

Etchegoyen, H. (2002). Fundamentos de la técnica psicoanalítica. Buenos Aires: 

Amorrortu. 

Fernández-Trujillo, F. J., & Gil, J. (2020). Mecanismos y dinámicas del trabajo en las 

plataformas digitales: los casos de Airbnb y de las plataformas de reparto. 

EMPIRIA. Revista de Metodología de Ciencias Sociales. N.O 52, 175-198 DOI/ 

empiria.52.2021.31369. 

Ferrater, J. (1979). Diccionario filosófico. Buenos Aires: Sudamericana. 

Foucault, M. (1978-1979/2007). El nacimiento de la biopolítica. Buenos Aires: Fondo de 

cultura económica. 

Freud, S. ( (1950 [1892-99])/2006). Fragmentos de la correspondencia con Fliess. En S. 

Freud, Obras completas de Sigmund Freud Tomo I. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. ( 1915 (1914)/2006). Puntualizaciones sobre el amor de trasferencia (Nuevos 

consejos sobre la técnica del psicoanálisis, III). En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. ((1915-1917)/2006). Desarrollo libidinal y organizaciones sexuales. En S. Freud, 

Obras completas de Sigmund Freud Volumen XVI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. ((1915-1917)/2006). La transferencia. En S. Freud, Obras completas de Sigmund 

Freud Volumen XVI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. ((1917 [1915])/2006). Duelo y Melancolía. En S. Freud, Volumen XIV - Trabajos 

sobre metapsicología, y otras obras, «Contribución a la historia del movimiento 

psicoanalítico». Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. ((1918 [1917])/2006). El tabú de la virginidad (Contribuciones a la psicología del 

amor, III). En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud Volumen XI. Buenos 

Aires: Amorrortu. 



167 

 

Freud, S. ((1923 [1922])/ 2006). Dos artículos de enciclopedia: "Psicoanálisis" y "Teoría de 

la libido". En S. Freud, Obras Completas Tomo XVIII. Buenos Aires: Amorrortu 

Editores. 

Freud, S. ((1950 [1895])/2006). Proyecto de psicología para neurologos . En S. Freud, 

Obras completas de Sigmund Freud Volumen I. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1890/2006). Tratamiento psíquico (tratamiento del alma). En S. Freud, Obras 

Completas de Sigmund Freud Volumen I. Buenos Aires: Amorortu. 

Freud, S. (1891/1987). La Afasia. Buenos Aires: Nueva Visión. 

Freud, S. (1895A/2006). Carta 22. En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud 

Volumen I (pág. 296). Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1897/2006). Carta 69. En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud Volumen 

I (pág. 301). Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1897/2006). Carta 84. En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud Volumen 

I (pág. 316). Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1899/2006). Sobre los recuerdos encubridores . En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen III. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1900/2006 ). La interpretación de los sueños (I). En S. Freud, Obras completas 

de Sigmund Freud Volumen V. Buenos Aires: Amorrotu. 

Freud, S. (1900/2006 A). La interpretación de los sueños (I). En S. Freud, Obras completas 

de Sigmund Freud Volumen V. Buenos Aires: Amorrotu. 

Freud, S. (1900/2006 B). La interpretación de los sueños (II). En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen VI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1900B/2006 ). La interpretación de los sueños (II). En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen VI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1901/2006). Psicopatología de la vida cotidiana. En S. Freud, Obras completas 

de Sigmund Freud Volumen VI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1905/2006). Tres ensayos para una teoría sexual. En S. Freud, Obras completas 

de Sigmund Freud Volumen VII (págs. 109-224). Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1905B/2006). Fragmentos de análisis de un caso de histeria. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen VII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1905C/2006). El chiste y su relación con el inconsciente. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen VIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1908 [1907]/2006). El creador literario y el fantaseo. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen IX. Buenos Aires: Amorrortu. 



168 

 

Freud, S. (1908). La moral sexual "cultural" y la nerviosidad moderna . En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen IX. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1909/2006). Análisis de la fobia de un niño de cinco años . En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen X. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1910(1909)/2006). Cinco conferencias sobre psicoanálisis. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1910/2006). Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1910A/2006). Sobre un tipo particular de elección de objeto en el hombre 

(Contribuciones a la psicología del amor, I). En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1910B/2006). Sobre el psicoanálisis "silvestre". En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1911/2006). Formulaciones sobre los dos principios del acaecer psíquico. En S. 

Freud, Obras completas de Sigmund Freud Volumen XII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1912/2006). Sobre la dinámica de la trasferencia. En S. Freud, Obras completas 

de Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1912/2006). Sobre la más generalizada degradación de la vida amorosa 

(Contribuciones a la psicología del amor, II). En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1913). Sobre la iniciación del tratamiento (Nuevos consejos sobre la técnica del 

psicoanálisis, I) . En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud Volumen XII. 

Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1913/2006). Tótem y tabú. Algunas concordancias en la vida anímica de los 

salvajes y de los neuróticos. En S. Freud, Obras Completas de Sigmund Freud 

Volumen XIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1913-1914/2006). Totém y Tabú. En S. Freud, Obras completas de Sigmund 

Freud Volumen XIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1914/2006). Contribución a la historia del movimiento psicoanalítico . En S. 

Freud, Obras Completas Tomo XIV. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1914/2006). Introducción del narcisismo . En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XIV. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1915/2006). De guerra y muerte. Temas de actualidad . En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XIV. Buenos Aires: Amorrortu. 



169 

 

Freud, S. (1915/2006). Puntualizaciones sobre el amor de transferencia. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XII (págs. 159-174). Buenos Aires: 

Amorrortu. 

Freud, S. (1915A/2006). Pulsiones y destinos de pulsión. En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud Volumen XIV. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1920/2006). Más allá del Principio de placer. En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud volumen XVIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1920B/2006). Psicología de las masas y análisis del yo. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XVIII (pág. 86). Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1923/2006). El yo y el ello. En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud 

Volumen XIX. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1924 (1923)/2006). Breve informe sobre el psicoanálisis. En S. Freud, Obras 

completas de Sigmund Freud Volumen XIX. Buenos Aires: Amorrrotu. 

Freud, S. (1924/2006). La pérdida de realidad en la neurosis y la psicosis. En S. Freud, 

Obras completas de Sigmund Freud Volumen XIX. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1926/2006). ¿Pueden los legos ejercer el análisis? Diálogos con un juez 

imparcial . En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud volumen XX. Buenos 

Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1926/2006). Inhibición, síntoma y angustia. En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud volumen XX. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1929/2006). Malestar en la Cultura. En S. Freud, Volumen XXI - El porvenir de 

una ilusión, El malestar en la cultura, y otras obras. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1930/2006). Malestar en la cultura. En S. Freud, Obras completas de Sigmund 

Freud volumen XXI. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1940/2006). Esquemas del Psicoanálisis. En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1940B/2006). Moisés y la religión monoteísta. En S. Freud, Obras completas de 

Sigmund Freud volumen XXIII. Buenos Aires: Amorrortu. 

Freud, S. (1985B/2006). Manuscrito N. En S. Freud, Obras completas de Sigmund Freud 

Volumen I (pág. 298). Buenos Aires: Amorrortu. 

Gay, P. (1988). Freud: A Life for Our Time. London: Norton. 

Gómez, M., & Polo, J. (2021). Derechos humanos y capitalismo. Una relación atravesada 

por la ideología. Eidos no 36, 44-77 DOI: 

https://dx.doi.org/10.14482/eidos.36.323.4. 



170 

 

Gramsci, A. (1917-1933/1981). La conquista del Estado. En A. Gramsci, Escritos Políticos. 

Buenos Aires: Siglo ventiuno. 

Gramsci, A. (1948/1971). El materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce. 

Buenos Aires: Nueva visión. 

Guevara, E. (1965). El socialismo y hombre en cuba. Habana: Ediciones Revolución. 

Izcovich, L. (2005). La Depresión en la Modernidad. Medellín: Editorial Universidad 

Pontificia Bolivariana. 

Klein, M. (2009 (1952)). Algunas conclusiones teóricas sobre la vida emocional del bebé. 

En M. Klein, Tomo III. Envidia y Gratitud y otros trabajos. (págs. 88-89). Ciudad 

de México: Paidós . 

Kristeva, J. (1984/2004). Historias de amor. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Lacan, J. ((1960-1961)/2006). El seminario 8. La transferencia. Buenos Aires: Amorrortu. 

Lacan, J. (1949/1972). El estadio del espejo como formador de la función del yo. En J. 

Lacan, Escritos 1. Ciudad de México: Siglo XXI editores. 

Lacan, J. (1949/1980). El estadio del espejo como formador de la función del yo (je) tal 

como se nos revela en la experiencia psicoanalítica. En J. Lacan, Escritos 1 (págs. 

11-20). Ciudad de México: Siglo XXI editores. 

Lacan, J. (1956/1980). El seminario de la carta robada. En J. Lacan, Escritos 2 (págs. 11-

65). Ciudad de México: Siglo XXI editores. 

Lacan, J. (1956-1957/1994). Seminario 4. La relación de Objeto. Buenos Aires: Amorrortu. 

Lacan, J. (1962-1963/2007). Seminario 10. La Angustia. Buenos Aires: Paidos. 

Lacan, J. (1969/ 2008). El seminario 17: El reverso del psicoanálisis. Buenos Aires: 

Paidos. 

Lacan, J. (1972). Acerca del discurso psicoanalítico. Obtenido de Conferencia en la 

Universidad de Milán el 12 de mayo, 1972.: https://bit.ly/2VTDf5O 

Lacan, J. (1987). Seminario XI: Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis. 

Buenos Aires: Paidos. 

Lastra, F. (2018). La superexplotación de la fuerza de trabajo y la especificidad del 

capitalismo latinoamericano: un aporte al debate. Izquierdas 38, 257-278. 

Lenin, V. (1917/2013). Imperialismo: la fase superior del capitalismo. Buenos Aires: 

Taurus. 

Marx, K. ((1943) 1927/1982). De la crítica de la filosofia del derecho de Hegel. En K. 

Marx, Escritos de Juventud. México: Fondo de cultura económica. 



171 

 

Marx, K. (1844/ 1982). Manuscritos económicos-filosóficos de 1844. En K. Marx, Escritos 

de Juventud. Mexíco: Fondo de cultura Económica. 

Marx, K. (1857-1858/ 1971). Elementos fundamentales para la crítica de la economía 

política (borrador) o Grundrisse. Buenos Aires: Siglo ventiuno editores. 

Marx, K. (1867/1974). El capital. Crítica de la economía política. Tomo 1. Ciudad de 

México: Fondo de cultura económica. 

Marx, K. (1875/1979). Critica del Programa de Gotha. Pekin: Ediciones en Lenguas 

Extranjeras. 

Marx, K. (1885/1981). El capital. Crítica de la economía política. Tomo 2. Mexico: Fondo 

de cultura económica. 

Marx, K., & Engels, F. (1932/ 2014). La ideología alemana. Madrid: Akal. 

McWilliams, N. (2021). PSYCHOANALYTIC SUPERVISION. New York: The Guilford 

Press. 

Miller, J. (1987/2006). Introducción al método psicoanalítico. Buenos Aires: Paidós. 

Murillo, M. (2018). ¿Qué es la técnica en psicoanálisis? REVISTA UNIVERSITARIA DE 

PSICOANÁLISIS, 39-48 . 

Nietzsche, F. (1882/2001). La gaya ciencia. Buenos Aires: Akal. 

Pfeifer, W. (14 de Noviembre de 2024). Etymologisches Wörterbuch des Deutschen (1993), 

digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version im Digitalen 

Wörterbuch der deutschen Sprach. Obtenido de Etymologisches Wörterbuch des 

Deutschen (1993): Wolfgang Pfeifer et al., Etymologisches Wörterbuch des 

Deutschen (1993), digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer 

übhttps://www.dwds.de/wb/etymwb/Wunsch 

Porge, E. (2009). Un sujet sans subjectivité. Essaim, 22, 23-34. 

https://doi.org/10.3917/ess.022.0023. 

Puello-Socarrás, J. F. (2021). Novo neoliberalismo: arquitetônica estatal no capitalismo do 

século XXI. Revista Eletrônica Administração, 35-65 DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/1413-2311.309.111147. 

Rodriguez, M. (2019). La contravención psicoanalítica: la ideología política y el acto en 

los Movimientos Sociales en Colombia. [Tesis de Maestría, Universidad Nacional de 

Colombia]: https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/77287. 

Roudinesco, E., & Plon, M. (1998). Diccionario de Psicoanálisis. Buenos Aires: Editorial 

Paidós. 

Salinas, A. (2010). El hombre empresa como proyecto ético político. Lecturas de Michel 

Foucault. . Hermenéutica Intercultural (18-19), 95-139. 



172 

 

Sierra, O. (2017). Marquetalia desde los medios de comunicación escritos. Oikos Polis, 

2(2), , 49-91. 

Sierra, O. (2019). Efectos de la intervención psicoterapéutica grupal desde el enfoque 

psicodinámico, en personas con diagnóstico de depresión. [Tesis de maestría, 

Universidad Nacional de Colombia]: Repositorio Institucional – Universidad 

Nacional de Colombia. 

Sierra, O. (2022). Rebeldía y Obediencia: Una Dualidad Necesaria. Revista portuguesa de 

psicoanalise, 74-97. DOI https://doi.org/10.51356/rpp.421a7. 

Soler, C. (2011). El discurso Capitalista. En C. Soler, Incidencias políticas del psicoanálisis 

(págs. 429-448). Barcelona: Ediciones del centro de investigación psicoanálisis y 

sociedad. 

Stavrakakis, Y. ( 2010). La Izquierda Lacaniana. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica. 

Vainer, A. (2001). Al rescate de la técnica psicoanalítica. Revista Topía N° V. 

Vejar, J. (2017). Precariedad laboral en América Latina: contribuciones a un modelo para 

armar. Revista Colombiana de sociología Vol 40 N2, 27-46. 

Venco, S. (2020). Uberização do trabalho: um fenômeno de tipo novo entre os docentes de 

São Paulo, Brasil? Cadernos de Saúde Pública, doi: 10.1590/0102-311X00207317. 

Vidal-Molina, P., & Vargas-Muñoz, R. (2019). Ciudadanía en tiempos del Capital. Una 

crítica desde la tradición marxiana. Convergencia Revista de Ciencias Sociales, 

núm. 80,, 1-23 https://doi.org/ 10.29101/crcs.v26i80.10418. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

 

 

 

 

 

 

 


