
 

 

Universidade de Brasília 

Faculdade de Educação 

Programa de Pós-Graduação em Educação 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

 

 

 

 

Carolina de Souza Freire 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VIVÊNCIAS EMOCIONAIS DE ADOLESCENTES NA ATIVIDADE EDUCATIVA: 

UM OLHAR PELA PERSPECTIVA HISTÓRICO-CULTURAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Brasília 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha catalográfica elaborada automaticamente, com os dados fornecidos 

pelo(a) autor(a) 

 
 
 
 
 
 
 

Ps 
de Souza Freire, Carolina 

Vivências emocionais de adolescentes na atividade 

educativa: um olhar pela perspectiva Histórico-Cultural / 

Carolina de Souza Freire; orientadora Patrícia Lima Martins 

Pederiva. -- Brasília,2025. 

p.143 

 

 

1. Emoções. 2. Educação. 3. Teoria Histórico-Cultural. 4. 

Vivências. 5. Adolescência I. Lima Martins Pederiva, 
Patrícia, orient. II. 



Carolina de Souza Freire 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VIVÊNCIAS EMOCIONAIS DE ADOLESCENTES NA ATIVIDADE EDUCATIVA: 

UM OLHAR PELA PERSPECTIVA HISTÓRICO-CULTURAL 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de Mestrado apresentado ao 

Programa de Pós-Graduação em 

Educação da Faculdade de Educação da 
Universidade de Brasília/UnB. 

Linha de pesquisa: Educação e 

Diversidade na Infância, Juventude e 

Vida Adulta – EDIJA. 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Patrícia Lima 

Martins Pederiva. 

Bolsa Capes 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

Brasília 

2025 



 

Carolina de Souza Freire 

 

 

 

Vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um olhar pela 

perspectiva histórico-cultural 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de 

Pós- Graduação em Educação da Faculdade de 

Educação da Universidade de Brasília/UnB. 

Linha de pesquisa: Educação e Diversidade na 

Infância, Juventude e Vida Adulta – EDIJA. 

 

 

Prof.ª Dr.ª Patrícia Lima Martins Pederiva (Orientadora/Presidente) PPGE – Faculdade de 

Educação/Universidade de Brasília – UnB 

 

 

 

Prof° Dr. Fauston Negreiros (UnB - Membro Interno) 
 

 

 

 

Prof° Dr. Augusto Charan Alves Barbosa Gonçalves (Faculdades Estácio/DF- Membro 

Externo) 
 

 

 

 

Dra. Daiane Aparecida Araújo de Oliveira (Colégio Ciman - Suplente) 

 

 

 

 

 

Brasília, 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio de Coordenação de Aperfeioçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) -  Código de Financiamento 001 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Sem nenhuma dúvida, a primeira pessoa que preciso agradecer por eu ter chegado 

até aqui, é a Elis. A minha amiga-irmã (mais uma, nem tenho tantas assim, né?), pessoa que 

admiro demais e em quem me inspiro. É sempre muito bom te ouvir e aprender contigo. É 

minha parceira de tantas gargalhadas e besteiras (que ninguém é só nerd), viagens teóricas 

(porque viagem mesmo a gente precisa combinar), mas também de conversas íntimas e 

delicadas, choros e velas. Foi ela quem me escutou, e me ajudou a entender as minhas 

emoções, esteve atenta e sagaz (como sempre!) até último ponto final. Foi ela quem 

acreditou em mim antes de eu mesma conseguir fazer isso. Essa dissertação só existe 

porque você me encorajou, esteve comigo e me ajudou a amar o que sou e acreditar naquilo 

que sinto e vejo. Seu olhar transformou o meu, serei eternamente grata por isso.  

À Pat, minha orientadora querida, que curou tantas coisas em mim! Ao me ensinar 

que a academia pode (e deve!) ser leve, fundada no afeto bom e na colaboração, que é o 

que fortalece a gente e nos faz querer um mundo melhor. Que maravilhoso te reencontrar e 

ter a certeza que tinha que ser você nessa travessia acadêmica. Só você pra revolucionar e 

transformar tudo aqui dentro de mim! Obrigada por me ensinar a botar fé no que eu penso, 

a confiar no que eu vejo, no que eu sinto e em quem eu sou. E, acima de tudo, obrigada pelo 

imenso respeito que tem por nós, seres humanos. Я тебя люблю! 

Quero agradecer à Capes, a gente sabe da importância de se investir em pesquisas 

em nosso país, ainda mais nesses tempos sombrios marcados por negacionismos e ataques à 

ciência, investir em bolsas é também um ato político de resistência. 

Ao meu grupo de pesquisa mais maravilhoso que existe, que sempre explodia 

minha cabeça com tanta ideia boa de se pensar. Vocês são testemunho da força do coletivo. 

Que presente foi conhecer vocês!! Obrigada pela parceria, amizade, risadas, respeito e 

revolução. Obrigada: Amanda, Angélica, Bento, Dai, Dennis, Elis (de novo e sempre!) Iara, 

Leandro, Lóide, Marta, Toninho e Vivi. Vocês moram no meu coração pra sempre! Essa 

dissertação é nossa! 

Ao Pedro, parceiro de vida, por ser apoio, amor leve, gostoso e divertido. Por onde 

for, quero ser seu par.  

 



Ao Igor, meu filhote, que me inspira a querer ser uma pessoa melhor desde 2010. 

Sinto um orgulho imenso em ser sua mãe, te admiro muito! 

 

Aos meus queridos e maravilhosos adolescentes: Ellie, Jujuba, Mike e Pablo aprendi 

tanto com vocês! Obrigada por dividirem seus pensamentos sobre as coisas do mundo comigo, 

vocês me transformaram. Pra sempre levarei vocês comigo. 

Às mães que “emprestaram” seus filhos e filhas para participar desta pesquisa! 

Viram como eles e elas são incríveis? 

Ao Guto Charan, por quem sinto carinho e admiração enormes. Obrigada por ter 

contribuído primorosamente nas ideias aqui escritas. 

Ao profe Fauston, também por se afeto na academia, te admiro! 

À professora Cristina Massot Madeira Coelho, tão querida! 

Esse percurso do mestrado foi potente e transformador! Cheguei com medo e tô 

saindo corajosa, doutorado que me espere! 

Aos colegas das turmas que passei, pelas discussões maravilhosas. Todo mundo tem 

algo a ensinar! 

À Maria Helena, a quem tenho muito carinho. Obrigada pelas inúmeras gentilezas e 

risadas, e por ler e apontar caminhos lá no comecinho, no projeto de pesquisa.  

À minha mãe e ao meu pai, que sempre foram apoio, chão, lar e voo. O amor de 

vocês me transforma. Eu sinto muito amor por vocês! Obrigada por tanto! 

Aos meus irmãos, com quem aprendi sobre companherismo, justiça e a contar com 

o outro: Emerson, Cristiane, Davi, Rubens, Walmir, Juliana, Anderson, Rafael, Cintia, 

Ludimila, Tiago, Mirna, Israel, Hércules, Breno, Túlio e Luzia. É sempre interessante falar 

de vocês! 

À minha sogra Beth, pela parceira e apoio! 

Aos amigos que torceram, apoiaram e entenderam minha ausência: Edilene, Helton, 

Ludi Godoi, Sandra Costa, Sheilinha, Cecília, Claudiny, André Phelipe, Stella, Michele, 

Paty, Ju, Xill, Breno, Laru, Narinha, Thata, Nandinho, Vanessa, Marília. 



RESUMO 

 

Esta dissertação teve como objetivo compreender como adolescentes vivenciam a 

dimensão dos afetos na escola, a partir da perspectiva Histórico-Cultural. Fundamentada 

nas contribuições de Vigotski sobre o papel das emoções no desenvolvimento humano, a 

pesquisa utilizou o grupo focal como ferramenta investigativa, criando um espaço de 

escuta e reflexão entre os participantes. As vivências foram consideradas unidade de análise 

e analisadas a partir da ferramenta Palavra, que possibilitou a compreensão dos sentidos e 

significados dessas vivências no ambiente educativo. Os resultados destacam a importância 

de reconhecer os afetos como parte constitutiva do desenvolvimento humano e de integrá-

los à prática educativa, sobretudo na adolescência. 

Palavras- chave: Vivências, Emoções, Educação, Adolescência, Teoria Histórico-Cultural. 



 

ABSTRACT 

 

This dissertation aimed to understand how adolescents experience the dimension of affect 

in school, based on the Historical-Cultural perspective. Grounded in Vygotsky’s 

contributions on the role of emotions in human development, the research employed focus 

groups as an investigative tool, creating a space for listening and reflection among 

participants. The lived experiences were considered the unit of analysis and examined 

through the analytical tool Word, which enabled the understanding of the meanings and 

senses attributed to these experiences within the educational environment. The findings 

highlight the importance of recognizing affect as a constitutive part of human development 

and integrating it into educational practice, especially during adolescence. 

Keywords: Lived experiences, Emotions, Education, Adolescence, Historical-Cultural 

Theory. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

SUMÁRIO 

 
COMO CHEGUEI ATÉ AQUI - MEMORIAL ............................................................... 11 

EMOÇÕES EM TRANSFORMAÇÃO – UMA INTRODUÇÃO .................................... 18 

1 EMOÇÕES EM VIGOTSKI .......................................................................................... 23 

2 A ADOLESCÊNCIA PELA LENTE DA TEORIA HISTÓRICO-CULTURAL ......... 29 

2.1 A imaginação na adolescência segundo a teoria Histórico-Cultural............................39 

2.2 De que adolescência estamos falando .......................................................................... 42 

3 CAMINHO METODOLÓGICO – PALAVRA, EMOÇÕES E VIVÊNCIAS...............45 

3.1 Percurso metodológico para entender as emoções na adolescência.............................48 

3.2 As vivências como unidade de análise na Teoria Histórico-Cultural...........................50 

3.3 Ferramenta de análise: a Palavra como microcosmo da consciência...........................52 

4 RESULTADO: EMOÇÕES EM MOVIMENTO, ESCOLA EM SILÊNCIO...............57 

4.1 A chegada até os e as adolescentes: Construindo confiança e escuta...........................57 

4.2 O primeiro encontro: Apresentação................................................................................58 

4.3 Segundo encontro: Entrando no tema das emoções.......................................................61 

4.4 Terceiro encontro: As emoções na escola........................................................................82 

4.5 Quarto e último encontro: Aprofundando as reflexões e despedida..........................100 

5 AFETOS QUE INSISTEM:O QUE ECOA DEPOIS DA ESCUTA.............................132 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................137 

ANEXO..................................................................................................................................141 

 

 

 

 

 

 
 



11  

 

COMO CHEGUEI ATÉ AQUI - MEMORIAL 

Para começar a falar sobre o tema que me propus, preciso, antes, dizer de onde 

estou partindo. As coisas que nos movem de curiosidade sempre têm um começo em algum 

momento na nossa história de vida, essas coisas, por vezes, se complexificam com nossa 

experiência, outras vezes, adormecem e ficam esperando uma nova ideia para rebrotar e 

mover tudo de novo. Essa é a beleza do nosso desenvolvimento! Estamos em constante 

movimento e transformação, afetamos e somos afetados o tempo todo nas relações que 

estabelecemos com as pessoas e o mundo a nossa volta. As coisas que me movimentaram 

começaram na minha infância (acho que na maioria das pessoas, começa aí também), uma 

época mágica e, por vezes, dolorosa. 

Eu nasci nos anos 80, em janeiro de 1982 para ser mais exata. Naquela década, o 

Brasil começava a se reerguer dos 21 anos de ditadura militar que terminaria depois, em 

1985. Era um momento de abertura política e do real entendimento da crise econômica e 

social que estávamos mergulhados. A inflação “nas alturas” era noticiada constantemente e 

sentida por nós nas prateleiras do supermercado. O desemprego era alto. Havia o 

assombroso aumento da desigualdade social. O país estava atolado em dívidas. Esse 

período foi marcado por uma atmosfera de instabilidade e muita insegurança. 

A volta da democracia trouxe um alento e grandes expectativas de melhora. O 

sentimento de esperança foi extremante importante para o crescimento dos movimentos 

sociais e de luta pelos direitos humanos. Num movimento gradual e crescente de várias 

frentes, iniciou- se a elaboração da Constituição Federal e, em 1988, ela foi promulgada. 

Esse, foi um marco na nossa história, pois representou um passo importante na 

consolidação da democracia e na garantia de direitos fundamentais das e dos cidadãos. 

Logo após, o estatuto que garantiria às crianças e adolescentes os direitos fundamentais de 

sobrevivência, integridade física, psicológica e moral, além de protegê-los contra 

negligência, maus-tratos, violência e exploração seria criado. Foram dez anos de mudanças 

profundas e de desafios imensos no qual os brasileiros lutaram por liberdade, justiça e 

igualdade em diversas esferas da vida social e política. 

É nesse momento histórico que a minha trajetória começa a se delinear. Eu venho 

de uma família grande, tenho 17 irmãos, sim, meus pais têm 18 filhos ao todo. Eu disse que 

era grande! Adoro ver a reação das pessoas quando eu falo isso, todos se espantam. Mas me 

deixem explicar esse grande detalhe direito, antes que façam a pergunta infame e sempre 

repetida: “na sua casa não tinha televisão, não?” 



12  

Meus pais eram muito jovens quando se conheceram; os dois vinham de família 

kardecista1 e foi num encontro de jovens que eles se encontraram e se apaixonaram. Como 

casal, eles planejaram uma família grande e ter filhos por adoção fazia parte deste plano. 

No primeiro ano do casamento, eles se candidataram ao CRT2 em Taguatinga-DF e, logo 

receberam em seu lar duas crianças. Ao longo de muitos anos, a família foi aumentando 

gradativamente. Além dos filhos adotivos, tiveram os filhos biológicos. Ao todo, foram 12 

filhos adotados e 6 biológicos. Se colocarmos numa escala, eu estaria no meio, entre 

irmãos mais velhos e mais novos. 

Voltando um pouco no tempo dessa história...quando meus pais se preparavam para 

o casamento, era importante decidir onde morar, onde abrigar essa família numerosa. Junto 

a um grupo de amigos, também espíritas, eles compraram uma chácara em Brazlândia-DF e 

decidiram que lá teria um centro de estudos kardecistas e que morariam no local apenas 

famílias que que se constituiriam por adoção. Então, além dos meus pais, outros casais que 

adotavam crianças também moraram nessa comunidade. Essa chácara, foi nomeada pelo 

grupo de amigos que a fundou de “Lar dos Pequeninos”. Guardo com muito amor ao nome 

desse lugar que vivi por tantos anos. 

A chácara era enorme, tinha 5 casas ao todo, um Centro espírita onde tinha os 

estudos e onde se recebia muita gente de fora para os trabalhos desenvolvidos ali e, 

também, curiosas com o projeto desses amigos. No meio da chácara, bem na entrada 

principal, havia um coreto com jardim, lá comemoramos muitos aniversários, festas juninas 

e rodas de conversa. Ao lado, tinha um parquinho cheio de brinquedos coloridos pelos 

jamelões que caíam do alto da árvore. No fundo da chácara, tinha um pequeno lago 

lamacento e bom de nadar, que a gente se refrescava nos dias de calor. Havia, também, 

uma área enorme de pomar com muitos tipos de frutas e árvores boas de subir. Perto da 

nossa casa, tinha um curral com algumas vacas, um chiqueiro com porcos e um galinheiro 

e, claro, muito, muito verde. 

Tínhamos muito espaço para correr, subir em árvores, tomar banho de chuva, comer 

fruta do pé, beber mel de abelha no favo ainda, presenciar o nascimento e a morte dos 

animais, beber leite direto da teta da vaca, brincar muito, dormir na grama num dia de sol 

em pleno inverno, caçar vagalumes e gritar junto com as cigarras. Ali, tínhamos festas 

                                                   
1 O termo "kardecista" se refere a alguém que segue a doutrina espírita codificada por Allan Kardec. 

 
2 Centro de Recepção e Triagem, antigo nome do abrigo transitório para crianças e adolescentes do Distrito 

Federal. 

 



13  

juninas inesquecíveis, gincanas, encontros de música, aniversários coletivos, tinha visita do 

papai Noel no fim do ano, enfim...tenho muitas lembranças boas deste lugar que vivi por 

dezoito anos. 

Quando lembro da criança que eu fui, eu consigo ver o quanto eu era (sou ainda) 

muito curiosa. Tudo ao meu redor era muito inspirador e aguçava minha sede de entender 

como as coisas funcionavam. Eu estava sempre querendo saber a origem das coisas, para 

que servia, observava tudo. Lembro de querer ser cientista sempre que me perguntavam, era 

essa a resposta. Acho que o contato íntimo com a natureza, os incontáveis momentos em que 

minha imaginação viajou pelo mundo das coisas e possibilidades, das diversas brincadeiras 

com os meus irmãos e outras crianças da chácara, sempre incitaram e impulsionaram 

minhacuriosidade e imaginação. 

Aos 6 anos de idade, ingressei na escola, naquela época, era comum entrar na 

escola pela primeira vez nessa idade. Lembro do primeiro impacto ruim que esse lugar 

marcou em mim. Ela era uma instituição pequena, localizada em zona rural que atendia 

principalmente crianças de chácaras próximas. Muitos dos meus colegas vinham de famílias 

que se dedicavam à produção de hortaliças, frutas e criação de animais. Eram crianças que, 

assim como eu e meus irmãos, tinham uma relação muito próxima com a natureza. Lembro 

de chorar e sentir muito medo no primeiro dia de aula ao me despedir da minha mãe. Foi 

desesperador a separação abrupta dela, de repente ela teria que ir embora eu teria de ficar lá 

com pessoas que nunca vi na vida. Demorei em parar de chorar, e só conseguiram me 

acalmar quando minha irmã mais velha apareceu e quando me disseram que os meus irmãos 

estariam na sala ao lado, isso foi o que me tranquilizou um pouco. Naquele primeiro dia de 

aula, havia muitas crianças chorando e estranhando o lugar e as pessoas que estavam lá, 

assim como eu, tiveram que engolir o choro e entrar na sala para terem sua primeira aula. 

Nesse lugar, encontrei muitos desafios e nenhum espaço para elaborar esse primeiro 

impacto e muitos outros que vieram. De cara, já entendi que a escola não era um lugar que 

eu poderia me sentir segura e aceitar que eu deveria estar lá sem minha mãe era uma coisa 

que eu tinha que lidar e ponto final. Porém, a certeza de que meus irmãos estavam lá, era 

muito importante para que todos esses sentimentos doessem menos. 

Ao passar das semanas, fui me sentindo cada vez menos incomodada e ir para a 

escola passou a ser rotina. Aos poucos, também, fui fazendo amizades com outras crianças 

(tenho amizades que cultivo desde aquela época), encontrei algumas professoras muito 

carinhosas e acolhedoras. Tudo isso contribuiu para que a permanência na escola fosse 



14  

menos sofrida, mas, ainda assim, eu não estava nem perto de compreender tudo isso que 

estava sentindo. 

Como eu falei antes, eu nasci e cresci nos anos 80 e 90. Naquela época as crianças 

não tinham suas perguntas respondidas com tanta facilidade, suas queixas e choros eram 

atropelados pela urgência das coisas e da falta de tempo e da impaciência dos adultos. Elas 

também, não participavam muito das escolhas do dia-dia; a palavra de ordem era 

“criança não tem que querer”, “para de fazer pergunta e faz o que eu estou mandando que 

o adulto aqui sou eu”. Existia uma hierarquia muito forte nas relações, era claro a separação 

daquilo que era “coisa de adulto” e “coisa de criança”. Essa situação me impunha um 

abismo entre minhas dúvidas, meus medos e as respostas e o acolhimento que eu poderia 

receber. Muita coisa eu não entendia, e, logo percebi que as minhas dúvidas eu teria que 

guardar para mim. 

Eu não entendia, por exemplo, por que eu não podia me relacionar com os adultos, 

ouvir suas conversas e ficar perto quando eles se reuniam. Por que éramos distantes? Por que 

eles não me ouviam? Por que eu não podia saber o que eles pensavam sobre qualquer coisa 

de suas vidas? Me perguntava se eles sentiam medo, ou se sentiam raiva de alguém. Será 

que tinham os mesmos medos que eu? Para mim, eles pareciam não ter medo de nada. Eu 

me perguntava como eles tinham se livrado do medo, ou se teriam deixado de sentir raiva, e 

como eles fizeram isso? Meus pensamentos não paravam, e dentro de mim eu lutava 

sozinha para tentar entender. E é claro, eu não sabia o que fazer com toda angústia e nem 

nomeá-la. 

De uma forma geral, não só na minha família, mas em muitas outras, a abordagem 

com as crianças, naquela época, refletia o padrão de uma educação repressora, baseada na 

punição como ferramenta disciplinadora. Talvez fosse uma característica da época, que já 

se arrastava por gerações, que não encorajava os adultos a demonstrarem vulnerabilidade e 

os impediam de criar relações afetivas baseadas na confiança e no respeito ou a se 

manterem emocionalmente presentes na relação com as crianças. 

À minha volta, não havia tempo ou, um melhor momento para me ouvirem e me 

explicarem o que estava sentindo, afinal, éramos muitos filhos, cada um com suas próprias 

demandas. E era uma mãe e um pai, avós, tias e professoras também com suas questões 

internas para acolher e lidar. Era difícil ter esse tempo e esse espaço. Era muita coisa 

acontecendo com muita gente numa casa só. Algumas coisas tinham mais prioridade que 

outras e a vida seguia. E na escola, que era o lugar onde eu passava a maior parte do meu 

dia, não havia nenhum momento ou espaço dedicado ao acolhimento de questões de ordem 



15  

emocional, afinal, eram muitos alunos e a grade curricular já estava preenchida com várias 

disciplinas. Não tinha lugar nenhum. 

Ao longo dos anos, eu consegui compreender as complexas camadas que 

compunham esse período da minha história. Consegui enxergar meus pais nos seus esforços 

em suprir nossas necessidades, nos oferecendo amor e atenção na medida que conseguiam; 

em garantir nossa saúde, bem-estar, comida no prato. Observei a nós, os filhos, nas nossas 

relações atravessadas por inúmeros desafios e muito aprendizado e toda emaranhada 

dinâmica familiar situada num determinado tempo histórico. Entendi a escola como um 

espaço dedicado apenas para a aprendizagem dos conteúdos sem se enxergar como um 

lugar onde as emoções constituem o espaço educativo e que razão e emoção juntas 

dinamizam nosso desenvolvimento. As emoções estão lá, não tem jeito! 

Compreendi também os adultos ao meu redor, tanto da família quanto professoras 

(es) que eles também enfrentaram relações marcadas pela dureza e apartamento das 

emoções. O tanto que isso dificultava a demonstração de afeto e carinho. Imagino que tenha 

sido difícil para eles entenderem seus próprios sentimentos, e muitas vezes foram impedidos 

de expressar o que realmente sentiam. Penso que talvez eles também não tiveram suas 

perguntas respondidas e medos acolhidos e, por isso, precisaram erguer uma armadura para 

sobreviver e seguir adiante com suas vidas. 

Há alguns anos, consegui, o que considero mais importante em todo esse processo, 

ter consciência das minhas emoções. Entender o que eu sentia e como essas emoções 

guiavam minhas ações foi fundamental na compreensão de mim mesma e da minha 

história. Ter vivenciado situações carregadas emocionalmente, sem sequer conseguir 

nomear o que eu estava sentindo, gerou em mim uma sensação constante de solidão, 

daquelas que você acha que só você sente, mais ninguém! Mas, ao entrar em contato com 

as minhas emoções e percebê-las na minha relação com as pessoas. Lembrar que em 

muitas situações na minha infância e adolescência eu senti medo, abandono e raiva das 

pessoas. Perceber que essas emoções guiaram o modo como eu me enxergava e me 

relacionava com os outros, foi como jogar luz na escuridão e ver a minha história de outra 

maneira, compreender que essas emoções me organizaram naqueles momentos, me 

possibilitou dar novos sentidos à minha história. Pude me reeducar, e assim, ficar atenta 

ao que eu sentia e isso me conectou comigo mesma e me ajudou a me relacionar 

melhor com os outros. Reparei que quando a gente se conecta com nossas emoções, as 

nossas relações mudam qualitativamente, passamos a caminhar no mundo com mais 

consciência de nós mesmos e do outro, entendendo melhor nossas limitações e 



16  

potencialidades. Grande parte desse entendimento e transformação, vieram de uma 

escolha pelo autoconhecimento alcançados, principalmente, em psicoterapia, num 

esforço intencional e incessante em conhecer e entender meus processos. Foi 

importante para mim ter apoio profissional para superar algumas dificuldades, me 

autorregular e, principalmente, reeducar as minhas emoções. Ter tido esse 

acompanhamento ao longo da vida, foi fundamental para alcançar essa autoconsciência. 

Isso me faz pensar que, se eu tivesse entrado em contato conscientemente com as 

minhas emoções, ainda na infância, mas principalmente na adolescência (afinal, eu 

estava em constante contato com meus sentimentos, mas sem saber reconhecê-los ou dar-

lhes nome.) e, se eu tivesse tido um espaço de acolhimento e trabalho de compreensão 

emocional, não necessariamente em terapia num consultório, mas em outros espaços 

também, talvez meu desenvolvimento tivesse ocorrido de outra maneira; talvez eu não 

tivesse tantas dúvidas sobre mim mesma e as minhas relações com as pessoas que me 

rodeavam pudessem ter sido de outra qualidade. Se falar sobre o que se sente fosse habitual 

e se estivéssemos implicados conscientemente com o nosso campo afetivo, acredito que 

poderíamos ser seres humanos melhores. 

Aos 24 anos, me formei psicóloga, e, obviamente o interesse em compreender 

aquilo que nos torna genuinamente humanos contribuiu para essa escolha. Quando entendi 

minha função nos atendimentos que prestava, e as possibilidades de transformação que eu 

poderia contribuir para aquelas pessoas, ficou notório a incontestável importância das 

emoções no desenvolvimento humano e o quanto elas temperam as relações entre nós. 

Pude acompanhar crianças, adolescentes e adultos que conseguiram enxergar seus 

sentimentos e emoções e transformaram qualitativamente seu caminhar no mundo. 

Pensar sobre um outro espaço dedicado ao processo educativo das emoções tem 

ocupado meu tempo ultimamente. Acredito que no caminho do conhecimento científico, 

muitas vezes, fui guiada pela curiosidade incansável em observar os fenômenos da 

natureza e os intricados processos humanos. O fazer científico não é apenas um exercício 

intelectual, nele estão contidos toda uma vivência e experiência profundas daqueles que 

observam atentamente a realidade que os cerca. A partir deste olhar, podemos enxergar o 

mundo sob diversos ângulos e muitas cores. Relembrando minha história de vida, o que 

sempre me despertou curiosidade foi aquele “entre” das relações humanas, foram os afetos 

que davam cor, forma, textura e ditavam o compasso das minhas relações com as pessoas. 

“O que é isso que estou sentido?”; “Por que este outro me provoca esse sentimento?”; “Para 

onde vai tudo isso?”. Durante muito tempo eu não soube dizer o que era isso e eu guardei 



17  

dentro de mim para que um dia eu pudesse encontrar algum caminho que me levasse às 

respostas ou a mais perguntas, talvez. 

Penso que ter morado em uma comunidade e dividido a vida com muitos irmãos e 

outras famílias, me possibilitou aprender sobre colaboração e comunhão. Foi de lá que eu 

entendi que ao dividir o quarto, os brinquedos, as festas de aniversário, o mingau de aveia 

com banana, eu estava aprendendo sobre justiça e coletividade. Quando nós, irmãos, nos 

uníamos nas encrencas e ninguém dedurava ninguém, eu também aprendia sobre contar 

com o outro e a me sentir segura. A lição maior é a de que as coisas se tornam mais leves 

quando você as divide com outras pessoas e, no final, não fica pesado para ninguém. Como 

disse antes, essas lições só ficaram visíveis para mim mais tarde e, agora, com esse trabalho 

isso se mostra com mais força. 

Estou aqui em defesa da coletividade no campo afetivo: em espaços coletivos 

onde possamos partilhar o que sentimos e nos entender enquanto humanos, nas nossas 

semelhanças e diversidades; nas nossas formas singulares de enxergar o mundo. Esse 

trabalho é, na verdade, um esforço para compreender melhor o outro que mora em mim, 

pois não somos seres isolados, mas seres que se constituem nas relações com os outros. A 

nossa existência, quem somos, não se constitui em solidão, mas na constante relação e 

encontro com outros seres humanos. Somos humanos porque nos relacionamos, porque 

trocamos, porque nos transformamos mutuamente. São essas relações que nos dão forma 

e sentido, e é no reflexo dessa relação que reconhecemos a nós mesmos. 



18  

EMOÇÕES EM TRANSFORMAÇÃO – UMA INTRODUÇÃO 

 

Pretendo agora lançar algumas ideias sobre como vamos desenvolver este trabalho. 

Após apresentar as origens de algumas das minhas inquietações e situar historicamente o 

meu percurso até o ponto em que me proponho dissertar, te convido a pegar essa lente e 

olhar as emoções sob outra perspectiva, talvez, esse outro prisma mude o seu olhar e 

acrescente novas camadas às coisas que você já percebe e, assim, vamos fazendo ciência 

enraizada na vida e nas vivências das pessoas. 

Para começar, é importante salientar que a teoria que ancora nosso pensamento e 

análises é a Teoria Histórico-cultural de Lev S. Vigotski3. Este autor considera as emoções 

como parte constituinte do desenvolvimento humano, sendo forjadas pelos signos culturais 

e pelas relações sociais. Elas não são apenas reações individuais, mas também meios pelos 

quais as funções psicológicas superiores (FPS) 4são formadas e reguladas ao longo da vida, 

e que, portanto, estão em constante transformação inseridos num processo complexo e 

dialético. Em adição a isso, o autor enfatiza a unidade indissociável entre afeto e intelecto 

em seu modelo teórico. Ele argumenta, que os afetos não são simplesmente estados 

emocionais independentes das funções cognitivas ou intelectivas; pelo contrário, eles estão 

intimamente entrelaçados e se interrelacionam dialeticamente com o desenvolvimento das 

outras funções superiores. Em outras palavras, não tem como separar razão de emoção, 

como corriqueiramente, vemos acontecer em diversos espaços, especialmente, nos 

ambientes educativos. Para Vigotski (1993), as emoções estão amalgamadas em nossos 

pensamentos e são partes inseparáveis do processo integral do raciocínio. 

Como se sabe, vivemos em uma sociedade que não enxerga muito bem as emoções 

como peças centrais das nossas vivências e expressões genuinamente humanas. 

Sentimentos e emoções são esmagados pela racionalização dos processos humanos. A 

lógica que opera é a do controle das emoções a partir da proibição de senti-las ou de 

expressá-las. Aprendemos desde muito cedo a silenciar e esconder nossos sentimentos. 

Crescemos e nos tornamos adultos incapazes de lidar com as próprias emoções. Temos 

dificuldades em entender e até em nomear o que sentimos. O que queremos dizer é que esse 

distanciamento imposto entre nós e nossas emoções tem dificultado o desenvolvimento da 

consciência sobre o que sentimos, comprometendo também a possibilidade de nos 

regularmos emocionalmente. Diante disso, torna-se fundamental ampliar os espaços que 

                                                   
3 Optamos por essa grafia por ser a mais utilizada recentemente nas traduções brasileiras, exceto as referências, 

que serão escritas conforme a grafia do texto original. 
4 Esse termo será mais bem desenvolvido no primeiro capítulo deste trabalho. 



19  

possibilitem um trabalho educativo com as emoções. Embora os consultórios de psicologia 

sejam socialmente reconhecidos como os principais lugares de escuta e acolhimento 

emocional, é preciso reconhecer que outros contextos, como a escola, também podem e 

devem cumprir esse papel. Afinal, as emoções emergem nas relações com os outros, e a escola, 

enquanto espaço privilegiado de convivência humana, não pode se furtar a essa dimensão da experiência. 

Existe um consenso de que a escola se tornou um lugar primordial para promover o 

desenvolvimento social e intelectual das crianças e adolescentes. E, nesse espaço, os 

sentimentos e as emoções são frequentemente negligenciados e apartados em detrimento da 

razão e da busca pelo saber acadêmico e científico. 

É com certa frequência que são noticiadas reportagens sobre crise de ansiedade 

coletiva, autolesão e violência entre estudantes e entre estudantes e professores. Faz-se 

necessário um novo entendimento sobre as emoções no espaço escolar. Um entendimento 

sistemático e integrativo sobre o processo educativo das emoções. As crianças e 

adolescentes, apesar de terem uma vivência muito legítima das emoções não conseguem 

compreendê-las sem a ajuda dos adultos. Num primeiro momento, é necessário que outra 

pessoa nomeie o que sentimos para que, a partir disso, possamos entender e organizar esses 

sentimentos em nós mesmos. É preciso que outrem nos mostre a nossa humanidade para 

que enfim possamos caminhar pela vida de maneira mais potente e criativa. 

Acredito que as e os adolescentes são muito sábios em manejar suas emoções 

quando encontram adultos ou outros pares que as ajudem a se observar, ou, até mesmo, 

quando lhes permitem expressar o que estão sentindo. Os e as adolescentes estão 

mergulhados no mundo do sentir, a complexidade desse momento do desenvolvimento 

humano nos mostra que as transformações ocorridas no pensamento e na personalidade do 

adolescente mudam sua concepção de mundo. Esse período é também marcado por uma 

abertura maior para as relações com outras pessoas, em que a busca por pertencimento e 

conexão social ganha muita relevância. Contudo, essas relações são profundamente 

influenciadas pelas significativas transformações em seu mundo interno, que ditam o tom 

de como se relacionam com os outros, com as coisas do mundo e, sobretudo, consigo 

mesmos. 

Portanto, é desse lugar que eu parto para buscar compreender como as emoções 

compõem o universo escolar; como elas pautam as relações entre os estudantes e seus 

pares; e principalmente, como podemos, coletivamente, educar nossas emoções em espaços 

educativos. Considerando o ambiente escolar um espaço onde passamos grande parte de 

nosso crescimento, onde convivemos em constantes descobertas e desafios, é importante 



20  

olhar para esse espaço de desenvolvimento e palco de diversas manifestações emocionais. 

Pensando no ambiente escolar e nas relações entre professores e estudantes, bem 

como entre os próprios adolescentes, atravessadas por afetos que compõem e dão forma às 

experiências vividas, este trabalho tem como objetivo central compreender como os 

adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos na escola. A partir dessa investigação, 

pretende-se sustentar a ideia de que a escola também pode ser um espaço legítimo para a 

escuta, o diálogo e a elaboração das emoções, uma vez que estas são constituídas 

socialmente e estão presentes em todas as práticas educativas.  

Escolhemos a adolescência pois, é um período considerado o ápice do 

desenvolvimento, é nesse momento que ocorrem mudanças fundamentais e profundas no 

comportamento e personalidade dos jovens. Essas mudanças são produto da complexa 

atividade social e marcam uma nova maneira pensar; engendram uma nova consciência e, 

portanto, ampliam sua autoconsciência possibilitando um avanço na compreensão de si, de 

suas próprias vivências, do outro e da realidade em que se vive. 

A adolescência, fase essencial no processo de formação da identidade e da 

cidadania, enfrenta desafios significativos no Brasil, especialmente quando se observa a 

falta de políticas públicas adequadas que promovam o seu pleno desenvolvimento. Em um 

contexto onde os adolescentes são constantemente cobrados por maturidade e 

responsabilidade, a sociedade muitas vezes falha em oferecer os meios necessários para 

garantir seu bem-estar. A escassez de espaços que assegurem proteção e estímulo ao 

desenvolvimento, além da estrutura familiar e escolar, torna ainda mais evidente a 

fragilidade das políticas sociais voltadas para essa faixa etária. 

Embora a família e a escola desempenhem papéis fundamentais na formação da 

personalidade do adolescente, elas acabam assumindo responsabilidades que, muitas vezes, 

ultrapassam suas capacidades e funções tradicionais. As famílias, frequentemente se veem 

sobrecarregadas, não conseguindo oferecer o suporte emocional necessário aos 

adolescentes.  De forma similar, as escolas, além da tarefa de transmitir conhecimentos 

acadêmicos, muitas vezes restritos a uma lógica conteudista, voltada para o vestibular e 

para o mercado de trabalho, têm tornado espaços onde se exige a resolução de questões 

emocionais e sociais dos alunos, funções para as quais não estão totalmente preparadas. 

Essa sobrecarga de demandas, causada pela ausência de outros espaços de apoio, impacta 

diretamente o desenvolvimento dos adolescentes. 

Além disso, a falta de alternativas sociais para a juventude, como centros culturais, 

atividades de lazer, programas esportivos e serviços psicossociais, amplifica ainda mais a 



21  

pressão sobre os ambientes familiares e educacionais. A inexistência desses espaços acaba 

gerando um vácuo de proteção, deixando os adolescentes vulneráveis a uma série de 

problemas sociais e psicológicos, sem a devida orientação ou suporte. O aumento das 

demandas sobre a família e a escola torna-se, assim, uma questão estrutural, com efeitos 

profundos e duradouros para a formação dos jovens. 

Apesar dessas limitações, as falas dos adolescentes que participaram deste estudo 

apontam a escola como uma possível referência de acolhimento e escuta. Em suas 

narrativas, surgem lembranças de professores e momentos em que sentiram-se vistos, 

compreendidos e afetivamente acolhidos. Tais experiências revelam que, mesmo em meio 

a um cenário adverso, a escola ainda pode funcionar como espaço potencial para o 

desenvolvimento das emoções, desde que se comprometa com mudanças estruturais que 

levem em consideração a dimensão afetiva da formação humana. 

Para que esse potencial se concretize, é necessário repensar o papel da escola, 

superando a lógica da mera transmissão de conteúdos e reconhecendo os alunos como seres 

integrais, cujas vivências emocionais são constitutivas dos processos de aprendizagem e 

desenvolvimento. Isso implica rever a formação dos profissionais da educação, investir em 

políticas públicas que ampliem os recursos das instituições escolares e garantir espaços de 

expressão emocional, como rodas de conversa, práticas corporais e produções artísticas. 

Nesse sentido, a arte se apresenta como uma ferramenta social potente capaz de 

mobilizar, organizar e transformar os sentimentos humanos. Ao favorecer outras formas de 

expressão, como o desenho, a música, a dança, o teatro e a escrita, a arte permite aos 

adolescentes dar forma ao que muitas vezes transborda o dizível. Ela cria pontes entre a 

experiência interna e o mundo social, promovendo elaborações simbólicas que ampliam a 

compreensão de si e do outro. Através da arte, a escola pode construir caminhos para que 

os jovens se sintam legitimados em sua inteireza, possibilitando uma experiência educativa 

mais humanizada e significativa. 

Este estudo, portanto, busca ampliar a discussão sobre as consequências da 

ausência de apoio e proteção social na formação da adolescência, compreendendo os 

impactos dessa lacuna nos processos de desenvolvimento dos jovens. A relevância da 

investigação se manifesta ao tratar de um tema central para a construção de uma sociedade 

mais justa e equitativa, na qual os adolescentes possam encontrar, na escola e na 

comunidade, as condições necessárias para tornarem-se sujeitos plenos, emocionalmente 

conscientes e cientes de seu papel social. 

Para esta investigação, o trabalho está organizado em cinco capítulos. No Capítulo 



22  

1, apresento as emoções à luz da Teoria Histórico-Cultural, discutindo como elas se 

constituem nas relações sociais e como se manifestam no processo educativo. No Capítulo 

2, abordo a adolescência a partir dessa mesma base teórica, destacando os principais 

fundamentos que caracterizam a especificidade e a importância desse momento do 

desenvolvimento humano em relação aos objetivos da pesquisa. O Capítulo 3 é dedicado à 

metodologia da investigação, em que descrevo os procedimentos adotados, o campo e os 

caminhos utilizados para a produção das falas na pesquisa. Por fim, no Capítulo 4, realizo 

a análise das falas, a partir do material construído junto aos participantes, buscando 

compreender como os adolescentes vivenciam a dimensão afetiva no contexto escolar. Por 

fim, o Capítulo 5, intitulado “Afetos que insistem: o que ecoa depois da escuta”, não se 

propõe a oferecer conclusões fechadas, mas a reunir reflexões que surgem do processo 

vivido. Mais do que encerrar o trabalho, esse capítulo acolhe os sentidos que 

transbordaram, os afetos que seguem reverberando e os deslocamentos provocados pela 

escuta, reafirmando o compromisso ético e político com uma escola que reconheça e 

acolha as experiências emocionais de seus estudantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23  

 

1 AS EMOÇÕES EM VIGOTSKI 

 

As emoções humanas, ao longo de seu desenvolvimento, vão se diversificando em 

um processo que transita do biológico para o social e cultural. Esse deslocamento é 

fundamental para entendermos como as emoções são formadas e transformadas, rompendo 

com visões simplistas que as veem apenas no âmbito do funcionamento físico ou 

psicológico. As emoções se manifestam tanto no nível orgânico quanto nas relações sociais, 

emergindo nas relações entre o indivíduo e o mundo. Esse entendimento busca superar 

oposições tradicionais, como a separação entre razão e emoção. 

A forma como as emoções são compreendidas está intimamente conectada às 

concepções de consciência, linguagem (no sentido da palavra, fala, dos signos de 

comunicação) e significado, e à maneira como esses aspectos se entrelaçam. A partir da 

perspectiva Histórico-Cultural do desenvolvimento humano, alicerçada no materialismo 

histórico e dialético, entendemos que os conceitos e os processos emocionais evoluem e se 

complexificam com o tempo. Eles não são fixos nem universais, mas refletem as condições 

históricas e sociais de cada momento. 

Na obra de Vigotski, vemos que as emoções não podem ser analisadas de forma 

isolada, mas sim, como parte de um processo dinâmico e contínuo de transformação. 

Sendo, portanto, um fenômeno que integra o biológico, o social e o cultural em um único 

movimento. 

Nesse sentido, o autor analisa como as emoções se aculturam na história da 

ontogênese humana, transformando-se no contexto cultural, em uma função psíquica 

complexa. Para ele, as funções psíquicas superiores são entendidas como relações sociais. 

Conforme expressa: “a relação entre as funções psicológicas superiores foi outrora relação 

entre pessoas. Eu me relaciono comigo tal como as pessoas relacionaram-se comigo.” 

(Vigotski, 2000 p.25) Em outra perspectiva: “por trás de todas as funções superiores e suas 

relações estão relações geneticamente sociais, relações reais das pessoas.” (Vigotski, 2000 

p.26) 

Em outras palavras, as funções psicológicas superiores, como o pensamento e a 

percepção, entre outras, têm uma origem biológica, mas se transformam ao longo da 

história social da humanidade, e não através de processos biológicos individuais. Essas 

funções são interiorizadas no indivíduo, tornando-se parte de sua personalidade, quer dizer, 

embora transformadas em processos psicológicos, elas continuam sendo marcadas por suas 

raízes sociais. Ou seja, aquilo que é considerado "individual" ou "pessoal" não está em 



24  

oposição ao social; ao contrário, o desenvolvimento individual é uma forma mais complexa 

de sociabilidade, uma vez que a psique humana é, em última instância, constituída a 

partir das relações sociais. Assim, o social e o individual não são opostos, mas estão 

intimamente ligados em um processo contínuo de transformação e interiorização. 

As emoções foram abordadas por diferentes perspectivas ao longo do tempo. 

Vigotski (2024) aponta que durante algum tempo, as emoções receberam uma abordagem 

espiritualista e puramente introspectiva que as tratava como algo subjetivo, imaterial e 

relacionado à dimensão interna do indivíduo. Depois, sob novas forma de enxergar o ser 

humano, mas ainda dicotomizadas, receberam uma análise sob uma perspectiva naturalista e 

evolutiva que afirmava que as emoções humanas possuem ligações com as reações 

instintivas e são de origem animal. Se as emoções fossem vistas apenas como uma 

continuidade direta da evolução biológica (desde o homem primitivo até os dias atuais), elas 

não acompanhariam o desenvolvimento mais complexo do psiquismo humano, que inclui 

aspectos culturais, sociais e históricos. Nesse caso, as emoções não se desenvolveriam e não 

fariam parte da estrutura dos demais processos psicológicos. 

Na visão de Vigotski essas teorias fecharam “definitivamente as portas para a 

colocação do problema do desenvolvimento emocional. (...) Nesse caso, estava 

inteiramente excluída a possibilidade de se pensar a gênese das emoções humanas, o 

surgimento de novas emoções no processo da vida histórica do ser humano.” (Vigotski, 

2024, p.235) 

Ainda que o ser humano, enquanto um ser biológico, já possuiu reações emocionais 

instintivas, ao entrar em contato com a cultura, essas emoções se transformam em uma 

forma cultural. Em outras palavras, Vigotski diz: “o papel das emoções no psiquismo 

humano é diferente; elas se isolam do reinado dos instintos e são transferidas para um 

plano totalmente novo.” (Vigotski, 2024, p.241) Esse novo plano, está no plano dos signos 

culturais onde as “emoções humanas contemporâneas, altamente diferenciadas, passam 

longe dessas raízes biológicas primárias.” (Vigotski, 2020, p.162) 

Nesse caminho de procurar entender a origem das emoções, e observar que elas 

surgiram atreladas aos instintos, Vigotski (2003) aponta: 

As emoções surgiram, por via instintiva, dos movimentos mais complexos e vivos. 

Em sua época, elas organizaram o comportamento nos momentos mais difíceis, 
fatídicos e importantes da vida. Emergiram nos pontos culminantes da vida, quando 

o organismo triunfava sobre o ambiente ou estava prestes a ser destruído por este. 



25  

Em todas as oportunidades, as emoções exerceram uma espécie de ditadura sobre o 

comportamento. Agora, em situações diferentes, as formas externas dos movimentos 

que acompanhavam a emoção se enfraqueceram e, pouco a pouco, foram se 

atrofiando devido sua inutilidade. Mas a função interna de organizadora de todo o 

comportamento, que foi seu papel primário, continua existindo até hoje. (Vigotski, 

2003 p.118) 

Atribuindo às emoções uma função reguladora e organizadora do comportamento 

Vigotski demonstra que a função interna das emoções permanece essencial até hoje, 

transformada nos contextos mais complexos da vida moderna. Assim, é importante 

descrever como as emoções organizam o comportamento para que consigamos entender 

como elas se relacionam com as vivências. 

Segundo Vigotski “o comportamento é um processo de interação entre o organismo 

e o ambiente” (Vigotski 2003, p.117). Esse processo de correlação pode ocorrer 

basicamente de três formas: quando o organismo predomina sobre o ambiente ou meio; 

quando o ambiente ou meio predomina sobre o organismo, exigindo desse muita energia 

para adaptação e equilibração e, por último, quando organismo e meio estão em equilíbrio, 

quando nem um nem outro se sobressai. Para Vigotski: 

Esses três casos são básicos para o desenvolvimento do comportamento emocional. 

Considerando-se a origem das emoções a partir das formas instintivas de 

comportamento, podemos ver que estas são uma espécie de resultado da avaliação, 

feita pelo próprio organismo, de sua relação com o ambiente. (...) Por esse motivo, a 

emoção deve ser entendida como uma reação do comportamento nos momentos 
críticos e catastróficos, como pontos de desequilíbrio, resumo e resultado da conduta 

que, a qualquer instante, impõe diretamente as formas do comportamento posterior. 

(Vigotski, 2003, p.117) 

As emoções, portanto, são importantes mediadoras da relação entre o pensamento e 

a ação, e, como forma de conduta, também são passíveis de educação. As emoções estão 

profundamente entrelaçadas com nossos processos de pensamento, constituindo uma 

dimensão essencial na avaliação e entendimento do meio. Portanto, as vivências são 

fundamentais para a compreensão da experiência humana, pois é por meio delas que nossas 

experiências ganham cor e sentido. Para aprofundar esse conceito, retomaremos a 

discussão no próximo capítulo. Contudo, é importante destacar que, como afirma Vigotski 

(2018, p. 78), a vivência é “uma unidade na qual se representa, de modo indivisível, por 

um lado, o meio, o que se vivencia..., e, por outro lado, como eu vivencio isso.” 



26  

Longe de serem elementos secundários ou alheios à racionalidade, as emoções 

participam ativamente da organização do pensamento, influenciando tanto a direção quanto 

a qualidade das nossas reflexões e vivências. Elas não apenas orientam nossas escolhas, 

mas também atuam como parte inseparável de um processo integral em que razão e 

emoção se complementam. 

Nesse contexto, compreende-se que as emoções e os sentimentos não emergem do 

vazio, mas se formam e se transformam a partir das experiências vividas nas relações sociais 

concretas. As condições históricas, culturais e materiais em que os seres humanos estão 

inseridos moldam profundamente o modo como sentem, pensam e agem. Em outras palavras, 

os afetos são formas de se relacionar com o mundo, carregadas de sentido, e produzidas na 

vida vivida com os outros. 

Essa concepção, como dito antes, rompe com a ideia de que as emoções sejam 

fenômenos internos, biológicos ou espontâneos. Como destaca a psicologia Histórico-

Cultural, o ser humano reage emocionalmente aos acontecimentos, objetos, pessoas e 

fenômenos que o cercam, e essas reações variam conforme a natureza das relações que 

estabelece com a realidade. A realidade objetiva, portanto, é o ponto de partida, ela existe 

independentemente da percepção individual, mas é na relação com ela que as emoções se 

configuram. 

Nas palavras de Smírnov (1978, p.355), “la realidad objetiva es el origen de las 

emociones y de los sentimientos. El sujeto tiene una actitud emocional hacia los objetos y 

fenómenos del mundo real y los siente de distinta manera según las relaciones objetivas 

particulares en que se encuentra con ellos”. Essa atitude emocional não é uma reação 

instintiva, mas uma forma internalizada, situada e historicamente construída de refletir o 

mundo. 

As emoções, portanto, não refletem diretamente os objetos em si, mas a relação entre 

esses objetos e os motivos e necessidades daquele indivíduo. Essa relação revela que o afeto 

não é um efeito direto de estímulos, mas um reflexo subjetivo da realidade, que expressa a 

posição do indivíduo em determinada circunstância histórica e social. 

Nesse sentido, as emoções se constituem como modos afetivos de refletir o mundo, tão 

legítimos quanto o pensamento. Se este reflete a realidade sob a forma de abstrações e 

conceitos, os afetos o fazem por meio das vivências concretas e situadas. Ambos se 

organizam como formas interligadas de consciência, que possibilitam ao ser humano 



27  

apropriar-se do mundo e transformar-se em relação a ele. 

Essa perspectiva amplia significativamente nossa compreensão sobre o 

desenvolvimento humano, sobretudo na adolescência. Trata-se de uma fase em que os afetos 

ganham novos contornos e profundidade, impulsionados pela ampliação da autoconsciência, 

das relações sociais e da capacidade de refletir sobre si, o outro e o mundo. Nesse processo, as 

experiências emocionais vividas pelos adolescentes no contexto da atividade educativa se 

tornam centrais para a constituição de sua personalidade. Aprofundaremos essa ideia mais 

adiante. 

A psicologia Histórico-Cultural nos oferece importantes ferramentas para 

compreender como os afetos se desenvolvem e constituem o ser humano em sua totalidade. 

Ao investigar a formação da consciência, essa abordagem explica que as funções psíquicas 

humanas não são inatas ou determinadas biologicamente, mas se formam na atividade social e 

cultural, nas relações concretas que o indivíduo estabelece com o mundo. As chamadas 

funções psíquicas elementares, como a atenção involuntária e a memória mecânica, 

constituem o ponto de partida, mas são superadas e transformadas em funções psíquicas 

superiores, como o pensamento abstrato e os afetos mediados por significados, por meio da 

atividade social, da linguagem e da cultura. 

Como afirma Vigotski, (2009, p. 92), “podemos emplear el término de función 

psicológica superior, o conducta superior, al referirnos a la combinación de herramienta y 

signo en la actividad psicológica”. Essa formulação evidencia que não se trata de um 

desenvolvimento natural e contínuo, mas de uma transformação qualitativa na forma de 

funcionamento psíquico, possibilitada pelas condições concretas da vida social e cultural.  

Como dito, esse processo é sempre social na origem e individual na forma. Sentir, 

portanto, é um modo de refletir o mundo e os afetos, assim como os pensamentos, se 

organizam a partir da experiência vivida em contextos sociais concretos. É nessa mediação 

entre indivíduo e objeto, entre o individual e o coletivo, que os afetos adquirem sentido, 

direção e complexidade. 

Compreender os processos afetivos na adolescência exige, portanto, que se ultrapasse 

a visão dicotômica entre emoção e cognição, reconhecendo-se o papel ativo do indivíduo na 

construção de seus estados afetivos, sempre em articulação com as condições concretas de sua 

existência. 

Como destaca Vigotski (2013, p. 87),  



28  

El desarrollo histórico de los afectos o las emociones consiste fundamentalmente en 

que se alteran las conexiones iniciales em que se han producido y surgen un nuevo 

orden y nuevas conexiones [...]. Esse sentimiento es histórico, que de hecho se altera 

en medios ideológicos y psicológicos distintos [...] Por conseguiente, las emociones 

complejas aparecen sólo históricamente y son la combinación de relaciones que 

surgen a consecuencia de la vida histórica. 

Esse trecho evidencia que os afetos se reorganizam no tempo histórico e nas relações 

sociais, deixando de ser reações passivas para se tornarem atitudes ativas frente à realidade. 

Ao se integrarem ao sistema de conceitos e significados que compõem a consciência, as 

emoções se tornam cada vez mais elaboradas, mais reflexivas e mais profundamente 

vinculadas à formação da identidade. 

Nesse sentido, considerar que a constituição afetiva dos adolescentes se dá na relação 

dinâmica entre sujeito e realidade objetiva implica um deslocamento importante na forma 

como a escola compreende sua função. Significa reconhecer que o desenvolvimento dos 

estudantes não se limita à aquisição de conteúdos, mas envolve a formação de seres integrais, 

cujos pensamentos, emoções e atitudes estão indissociavelmente conectados. 

“La unidad de los procesos afectivos e intelectuales”, tal como formulada por 

Vigotski, 1993 p.25, não é uma abstração teórica, mas uma chave para compreender os 

processos de aprendizagem e desenvolvimento humano, especialmente na adolescência. Para 

a prática docente, isso exige uma postura que vá além da lógica da transmissão mecânica de 

saberes, abrindo espaço para a escuta, o acolhimento e a elaboração simbólica das vivências 

emocionais dos estudantes. Já para a escola como instituição, implica repensar suas estruturas, 

tempos, espaços e currículos, de modo a criar condições reais para que os adolescentes se 

desenvolvam em sua totalidade. 

Reconhecer a historicidade das emoções e sua articulação com os processos 

intelectivos é, portanto, um passo essencial para que a educação se torne um espaço 

humanizador de encontro com o mundo e com os outros, onde as vivências emocionais dos 

adolescentes possam ser compreendidas, acolhidas e elaboradas como parte constitutiva de 

sua formação. 

Essas afirmações vão de encontro à ideia de que é possível organizar um ambiente 

educativo das emoções, além de demonstrar o papel autorregulador das emoções. Pois, as e 

os adolescentes quando entendem, com ajuda dos outros, o que estão sentindo podem 

transformar sua atuação no mundo, sua relação consigo e com os outros. 



29  

2 A ADOLESCÊNCIA PELE LENTE DA TEORIA HISTÓRICO-CULTURAL 

 

Em uma perspectiva hegemônica, a adolescência é compreendida de forma a-

histórica, com uma abordagem naturalista e exclusivamente biológica. Alguns autores 

defendem a ideia de “normalidade e patologia na adolescência” (Knobel, 1992, p.24), 

indicando uma ideia associada à noção de doença, desvio. Sob essa ótica, a adolescência é 

vista como parte de um ciclo vital universal, aplicável a todos os seres humanos. O 

desenvolvimento humano é fracionado e, estágios e fases que, embora possam ser afetados 

pelas relacões sociais, ocorrem em uma sequência fixa, válida para qualquer pessoa, em 

qualquer contexto e em qualquer momento. O desenvolvimento seguiria, portanto, um 

percurso natural e espontâneo, fortemente marcado por influências hormonais e 

transformações corporais próprias da puberdade. 

Essa concepção naturalizante, é amplamente disseminada em manuais voltados a 

pais e educadores, segundo Bock (2007) essa leitura biologizante reduz a complexidade do 

processo de desenvolvimento, ao desconsiderar a centralidade das condições históricas e 

sociais na constituição da subjetividade adolescente. Para a autora e aqui, compartilhamos 

dessa mesma perspectiva, a adolescência não é uma etapa universal da vida humana, mas 

uma construção social e histórica, que emerge em contextos específicos, particularmente a 

partir das transformações econômicas e culturais geradas pelas revoluções industriais. O 

prolongamento da escolarização, o adiamento da entrada no mercado de trabalho e a 

emergência de uma cultura juvenil promovida pela indústria cultural são alguns dos 

elementos que configuram a adolescência como uma categoria moderna. 

Dessa forma, comportamentos frequentemente tomados como “naturais” da 

adolescência, como a busca por identidade, o enfrentamento da autoridade ou a 

instabilidade emocional, devem ser compreendidos como respostas a um lugar social que é 

atribuído aos jovens e que os coloca em uma moratória institucionalizada5, que ela explica 

como sendo um compasso de espera em que o jovem é desautorizado a participar 

plenamente da vida adulta. Tal perspectiva rompe com a noção de uma adolescência inata, 

entendendo que a experiência adolescente se produz nas relações sociais e é atravessada 

por desigualdades de classe, raça, gênero e território. Bock, também alerta para os perigos 

da universalização dessa categoria, uma vez que ela toma como referência o jovem branco, 

                                                   
5  Ela diz: “A moratória na qual se encontram os jovens não é um período necessário do seu desenvolvimento e 

sim, um período no qual o mundo adulto considerou necessário colocar seus jovens para poderem, os adultos, 

estar mais tempo no mercado de trabalho e, os jovens mais bem preparados para responderem às exigências do 

novo mundo do trabalho tecnológico”. p.69 

 



30  

burguês e ocidental, apagando outras formas de vivenciar essa etapa da vida. Jovens que 

ingressam precocemente no trabalho, por exemplo, muitas vezes não experimentam essa 

“fase” tal como é idealizada nos discursos hegemônicos. 

Ao evidenciar essas limitações da abordagem naturalista, Bock nos ajuda na 

construção de uma compreensão mais crítica e situada da adolescência, na qual a 

singularidade dos jovens é reconhecida como produto das condições objetivas de existência 

e das relações sociais nas quais estão inseridos. Trata-se, portanto, de superar o 

reducionismo biologizante e abrir espaço para análises que reconheçam a historicidade e a 

diversidade das experiências juvenis. 

É nesse mesmo movimento de superação que se insere a Teoria Histórico-Cultural, 

que compartilha da crítica à naturalização do desenvolvimento e propõe uma concepção 

radicalmente distinta da adolescência. Apresentar a adolescência sob o ponto de vista desta 

teoria requer de nós um esforço para superar o pensamento cartesiano e pensar um sistema 

de funções psíquicas em movimento contínuo e incessante. É fazer um exercício dialético 

de pensar o desenvolvimento humano a partir de bases históricas e sociais e se atentar para 

as condições culturais na qual o adolescente se encontra. Pensando assim, precisamos 

destacar que o nosso olhar deve se voltar para as relações, ao meio social e cultural 

circundante. Desta forma, o desenvolvimento não pode ser visto apenas biologicamente, 

como uma coisa exclusivamente intrínseca ao indivíduo, universal, linear e normativa. 

Quando se pensa o desenvolvimento sob essa perspectiva, estamos falando de 

possibilidades, de diversidade, de movimento. 

Vigotski nos mostra que existe uma enorme complexidade nesse momento do 

desenvolvimento que implica mudanças qualitativas no comportamento, tornando-o 

peculiar e, por isso, merece toda nossa atenção. Segundo Anjos e Duarte (2020): 

A psicologia histórico-cultural considera que a adolescência, como fase do 

desenvolvimento psicológico e fenômeno cultural, tem sua origem na história das 

transformações pelas quais passaram as sociedades, ou seja, as transformações dos 

modos de produção. Um primeiro ponto a ser considerado é o fato de que a 

adolescência surgiu em consequência de um determinado grau, historicamente 

alcançado, da complexidade da visa social. (p.196) 

Dito isso, é importante salientar que a adolescência é um fenômeno marcado pela 

história das sociedades divididas em classes sociais, mas também pelas mudanças 



31  

biológicas que ocorrem nesse período, que não podem ser negadas. Inclusive, esse foi um 

tema bastante discutido por Vigotski em suas obras. Nelas, ele expõe suas investigações 

sobre a complexa relação entre os aspectos biológicos e culturais no desenvolvimento 

humano. Suas análises são profundamente influenciadas pelo materialismo histórico-

dialético de Marx, especialmente ao sustentar a ideia de estruturas elementares do 

psiquismo humano que se desenvolvem e se tornam superiores através da atividade 

humana no uso de instrumentos, na divisão social do trabalho e na própria necessidade de 

relação social. 

O resultado desse desenvolvimento histórico-social dos humanos leva ao que 

Vigotski(2012a) nomeia de funções psicológicas superiores. Ele sugere que o surgimento 

delas está intimamente ligado às interações do indivíduo com seu ambiente, desde o seu 

nascimento. As funções psicológicas começam como processos naturais (biológicos) e, à 

medida que o ser humano se relaciona com o ambiente social, elas se tornam mediadas 

culturalmente. Isso significa que as relações sociais e culturais, como a comunicação com 

outros seres humanos, o uso de signos e ferramentas desempenham um papel crucial na 

transformação dessas funções. Em outras palavras Pino (2005) diz: 

Uma consequência lógica do princípio geral enunciado por Vigotski, o da origem 

social das funções mentais superiores ou culturais, é que a história do ser humano 

implica um novo nascimento, o cultural, uma vez que só o nascimento biológico não 

dá conta da emergência dessas funções definidoras do humano. (p.47) 

 

Ou seja, é na relação com outros seres humanos que nos tornamos humanos, pois é 

a cultura o meio pelo qual nos humanizamos tornamos plenamente humanos. Vigotski foi 

pioneiro ao trazer essa discussão para o campo da psicologia, desafiando as abordagens que 

tratavam o desenvolvimento humano como algo exclusivamente determinado por fatores 

biológicos ou genéticos. Nesse contexto, os aspectos biológicos do desenvolvimento 

humano não são vistos como elementos isolados, mas como aspectos que se incorporam e 

se transformam dentro das relações sociais, que, por sua vez, foram moldadas ao longo da 

história da nossa espécie. 

Vigotski descreve dois processos, ou duas linhas fundamentais de desenvolvimento, 

o orgânico ou biológico e o histórico e cultural. Elas são linhas separadas, mas com a 

mediação dos signos, na relação com outros seres humanos e com as ferramentas culturais 



32  

essas linhas se entrelaçam e o biológico se amalgama ao cultural. Colocando dessa forma, 

parece simples, mas é um processo absolutamente complexo no qual muitos elementos 

entram e saem de cena, se configuram e se reconfiguram. Vigotski (2023), diz: 

Consideramos que a particularidade do comportamento na idade infantil está, antes 

de tudo, no fato de que seu desenvolvimento segue duas linhas distintas. Assim,  o  

desenvolvimento  segue  pela  linha  do  crescimento e do amadurecimento 

orgânicos e pela linha do desenvolvimento histórico. Essa particularidade exige a 

capacidade de estabelecer a relação entre ambas as linhas em cada idade e 

determinar o entrelaçamento entre elas, que é característico para uma certa idade. (p. 

119) 

Ao estudarmos o desenvolvimento, precisamos entender como essas duas dimensões 

se relacionam, ou seja, compreender como o crescimento biológico e as influências 

culturais se entrelaçam e se manifestam de maneira única em cada faixa etária. Para 

Vigotski (2012b) o desenvolvimento é o surgimento do novo: “el desarrollo es un proceso 

continuo de automovimiento, que se distingue, en primer lugar, por la permanente 

aparición y formación de lo nuevo, no existente em estádios anteriores.” (p.254) 

Portanto, segundo Vigotski (2012b), para distinguir os diferentes períodos do 

desenvolvimento humano, o único critério válido são as novas formações que surgem em 

cada idade. Essas novas formações referem-se às mudanças significativas na estrutura da 

personalidade e nas atividades do indivíduo, além das transformações psíquicas e sociais 

que ocorrem pela primeira vez em cada etapa. Essas mudanças são fundamentais e 

modificam a consciência do indivíduo e sua relação com o meio, a sua vida interna e 

externa. Em outras palavras, é através dessas transformações novas e específicas de cada 

fase do desenvolvimento que podemos entender e caracterizar o curso do desenvolvimento 

de uma pessoa em cada período de sua vida. 

Segundo Vigotski, o desenvolvimento infantil é marcado por momentos decisivos 

que exercem um impacto profundo e transformador. Esses momentos são chamados de 

“crises” e podem acontecer de modo abrupto ou gradual. Vigotski as descreveu como 

pontos críticos que marcam uma mudança qualitativa no desenvolvimento. São elas: 

La crisis postnatal separa el período embrional del desarrollo del primer año. La crisis 

del primer año delimita el primer año de la infancia temprana. La crisis de los tres años 

es el paso de la infancia temprana a la edad preescolar. La crisis de los siete años 



33  

configura el eslabón de enlace entre la edad preescolar y la escolar. Y, finalmente, la 

crisis de los trece años coincide con un viraje en el desarrollo, cuando el niño pasa de 

la edad escolar a la pubertad. Tenemos, por tanto, un cuadro lógico, regulado por 

determinadas leyes. Los períodos de crisis que se intercalan entre los estables, 

configuran los puntos críticos, de viraje, en el desarrollo, confirmando una vez más 

que el desarrollo del niño es un proceso dialéctico donde el paso de un estadio a otro 

no se realiza por vía evolutiva, sino revolucionaria. (Vygotski, 2012b, p.258) 

 

Nesse sentido, as mudanças são proporcionadas pelas novas formações e pelas 

crises. Elas estão interrelacionadas. Após cada nova formação, essa estrutura entra em 

crise ao topar com o novo e com o que já tinha da estrutura anterior, gerando as crises, 

que por sua vez, preparam o caminho para um nível mais elevado do desenvolvimento e 

modificam a conduta do ser humano. Logo, as crises também são impulsionadas e 

orientadas por forças geradoras em cada idade crítica. Deste modo, para compreendermos 

melhor cada momento do desenvolvimento, é importante observar quais forças estão 

impulsionando essas mudanças no comportamento. 

Para Vigotski (2012b), para compreender a psicologia das diferentes idades, é 

necessário focar no problema da orientação, ou seja, nas forças motrizes que guiam o 

comportamento nos determinados momentos. A orientação está relacionada às atrações e 

aspirações do indivíduo, que movimentam e direcionam sua atividade psíquica e seu 

comportamento. Esta, muda conforme sua idade, e é isso que confere a cada fase do 

desenvolvimento sua peculiaridade e atividade próprias. Ou seja, o que muda ao longo do 

desenvolvimento não são apenas os hábitos e funções psicológicas, mas a estrutura e a 

orientação do comportamento, que se modificam à medida que o desenvolvimento 

acontece. 

O autor também destaca que, por muito tempo, a psicologia não conseguiu 

identificar as diferenças essenciais entre a percepção de crianças e adultos, porque se 

baseava em análises formais que não levavam em conta a importância da orientação e dos 

interesses da criança. Reconhecer essa limitação e compreender que o desenvolvimento 

psicológico não é apenas um processo de amadurecimento de funções psíquicas, mas 

também uma transformação na orientação do comportamento e nos interesses, representou 

um grande avanço na história da psicologia. 

Dito isso, para atingir o objetivo deste trabalho, dedicarei minha atenção à 

explicação e à descrição das especificidades e das leis que caracterizam a crise dos treze 

anos, também conhecida como idade de transição. Para Vigotski, “el problema de los 



34  

interesses em la edad de transición es la clave para entender todo el desarrollo 

psicológico del adolescente.” (Vigotski 2012b, p.11) 

Segundo a teoria de Vigotski, na adolescência, a conversão da atração em interesses, 

nos ajuda a compreender melhor a peculiaridade do desenvolvimento na adolescência. A 

atração, que tem uma base biológica instintiva, se converte em interesses porque está em 

curso uma grande reestruturação nos planos biológicos e culturais. 

En esa edad de gran avance en el desarrollo biológico y cultural, cuando se produce la 

maduración de las necessidades biológicas y culturales no podremos hallar la clave 

para entender correctamente los câmbios que se producen si no tomamos en 

consideración que no sólo el contenido del pensamiento humano, no sólo las formas 

y los mecanismos superiores de la conducta humana, sino también las proprias 

fuerzas motrices del comportamiento, los proprios motores que ponen em 

accíon tales mecanismos, la propria orientación de la conducta humana 

experimentan un complexo desarrollo socio-cultural.(Vigotski, 2012b, p.22) 

Na adolescência, os interesses começam a se tornar aspirações conscientes, ou seja, 

desejos e motivações que o indivíduo escolhe e busca ativamente, com mais controle e 

reflexão sobre si mesmo. Essa transformação dos interesses, que se dá de forma dinâmica e 

não estática, é visto como um aspecto central na formação da personalidade e da psique do 

adolescente. Em resumo, Vigotski aponta: 

Una vez estabelecido que el interés surge cuando se desarrollan las atracciones y que 

justamente com su aparición se modifican también las relaciones con el médio, no 

resulta nada sorprendente que las fases, que forman el movimiento arrítmico en el 

período de la maduración sexual, no solo estén caracterizadas por diversos cambios 

internos organicos, sino también por la reestructuración de todo el sistema de 

relaciones com el médio. (Vigotski,2012b, p.26) 

Durante a adolescência, ocorre uma reorganização profunda dos interesses do jovem, 

o que marca uma virada significativa em sua constituição psíquica e afetiva. Esse processo de 

transformação pode ser compreendido em três momentos interligados. No início, observa-se 

uma fase de crise, em que os interesses anteriores, geralmente ligados ao mundo infantil e 

concreto, são colocados em xeque, gerando instabilidade emocional e uma busca ativa por 

novas referências. Em seguida, emerge um novo campo de interesses, agora voltado para 

questões sociais, culturais, éticas e existenciais, como identidade, profissão, futuro, relações 



35  

interpessoais e pertencimento. Essa reestruturação marca uma ampliação do horizonte do 

adolescente, que passa a se relacionar com o mundo de forma mais reflexiva e abstrata. Por 

fim, na medida em que esses interesses se estabilizam, eles passam a orientar escolhas de vida 

e a construção de uma visão de mundo mais integrada, contribuindo decisivamente para a 

formação da identidade. Esse processo, no entanto, não se dá de maneira uniforme ou 

naturalizada: ele é profundamente influenciado pelas condições sociais, históricas e culturais 

em que o adolescente está inserido. Assim, as experiências afetivas vividas na escola, na 

família e em outros espaços sociais desempenham um papel central na direção, no ritmo e na 

profundidade dessa transformação. 

Portanto, o desenvolvimento na adolescência está intrinsecamente relacionado às 

mudanças orgânicas, especialmente no que diz respeito aos processos de puberdade. A 

maturação sexual é descrita como um dos principais motores dessa mudança e traz consigo 

novas necessidades, que são expressas no comportamento e nos interesses do adolescente. 

Os interesses do adolescente não são apenas influenciados por fatores sociais e 

psicológicos, mas também por mudanças biológicas que alteram sua percepção, desejos e 

comportamentos. É essa nova base biológica que permite o desenvolvimento de novos 

interesses. 

Em outras palavras, o surgimento de novos interesses e vontades durante a 

adolescência, é, em grande parte, impulsionado pelas transformações biológicas 

relacionadas à puberdade e à maturação sexual, porém, é importante lembrar que o 

adolescente não é somente um ser biológico, mas também um ser histórico e social. Nas 

palavras de Vigotski (2012b, p.36): 

No debemos olvidar que el rasgo principal de ese período consiste en que la 

maduración sexual es al mismo tempo la etapa de maduración social de la 

pernonalidad. 

Ou seja, 

a la par de la maduración sexual y el arraigo del adolescente em la vida social sus 

interesses no se vierten mecánicamente sino que por sí mismos, en el proceso del 

desarrollo interno y de la reestructuración de la personalidad, reconstruyen las 

propias formas de atracciones, elevándolas a un peldaño superior y transformándolas 

en intereses humanos, por sí mismos se convierten en momentos internos integrantes 

de la personalidad. (2012b, p.36) 



36  

Para ele, os interesses não são simplesmente transformados de forma passiva pelas 

suas necessidades biológicas, eles são um processo dinâmico e se desenvolvem de maneira 

mais ativa e complexa à medida que o adolescente passa por um processo de ampliação das 

relações sociais e maior interesse e integração na vida social, além de transformação 

interna e reestruturação de sua personalidade. Ao longo desse processo, o adolescente 

interioriza as ideias que antes estavam fora dele, tornando-as parte de sua de sua 

singularidade. 

Até agora, nosso texto descreveu dois aspectos muito importantes no 

desenvolvimento dos adolescentes que produzem transformações igualmente importantes 

na estrutura de sua personalidade e nas suas relações interpessoais, que são o 

amadurecimento sexual e a ampliação das relações sociais. Portanto, precisamos destacar 

um último aspecto que torna a adolescência um momento inegavelmente interessante para a 

nossa discussão. Falaremos sobre o desenvolvimento do pensamento e a formação de 

conceitos. Nosso objetivo agora, é entender como esses processos, que se iniciam na 

adolescência, se estabelecem e transformam profundamente nosso psiquismo ao longo do 

desenvolvimento. 

Vigotski apontou que a psicologia de sua época negou, durante muito tempo, o 

surgimento de novas formas de pensamento na adolescência: “todo los científicos que 

niegan el surgimiento de formas nuevas del pensamiento en la edad de transición 

coinciden, sin embargo, em afirmar que el contenido de ese pensamiento, el material com 

que opera, los objetos a los que se dirige, todo ello, pasa por uma verdadera revolución.” 

(Vigotski, 2012b, p.51). As teorias dessa época, ancoradas em ideias maturacionistas, 

afirmavam que as mudanças no pensamento do adolescente seguiam um caminho já traçado 

no pensamento da criança, ou seja, que a forma de pensar do adolescente era a mesma da 

criança, só mudava o conteúdo de seu pensamento. Assinala Vigotski: 

Hemos dicho ya que la raíz principal de toda esa confusión teórica radica en la ruptura 

entre la evolución de las formas y el contenido del pensamiento, ruptura 

condicionada a su vez por otro defecto fundamental de la vieja psicología, en 

particular de la psicología infantil. La psicología infantil había carecido hasta los 

últimos tiempos de una idea científica correcta sobre la naturaleza de las funciones 

psíquicas superiores. El hecho de que las funciones psíquicas superiores no fueran 

una simple continuación de las funciones elementales, ni tampoco su conjunción 

mecánica, sino una formación psíquica cualitativamente nueva que se atiene en su 

desarrollo a leyes especiales, a regulaciones totalmente distintas, no ha llegado aún a 

ser patrimonio de la psicología infantil. (Vigotski, 2012b, p.53) 



37  

O autor argumenta que é preciso pensar dialeticamente a relação das formas de 

pensamento na adolescência. Ao longo da evolução histórica, surgem novos mecanismos e 

funções, e o desenvolvimento cultural não se resume apenas ao aprendizado de conteúdos 

culturais específicos, mas também à transformação das formas de pensamento e formas 

de atividade superior que surgem no processo histórico e cultural. No curso do nosso 

desenvolvimento não só aprendemos conteúdos culturais, mas também adquirimos as formas 

de pensar e as operações intelectuais necessárias para o enraizamento na cultura. Para 

Vigotski, é importante: 

Reconocer la unidad e indisolubilidad de la forma y el contenido, de la estructura y la 

función, nos enseña que cada paso nuevo en el desarrollo del contenido del 

pensamiento está inseparablemente unido también con la adquisición de nuevos 

mecanismos de conducta, con el paso a una etapa superior de operaciones 

intelectuales.(Vigotski, 2012b, p.54) 

Isso implica que o desenvolvimento intelectual não é apenas um acúmulo de 

conhecimento, mas também envolve mudanças nas formas e processos pelos quais esse 

conhecimento é estruturado. Assim, sobre a peculiaridade do pensamento do adolescente, 

Vigotski (2012b) diz: 

El movimiento del pensamento en ese período no se caracteriza por el hecho de que 

el intelecto rompe sus vínculos con la base concreta de la cual se origina, sino por la 
aprarición de una forma completamente nueva de relación entre los momentos 

abstractos y concretos del pensamiento, por la nueva forma de su fusión o sínteses, 

que en forma totalmente nueva se presentan ante nosotros en esa época funciones tan 

elementares, de tan antigua formación, como el pensamento visual-directo, la 

percepción o el intelecto práctico del niño. (p.56/57) 

Em vez de uma ruptura entre o concreto e o abstrato, o que ocorre é uma nova forma 

de relação entre esses dois aspectos do pensamento. Apesar dessa nova forma de relação 

entre o concreto e o abstrato, funções que são fundamentais e antigas, como o pensamento 

visual- direto, a percepção e o intelecto prático, continuam presentes, mas agora aparecem 

de uma maneira renovada nesse estágio do desenvolvimento. Esse pode ser um resumo da 

força dialética e do desenvolvimento cultural dos processos puramente humanos. 

Assim, o adolescente passa para uma forma nova e superior de atividade intelectual, 



38  

emocional e de conduta. Essa nova forma de pensamento é a formação de conceitos: “la 

formación de conceptos es justamente el núcleo fundamental que aglutina todos los 

câmbios que se producen em el pensamento del adolescente.” (Vigotski, 2012b, p.59) 

Mas o que isso significa no desenvolvimento do adolescente? Significa que o 

pensamento por conceitos escancara o salto qualitativo no desenvolvimento do pensamento 

adolescente. Que o conteúdo e a forma do pensamento estão intrinsecamente conectados e 

influenciam-se mutuamente. E isso mostra que: “el paso al pensamento en conceptos abre 

ante el adolescente el mundo de la conciencia social objetiva, el mundo de la ideología 

social.” (Vigotski, 2012b, p.64) 

Nesse momento de reestruturação do pensamento, o pensamento concreto dá lugar 

ao pensamento abstrato, que, segundo Vygotsky (2012b, p. 70), “refleja por primera vez, 

com la mayor profundidad y verdade, del modo más completo y diversificado, la realidade 

con que se enfrenta el adolescente.” Essa transição é fundamental, pois a formação de 

conceitos desempenha um papel crucial, funcionando como um mecanismo essencial para 

o autoconhecimento e a autoobservação. Nesse processo, o adolescente começa a se deparar 

com o conhecimento de sua própria realidade interna, o que permite uma maior compreensão 

de suas vivências e sentimentos: 

La función de la formación de conceptos, en la edad de transición desempeña un 

papel decisivo pues permite que el adolescente se adentre en su realidad interna, en el 

mundo de sus propias vivencias. La palabra no es tan sólo el medio de comprender a 
los demás, sino también a sí mismo. Para el parlante la palabra significa, ya desde el 

principio, el medio de comprenderse, de percibir las propias vivencias. Por ello, tan 

sólo con la formación de conceptos se llega al desarrollo intenso de la 

autopercepción, de la autoobservación, al conocimiento profundo de la realidad 

interna, del mundo de las propias vivencias.( p.71) 

A função dos conceitos nessa fase do desenvolvimento é permitir que o adolescente 

se aprofunde em sua realidade interna, ou seja, no mundo de suas próprias vivências e 

sentimentos. Ao formar conceitos, o adolescente não só amplia sua compreensão do mundo 

externo, mas também desenvolve uma capacidade intensa de autopercepção. Ele passa a se 

observar, a entender mais profundamente o que sente e como se sente, alcançando um 

conhecimento mais refinado de sua realidade interna. 

Portanto, o desenvolvimento de conceitos está diretamente ligado ao crescimento da 

consciência de si, algo que é essencial nesse processo de desenvolvimento psicológico do 



39  

adolescente, permitindo-lhe uma compreensão mais clara de suas emoções, pensamentos e 

ações. 

A palavra, nesse contexto, não se limita a ser uma ferramenta para compreender os 

outros, mas se revela essencial para que o indivíduo compreenda a si mesmo e a sua 

realidade. “Al conocer com la ayuda de las palabras, que son los signos de los conceptos, 

la realidade concreta, el hombre descubre en el mundo visible para él las leyes y los nexos 

que contiene.” (Vigotski, 2012b, p.71) 

Reconhecida como um meio para entender tanto o mundo externo, quanto para 

organizar e dar sentido ao seu mundo interior, a palavra possui grande relevância para 

nossa discussão. 

Ela é uma poderosa ferramenta capaz de desvendar os profundos vínculos que 

sustentam o mundo interno das e dos adolescentes. Esses aspectos serão explorados com 

mais detalhes no capítulo metodológico. 

 

 

 

2.1 Sobre a imaginação na Adolescência 

 

É exatamente isso que define essa idade como crítica ou de transição: é a idade da 

transgressão do equilíbrio do organismo infantil e do equilíbrio ainda não 

encontrado do organismo maduro. Por isso, nesse período, a imaginação caracteriza-

se pela ruptura, transgressão e buscas de um novo equilíbrio. A atividade de 

imaginação, na forma em que se manifestava na infância, retrai-se na adolescência. 

(Vigotski, 2018, p.50) 

 

 

A imaginação, que sempre acompanhou o desenvolvimento humano desde a infância, 

sofre uma profunda transformação na adolescência. Trata-se de um período em que essa 

capacidade deixa de operar apenas como expressão espontânea e simbólica, como no desenho 

ou no faz de conta da criança, para adquirir contornos mais complexos, exigentes e, por vezes, 

conflituosos. Essa mudança está diretamente ligada ao aprofundamento da vida interior, ao 

surgimento de um mundo subjetivo mais denso, que pede novas formas de elaboração. 

Vigotski (2018) chama a atenção para esse momento em que o adolescente já não se satisfaz 

com as formas anteriores de expressão e começa a buscar saídas mais elaboradas, ainda que 



40  

nem sempre encontre os meios adequados para tanto. É nesse tensionamento entre o que se 

vive e o que se consegue expressar que a imaginação se torna atividade criadora, uma força 

capaz de reelaborar experiências, transformar afetos e projetar novas formas de existência. Ao 

mesmo tempo, é também uma força ambivalente: pode impulsionar a criação e o vínculo com 

o real, mas também favorecer o recolhimento excessivo e a fuga para o mundo interno, se não 

encontra espaço de acolhimento e partilha. 

Nesse período ocorre uma profunda reestruturação da imaginação. Ela passa de 

subjetiva para objetiva. E o que isso significa? Significa que antes, a criança conseguia 

expressar suas emoções fantasias no desenho, passa a não conseguir mais, “eles parecem-lhe 

por demais objetivos e ela chega à conclusão de que não sabe desenhar.” (p.50) A imaginação 

adquire agora uma nova forma, essa nova forma é impulsionada pelo aprofundamento das 

vivências subjetivas que o adolescente está enfrentando, “pela ampliação e aprofundamento 

da vida íntima do adolescente de tal forma que, nessa época, forma-se nele um mundo interno 

específico.” (p.51).  

A duplicidade e até mesmo contradição, está justamente na percepção desse momento 

subjetivo com a objetividade da nova fase: “o desenvolvimento dessa imaginação 

contraditória segue pela linha de atrofia de seus momentos subjetivos e pela linha de 

crescimento e consolidação dos momentos objetivos.” (p.51) Ou seja, essa subjetividade não 

fica apenas “dentro” do adolescente, ela busca uma forma externa, objetiva, de se manifestar. 

E isso acontece, por exemplo, quando os adolescentes escrevem poemas, letras de músicas, 

diários, desenham, fazem vídeos, montagens, crônicas ou se identificam profundamente com 

personagens e histórias literárias. Podemos pensar num exemplo: Uma adolescente que 

enfrenta sentimentos de inadequação, solidão ou paixão intensa pode escrever um poema 

sobre isso, ou então se identificar com os conflitos de um personagem de Clarice Lispector, 

ou as letras de músicas como as de Belchior ou Billie Eilish. Ao fazer isso, ela não apenas se 

expressa, mas reelabora sua vivência interna ao dar forma a ela. 

Falando de outro modo, a(o) adolescente, impulsionada(o) por sua vida subjetiva 

intensa e por uma imaginação em expansão, busca expressar-se em poemas, narrativas, 

desenhos, etc. Com o tempo, ela(e) passa a sentir que aquilo que produz (seus textos, por 

exemplo) não dá conta da profundidade do que sente. Há uma espécie de descompasso entre o 

que ela(e) vive internamente e o que consegue colocar no papel. Isso pode gerar frustração, 

sentimento de insuficiência da forma expressiva escolhida, e até abandono temporário da 

criação. É justamente essa frustração que marca uma virada importante no desenvolvimento 

da imaginação e da subjetividade, o que Vigotski chama de “profunda transfiguração” (p.51). 



41  

A imaginação se torna mais complexa, mais exigente, mais crítica. A(o) adolescente passa a 

questionar mais, a buscar formas mais sofisticadas de reelaborar e entender o mundo, o que 

também pode levar a novas formas de criação ou outras formas de expressão. Ou seja, esse 

impulso criativo pode sofrer uma quebra ou crise, não por falta de imaginação, mas porque a 

subjetividade da(o) adolescente se complexifica e passa a exigir formas mais profundas de 

expressão, ou por vezes se sente impotente diante da complexidade do que sente.  

Diante disso, segundo Vigotski (2018) a imaginação aparece como um duplo papel, 

“tanto pode levar a pessoa para a realidade como distanciá-la dela.” (p.52) Isso quer dizer que 

a imaginação está em plena atividade e se expande muito. Essa expansão pode alimentar a 

criação, a expressão artística, aprofundar a elaboração subjetiva (como vimos nos trechos 

anteriores), mas também pode assumir um caráter evasivo ou escapista. 

Vigotski (2018) aponta que a imaginação pode se tornar um refúgio diante das 

dificuldades do mundo real. É “extremamente fácil satisfazer-se na imaginação” (p.52), ou 

seja, o(a) adolescente pode contentar-se com o mundo que cria internamente, sem agir 

concretamente sobre a realidade. Isso pode enfraquecer sua vontade, sua capacidade de 

enfrentar a vida prática, e acabar por afastar o adolescente das relações sociais reais. Ele diz: 

Alguns autores até supunham que o desenvolvimento do espírito sonhador e do 

isolamento, da reserva, da ensimesmação, ligados a ele, constitui um traço 

imprescindível dessa idade. Seria possível dizer com mais precisão que todos esses 

fenômenos compõem o lado sombreado dessa idade. Essa sombra do espírito 

sonhador que se inscreve nessa idade, esse papel duplo da imaginação, faz com que 

ela se transforme num processo complexo, cujo domínio fica extremamente difícil. 

(p.52)  

Um(a) adolescente que se sente incompreendido na escola ou em casa pode se refugiar 

em mundos imaginários, escrever fanfics, jogar RPGs, fantasiar sobre futuros ideais. Isso em 

si não é negativo (pelo contrário, pode ser um recurso criador e protetor), mas quando se torna 

o único ou principal modo de lidar com a realidade, ele corre o risco de se afastar das relações 

concretas e das possibilidades de ação real no mundo. 

Esse tipo de movimento pode se manifestar, por exemplo, em um(a) jovem que 

abandona gradualmente seus estudos ou relações sociais porque prefere ficar imerso(a) em 

criações fictícias. Ou que não consegue transformar seus sentimentos em expressão ou ação 

concreta, porque a imaginação lhe oferece um alívio momentâneo, mas não sustentado. Esse é 



42  

um alerta para o risco de a imaginação, quando desvinculada da realidade e da ação, se tornar 

um obstáculo ao desenvolvimento.  

Por isso, o papel da escola, da intervenção adulta planejada, da arte, é ajudar o(a) 

adolescente a dar forma e sentido a esses conteúdos, trazendo-os para a esfera do partilhável, 

do real transformável. E isso não se dá de maneira solitária. O coletivo assume aqui um papel 

fundamental, pois ao compartilhar suas experiências, dúvidas e emoções com outros, o 

adolescente encontra pares, reconhece-se no outro e sente-se menos só. Essa partilha favorece 

a elaboração dos afetos, permitindo que aquilo que antes era vivido de forma caótica ou 

silenciosa possa ser compreendido, ressignificado e, sobretudo, socializado. Em grupo, na 

relação com os outros, as emoções deixam de ser um fardo individual e se tornam matéria de 

construção conjunta, abrindo caminhos para a criação, para o pensamento e para a ação 

transformadora. 

2.2 De que adolescência estamos falando 

 

Na intenção de reforçar o objetivo de nossa investigação, que é compreender como 

os adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos nos ambientes educativos, é 

importante destacar que a escola, demonstra pouca disposição em modificar sua estrutura e 

dinâmica para atender às particularidades psíquicas dos estudantes adolescentes. As 

mesmas práticas são mantidas uniformemente desde muito tempo, e seguem ignorando as 

transformações significativas que ocorrem ao longo do desenvolvimento humano. 

Considerando que as crises características de cada período geram mudanças profundas na 

estrutura psicológica e de conduta dos adolescentes, instaurando novos interesses, 

necessidades e formas de agir, seria essencial que os ambientes sociais, incluindo a escola, 

fossem organizados a fim de incluir essas peculiaridades e promover uma experiência 

verdadeiramente alinhada aos processos de desenvolvimento de cada idade. 

É importante se atentar também, que a adolescência brasileira, em suas diversas 

manifestações, não pode ser entendida de forma homogênea. Em um país com tamanha 

desigualdade social, a adolescência se configura como um fenômeno multifacetado, sendo 

vivida de maneiras muito distintas conforme o contexto socioeconômico, cultural e político 

de cada jovem. Nesse sentido, é essencial refletir sobre a adolescência a partir de uma 

abordagem epistemológica que considere a Teoria Histórico-Cultural, a qual nos permite 

compreender como os mediadores sociais e culturais influenciam o desenvolvimento dos 

adolescentes. 

No Brasil, a adolescência está profundamente marcada pela ausência de políticas 



43  

públicas adequadas e por um cenário de exclusão e vulnerabilidade social, especialmente 

para os adolescentes que vivem em contextos de pobreza. A falta de espaços de proteção e 

desenvolvimento além da escola e da família, como centros culturais e programas de apoio 

psicossocial, contribui para o aumento das dificuldades que esses jovens enfrentam. A 

teoria Histórico-Cultural, nesse caso, nos ajuda a entender que a adolescência não pode ser 

reduzida a um período biológico de transição, mas é, de fato, uma construção social 

mediada pelas condições materiais e sociais que cercam o indivíduo. 

O termo “adolescências”, cabe muito bem aqui, pois não há apenas uma 

adolescência única, é crucial para entender as diversas realidades dos jovens brasileiros. 

Cada adolescente experimenta esse período de forma distinta, dependendo de sua classe 

social, etnia, gênero e do acesso que possui a recursos educacionais, culturais e de saúde. A 

Teoria Histórico-Cultural nos ensina que o desenvolvimento é sempre mediado por 

instrumentos culturais e sociais, ou seja, as e os adolescentes não se desenvolvem em um 

vácuo, mas são constantemente influenciados pelas instituições em que estão inseridos, 

como a escola, a família e as políticas públicas. Esses mediadores e relações humanas são 

cruciais para o processo de socialização e aprendizagem dos jovens, afetando diretamente a 

forma como vivenciam a adolescência. 

Nesse cenário, a adolescência se torna um campo de tensões, onde cada jovem é 

desafiado a lidar com questões de identidade, pertencimento e cidadania em um contexto 

de exclusão e vulnerabilidade. A escola, enquanto principal mediadora cultural, deveria ser 

um espaço de construção de saberes e de reflexão crítica, mas, no Brasil, muitas vezes se 

vê sobrecarregada e sem recursos suficientes para lidar com a complexidade das questões 

enfrentadas pelos e pelas adolescentes. 

Portanto, ao refletirmos sobre a adolescência brasileira a partir da Teoria Histórico- 

Cultural, podemos compreender que ela não é um fenômeno natural, mas sim uma 

construção social profundamente mediada pelos contextos materiais e culturais. O que se 

revela, então, é a necessidade urgente de políticas públicas mais efetivas, que reconheçam a 

diversidade das adolescências no Brasil e promovam condições mais justas de 

desenvolvimento para todos os jovens, independentemente de sua classe social ou região. 

A análise da adolescência a partir dessa perspectiva teórica não só amplia nossa 

compreensão do fenômeno, mas também abre novas possibilidades para transformar as 

condições de vida dos adolescentes e, assim, garantir um futuro mais igualitário e inclusivo 

para todos. 

Nesse contexto, é importante descrever como as emoções e as vivências emocionais 



44  

participam e se configuram nesse processo. Como vimos, Vigotski descreveu as leis gerais 

do desenvolvimento humano, destacando a complexa relação entre as funções psíquicas, 

fruto de um longo processo de constituição humana estabelecidas graças à nossa 

capacidade de comunhão enquanto espécie. Dessa forma, as emoções também assumem 

um papel central na reformulação dos modos de pensar, conceber e conceituar o 

desenvolvimento humano. Longe de serem elementos secundários e apartados do todo, elas 

instigam novas elaborações, promovendo movimentos internos que ampliam e 

transformam a compreensão do indivíduo sobre si mesmo e sobre o mundo. Assim, as 

dimensões afetivas tornam-se indispensáveis para compreender as dinâmicas do psiquismo 

e os processos de desenvolvimento em suas múltiplas complexidades. Vamos à elas! 



45  

3 CAMINHO METODOLÓGICO – PALAVRA, EMOÇÃO E VIVÊNCIAS 

 

Neste capítulo, serão apresentados os caminhos adotados para compreender como 

os adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos no ambiente escolar. A escolha 

metodológica foi guiada pelo objetivo principal do estudo: compreender, a partir da 

perspectiva dos próprios adolescentes, como as emoções são experimentadas e vivenciadas 

nesse contexto. 

Para atingir o objetivo proposto na compreensão das vivências, optou-se por realizar 

um grupo focal com quatro adolescentes entre 13 e 15 anos. Estes jovens foram escolhidos 

de uma maneira bastante curiosa e que aqui denominamos como “escolha por 

conveniência”. Explico. Segundo Amatuzzi et al (2006) a “amostra por conveniência: é 

uma amostragem não probabilística, definida metodologicamente como aquela em que há 

escolha deliberada de respondentes.” Ou seja, a amostragem por conveniência é uma 

técnica de seleção de participantes em pesquisas e estudos estatísticos que se caracteriza 

por escolher indivíduos de maneira mais simples e acessível ao pesquisador, sem recorrer a 

um processo de seleção aleatório ou sistemático. Desta forma, os participantes são 

escolhidos com base em sua disponibilidade ou facilidade de acesso. 

Assim, quando, em uma de nossas orientações coletivas do grupo de pesquisa, 

GEPPE6, consolidamos a ideia de trabalhar com adolescentes (ideia bastante fundamentada 

no capítulo anterior); uma de nossas parceiras do grupo disse em tom de brincadeira: “Eu 

empresto minha filha”, a outra disse: “Eu também empresto a minha”, aí eu disse: “Então 

vou trazer meu filho também!”. Assim, entendemos que, estas e estes participantes 

possibilitariam, de fato, aquilo que se busca compreender nesta pesquisa, não somente por 

serem adolescentes, mas, pela forte relação com as emoções que os seres humanos possuem 

nesta etapa da vida, opou-se por estas e estes jovens, efetivamente. 

Num primeiro momento, este foi o critério de escolha dos participantes, mas, 

buscando compreender melhor os motivos para de nossa escolha, notamos que estes jovens 

teriam algumas características em comum, além da idade, até onde os conheçamos, eles e 

elas são pessoas que parecem ter um posicionamento bastante crítico em relação à escola e, 

parecem ser observadores atentos das contradições existentes nesse ambiente. Tais 

características em comum, em um primeiro momento nos indicaram de que esse grupo 

poderia ser interessante para discutir sobre o tema da investigação. Considerando que, 

inicialmente, havia duas meninas e um menino, optei por convidar um outro adolescente, 

                                                   
6 Grupo de Estudos e Pesquisas em Práticas Educativas (Certificado pelo CNPq). 



46  

meu sobrinho, para equilibrar essa composição, tendo, assim, duas meninas e dois meninos 

no total. Ele também tem a idade dosoutros participantes e sua presença poderia balancear 

melhor a discussão. Portanto, estes jovens se conhecem parcialmente. Uns, nunca se viram, 

outros tem parentesco. Dois já se encontraram pessoalmente, mas não desenvolveram 

nenhuma relação para além disso, acreditamos que seria um bom desafio colocá-los no 

mesmo grupo. 

Outro aspecto interessante na escolha destes adolescentes, foi o fato de eles 

estudarem em escolas diferentes. Por exemplo, um estuda numa escola pública do Distrito 

Federal; outros dois em escolas particulares de regiões diferentes do Distrito Federal; e 

uma outra em uma escola internacional (Americana) de outro país, mais especificamente 

do Panamá. 

Apesar de estes adolescentes estudarem em escolas diferentes, acreditamos que a 

escola, enquanto instituição, permanece praticamente inalterada ao longo das décadas, 

refletindo uma estrutura e um modelo pedagógico que pouco diferem daqueles vivenciados 

por nossos avós. Apesar das significativas transformações sociais que marcam o mundo 

contemporâneo, ela não acompanhou de forma adequada essas mudanças, permanecendo 

alheia à essas demandas. Além disso, a práxis educativa continua a negligenciar aspectos 

fundamentais do desenvolvimento humano, como a valorização das emoções no ambiente 

educativo, como afirmamos em capítulo anterior e, além disso, o reconhecimento da 

diversidade de trajetórias que compõem o universo das e dos estudantes. Esta estagnação 

limita o potencial transformador da escola e a impede de atender às necessidades de um 

mundo em constante transformação. Embora consideremos esta configuração da escola, ou 

seja, o fato de ela permanecer inalterada no decorrer do tempo, acreditamos que as 

vivências deles em escolas diversas, poderia ser um aspecto interessante para a discussão 

do tema e que nos ajudaria a compreender melhor nosso objetivo. 

Em virtude disso, para aprofundarmos a discussão, selecionamos o instrumento do 

grupo focal como abordagem principal no caminho metodológico, por ser uma ferramenta 

metodológica que parece favorecer a troca de experiências, as possíveis reflexões coletivas 

e a emergência de narrativas compartilhadas, aspectos fundamentais para compreender a 

complexidade das emoções na dinâmica escolar. 

Segundo a autora Trad (2009), o grupo focal é uma técnica de pesquisa qualitativa 

que utiliza interações grupais para explorar percepções, crenças e atitudes sobre temas 

específicos. Sua origem está ligada a três tradições principais: terapia de grupo, avaliação 

da comunicação e dinâmica de grupo em psicologia social. Posicionados entre a 



47  

observação participante e as entrevistas em profundidade, os grupos focais podem ser 

aplicados como método principal, ou, complementar pesquisas qualitativas e quantitativas 

com usos variados, como explorar temas, avaliar programas e desenvolver instrumentos de 

pesquisa. 

Para Backes et al. (2011) o grupo focal: 

Se trata de uma entrevista em grupo, na qual a interação configura-se como parte 

integrante do método. No processo, os encontros grupais possibilitam aos 

participantes explorarem seus pontos de vista, a partir de reflexões sobre um 

determinado fenômeno social, em seu próprio vocabulário, gerando suas próprias 

perguntas e buscando respostas pertinentes à questão sob investigação. Desse modo, o 

grupo focal pode atingir um nível reflexivo que outras técnicas não conseguem 

alcançar, revelando dimensões de entendimento que, frequentemente, permanecem 

inexploradas pelas técnicas convencionais de coleta de dados. (p. 438-439) 

A organização do grupo focal foi pensada da seguinte forma: diante das 

possibilidades tecnológicas atuais e da necessidade de viabilizar os encontros, decidiu-se 

que eles ocorreriam de forma virtual. Esta opção, também foi influenciada pela busca de 

maior conforto e conveniência para os participantes, já que a pesquisa inclui adolescentes 

de diferentes locais. Os encontros foram realizados por meio de plataforma digital segura e 

acessível, utilizando-se o Google Meet, que possibilitou interações fluidas, discussões 

sobre o tema e a captação adequada das informações. Entretanto, apesar deste primeiro 

planejamento, os e as adolescentes foram consultadas(os) a respeito de suas possibilidades 

tecnológicas e sobre sugestões possíveis. 

Ao longo dos encontros, as conversas foram orientadas por um roteiro 

semiestruturado com perguntas disparadoras, elaborado com base nos objetivos da 

pesquisa: compreender como os adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos na 

escola. As perguntas buscaram explorar vivências afetivas no cotidiano escolar e os 

sentidos atribuídos a essas vivências por eles e elas. 

Os encontros tiveram duração aproximada de 60 minutos e foram organizados em 

quatro encontros semanais, de acordo com a disponibilidade delas e deles e a necessidade 

de aprofundar questões que emergissem das discussões. Entendeu-se, inicialmente, que esse 

tempo seria suficiente para conversar sobre o tema, pois nos parece viável, dentro deste 

prazo, iniciar, explorar e concluir as discussões sem sobrecarregar as e os participantes. 

Desta forma, cremos que essa abordagem permite que as e os adolescentes se expressem de 



48  

forma livre, valorizando suas experiências e relatos como parte essencial do processo 

investigativo. 

Os encontros foram gravados e, posteriormente, transcritos pela pesquisadora. Suas 

falas foram analisadas com a intenção de identificar aspectos significativos que emergiram 

dessas conversas e dos sentidos atribuídos ao fenômeno investigado. Essa análise foi 

realizada inicialmente por mim, de forma individual, e depois compartilhada com o grupo 

de pesquisa que acompanha este trabalho, visando ampliar e aprofundar a reflexão sobre os 

dados produzidos. 

A seguir, apresentamos em detalhes os modos pelos quais nos aproximamos dos(as) 

participantes, o processo de construção do roteiro das entrevistas, as estratégias adotadas 

para a coleta de dados, bem como a escolha da metodologia das vivências como unidade de 

análise e da ferramenta – palavra - utilizada na análise dos resultados obtidos. O quadro 

abaixo, nos dá uma dimensão da estrutura de nossa investigação. 

 

 

Percurso metodológico:  

Método Teoria Histórico-Cultural 

Unidade de análise Vivência 

Ferramenta investigativa Grupo Focal 

Ferramenta de análise Palavra: 
Sentido/Significado 

Fonte: Elaborado pela autora  

 

 

3.1 Construindo caminhos metodológicos para entender as emoções nos adolescentes 

  

Da formação do grupo aos encontros 

Para a formação do grupo, o primeiro passo consistiu na comunicação prévia às 

mães7 dos e das adolescentes. Duas delas, como ditos antes, são membros do grupo de 

estudos e participam diretamente das discussões e reflexões sobre esse trabalho e dos 

demais colegas de grupo, e que, portanto, elas já estavam a par de todas as informações sobre 

esta pesquisa. Apenas para a mãe do meu sobrinho, minha cunhada, foi apresentada a 

                                                   
7 A comunicação foi feita apenas às mães por serem as pessoas com quem eu mantenho vínculo direto: duas 

delas participam do grupo de estudos, uma é minha cunhada e a outra sou eu mesma. Todas plenamente 

informadas sobre a pesquisa. 



49  

proposta da pesquisa, seus objetivos, a metodologia e a forma de participação esperada, o 

que possibilitou que ela autorizasse, de forma consciente, o envolvimento do filho na 

investigação. 

Para isso, as mães assinaram o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido e 

os(as) adolescentes assinaram o Termo de Assentimento (anexo). 

Após esse consentimento inicial, as mães forneceram, voluntariamente, os contatos 

telefônicos das(os) adolescentes, autorizando que eu realizasse o contato direto com 

elas(es), via aplicativo de mensagens. Com os números em mãos, utilizei o aplicativo 

WhatsApp como meio de comunicação inicial. Foi enviada uma mensagem de forma 

nominal, ou seja, personalizada com o nome de cada destinatário(a), como estratégia de 

aproximação e de criação de um ambiente comunicativo mais próximo. A mensagem 

consiste em um convite, redigido em tom acolhedor e direcionado a cada adolescente, com o 

objetivo de solicitar sua participação em uma pesquisa de mestrado. A mensagem 

apresenta, de forma breve e acessível, a proposta da pesquisa, que consiste na realização de 

encontros online com um pequeno grupo de adolescentes para discutir vivências 

emocionais no contexto escolar. O conteúdo da mensagem demonstra cuidado em obter seu 

consentimento e verificar sua disponibilidade, ao pedir que elas e eles indiquem, dentro da 

sua rotina, o dia e horário da semana que sejam mais convenientes para sua participação 

nos encontros. 

Após a confirmação da participação por parte dos(as) adolescentes, enviei uma 

nova mensagem individual informando que seria criado um grupo no WhatsApp para 

facilitar a comunicação coletiva e a organização dos encontros virtuais. Todos foram então 

adicionados ao grupo, que foi nomeado como “Escola com emoção”. A partir desse espaço, 

pude interagir de forma mais dinâmica com os(as) participantes, definindo em conjunto o 

melhor dia e horário para os encontros online, além de compartilhar o link de acesso para a 

primeira reunião e disponibilizando o espaço para qualquer dúvida ou manifestação que 

quiserem. 

Combinamos que os encontros aconteceriam às segundas-feiras, às 19h (horário de 

Brasília). Esse horário foi escolhido coletivamente após uma sondagem prévia sobre a 

disponibilidade individual de cada participante. Um aspecto importante a ser destacado é 

que, além de considerar a realidade local dos(as) adolescentes, o horário também foi 

pensado de forma a contemplar a participação de uma adolescente residente em outro país, 

com fuso horário de duas horas a menos, garantindo que o encontro ocorresse em um 

momento viável para todos(as) os(as) envolvidos(as). Após identificar, nas conversas 



50  

privadas via WhatsApp, os dias e horários mais adequados para cada participante, 

constatou-se que a segunda-feira às 19h seria a opção mais viável para todos(as), sendo 

então confirmada como o momento fixo dos encontros semanais. 

A plataforma escolhida para os encontros foi o Google Meet, considerando que 

todos(as) os(as) participantes possuem conta no Gmail, o que facilita o acesso à ferramenta 

e contribui para a praticidade das reuniões. 

Este processo de abordagem inicial foi importante para estabelecer uma relação de 

confiança com os(as) adolescentes, respeitando sua autonomia e promovendo um ambiente 

seguro e convidativo para o desenvolvimento da pesquisa. Além disso, garantiu-se a 

observância aos princípios éticos que regem pesquisas com seres humanos, especialmente 

no que se refere à voluntariedade, ao esclarecimento sobre os objetivos do estudo e à 

mediação responsável do contato com menores de idade. 

Após essa etapa, decidiu-se que o primeiro encontro virtual, teve como objetivo 

promover uma aproximação inicial entre todos os envolvidos e uma apresentação geral da 

pesquisa. Em uma conversa descontraída, cada participante, inclusive a pesquisadora, pôde 

se apresentar, falar sobre seus gostos, interesses e curiosidades pessoais. Além de 

combinarmos coletivamente os próximos passos e agendarmos os encontros seguintes. 

O segundo encontro, com duração aproximada de 60 minutos, foi dedicado à 

introdução do tema central da pesquisa: as emoções. Utilizamos um roteiro de perguntas 

previamente elaborado para iniciar a conversa e aprofundar as reflexões sobre o tema. 

No terceiro encontro, o foco recaiu sobre as emoções no contexto escolar, buscando 

compreender como os e as adolescentes percebiam a escola em relação ao acolhimento das 

vivências emocionais, ampliando os diálogos iniciados anteriormente. 

Já o quarto e último encontro teve como propósito retomar e aprofundar as 

discussões anteriores, além de marcar o encerramento do percurso vivido em grupo. Nesse 

momento, os e as participantes puderam compartilhar como se sentiram ao longo do 

processo, oferecer devolutivas sobre a experiência e foram informados(as) sobre os 

próximos passos da pesquisa, reafirmando-se a abertura para novos diálogos. 

Os detalhes de cada um desses encontros serão apresentados e analisados mais 

adiante neste trabalho, especificamente, no capítulo 4. 

 

3.2 As vivências como unidade de análise na Teoria histórico-cultural 

 

Dito isso, vamos detalhar com mais profundidade a escolha da vivência como 



51  

unidade de análise na busca de compreender o sentido dado pelas e pelos adolescentes em 

sua relação com as emoções no contexto escolar e, que emergirá por meio da ferramenta 

analítica da palavra, a ser explicada posteriormente. 

Vigotski destaca que “as emoções são uma espécie de resultado da avaliação, feita 

pelo próprio organismo, de sua relação com o ambiente.” (Vigotski, 2003, p. 117) Esse 

aspecto vai ser importante para entendermos qual a relação do meio e como as vivências nos 

permitem alcançar um certo entendimento do outro e do seu desenvolvimento. Sendo 

assim, como o meio e as vivências estão relacionados? E como ela se transforma em uma 

metodologia que nos ajuda entender o outro? 

De maneira geral, sabe-se que no percurso do desenvolvimento humano, nossa 

relação com o meio se modifica a cada nova idade. Um bebê se relaciona com o meio de 

modo diferente de uma criança de 4 anos que já anda, que já compreende a fala, ou seja, a 

criança muda no processo de desenvolvimento, em cada idade, o meio se modifica para ela 

e sua relação com ele muda, seu papel e significado se alteram à medida que a criança 

passa a apropriar-se dos signos culturais. Nas palavras de Vigotski (2018): 

O mero fato de a criança mudar, no processo de desenvolvimento, faz com que se 

modifiquem o papel e o significado dos momentos do meio que parecem permanecer 

inalterados. Um evento que tem determinado significado desempenha um papel 

numa idade específica. Todavia, dois anos depois, começa a ter outro significado e a 

desempenhar outro papel por forças de mudanças da criança. Ou seja, a relação da 

criança com aqueles eventos do meio mudou. (p.75) 

Assim, seguindo essa linha de pensamento, quando se chega na adolescência, esse 

meio se mostra muito mais rico e o adolescente com muito mais compreensão deste. Mas o 

que de fato define a influência do meio, são as vivências, afinal nesse momento do 

desenvolvimento humano ocorre uma maior ampliação das relações sociais. De uma 

maneira geral, são elas que influenciam o desenvolvimento psicológico e estão 

relacionadas aos diversos processos psicológicos, incluindo as emoções. 

Nas palavras de Vigotski (2018): 

Vivência é uma unidade na qual se representa, de modo indivisível, por um lado, o 

meio, o que se vivencia – a vivência está sempre relacionada a algo que está fora da 

pessoa -, e, por outro lado, como eu vivencio isso. Ou seja, as especificidades da 

personalidade e do meio estão representadas na vivência: o que foi selecionado do 



52  

meio, os momentos que têm relação com determinada personalidade e foram 

selecionados desta, os traços do caráter, os traços constitutivos que têm relação com 

certo acontecimento. Desta forma, sempre lidamos com uma unidade indivisível das 

particularidades da personalidade e das particularidades da situação que está 

representada na vivência. Por isso, metodologicamente, quando estudamos o papel 

do meio no desenvolvimento da criança, é vantajoso fazer análise do ponto de vista 

de suas vivências porque, como já disse, nelas são levadas em conta as 

particularidades pessoais que participaram da definição da relação da criança com 

uma dada situação. (p. 78) 

 

Desta forma, a vivência nos indica um movimento do externo para o interno e vice- 

versa, elementos do meio e da personalidade que se relacionam na “leitura”, digamos 

assim, dos acontecimentos vivenciados pela pessoa. Nesse sentido, podemos dizer, também 

que o meio desempenha um papel importante na constituição cultural do desenvolvimento 

humano, influenciando o desenvolvimento psíquico e de como os seres humanos atribuem 

sentido às situações vividas e de como elas são coloridas pelas emoções e afetos. 

Assim, para chegar no nosso objetivo é preciso mais alguns elementos que se 

mostram fundamentais na nossa investigação. Já dissemos que as vivências nos ajudam a 

entender como uma pessoa “toma consciência, atribui sentido e se relaciona afetivamente 

com o acontecido” (Vigotski, 2018, p. 77/78). Agora, precisamos destacar de que maneira 

podemos tentar compreender o modo como os adolescentes expressam os sentidos e 

significados de suas vivências na escola, a partir dos diálogos traçados nos encontros com os 

e as participantes. Para isso, destacamos a palavra como nossa principal ferramenta de 

análise. Mas como ela está enraizada na teoria histórico-cultural e como ela se apresenta 

importante na compreensão das vivências e logo, no desenvolvimento psíquico e da 

consciência? 

 

3.3 Ferramenta de análise: A palavra como “um microcosmo da consciência8” 

 

Antes de iniciar essa seção, novamente convido-te a fazer um exercício de 

compreensão de um pensamento complexo e dialético sobre o desenvolvimento humano. 

Vigotski (2012a) faz aqui um trabalho minucioso de explicar as raízes genéticas e as 

relações internas entre o pensamento e a palavra no processo histórico de desenvolvimento 

da consciência humana e na constituição do ser humano histórico culturalmente situado. É 

preciso estar atento a uma outra maneira de compreender essa relação e o autor recorre à 

                                                   
8 No livro de Vigotski, Pensamiento y Habla, está escrito assim: “una palabra con sentido es el microcosmos de 

la consciência humana”. P.515 



53  

análise que utiliza o método de decomposição em unidades. O que isso significa? Significa 

que a própria palavra é uma unidade: significado e som, que nela ocorrem múltiplos 

processos que se relacionam entre si em um constante desenvolvimento e modificações. 

Que as unidades são constituídas de contradições, de movimentos opostos. Esta maneira de 

pensar não faz parte de nosso aprendizado comum, nos habituamos a pensar linearmente, 

em etapas sequenciais, e o autor nos exige que tenhamos em vista o movimento e a 

dinamicidade na compreensão das relações entre os fenômenos aqui estudados. 

Dito isso, para relembrar o que foi trabalhado anteriormente, a vivência pode ser 

compreendida como um conceito que mescla as influências do meio com as particularidades 

da personalidade de cada indivíduo. Essa dinamicidade possibilita avaliar o nível de 

compreensão, a tomada de consciência e a atribuição de sentido que uma pessoa dá diante 

de uma situação ocorrida no meio. É justamente o quanto a pessoa compreende e atribui 

sentido e significado que torna a vivência central na nossa análise. Nas palavras de Vigotski 

(2018), “há um conceito conhecido e suficientemente complexo, mas muito importante para 

a compreensão da influência do meio no desenvolvimento. Ele está ligado ao que representa 

o significado da nossa palavra.” (p. 81). 

Vigotski (2012c) aponta, “toda generalización, toda formación de un concepto, 

representa el más específico, más auténtico y más indudable acto de pensamento. En 

consecuencia, tenemos derecho a considerar el significado de la palabra como un 

fenómeno del pensamiento” (p.426). Aqui, o autor nos diz que o ato de formar conceitos 

(ou generalizar) é uma manifestação essencial e central do pensamento humano. Esse 

processo de criar conceitos, que envolve abstrair características e agrupá-las em ideias 

gerais, é apresentado como a expressão mais autêntica do pensamento. Consequentemente, 

o autor argumenta que o significado de uma palavra, ou seja, o que uma palavra representa 

ou comunica, deve ser entendido como algo que pertence ao domínio do pensamento. Isso 

implica que, quando usamos palavras, estamos lidando diretamente com o ato de pensar. 

O autor aprofunda a ideia de que o significado da palavra não pertence 

exclusivamente ao pensamento ou à palavra (fala), mas emerge da relação entre ambos. Ele 

explica que o significado da palavra é um fenômeno do pensamento apenas quando este está 

relacionado com a palavra e se manifesta por meio dela. Ou seja, o pensamento, para ser 

expresso, precisa ser "encarnado" ou concretizado nas palavras. Por outro lado, o significado 

também é um fenômeno da fala somente quando esta está vinculada ao pensamento e 

iluminada por ele. Em outras palavras, a fala sem relação com o pensamento perde seu 



54  

significado: 

El significado de la palabra és un fenómeno del pensamento solo en la medida en 

que el pensamento esté relacionado con la palabra y encarnado en ella, y a la 

inversa: es un fenómeno del habla solo em la medida em que el habla esté 

relacionada con el pensamento y iluminada por él. Es un fenómeno de pensamento 
verbal o de palabra significativa, es la unidad de la palabra y el pensamento. 

(Vigotski, 2012c, p.426) 

Desta forma, o significado da palavra é um fenômeno de pensamento verbal, isto é, 

uma unidade indivisível entre pensamento e fala. Isso significa que o pensamento e a 

palavra não são processos independentes, mas estão profundamente conectados e se 

completam mutuamente. Ou seja, o significado de uma palavra não pode ser compreendido 

sem considerar sua relação intrínseca com o pensamento. O pensamento ganha forma e se 

torna compreensível por meio das palavras, enquanto as palavras ganham significado 

somente quando são iluminadas pelo pensamento. Juntas, formam um fenômeno único, que 

é o pensamento verbal ou a palavra significativa. 

É preciso atentar para a dinamicidade dessa relação, de que os significados das 

palavras não são estáticos, mas se desenvolvem ao longo do tempo. No desenvolvimento 

histórico de uma língua, o conjunto de significados associados a ela, muda. Esse processo 

também é observado no desenvolvimento da fala das crianças. Não apenas o 

vocabulário infantil se expande, mas as crianças também desenvolvem uma compreensão 

mais complexa dos significados. Essa compreensão se aprofunda ainda mais na 

adolescência, pois é exatamente nesse momento do desenvolvimento que a formação de 

conceitos está em curso e também, pelo desenvolvimento e aprofundamento do universo 

emocional do adolescente, de modo que leva à formação, nesse momento, de um mundo 

interno único. Dessa forma, tanto no desenvolvimento histórico de uma língua quanto no 

desenvolvimento individual, os significados das palavras se transformam, enriquecendo a 

capacidade humana de refletir sobre a realidade e sobre si mesmo. 

Deste modo, se o significado da palavra muda, muda também a relação do 

pensamento com a palavra. Vigotski destaca que “El pensamiento no se refleja en la 

palabra, sino que se realiza en esta.” (Vigotski, 2012a, p. 438) Nesse sentido, pensar é um 

processo que ocorre, por meio da palavra. Essa relação dinâmica é fundamental para o 

desenvolvimento do próprio pensamento. Além disso, a palavra não é apenas uma 



55  

representação do pensamento, mas o meio pelo qual ele efetivamente se concretiza. Assim, 

sem a palavra, o pensamento seria incompleto ou não existiria da forma como o 

entendemos. 

Portanto, para analisar as relações dinâmicas entre pensamento e palavra, é preciso 

estudar como os significados das palavras estão envolvidos nos processos psíquicos e 

como eles influenciam a forma como pensamos, vivenciamos o mundo e nos expressamos. 

Para compreendermos melhor como um pensamento se transforma em palavra Vigotski 

(2012a) diz: 

Todo pensamiento intenta unir algo con algo, estabelecer una relación entre esto y 

aquello. Todo pensamento tiene movimento, curso, despliegue, en una palabra, el 

pensamiento cumple alguna función, algún trabajo, resuelve alguna tarea. Este curso 

del pensamiento se da como un movimiento interno a través de toda una serie de 

planos, como el passo del pensamiento a la palabra y de la palabra al pensamiento. 

(p.438) 

Dito isso, para o entendimento desse movimento, é indispensável analisar os 

diferentes planos que o pensamento atravessa até se materializar na palavra. Um deles é a 

fala. A fala, como dito antes, é composta por dois aspectos — interno e externo —, ou 

seja, significado e som. Embora formem uma unidade integrada, possuem dinâmicas e leis 

de movimento próprias. 

Vigotski (2012c), aponta: “el habla no es la expresión del pensamiento consumado. 

El pensamiento al convertise en habla, se reestructura y modifica su aspecto. El 

pensamiento no se expressa, sino que se realiza em la palabra.” (p.440). Ou seja, a fala 

não é uma simples manifestação ou tradução de um pensamento completamente formado. 

Quando o pensamento se transforma em fala, ele passa por uma reestruturação, sendo 

modificado em sua forma e conteúdo no processo. Isso significa que o pensamento não é 

apenas "expressado" pela palavra, mas se concretiza e se realiza plenamente por meio dela. 

A fala, portanto, não é um reflexo passivo do pensamento, mas um elemento ativo do 

próprio ato de pensar. 

Portanto, Vigotski defende que o estudo do pensamento e da fala deve ser 

conduzido por uma abordagem dialética, que leva em conta as relações e contradições 

presentes nesses processos. Ele afirma que o comportamento humano não pode ser 

analisado de forma isolada, mas precisa ser compreendido no contexto histórico e social 



56  

em que está inserido. Para ele, palavra, especialmente a fala, desempenha um papel central 

nesse processo, pois ela é produto de um longo processo de apropriação da riqueza cultural 

da humanidade e é por meio dela que o ser humano estabelece relações sociais e se torna 

humano. A fala não só reflete o que a pessoa pensa sobre a sua realidade, mas também 

permite que ela influencie e transforme esse meio. Esse processo dialético indica que, 

enquanto o sujeito é constituído por seu contexto, ele também tem o poder de modificar o 

ambiente por meio da palavra e das relações sociais. 

Desta forma, palavra, além de representar um objeto, é também uma ferramenta que 

organiza e dá sentido ao pensamento, ela é uma expressão do nosso psiquismo. À medida 

que a fala se torna mais complexa, o pensamento se desenvolve, já que ambos estão 

intimamente relacionados. O enraizamento da palavra permite uma compreensão mais 

profunda da realidade, favorecendo a formação de novos conceitos e uma maior 

consciência de si e do mundo. Nesse sentido, o ser humano é simultaneamente produto e 

produtor de sua história, pois suas experiências e relações com o contexto social e cultural 

transformam suas vivências, personalidade e sua percepção da realidade. Assim, a fala e o 

pensamento são inseparáveis das condições históricas e sociais, e indivíduo, ao se 

expressar, não apenas reflete seu mundo, mas também participa ativamente na construção e 

transformação desse mundo. 

Sendo assim, o desenvolvimento da palavra por meio da fala tem um enorme 

significado para o desenvolvimento psíquico dos adolescentes, de sua autoconsciência e de 

sua concepção de mundo. É um passo importante para uma nova forma de atividade 

intelectual e conduta. 

A palavra, enquanto expressão essencial do pensamento e da consciência, revelou-

se elemento central na escuta das vivências emocionais dos(as) adolescentes. Ao se 

colocarem em fala, os(as) participantes não apenas compartilharam vivências, mas também 

elaboraram sentidos sobre si, sobre o outro e sobre a escola. A seguir, o próximo capítulo 

apresenta os principais resultados da pesquisa, organizados a partir das falas dos(as) 

adolescentes, evidenciando como a dimensão afetiva atravessa suas relações escolares e 

como essas experiências contribuem para a construção de uma autoconsciência em 

desenvolvimento. 



57  

4 RESULTADO: EMOÇÕES EM MOVIMENTO, ESCOLA EM SILÊNCIO 

 

Esta seção apresenta todo o caminho percorrido por nós para buscar compreender 

como os e as adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos na escola. Os passos dados 

durante essa trajetória mobilizaram uma série de questionamentos e puseram em xeque 

concepções tradicionais sobre o papel da escola, desafiando-nos a repensar as relações 

entre emoção e desenvolvimento humano no contexto educativo. 

O que veremos a seguir revela uma escola atravessada por afetos que, embora 

intensamente vividos, muitas vezes permanecem sem escuta ou reconhecimento. Ao 

considerar as vivências como unidade de análise, e a Palavra como ferramenta para a 

compreensão dos sentidos e significados atribuídos às vivências emocionais dos e das 

adolescentes, foi possível identificar como os afetos circulam nos espaços escolares, 

mesmo quando estes se mostram silenciosos diante deles. 

 

4.1 A chegada até os e as adolescentes: Construindo confiança e escuta 

 

A comunicação com os(as) adolescentes aconteceu, principalmente, por meio de 

um grupo de WhatsApp criado especialmente para a pesquisa, chamado “Escola com 

Emoção”, como dito antes. Esse espaço foi utilizado para enviar lembretes, links das 

reuniões, combinar os encontros e manter um vínculo respeitoso e constante. Durante os 

encontros virtuais, mantive sempre uma postura acolhedora e atenta, o que contribuiu para 

a criação de um ambiente de confiança e escuta mútua, favorecendo a participação 

espontânea e o compartilhamento das vivências. 

A realização desta pesquisa foi conduzida com profundo respeito à singularidade de 

cada adolescente participante. Desde o início, busquei garantir que todas as etapas fossem 

planejadas com clareza e sensibilidade, de modo a assegurar a compreensão dos objetivos e 

a construção de um consentimento verdadeiramente consciente. A escuta atenta e o cuidado 

ético com cada fala foram princípios que sustentaram todo o processo investigativo, 

valorizando o diálogo como um espaço de construção conjunta. 

Durante os encontros, mantive um tom acolhedor e atento, procurando 

constantemente verificar se eu estava conseguindo me fazer entender de maneira cuidadosa 

e compreensível. Estimulava que os(as) participantes fizessem perguntas sempre que 

surgissem dúvidas, reforçando que aquele era um espaço seguro para se expressarem. O 

convite à participação foi feito de maneira aberta e respeitosa, reiterando a importância de 

cada contribuição, por mais simples que pudesse parecer. 



58  

Ao longo de todo o processo, agradeci reiteradamente a presença e o envolvimento 

de cada um e cada uma, e procurei sempre reforçar que não havia respostas certas ou 

erradas. O que importava ali era o que cada adolescente pensava, sentia e desejava 

compartilhar. Este foi um espaço construído com base no respeito mútuo, na escuta ativa e 

na valorização da palavra como expressão legítima de suas vivências e visões de mundo. 

Deste modo, partimos para o primeiro encontro. 

 

4.2 O primeiro encontro virtual – Apresentação 

 

O primeiro encontro com os(as) adolescentes participantes da pesquisa foi realizado 

no dia 28 de abril de 2025, às 19h (horário de Brasília). 

No dia do encontro, enviei uma mensagem de lembrete ao grupo “Escola com 

emoção” e, com uma hora de antecedência, compartilhei o link da reunião. Na mensagem 

constava a solicitação que os participantes estivessem em um ambiente tranquilo e 

confortável, a fim de favorecer a escuta e a participação de todos(as). Ainda na mensagem, 

pedi autorização para gravar o encontro, esclarecendo que os registros seriam utilizados 

exclusivamente para fins de análise da pesquisa e que o acesso às gravações seria restrito 

apenas a mim. A autorização foi concedida de forma informal, por meio de respostas 

positivas e emojis de “joinha” enviados no grupo. 

A sala virtual foi aberta por mim cerca de 10 minutos antes do horário combinado, 

como forma de garantir a preparação técnica e aguardar a entrada dos(as) adolescentes. 

Assim que todos(as) estavam presentes, iniciei a gravação do encontro. 

Primeiramente, agradeci a presença de cada um(a) e compartilhei a minha expectativa 

positiva e ansiosa por aquele momento. Destaquei que se tratava de uma primeira 

aproximação, cujo objetivo principal era promover o reconhecimento mútuo entre os 

participantes e a pesquisadora. 

Após contar um pouco sobre minha história e a minha relação com o tema da 

pesquisa, os motivos e inquietações que me levaram ao interesse pelo tema das emoções na 

atividade educativa, expliquei como havíamos escolhido as e os participantes da pesquisa, e 

como eu me relacionava com cada um (a), que ali tinha filhas de amigas e também meu 

filho e sobrinho, e que antes dos encontros a gente já havia se conhecido previamente em 

outros momentos. 

Em seguida, convidei os(as) adolescentes a se apresentarem também, 

compartilhando nome, idade, local onde estudam e moram, o que gostam de fazer no tempo 



59  

livre e, ao final de sua fala, sugerirem um apelido ou nome fictício ao qual gostariam de ser 

referidos(as) no texto da dissertação. Expliquei a importância desse procedimento 

para garantir o sigilo e o anonimato, orientando que poderiam escolher qualquer 

nome, inclusive inspirado em personagens, músicos(as), séries, desenhos ou outros 

elementos do seu universo de referência.  

A primeira apresentação espontânea foi feita por Pablo, nome fictício escolhido 

em referência à série que ele assiste no momento “Narcos”. Ele tem 14 anos, está no 9º 

ano do ensino fundamental, estuda em uma escola pública de Brazlândia-DF e reside na 

mesma cidade. Compartilhou que gosta de jogar basquete, ouvir músicas de diferentes 

estilos e assistir a diversas séries. 

Em seguida, apresentou-se Mike. Ele tem 15 anos, é estudante do 1º ano do ensino 

médio em uma escola pública de Brazlândia-DF, onde também mora. Relatou que gosta de 

praticar basquete e vôlei, além de assistir a séries. Disse que o apelido “Mike” foi 

escolhido por afinidade, sem nenhuma referência específica. 

A terceira participante a se apresentar foi Ellie, nome escolhido em referência 

à personagem da série e jogo “The Last of Us”. Ela tem 13 anos, está no 8º ano do 

ensino fundamental; estuda em uma escola particular de Taguatinga-DF e mora em Águas 

Claras-DF. Disse que pratica hipismo, que gosta muito de animais e que sua disciplina 

favorita na escola é Ciências. Pedi que ela explicasse o que era o hipismo, se praticava 

há muito tempo e se participava de competições, ressaltando a importância de todos 

compreenderem esse universo. 

Por fim, apresentou-se Jujuba, nome escolhido por ser um de seus doces favoritos. 

Ela tem 15 anos, reside no Panamá e estuda em uma escola internacional. Ela está no 1º 

ano do “High School”, equivalente ao nosso 1º ano do ensino médio. Compartilhou que 

gosta de Biologia, de sair com os amigos e passear com eles, além de praticar e gostar 

muito de vôlei. 

Após todas as apresentações, perguntei se alguém gostaria de acrescentar algo em 

sua biografia ou se havia dúvidas em relação ao que foi conversado. Como não houve 

manifestações, agradeci mais uma vez a participação de todos(as), perguntei como estavam 

se sentindo até aquele momento e reafirmei que este primeiro encontro tinha caráter mais 

introdutório, com foco no acolhimento e no reconhecimento do grupo. Em seguida, sugeri 

que o próximo encontro fosse mantido para a semana seguinte, no mesmo dia e horário, o 

que foi aceito por todos(as). 

Finalizei o encontro informando que, na próxima reunião, iniciaríamos as 



60  

discussões sobre as emoções e que eu traria algumas perguntas para facilitar nosso diálogo. 

Nos despedimos e encerrei a reunião com a sensação de que conseguimos estabelecer uma 

escuta inicial acolhedora e respeitosa, fundamental para o andamento do processo 

investigativo. 

 

Observando alguns detalhes 

Nesta pesquisa, que tem um caráter marcadamente emocional, é fundamental 

expressar como nos sentimos e como percebemos os fenômenos que estamos acompanhando 

de perto. No primeiro encontro, criei muitas expectativas em relação à minha atuação. 

Desejava que os adolescentes se sentissem à vontade com minha presença, com a dos 

demais participantes e, principalmente, que se sentissem confortáveis e devidamente 

acolhidos para expressar seus pensamentos, experiências e sentimentos. 

Foi nesse momento que percebi, na prática, os efeitos da escolha da amostra por 

conveniência. Como o próprio nome sugere, foi conveniente selecionar filhos e filhas de 

pessoas próximas, inclusive meu próprio filho e sobrinho, por estarem próximos e, 

aparentemente, disponíveis para participar da pesquisa. No entanto, eu não esperava sentir 

tanta ansiedade e temor de que algo não saísse como o planejado. Reconheci em mim uma 

pressão adicional: a de fazer tudo funcionar bem e garantir um ambiente acolhedor para 

que os jovens pudessem se abrir com sinceridade e não se entediassem com o tema. Acho 

que essa é uma preocupação comum aos que pretendem investigar algum aspecto que 

envolva seres humanos e suas vivências. Porém, a especificidade do grupo tornou esse 

momento mais desafiador para mim, afinal meu filho e sobrinho estavam ali e as filhas das 

minhas amigas também. 

Essa experiência me fez pensar que a escolha pela amostragem por conveniência 

pode, sim, gerar certo nível de ansiedade, especialmente nas condições que estabelecemos 

para esta pesquisa. Refletir sobre isso é importante, pois nos ajuda a compreender os 

impactos que as decisões metodológicas têm, não apenas sobre o processo investigativo, 

mas também sobre nós, pesquisadoras(es). Sigo para o segundo encontro ainda carregando 

essa sensação, consciente desse impacto sobre mim e cuidando para que o próximo 

encontro flua da melhor maneira. 

Antes mesmo da nossa primeira reunião começar, algo me chamou a atenção. Como 

disse, entrei online cerca de dez minutos antes do início oficial, Ellie também entrou, mas 

com a câmera desligada. Primeiro, uma pausa para explicar que durante todo o encontro, 

destaquei que os e as participantes estavam livres para responderem se quisessem, e 



61  

também, estavam livres para manter as câmeras desligadas, mas ressaltei que seria muito 

mais interessante e importante para construirmos um espaço de confiança que pudéssemos 

nos ver afinal, o contato visual, ainda que por uma tela, contribui para criar vínculos, 

construir confiança e favorecer a escuta mútua. Voltando à Ellie: cumprimentei-a e 

perguntei se ela se lembrava de mim. Após sua resposta, pedi que ligasse a câmera para que 

eu pudesse vê-la e ela prontamente atendeu ao pedido, mantendo a câmera aberta até o fim 

do encontro. 

Achei esse episódio significativo, pois remete a comportamentos bastante comuns 

durante o período da pandemia. Naquela época, manter a câmera desligada tornou-se uma 

prática frequente, motivada por diversos fatores: o cansaço, o acúmulo de atividades 

simultâneas, a exposição involuntária da intimidade do lar, a vestimenta confortável para se 

estar em casa, mas inapropriada para uma sala de aula e, claro, o próprio processo de 

adaptação às tecnologias que precisaram ser aprendidas de forma rápida e muitas vezes 

improvisada. Além disso, havia o pano de fundo angustiante daquele período, marcado pela 

proximidade da morte e pela insegurança quanto ao futuro. 

Nesse contexto, a câmera desligada não significava apenas ausência ou 

desinteresse, mas poderia ser também uma estratégia de proteção ou resistência. Em 

contrapartida, muitos professores passaram a exigir a abertura das câmeras como forma de 

controle e garantia de atenção plena, o que gerava ainda mais tensão entre os estudantes, 

confrontados com a obrigação de “performar” presença mesmo em meio ao caos doméstico 

e emocional. Talvez esse gesto de Ellie ainda seja um hábito daquela vivência coletiva, em 

que estar online nem sempre significava estar plenamente presente ou confortável. 

É muito importante não generalizar a experiência da Ellie e reconhecer que nem 

sempre esses comportamentos têm relação direta com aquele momento, e pode ser que o 

gesto dela não esteja ligado a isso. Embora existam resquícios daquele período pandêmico, 

isso não significa que toda ação atual seja necessariamente determinada por ele. Ainda 

assim, vale considerar como certas posturas permanecem compreensíveis à luz daquela 

vivência coletiva recente. 

 

4.3 Segundo encontro – Entrando no tema das emoções 

 

O segundo encontro do grupo focal ocorreu em 05 de maio de 2025, numa segunda-

feira às 19h (horário de Brasília). Pela manhã, enviei uma mensagem no grupo para lembrar 

o horário do encontro, a qual foi respondida novamente com emojis de joinha e coração. 



62  

Entrei na sala virtual com antecedência para verificar a funcionalidade da gravação, e, 

pouco depois, Jujuba também entrou, desta vez sem dificuldades técnicas, diferente do 

primeiro encontro. A interação com ela foi marcada por leveza e acolhimento 

Na sequência, Ellie ingressou na sala, seguida por Pablo. Como Mike estava 

atrasado, enviei uma mensagem no privado para confirmar sua presença. Às 19h10, com 

três participantes já conectados, iniciei a conversa com uma breve acolhida e um convite 

para compartilharem como foi o fim de semana, já que tinha sido feriado aqui no Brasil e os 

dias de descanso foram maiores. 

As respostas variaram: Pablo relatou uma viagem com o pai; Ellie compartilhou, 

com tristeza, a morte recente de seu cachorro; Jujuba teve um final de semana tranquilo. 

Mike entrou um pouco depois e também mencionou uma viagem com o pai. 

Com o grupo completo, dei início à proposta do dia: uma conversa mais centrada 

nas emoções, retomando o combinado no encontro anterior. Agradeci a presença de todos, 

reconhecendo o esforço deles e delas em participar após um longo dia de atividades e 

estudos, e destaquei a importância daquele espaço como um lugar seguro e afetuoso, onde 

cada um poderia ser quem era, sem julgamentos nem obrigatoriedade de fala. A proposta 

era ouvir e se ouvir, partilhando seus pensamentos, vivências e seu modo de ver as coisas. 

À medida que a conversa avançava de forma espontânea, senti que o grupo estava 

mais à vontade para explorar esse campo sensível do sentir. Foi nesse contexto que introduzi 

algumas perguntas com o intuito de favorecer a expressão das vivências emocionais dos 

participantes. Essas perguntas não tinham o objetivo de guiar rigidamente a conversa, mas 

de abrir caminhos para tentar entender como os adolescentes compreendem e vivenciam 

suas emoções, seja no cotidiano escolar, familiar ou em outras dimensões de suas vidas. A 

intenção foi criar um espaço de reflexão sobre como reconhecem as emoções em si 

mesmos, como as nomeiam, lidam com elas e em quais situações emergem de forma mais 

marcante. 

Diferente do primeiro encontro, que teve como propósito apresentar a pesquisa, 

explicar a dinâmica dos encontros e possibilitar que os e as participantes se conhecessem, 

mesmo que virtualmente, os demais encontros foram dedicados ao aprofundamento da 

temática investigada. A partir de perguntas geradoras, buscaram-se promover a escuta, o 

diálogo e a reflexão coletiva, permitindo que as e os adolescentes compartilhassem suas 

vivências e percepções de forma mais significativa. 

Por meio das falas e interações construídas nesse processo, optamos por realizar 



63  

transcrições integrais de suas respostas, de modo a preservar o entendimento e a fluidez da 

narrativa desses momentos para a discussão da dimensão dos afetos na escola por esses e 

essas jovens. Desta forma, ao final de cada resposta do grupo, realizaremos um exercício 

de análise das falas dos(as) adolescentes, buscando evidenciar aspectos significativos que 

emergiram dessas expressões. Nosso intuito é destacar elementos que chamaram atenção e 

estabelecer articulações teóricas a partir da perspectiva histórico-cultural que sustenta esta 

pesquisa. Trata- se de um movimento analítico que visa realçar certas dimensões das falas, 

aproximando-as dos referenciais teóricos adotados, sem a pretensão de esgotar significados 

ou impor interpretações, mas sim de favorecer a construção de compreensões mais amplas 

e implicadas com o campo de investigação. 

Diante da riqueza das interações e dos relatos construídos ao longo dos encontros, é 

importante destacar que esta análise não pretende esgotar todas as possibilidades de 

entender o fenômeno. Ainda que muitos temas tenham emergido nas falas dos(as) 

adolescentes, optei por direcionar o olhar analítico para aqueles aspectos que dialogam 

diretamente com o objetivo central da pesquisa: compreender como os adolescentes 

vivenciam a dimensão dos afetos na escola. 

Assim, a seleção do que será aprofundado nesta etapa considerou o que se mostrou 

mais significativo para responder à questão investigativa. Outros elementos, ainda que 

relevantes, permanecem registrados na tessitura narrativa da experiência, compondo o pano 

de fundo da pesquisa, mas não serão objeto de análise detalhada. Essa escolha se justifica 

tanto pela delimitação temporal imposta pela estrutura do mestrado quanto pela 

necessidade de manter o foco naquilo que é essencial ao escopo do estudo. 

 

Desta forma, para abrir a roda de conversa, fiz a seguinte pergunta: “Se você 

pudesse descrever como está se sentindo hoje com uma cor, qual seria? E por que você 

escolheu essa cor?” 

Esperei pela voluntariedade das respostas e sinalizei que eu mesma pensaria 
numa cor. 

Ellie foi a primeira a se pronunciar: 

“Eu acho que hoje eu tô me sentindo com uma cor preta, porque é geralmente a 

cor vista pra se usar no luto, né, que é geralmente usado em funerais sobre luto, é 

principalmente isso.” 

Como ela já havia mencionado anteriormente a perda recente de seu cachorro, sua 

escolha foi imediatamente compreendida pelo grupo. Reconheci a importância do que ela 



64  

compartilhou e destaquei como a cor preta tradicionalmente se associa ao luto e à ausência, 

no caso dela, a perda do animal de estimação. Perguntei se gostaria de falar mais, mas ela 

recusou, e agradeci sua partilha. 

Em seguida, Jujuba escolheu a cor laranja, justificando: 

“Eu diria para descrever hoje com uma cor, eu diria, laranja, porque o dia foi 

alegre, mas também não o melhor, sabe? Não foi o melhor, mas foi um dia bom” 

A nuance que trouxe entre um dia bom e um dia ótimo me chamou a atenção e eu 

comentei que a cor laranja talvez representasse esse “quase”, essa transição para o amarelo 

como algo mais brilhante e alegre. Ela concordou e sorriu com a observação. 

Mike trouxe o verde: 

“Eu acho que o verde porque é a cor da positividade, né? Esse final de semana e 

meu dia tão sendo muito positivo, tá sendo muito legal, nada de ruim aconteceu.” 

Comentei que o verde era também minha cor favorita e que frequentemente é 

associado à esperança, o que ele confirmou com a cabeça. 

Pablo escolheu o amarelo: 

“Eu acho que é o amarelo. Eu gosto muito da cor, é minha cor favorita. E hoje eu 

passei tempo com pessoas que eu amo, eu fiz coisas que gosto é o amarelo por isso.” 

Após a fala delas(es), compartilhei também minha cor do dia: o azul escuro, por 

conta de sentimentos de preocupação e ansiedade com meu trabalho e os prazos da escrita. 

“Eu tenho que correr com as coisa e fico uma pouco ansiosa com isso.” Ao fazer isso, 

buscava me conectar com o grupo, mostrando que aquele era um espaço partilhado também 

por mim. 

Essa primeira pergunta buscava aquecer o grupo e estimular a autorreflexão, 

conectando o sentir ao imaginar, estratégia que favoreceu uma certa espontaneidade e a 

observação da cola emocional por trás da escolha da cor. Além disso, a proposta convidava 

os(as) adolescentes a pensarem a partir da observação do próprio sentir, incentivando que 

se atentassem ao que estavam vivenciando emocionalmente antes de compartilhar suas 

respostas. 

Na sequência, fiz uma nova pergunta: “Quando você pensa na palavra emoção, o 

que vem na sua cabeça?” A proposta era captar como os adolescentes conceituam, 

espontaneamente, o que entendem por emoção. Essa pergunta é muito importante e está 

ligada ao objetivo da pesquisa, pois por meio dela podemos compreender como eles e elas 

entendem o conceito de emoção e de que forma essas emoções estão imbricadas em suas 

vivências. 



65  

As respostas foram diversas e reveladoras. Pablo trouxe a ideia de 

motor/movimento: “Para mim, eu acho que é o que dá sentido para as coisas que a gente 

pensa, tipo, o que move a gente, se eu tô triste, talvez eu possa pensar pensamentos 

negativos. Se eu tô feliz, eu posso pensar pensamentos positivos. As emoções movem 

nossos pensamentos também.” 

Mike destacou: 

“Eu acho que a emoção pode ser algo que tem vários significados, que nem se eu 

falar que algo é emocionante, eu posso falar que aquilo pode ter sido muito triste e eu 

acabei chorando ou que algo foi muito legal e eu me emocionei por causa disso.” 

Ellie refletiu sobre a particularidade do sentir: 

“Eu acho que a palavra emoção significa uma experiência individual, porque 

ninguém sente a mesma emoção todo dia, toda hora. Cada indivíduo tem uma emoção 

diferente. Todo mundo sente a mesma emoção de jeitos diferentes. Então, acho que é uma 

palavra que depende de cada pessoa. Tipo, eu posso me sentir feliz por uma coisa, mas você 

pode se sentir triste por essa mesma coisa, entendeu?” 

Ela ressalta que cada pessoa vivencia as emoções de forma distinta, a mesma 

situação pode provocar sentimentos opostos em pessoas diferentes. Concordei com sua 

observação, reforçando a ideia da singularidade do sentir. 

Jujuba completou: 

“Eu concordo basicamente com o que todo mundo falou, que é como uma coisa 

pessoal, não é uma coisa que todo mundo vai sentir igual.” 

Ela reafirma, também, o caráter singular das emoções. 

As respostas expressas por eles e elas no grupo focal se mostraram muito 

interessantes e evidenciam uma determinada consciência sobre as emoções. Quando Pablo 

afirma que as emoções também movem nossos pensamentos, indica uma compreensão da 

integralidade do funcionamento humano em termos intelecto-afetivos. A ideia de um 

sistema onde os afetos não operam isoladamente, mas atuam, dentro de um sistema 

dinâmico, profundamente influenciado pelo desenvolvimento intelectivo e social do 

indivíduo. 

Sobre isso, Vigotski (2022) afirma: 

Lo más importante: no hay relación constante, válida para todos los tiempos y 

pueblos, entre los aspectos orgánicos y psicológicos de la emoción (...) la clave para 

todos los problemas, incluyendo el de las emociones; debemos estudiar esta relación 



66  

desde el punto de vista del desarrollo, del movimiento. No hay una única fórmula 

válida para todas las relaciones emoción / organismo en todos los estadios de 

desarrollo y en todas las formas de desintegración. (P.324) 

Para o autor, a relação entre os aspectos orgânicos e psicológicos da emoção não é 

fixa nem universal, pois varia conforme o desenvolvimento histórico e social. Ele destaca 

que essas relações devem ser compreendidas como dinâmicas e em constante 

transformação. Assim, em vez de buscar regras imutáveis, é essencial estudá-las a partir da 

perspectiva do movimento, considerando os diferentes períodos de desenvolvimento e 

contextos culturais do indivíduo. Desta forma, as emoções não apenas interagem com o 

pensamento, mas os reorganiza, promovendo uma transformação qualitativa na experiência 

afetiva. Assim como os pensamentos também transformam as emoções, essa reorganização 

não as elimina, mas os reestrutura segundo uma lógica de conexão, resultando em uma 

forma mais consciente, reflexiva e complexa de vivência emocional. 

Mike quando diz sobre a complexidade das emoções, aponta para uma ideia da 

emoção constituída cultural e socialmente, e não apenas como uma resposta biológica 

simples. Sobre isso Vigotski (2003, p. 63) no diz: 

Portanto, toda a fórmula do comportamento do ser humano, em cuja base se 

encontra a fórmula do comportamento animal completado com novos elementos, 

adotará o seguinte aspecto: (1) reações hereditárias, mais (2) reações hereditárias 

multiplicadas pela experiência pessoal (reflexos condicionados), mais (3) 
experiência histórica, mais (4) experiência social, mais (5) experiência duplicada 

(consciência). 

Vigotski sugere que o comportamento humano não é apenas um reflexo dos 

instintos biológicos, mas sim um fenômeno complexo, constituído por fatores hereditários, 

individuais, históricos, sociais e conscientes. Em um nível mais amplo, a experiência 

histórica influencia o comportamento por meio das heranças culturais acumuladas ao longo 

das gerações. Já a experiência social destaca o papel das relações coletivas e do ambiente 

social na formação da conduta. Por fim, a experiência duplicada, ou consciência, representa 

o estágio mais complexo, no qual o indivíduo internaliza, reorganiza e reflete sobre essas 

influências, tomando decisões de forma consciente e intencional. 

Já a Ellie traz a ideia de que a experiência é fundamental para a constituição do ser 



67  

humano, pois é a partir dela que nos formamos como sujeitos singulares. Essas vivências 

deixam marcas, inclusive afetivas, que variam de pessoa para pessoa. Essa perspectiva se 

afasta do cartesianismo, que concebe o ser humano como um sujeito universal, abstrato e 

puramente racional, descolado da realidade concreta. Em contraste, a fala propõe uma 

compreensão material do ser humano, entendendo-o como um ser histórico e cultural, 

moldado pelas condições sociais e pelas relações que estabelece ao longo do tempo. Assim, 

o sujeito não é dado de forma fixa, mas construído continuamente a partir de suas 

experiências concretas no mundo e principalmente em sua relação com os outros. Vigotski, 

destaca que “através dos outros constituímo-nos. Em forma puramente lógica a essência do 

processo do desenvolvimento cultural consiste exatamente nisso”. (Vigotski, 2000, p. 24) 

E por último, Jujuba traz para a discussão a dimensão das vivências e destaca os 

seus aspectos internos, ou seja, a vivência não pode ser entendida como um evento isolado, 

mas sim como uma célula dentro de um sistema psicológico, onde os significados se 

organizam e se transformam. O ponto essencial é que a vivência não se define apenas por 

sua estrutura interna, mas também por sua organização sistêmica e semântica. Isso significa 

que os afetos, pensamentos e ações dentro da vivência não operam separadamente, mas se 

articulam dentro de um sistema dinâmico, moldado pelo contexto social e cultural. Nesse 

sentido Vigotski diz: 

La estructura de la vivencia: estructura interna (su carácter consciente y sus 

diferentes grados + diferente grado de libertad interna + aspectos pasivo y activo 

de la vivencia – passiones y actiones – en la vivencia, unidad de sufrimiento y 

acción) + el vínculo sistémico de la vivencia (es decir, el tejido en el que la célula 

está presente). Lo esencial es la estructura sistémica y semántica de la vivencia. 

(Vigotski, 2022, p. 583) 

A vivência é entendida como uma unidade complexa que combina aspectos 

conscientes, afetivos e volitivos (vontade), e que sempre se insere em um sistema maior de 

relações psicológicas e sociais. Ela envolve tanto elementos passivos (sofrimento) quanto 

ativos (ação), e sua essência está na maneira como se estrutura semântica e sistemicamente, 

ou seja, como ela faz sentido e se conecta ao conjunto da personalidade e do contexto 

social da pessoa. 

Em seguida, lancei uma outra pergunta: “Você se lembra de uma situação recente 

ou não, em que sentiu algo muito forte? O que aconteceu e como você lidou com isso?” 



68  

A ideia por trás desta pergunta tem o intuito de acessar vivências relacionadas à consciência 

emocional das(os) participantes e em que medida conseguem reconhecer ou não, e refletir 

sobre seus próprios estados afetivos. Essa pergunta possibilita adentrar momentos em que 

eles e elas se deparam com sentimentos ambíguos ou difíceis de compreender. Além de 

explorar as estratégias utilizadas por eles(as) para lidar com tais situações, oferecendo 

indícios sobre seus modos de regulação emocional, bem como sobre a presença (ou 

ausência) de recursos simbólicos e relacionais para esse enfrentamento. 

Ellie optou por relatar um episódio de dor física e medo: 

“Eu iria falar do meu cachorro, mas eu acho melhor falar do dia que eu desloquei 

meu joelho, porque foi o dia que, tipo, acho que foi a primeira vez que eu senti medo de 

verdade e eu não tive nenhuma reação, assim, eu só fiquei em choque. Eu fiquei paralisada, 

não consegui fazer nada para mostrar que eu tava com medo. Minha mãe até achou que eu 

ia desmaiar porque eu tava tão calada, mas tipo, eu tava só com medo de fazer algum 

movimento e acabar piorando a situação.” Perguntei como ela tinha lidado com isso, o 

que ela tinha feito para se acalmar: “Eu fiquei escutando música e só fiquei calada. 

Geralmente é assim que eu me acalmo nas situações. Eu fico calada e processo o que tá 

acontecendo. Eu não entro em pânico, entendeu? O medo foi embora quando estabilizou o 

joelho, tive que ir pro hospital pra colocar de volta no lugar, poque eu sabia que tava tudo 

bem, aí eu me acalmei mais.” 

Jujuba compartilhou uma situação muito recente de raiva vivida na escola: 

“Uma vez eu senti uma emoção super forte que foi a raiva. Isso foi umas duas 

semanas atrás. Eu tava em aula e a gente tinha que fazer um trabalho em grupo e minha 

professora me coloca no mesmo grupo com as pessoas que não faz trabalho. Daí eu pedi 

pra ela me mudar de grupo porque eu vou acabar fazendo tudo sozinha. E é o que acabou 

acontecendo.” 

Segundo ela, a professora ignorou seu pedido para trocar de grupo (ela já havia sido 

obrigada a fazer trabalho com essas mesmas pessoas em outra ocasião e eles não fizeram o 

trabalho apenas ela fez) e ainda penalizou sua nota, apesar de ela ter feito todo o trabalho 

sozinha: “Daí, me deu raiva quando ela, na hora que tava pra apresentar, começou a 

reclamar que eu tinha feito todo o trabalho e que era em grupo, então que a nota não ia ser 

só minha, ia ser do grupo. Então minha nota baixou por causa dos meus companheiros, eu 

fiquei com muita raiva.” 

Sua fala expressou indignação, frustração e uma sensação de injustiça clara, 



69  

mostrando como raiva emerge com força em situações que envolvem o não reconhecimento 

e esforço dela no trabalho. Ela relata que a escuta que seus amigos tiveram foi importante: 

“Ah, você não sabe o quanto eu reclamei com os meus amigos, eles me ouviram um 

monte!” 

Retornei aos outros participantes que demonstraram dúvidas e pediram que eu 

refizesse a pergunta. Pablo e Mike, inicialmente, encontraram dificuldade em lembrar de 

alguma situação para responder essa pergunta. 

Mike relatou que não lembra de uma situação recente, mas se lembra de sentir raiva 

em algumas situações que viveu. Aproveitei, então, para perguntar como ele lida com a 

raiva que sente e quais caminhos ele tomava para entender melhor essa emoção. Ele 

respondeu que quando sente raiva ele desconta em alguma coisa: 

“Sei lá, eu tenho que descontar em alguma coisa, seja no esporte. Mas quando eu 

não desconto em uma coisa física, eu desconto em algumas pessoas, sem perceber, por 

causa que a raiva tava muito grande, aí depois que passa, eu percebo que fiz isso”. 

Acolhi sua fala observando que muitos de nós fazemos ou já fizemos isso durante a 

nossa vida e que era importante perceber essa conduta e refletir sobre ela, que isso faz parte 

da nossa autopercepção. 

Pablo pediu a palavra: 

“Ah, uma coisa que senti muito forte, eh eu acho que... amor, raiva essas coisas 

assim, não muito. Mas a situação não foi só uma situação, por exemplo, com uma só 

pessoa, eu sinto isso mais hoje em dia porque antes eu não tinha, alguns anos atrás eu não 

fazia muitas amizades, mas esse tempo agora, eu tô passando mais tempo com meus 

amigos, pessoas que eu gosto, minha família. Então eu sinto mais forte do que antes, acho 

que é isso.” 

Ao final das falas, retornei ao grupo e agradeci a partilha de todas(os), pontuei que 

elas e eles relataram vivências muito fortes com emoções também muitos fortes e que foi 

interessante notar o surgimento de tantas emoções como raiva, medo e amor. Disse que 

foi muito bom ouvir elas e eles e perceber que era muito interessante ver o quanto eles(as) 

refletem sobre si mesmos(as). 

Nas palavras partilhadas por eles e elas, há diversos aspectos e questões muito 

relevantes que merecem ser destacados e analisados com muita atenção. O primeiro 

aspecto que salta nossos olhos, num primeiro momento, vem da fala de Jujuba que nos 

mostra como a organização do espaço educativo é importante para uma experiência escolar 

que potencialize o desenvolvimento. Para Vigotski, “o único educador capaz de formar 



70  

novas reações no organismo é a própria experiência. (...) Por isso, a experiência pessoal do 

educando transforma- se na principal base do trabalho pedagógico.” (2003, p. 75) 

A maneira como a professora organizou o trabalho em grupo ignorando 

completamente a experiência anterior da Jujuba com o mesmo grupo, nos diz o quanto a 

concepção tradicional de educação comete um grave erro ao endossar a ideia de que o 

professor é a figura central do processo, ocupando uma posição de autoridade autoritária e 

tratando o estudante como mero recipiente passivo de um saber que lhe é imposto. 

Em contraponto a essa lógica, Vigotski (2003, p.75) propõe uma perspectiva 

colaborativa e dialógica da relação professor/estudante ao afirmar que “na base do processo 

educativo deve estar a atividade pessoal do aluno, e toda a arte do educador deve se 

restringir a orientar e regular essa atividade”. Trata-se, portanto de uma virada teórica e 

prática: a educação deve reconhecer a experiência pessoal do estudante como central, sendo 

essa vivência o ponto de partida fundamental para qualquer processo educativo. 

Nesse sentido, ele defende que o papel do professor não é apenas transmitir 

conteúdos prontos, mas organizar situações em que o aluno possa se educar a si mesmo, ou 

seja, que possa se desenvolver por meio das relações sociais às quais está exposto. O 

processo educativo, portanto, deve ser organizado a partir dessas relações carregadas de 

sentido, considerando a história, os afetos e a realidade concreta do estudante. 

Nesse mesmo horizonte, Paulo Freire amplia a compreensão sobre o papel da 

experiência no processo educativo ao defender que o conhecimento ganha sentido e 

significado na medida em que emerge da relação crítica entre a pessoa e o mundo. Para o 

autor, o saber não é algo a ser memorizado nem construído de modo isolado, mas resulta de 

um processo histórico e social, no qual o estudante, ao se engajar em atividades humanas 

significativas e ao entrar em relação com os outros e com a realidade concreta, passa a 

perceber suas contradições, compreendê-las e agir sobre elas. É nesse movimento, 

atravessado por tensões e pela palavra, que se dá a formação de novos modos de pensar e 

de estar no mundo. O conhecimento, então, não é neutro nem descolado das condições de 

vida: ele é sempre situado, carregado de sentido e capaz de provocar deslocamentos éticos, 

afetivos e políticos em quem o toma para si. Assim, a educação torna-se também um 

exercício de leitura do mundo, em que o conhecimento mobiliza e transforma 

comportamentos, reposiciona o olhar e potencializa a ação. Como afirma Freire (2023, p. 

137): 



71  

Partíamos de que a posição normal do homem9 era a de não apenas estar no mundo, 

mas com ele. A de travar relações permanentes com este mundo, de que decorre, 

pelos atos de criação e recriação, o acrescentamento que ele faz ao mundo natural, 

que não fez, representado na realidade cultural. E de que, nestas relações com a 

realidade e na realidade, trava o homem uma relação específica — de sujeito para 

objeto —, de que resulta o conhecimento, que expressa pela linguagem. 

Assim, Jujuba não está com raiva à toa, a professora poderia ter uma postura 

dialogal e fazer uma escuta dos afetos que estão colorindo essa vivência. Ela poderia 

mudar sua postura autoritária e ouvir como a experiência anterior afetou e afeta a relação de 

Jujuba com os colegas de grupo, com a disciplina e, principalmente de Jujuba com ela 

mesma; e então transformar essa experiência da Jujuba em uma oportunidade de 

crescimento e fortalecimento afetivos e não em puni-la. 

Tanto Pablo como Jujuba, relatam uma profunda transformação no plano das 

relações sociais e afetivas quando dizem que estão fazendo mais amizades agora e quando 

contam com os amigos nos momentos difíceis, como raiva ou com amor despertado pelos 

novos amigos e bons momentos partilhados. É nesse período que se reorganiza a estrutura 

da personalidade e surgem novas necessidades, interesses e formas de significar o mundo. 

Segundo Elkonin: 

En todas las formas de actividad colectiva de los adolescentes se observa la 

subordinación de las relaciones a un especial «código de compañerismo». En lo que 

concierne a la comunicación personal, las relaciones pueden establecerse y se 

establecen no sólo sobre la base del respeto mutuo, sino también de una completa 

confianza y comunidad de la vida interior. Esta esfera de la vida común con el 
compañero ocupa en el período adolescente un lugar especialmente importante. La 

formación de las relaciones en el grupo de adolescentes sobre la base del «código de 

compafierismo» y, en especial, de aquellas relaciones personales en las que.este 

«código» está dado en la forma más expresa, tiene gran importancia para la 

formación de la personalidad del adolescente. (Elkonin, 1987 p. 120) 

Ele destaca que nesta fase ocorre uma atividade especial chamada comunicação, que 

se diferencia das interações típicas de trabalho em grupo. Esse tipo de comunicação tem 

                                                   

9 No trecho citado, o autor utiliza "homem" para se referir ao ser humano de maneira geral. É importante 

destacar que, apesar de seu compromisso com uma pedagogia libertadora e humanizadora, Freire escrevia em 
um contexto histórico em que o uso do masculino genérico era amplamente naturalizado e as discussões 

sobre linguagem inclusiva e questões de gênero ainda não ocupavam o espaço que ocupam atualmente. Assim, 

entende- se aqui que o termo se refere a todos os seres humanos, e sua crítica se insere, hoje, em debates mais 

amplos sobre a importância de uma linguagem mais inclusiva e representativa. 

 



72  

como foco o outro adolescente, considerando suas qualidades pessoais individuais. 

O autor também menciona que as relações entre os adolescentes geralmente seguem 

um “código de companheirismo”, que orienta suas relações dentro dos grupos sociais. No 

entanto, na comunicação pessoal, as relações podem se estabelecer com base no respeito 

mútuo, confiança e compartilhamento da vida interior. Ele enfatiza que esse código de 

companheirismo é essencial na construção da personalidade dos adolescentes e reflete 

normas sociais mais amplas entre os adultos. 

Assim, na adolescência, uma das principais neoformações é a capacidade de refletir 

sobre si mesmo e sobre os outros, o que promove uma busca mais intensa por autonomia, 

identidade e sentido. Com isso, os adolescentes passam a valorizar mais as relações com os 

pares, principalmente com os amigos, porque é nesse espaço relacional que encontram 

oportunidade para experimentar papéis sociais, elaborar emoções e construir sentidos sobre 

si e sobre o mundo. Ou seja, os amigos se tornam importantes para a constituição subjetiva 

nessa fase da vida. 

Além disso, como vimos em Vigotski (2000; 2012b), as relações sociais não são 

meros contextos: elas são condições constitutivas do desenvolvimento. O adolescente se 

transforma na relação com o outro, e isso é ainda mais evidente quando ele se vê diante de 

interlocutores que partilham experiências semelhantes, os amigos. Nesses vínculos, ele 

elabora conflitos, afirma seus valores, negocia regras e constrói a própria identidade. 

Portanto, os adolescentes se abrem mais para as relações com os amigos porque, 

nesse período, há uma reorganização da vivência afetiva e da relação com o meio social, 

que desloca o centro da vida emocional da família para o grupo de pares. (Vigotski, 2012b; 

Elkonin, 1987) 

Posteriormente, propus uma nova questão para aprofundar mais a discussão: “Já 

aconteceu de você não entender o que estava sentindo? O que fez nesse momento?” Essa 

pergunta busca acessar a forma como eles e elas se relacionam com suas emoções, 

especialmente em momentos de confusão ou conflito interno. Ela permite explorar a 

consciência afetiva, revelar estratégias de enfrentamento e dar visibilidade a vivências 

emocionais intensas. As respostas deles e delas foram especialmente interessantes. 

Pablo iniciou perguntando se era um acontecimento recente. Respondi que não 

precisa ser recente. Então ele diz: 

“Se fosse recente, não, porque eu já tenho mais consciência sobre as coisas que eu 

sinto, mas eu acho que, tipo, quando entra na adolescência a gente começa a entender 

um pouco mais sobre o nosso corpo, a gente começa sentir coisas que a gente não sentia 



73  

antes. Por isso que fica meio confuso, dependendo das vezes. E é nesse momento que eu 

senti alguma coisa que eu não sabia o que era. Não é um sentimento ruim, mas eu entendi 

o que era e entendi que eu sinto aquilo e tudo bem, acontece.” 

Perguntei: “Mas até você entender. Como você ficou?” Ele responde: 

“É eu acho que eu ficava mais nervoso, tipo, não no sentido de bravo, mas 

nervoso.” Infiro que talvez ele pudesse ficar ansioso e se sentisse confuso por isso. Poderia 

ter explorado melhor, mas perdi essa oportunidade. 

Mike emendou: 

“Já aconteceu comigo, só que hoje em dia eu entendo o que é. Eu sei que era 

ansiedade das coisas. Eu ficava muito ansioso para ir para a casa de uma certa pessoa, 

para viajar por exemplo. Hoje em dia ainda acontece né? Mas antes era muita ansiedade, 

então não entendia o que era e eu ficava ansioso e confuso porque eu tava desse jeito.” 

Partilhei que era muito interessante como eles percebiam essa mudança na 

autopercepção deles. Disse que quando a gente é criança a gente não consegue entender 

muito algumas coisas mesmo, mas que à medida que crescemos e ouvimos sobre as 

emoções conversamos sobre isso com outras pessoas a gente vai entendendo melhor nossas 

emoções. 

Ellie conta: 

“Quando eu era mais nova, tipo, uns 5 anos de idade, eu não sabia descrever o 

sentimento de felicidade. Eu sempre sentia sensação boa em alguns momentos, só que tipo, 

eu não achava oque que era. Eu achava que era só uma sensação do corpo humano, alguma 

coisa assim. Aí depois eu fui crescendo, eu fui entendendo que isso acontecia em algum 

momento que eu me sentia bem, aí eu fui relacionando com a felicidade. Aí eu finalmente 

entendi o que significava.” 

Falei que eu achava muito lindo essas descobertas e assim como tem a ansiedade e 

o nervosismo que causam um certo desconforto, tem a felicidade que traz uma sensação 

boa, que saber da existência desses sentimentos em nós é muito maravilhoso. 

Em seguida, Jujuba pediu para falar: 

“Eu acho que tem diferentes níveis de diferentes emoções, como felicidade ou 

tristeza ou amor. Então, eu acho que eu sempre consegui sentir e diferenciar cada emoção 

e cada sentimento, mas não para um nível específico. Então eu acho que um mais recente 

que eu tenho sentido é angústia e estresse. E a maneira que eu consegui, assim, diferenciar, 

foi eu me sentar e pensar e tentar me acalmar na minha própria cabeça, e ver como eu tô 

me sentindo.” 



74  

Perguntei como ela fazia isso, e ela responde: “Eu não consigo muito ficar quieta, 

então eu tento caminhar ou na minha cama ficar deitada ou colocar uma música, alguma 

coisa assim, que me ajude a acalmar, daí tentar ver o que que eu tô sentido. Eu sou uma 

pessoa que fala muito, né? Eu sempre fico conversando, falando alto, conversando com 

todo mundo que tá perto, né? Algumas vezes eu tenho vergonha, mas uma maneira que eu 

acho que eu consigo é ficando quieta e ficando na minha, sabe? Tentando relaxar. A 

música ajuda ou algum barulho, sabe? Ou escutando a conversação dos outros, daí eu 

relaxo e já consigo pensar direito de novo”. 

Partilhei que era muito interessante ver as estratégias que cada um e uma usa para 

se autorregular, cada um(a) tem a sua e que é muito importante conhecer nossas próprias 

estratégias, pois isso nos transporta para um nível mais alto do nosso autoconhecimento. 

Essa pergunta, especialmente, levantou pontos de discussão muito importantes para 

essa pesquisa. Quando eles e elas relatam a percepção de uma mudança interna: algo que não 

sentiam antes e agora sentem ou, uma consciência e entendimento maior sobre algo que 

sentiam no corpo e que não sabiam explicar, mas que agora entendem e nomeiam, 

demostra para nós o próprio processo de conceituar as emoções a partir da relação com os 

outros, ou seja, o desenvolvimento dos conceitos desde a infância até a adolescência. O 

conceito permite o aprofundamento da dimensão afetiva, a ampliação do pensamento, e 

conceituar o mundo a partir dessa dimensão emocional junto com o outro. 

Para além de apenas nomearem emoções, as (os) participantes estão se implicando 

num processo de elaboração conceitual sobre elas(es): falam de si a partir das relações com 

os outros, atribuindo sentidos àquilo que sentem e reconhecendo, pela via emocional, modos 

de existir no mundo. Em outras palavras, estão conceituando as emoções na relação com o 

outro, um processo que não é isolado, mas atravessado pela palavra, cultura e experiência 

compartilhada. 

Ao nos depararmos com o processo de constituição e desenvolvimento humano 

enraizado nas relações sociais, especialmente na adolescência, período marcado pela 

intensificação e ampliação das relações afetivas, podemos observar aquilo que Vigotski 

(2012c, p.357) denomina de Zona de Desenvolvimento Próximo (ZDP): 

El desarrollo a partir de la colaboración por medio de la imitación es la fuente del 

surgimiento de todas las propiedades humanas específicas de la consciencia; el 

desarrollo a partir de la instrucción es un hecho fundamental. Por lo tanto, el 



75  

aspecto central para toda la psicología de la instrucción es la possibilidade de 

elevarse, gracias a la colaboración, a un nível intelectual más alto, la posibilidad del 

niño de pasar de lo que se sabe a lo que no sabe por medio de la imitación. En esto 

reside toda la importancia de la instrucción para el desarrollo, y en esto consiste, 

en realidade, el concepto de zona de desarrollo próximo. 

 

A ZDP, tal como formulada por Vigotski, refere-se à distância entre o que uma 

pessoa consegue realizar sozinha e o que é capaz de fazer com a ajuda de outra, mais 

experiente. Essa noção, embora originalmente pensada no campo da instrução e imitação 

nas crianças, pode ser expandida para compreender também os processos afetivos, 

especialmente na adolescência. É nesse contexto que se propõe pensar em uma Zona de 

Desenvolvimento Imediato Afetiva10, entendida como o espaço relacional em que o 

adolescente pode transformar a forma como lida com suas emoções, não apenas sentindo, 

mas reconhecendo, nomeando, interpretando e elaborando seus afetos, a partir da relação 

com o outro. Assim como na ZDP o desenvolvimento ocorre por meio da colaboração, na 

ZDI afetiva é na escuta, no diálogo, na empatia e no compartilhamento das experiências 

emocionais que se abre a possibilidade de um aprofundamento e entendimento dos afetos, 

possibilitando ao adolescente compreender e agir sobre o que sente de maneira mais 

consciente e ética no mundo. 

Essa elaboração, no entanto, não é um processo solitário: ela depende de vínculos 

significativos com pares, professores e adultos de referência que favoreçam um ambiente 

de acolhimento e de expressão emocional legítima. Nesse sentido, reconhecer e valorizar os 

afetos como parte indissociável do desenvolvimento humano é fundamental para que a 

escola se torne um espaço de formação integral, constituindo-se como uma via potente de 

humanização. 

O que se evidencia aqui, para nós, é uma Zona de Desenvolvimento atravessada 

pelas emoções, pela escuta, pelo reconhecimento mútuo e pela possibilidade de elaborar 

afetos por meio da palavra, da convivência e do vínculo. Embora não seja o foco central 

desta pesquisa aprofundar teoricamente esse conceito, o que se anuncia é a potência 

formativa de experiências afetivas compartilhadas como territórios de desenvolvimento 

humano. 

                                                   
10 No decorrer desse trabalho, nos deparamos com uma possibilidade de uma ZDI afetiva que pensamos 

desenvolver num trabalho de doutorado. 



76  

Dando continuidade ao diálogo, formulei outra pergunta: "Você acha que as pessoas 

ao seu redor conseguem perceber quando você não está bem? E quando elas percebem, 

como você gostaria que elas reagissem?" Essa pergunta pode revelar quais as concepções 

delas(es) sobre acolhimento, diálogo, escuta, proteção ou até mesmo sobre o silêncio e o 

respeito ao espaço pessoal. E ainda, tentar entender como os sentimentos se constituem na 

relação com o outro e como a pessoa aprende, ou não, a expressá-los, interpretá-los e 

negociá-los socialmente. 

Mike foi o primeiro a responder: 

 

“Eu acho que as pessoas percebem, principalmente minha mãe, que é a pessoa que 

eu mais convivo, ela percebe quando eu tô chateado, quando eu tô triste. E o jeito que eu 

queria que ela reagisse era me dando mais espaço, só me dando tempo, me deixando 

quieto sem perguntar muito.” 

Em seguida, Pablo pediu a palavra: 

 

“Eu acho que sim (que elas percebem). É porque eu sou meio brincalhão né? Só 

que aí quando eu fico meio chateado, eu fico mais sério ou muito mais calado. Eu gosto de 

ver que as pessoas se importam comigo, tipo assim, por exemplo, se eu tô chateado, 

geralmente eu tô chateado com alguma coisa que a pessoa me fez, em vez de ficar 

esperando ela fazer alguma coisa, eu mesmo falo. Mas, por exemplo, se for alguma situação 

que não foi alguém que causou, eu gosto que me confortem ou que falem comigo sobre”. 

Nesse momento, Mike direcionou uma pergunta para o primo: 

 

“Mas de que jeito que as pessoas podem te confortar quando te chateiam? Porque 

direto eu te chateava. Eu lembro que eu te chateava, só que eu não percebia e eu só vinha a 

perceber depois de uma semana que você parava de falar comigo do nada”. 

Pablo responde: 

 

“Eu mudei. É porque antes eu, tipo assim, por exemplo, se uma pessoa me magoasse 

eu ficava muito calado, eu guardava muito pra mim mesmo. Mas hoje em dia, por 

exemplo, se alguém fala uma coisa que eu não gosto, geralmente eu falo mesmo. E pra me 

confortar, eu acho que é bom admitir seu erro e aí esperar, dar um tempinho pra mim, pra 

eu poder te perdoar, talvez? Tipo, se você não falar nada, ninguém vai saber que você está 

magoado. Então, eu acho que é meio infantil mesmo se você pensar que tudo vai se resolver 

se você ficar calado, é isso”. 



77  

Nesse trecho, é descrito um relato de algo que aconteceu no passado entre eles. 

Achamos importante manter, pois mostra como ele resolvia os conflitos e como resolve 

agora, indicando o próprio processo de desenvolvimento e o enriquecimento de sua 

personalidade que influencia diretamente sua relação com os seus pares. Aproveitei o 

momento para lembrá-los(as) de que eles e elas estavam livres para fazerem perguntas 

entre si e com isso, dinamizar e enriquecer mais nosso diálogo. 

Ellie pediu pra falar: 

 

“Eu acho que o pessoal raramente percebe quando eu tô mal. Geralmente, é mais 

da minha família que percebe, porque eles são mais próximos. Mas é porque eu rio de 

qualquer coisa, eu posso estar triste que eu vou rir da coisa mais aleatória. Então, tipo, às 

vezes é difícil até eu perceber que eu tô triste porque eu tô sempre rindo e tal. Aí raramente 

a pessoa percebe. Mas, tipo, se a pessoa perceber que eu tô mal, eu acho que prefiro que 

ela pergunte se eu tô bem e fique por isso mesmo. não gosto que o pessoal fique me 

perguntando toda hora, gosto de espaço. Eu geralmente resolvo minhas coisas sozinha, 

então, tipo, não gosto que fiquem muito em cima de mim e é isso.” 

Jujuba respondeu logo em seguida: 

 

“Eu acho que mais percebe é minha família, como minha mãe ou meu pai, porque 

eu não sou muito boa mostrando minhas emoções assim pra todo mundo. Mas quando eu 

tenho problema com os meus amigos eu já falo se eu tô tendo algum problema, como eu tô 

sentindo, né? Porque eu não gosto de ficar brigada, eu não gosto. Mas é assim, quando eu 

vou atrás muito (de alguém para fazer as pazes), eu fico muito brava eu me estresso muito 

rápido, eu não gosto de ficar correndo atrás do outro. Sim, eu não gosto de fazer esforço 

quando o outro não tá fazendo esforço sabe? Eu tinha uma vez problema com as minas 

amigas e eu sempre ia atrás pra tentar resolver, mas ela nunca fazia o esforço de volta, né? 

Daí eu já parei”. 

Pedi para Jujuba dizer como ela gostaria que as pessoa reagissem com ela quando 

ela estivesse mal. Ela responde: 

“Vai sair mal, mas depende da pessoa, porque eu não gosto que as pessoas fiquem 

muito em cima de mim quando eu tô chateada, eu gosto de ter meu espaço, mas eu também 

gosto de um abraço também.” 

Pablo pede que eu responda essa pergunta também. Eu prontamente respondo: 



78  

“Bom, quando eu tô me sentindo mal eu fico muito pensativa, eu fico muito presa nos meus 

pensamentos, mas eu gosto quando alguém, especialmente as que eu tenho intimidade, 

percebe que eu não estou bem e demostra cuidado comigo, geralmente, eu falo que não tô 

bem para essas pessoas, mas eu também não gosto de muito grude não, prefiro um 

afastamento com carinho, que a pessoa respeite o meu espaço.” 

Acho importante responder essas perguntas, afinal, estamos num diálogo onde 

estamos refletindo sobre nós mesmos, é importante que eu diga como penso ou sinto 

respondendo às mesmas perguntas que eles, acho, inclusive, que isso fortalece um 

ambiente de confiança, sentimento importante num grupo de conversa como esse. 

Dito isso, voltando ao que se destaca nas falas deles e delas, esse trecho de 

respostas é extremamente rico e evidencia com força o aprofundamento da percepção de si 

que esses adolescentes vêm desenvolvendo. Eles e elas demonstram um nível sofisticado 

de autopercepção emocional, o que indica que estão não apenas reconhecendo seus 

próprios sentimentos, mas também refletindo sobre como esses sentimentos se manifestam 

nas relações, como gostariam de ser acolhidos e o que mudou em suas formas de reagir ao 

longo do tempo. 

O caso do Pablo, por exemplo, ilustra nitidamente esse movimento de 

desenvolvimento afetivo: ele reconhece uma mudança significativa na forma como lida 

com conflitos, passando do silêncio e do isolamento para o enfrentamento dialogado e mais 

consciente. Isso mostra uma consciência de suas emoções e de sua ação afetiva, ou seja, ele 

se movimenta em direção à elaboração de seus afetos e à transformação de sua conduta a 

partir deles. 

Outros participantes, como Ellie e Jujuba, também revelam nuances importantes de 

como lidam com o desconforto emocional, demonstrando já possuir esquemas internos 

relativamente consistentes sobre o que sentem, como expressam e o que esperam do outro 

nesses momentos. Mesmo quando ainda há certa ambivalência (como no “gosto de um 

abraço, mas também de espaço”), isso já revela uma reflexão sobre si em relação ao outro e é 

justamente aí que se revela o aspecto relacional e social do desenvolvimento afetivo. 

A consciência de si é um fenômeno profundamente complexo, que não pode ser 

reduzido a um processo interno ou isolado. Trata-se de uma elaboração que envolve 

múltiplas camadas: o meio cultural em que o adolescente está inserido, sua vivência 

familiar, suas experiências interpessoais, e o tempo – tanto o tempo histórico quanto o 



79  

tempo interno – que ele dispõe para observar, refletir e elaborar sobre si. Mais do que uma 

observação, esse movimento exige condições concretas para que ele ou ela possa voltar para 

dentro de si e, na relação com o outro, significar suas emoções, pensamentos e experiências. 

Esse processo não se dá de maneira espontânea. É preciso que existam pessoas, 

espaços e tempos que favoreçam essa elaboração. O grupo, nesse sentido, se apresenta 

como um desses espaços possíveis: lugar de escuta, de acolhimento e também de conflito 

e confronto com a alteridade. É no diálogo com o outro que o adolescente começa a 

organizar aquilo que, muitas vezes, é vivido de forma difusa, contraditória ou até indizível.  

Para além disso, é importante considerar o papel central da palavra nesse processo. 

Na perspectiva vigotskiana, a palavra não é apenas um meio de comunicação, mas uma 

verdadeira ferramenta psicológica. Ela opera como um microcosmo da consciência, 

permitindo ao sujeito generalizar, abstrair e, assim, pensar sobre si e sobre o mundo de 

maneira mais complexa. A palavra, sobretudo, passa a exercer um papel formativo: é por 

meio dela que o(a) adolescente acessa e elabora conceitos, que deixa de apenas vivenciar 

emoções e começa a conceituá-las, transformando a experiência imediata em conhecimento 

elaborado e aprofundado. Esse é um dos movimentos centrais do desenvolvimento humano, 

e a escola pode – e deve – ser um espaço privilegiado para promovê-lo. 

Essa concepção está presente nos escritos de Vigotski, especialmente no Tomo IV 

de sua obra, onde ele desenvolve a ideia de que a palavra, ao ser interiorizada, transforma-

se em pensamento, permitindo a generalização e a compreensão mais profunda da realidade 

e do mundo. 

Por fim, introduzi uma última pergunta com a intenção de chegar no tema das 

emoções no contexto escolar: "Você sente que tem espaço para falar sobre o que sente na 

escola? E em casa?" Ao perguntar sobre a escola e a casa, a ideia é propor um olhar 

comparativo entre esses dois contextos centrais de formação, observando se há diferenças 

nas possibilidades de expressão emocional nesses espaços. Vamos explorar melhor essa 

dimensão no próximo encontro, mas lancei essa última pergunta com a intenção de abrir 

espaço para o tema das emoções na escola. 

Pablo foi o primeiro a responder: 

 

“Eu acho que na escola depende, por exemplo, se for com meus amigos, sim, com 

meus amigos e pessoas mais próximas. Agora, se for com professor eu acho mais difícil, 



80  

porque geralmente a gente fala sobre essas coisas com algum professor que a gente tenha 

mais intimidade, né? Você não vai sair falando para qualquer professor, principalmente, 

aqueles que você nem gosta, é mais com os meus amigos mesmo e pessoas mais próximas 

de mim. E, em casa, eu não tenho nenhum problema de falar as coisas, eu falo tudo que tá 

acontecendo, não tenho nenhum problema de falar isso em casa.” 

Pedi que ele falasse mais sobre a possibilidade de falar sobre as emoções com os 

professores e Pablo responde: “às vezes você pode confiar mais em um professor os seus 

segredos e as coisas que você sente”. 

Perguntei: “Já aconteceu isso de você contar para algum professor?” Ele responde 

que não, mas que sente uma certa liberdade com alguns, não com outros. 

Mike fala em seguida: 

 

“Eu acho que na escola qualquer coisinha, se você vacilar, você pode virar piada, 

né? Então, se for muito pessoal, pra mim, só dá pra conversar com três pessoas, com três 

amigos meus. Com nenhum professor, porque todos são chatos, todos! Em casa é tranquilo, 

eu tenho mais, obviamente, liberdade do que na escola.” 

Jujuba acena que quer responder em seguida: 

 

“Eu acho que na escola não dá pra falar muito não, só para alguns amigos mais 

cercanos e alguns professores que eu já tenho mais intimidade, que eu já gosto mais. Mas 

que não são muitos. Ou para meus pais.” 

Ellie fala: 

 

“Em casa eu sinto que definitivamente consigo falar. Só que na escola, de jeito 

nenhum, porque eu foco demais nos estudos. E, tipo, na escola, não é que eu não confio, é 

porque eu não gosto de ficar falando sobre isso, entendeu? Então, na escola eu nunca 

tenho tempo e nem realmente quero falar sobre essas coisas, muito menos pros professores. 

Porque a maioria dos professores são bem rígidos, tipo, a maioria não ia ligar muito. As 

minhas amigas, eu confio nelas e tal. Desde a situação do meu cachorro, elas têm 

perguntado se eu tô bem, e tal. Só que, eu realmente não sou uma pessoa que me abro 

muito fácil assim pro outros. Então é mais pros meus pais e familiares mesmo”. 

A formulação da pergunta está diretamente relacionada ao objetivo central desta 

pesquisa: compreender como os adolescentes vivenciam a dimensão dos afetos na escola. 



81  

Ao indagar sobre a possibilidade de expressar emoções nesses dois contextos, o escolar e o 

familiar, buscou-se acessar como os(as) participantes percebem os espaços de escuta, 

acolhimento e legitimidade de seus sentimentos, especialmente no ambiente escolar. 

As respostas a essa pergunta revelam um sentimento compartilhado entre os(as) 

adolescentes: a escola, em sua configuração atual, não é percebida como um espaço 

propício para a expressão emocional. A forma como se sentem autorizados ou inibidos a 

falar sobre o que sentem revela muito sobre as possibilidades ou limites de constituição de 

vínculos afetivos nesse ambiente. A falta de relações mais próximas com os professores, o 

receio de virar alvo de piadas entre os colegas e a rigidez das interações escolares aparecem 

como fatores que dificultam o compartilhamento das emoções. Em contraste, os laços 

familiares e, em menor grau, algumas amizades específicas, surgem como espaços mais 

disponíveis para o acolhimento emocional, ainda que, em certos casos, esse acolhimento 

também seja marcado por ambivalências. 

Além da escassez de espaços para a expressão emocional, um aspecto que chama 

atenção nas falas dos(as) adolescentes é a ênfase na postura dos professores como elemento 

decisivo na qualidade das relações escolares. Para eles e elas, a atitude do(a) educador(a), 

especialmente no que diz respeito à escuta, à empatia e ao acolhimento, tem o poder de 

favorecer ou bloquear vínculos afetivos. 

Diante disso, torna-se pertinente trazer a contribuição de bell hooks, que, ao refletir 

sobre a prática docente, defende que uma educação realmente transformadora exige dos(as) 

professores(as) um compromisso ético e afetivo com os estudantes. Para ela, é necessário 

“participar do crescimento intelectual e espiritual dos nossos alunos”, o que implica romper 

com lógicas autoritárias e assumir a coragem de transgredir o pensamento comum sobre 

educação: 

Esses professores se aproximam dos alunos com vontade e o desejo de responder ao 

ser único de cada um, mesmo que a situação não permita o pleno surgimento de uma 

relação baseada no reconhecimento mútuo. Por outro lado, a possibilidade desse 

reconhecimento está sempre presente. (bell hooks, 2017, p.25) 

O trecho destaca a postura intencional e sensível de professores que, apesar das 

limitações concretas da escola, buscam se aproximar dos alunos reconhecendo-os como 

pessoas singulares, com histórias, afetos e necessidades próprias. A disposição de 



82  

“responder ao ser único de cada um” evidencia um compromisso ético e afetivo que vai 

além da transmissão de conteúdo. Embora as condições institucionais muitas vezes 

dificultem que esse reconhecimento mútuo se realize plenamente, permanece viva a 

possibilidade de que ele ocorra. Assim, mesmo diante dos obstáculos, há potência na relação 

educativa, que pode se constituir a partir da escuta, da abertura e da sensibilidade presentes 

em encontros autênticos entre professor e educando. 

Ao final da fala de Ellie, elaborei um fechamento do encontro de hoje. Todos 

concordaram que o ambiente escolar é um pouco hostil para as emoções e que não há 

muitos espaços para partilhar assuntos emocionais. Agradeci a presença e a 

disponibilidade deles e delas em gastarem um tempo comigo compartilhando seus 

pensamentos e sentimentos sobre o tema, é sempre bom ouvi-los(as) conhecê-la(os) mais 

um pouquinho e enxergar a beleza dos seus modos de ver as coisas. 

 

4.4 - Terceiro encontro – As emoções na escola 

 

O terceiro encontro com os e as adolescentes teve como foco aprofundar a 

compreensão sobre como a escola lida com as emoções dos estudantes, a partir do ponto de 

vista deles e delas. Por meio do diálogo provocado por perguntas reflexivas, respeitando o 

objetivo geral desta pesquisa e tentando entender ainda mais outros aspectos sobre as 

emoções nas relações escolares, buscou-se captar de que forma eles e elas percebiam o 

acolhimento de suas emoções no ambiente escolar. Foi um momento importante para 

explorar se a escola era vista como um espaço que reconhece e cuida das dimensões 

afetivas ou se, ao contrário, se se mostrava indiferente a essas vivências. Também 

procurou-se entender se os próprios adolescentes pensavam a escola como um lugar 

possível de acolhimento emocional. 

Esse encontro aconteceu no dia 12/05/2025, no mesmo horário de sempre. Como de 

costume, entrei no ambiente virtual alguns minutos antes, e, à medida que os jovens iam 

chegando, eram inseridos em uma conversa informal sobre como estavam, o que havia 

acontecido no dia ou final de semana, já que nossos encontros ocorrem sempre nas 

segundas- feiras, ou qualquer assunto que quisessem compartilhar. Está sendo interessante 

observar como, a cada encontro, eles e elas se mostram mais à vontade tanto comigo 

quanto entre si, criando um ambiente de maior familiaridade entre o grupo, facilitando cada 

vez mais nosso diálogo. 



83  

Desta vez, Jujuba não pôde participar do encontro, então a roda de conversa 

aconteceu entre nós quatro: eu, Ellie, Pablo e Mike. Assim como no encontro anterior, 

formulei algumas perguntas para guiar a discussão. Já havia perguntado ao grupo se esse 

formato era adequado e se gostariam de sugerir outras formas de conduzir o diálogo. A 

resposta foi positiva: demonstraram-se confortáveis com a proposta e relataram que haviam 

gostado da dinâmica em formato de perguntas e respostas, que seria interessante manter 

assim. Deste modo, retomei alguns aspectos interessantes que haviam surgido na fala delas 

e deles no encontro anterior, especialmente a última pergunta, que levou a conversa ao tema 

do encontro de hoje: as emoções na escola. 

Nas respostas da última pergunta do encontro anterior, alguns haviam dito que na 

escola não havia nenhuma possibilidade em falar o que sentiam, primeiro porque os 

professores seriam chatos e não inspirariam confiança e, segundo, porque eles não se 

importariam com isso. Outros disseram que dependendo do professor, aqueles de quem 

gostariam e teriam mais intimidade, daria para ter esse tipo de conversa. Portanto, baseado 

nessas falas, lancei a primeira pergunta: “O que poderia acontecer na escola para que 

vocês conseguissem sentir confiança em contar o que sentem para os professores? Como 

seria isso?” 

Pablo: 

 

“Eu acho que, por exemplo, surgiu um sentimento que eu quero conversar com meu 

professor, aí a gente vai para uma sala separada, não precisa ser exatamente na hora que 

ele tá passando o conteúdo da disciplina dele, pode ser, por exemplo um outro momento do 

dia, onde só fica eu e o professor que eu tenho confiança conversando”. 

Mike: 

 

“Pra mim, que agora é tudo novo lá naquela escola, (ele se mudou para a escola 

atual esse ano) não existe, é impossível, porque o professor é muito chato, muito chato. Na 

verdade só existe essa possibilidade”. 

Ellie: 

 

“Teve uma professora que fez uma dinâmica que eu achei legal. Que era: a gente 

escrevia no nosso caderno, fazia tipo um desenho do cérebro. Aí a gente descrevia as 

emoções que a gente estava sentindo. A gente ia individualmente mostrar o caderno, se 

quisesse, para ela, e ela conversava com a gente sobre, para ajudar a gente a entender as 



84  

emoções”. 

Ela disse que essa atividade foi proposta em uma disciplina extra que ocorre a cada 

quinze dias “só sobre emoções, regulamento emocional, essas coisas. Aí, pelo que eu 

entendi, semana que vem vai poder mostrar para ela de novo, se quiser.” 

Ela acrescentou ainda que essa aula extra, voltada para o tema das emoções, 

acontece quinzenalmente e é intercalada com outra disciplina extra: de robótica. Assim, 

cada uma delas ocorre a cada quinze dias, em semanas alternadas. 

Motivado pela fala de Ellie, Mike pede a palavra: 

 

“Na minha antiga escola tinha um negócio que tentaram fazer isso aí no nono ano, 

que era Escola da Inteligência Emocional. Era esse negócio aí de aprender as emoções e 

tudo. É tipo... não sei explicar, mas era exatamente isso. E esse ano (na escola atual) tem o 

projeto de vida, né? Eu não sabia que tinha como ser pior que a escola da inteligência, 

mas conseguiram, que é o projeto de vida”. 

Peço para ele explicar como é esse projeto: “A única coisa interessante que esse 

cara falou, foi sobre política. O projeto de vida é para falar sobre as emoções, só que o 

cara não consegue, ele é horrível”. 

É interessante observar que esses(as) adolescentes estão o tempo todo elaborando o 

conceito de emoção a partir de suas vivências e o que ouviram nesse encontro. E é ainda 

mais interessante observar seus posicionamentos críticos em relação à postura da escola 

frente a tentativa de “trabalhar” as questões afetivas em seu contexto e como isso chega 

neles e nelas. A abordagem da escola, colocando o cérebro como lugar das emoções, o 

próprio desenhar no cérebro aquilo que está sentido; uma certa dificuldade do professor em 

falar sobre emoções, mas sendo mais interessante falando sobre política. Ao mobilizarem 

experiências concretas e refletirem coletivamente sobre elas, os(as) adolescentes mostram 

que há um saber sensível e crítico em jogo, que precisa ser escutado e considerado se a 

escola quiser, de fato, se tornar um espaço mais acolhedor e afetivamente significativo. 

Um ponto que merece atenção e reflexão mais aprofundada surgiu na fala de Ellie, 

ao mencionar a alternância das disciplinas de robótica e emoções durante a semana. 

Quando uma escola oferece como “disciplinas extras” tanto robótica quanto emoções, pode 

haver aí um traço revelador de como ela enxerga o desenvolvimento humano: como algo a ser 

seccionado. É como se a formação emocional fosse um “complemento”, algo que pode ser 



85  

encaixado entre conteúdos “mais importantes” ou “mais técnicos”, como a robótica. Isso, 

por si só, já revela muito sobre a lógica que organiza o currículo. A disciplina de emoções 

pode até ser bem- intencionada, mas o fato de ser algo "extra", e de dividir espaço com 

robótica de maneira alternada, parece escancarar como a escola tenta dar conta de múltiplas 

demandas sem repensar, de fato, a centralidade do humano no processo educativo. Em vez 

de integrar as emoções como parte viva do cotidiano escolar, da relação pedagógica e do 

próprio processo de aprender, elas viram um "conteúdo", um "bloco" de ensino, como se 

fosse possível ensinar afeto desenhado no cérebro. 

Sobre isso, Vigotski, ao tecer críticas às ideias de Descartes sobre como as emoções 

são esvaziadas de suas complexidade social e individual, reforçando assim, a soberania da 

razão sobre o corpo e os sentimentos, nos diz: 

Rebajar las pasiones- ese fenómeno fundamental de la dobre naturaleza del hombre 

- a simples manifestaciones de un automotismo corporal sin alma y por lo tanto, 

despejar la vía que conduce al reconocimiento de una voluntad espiritual 

absolutamente indeterminada, libre e independiente del cuerpo. (Vigotky, 2004, p. 

253) 

Esse trecho denuncia a cisão instaurada por Descartes entre corpo e alma, onde as 

emoções (paixões) são "rebaixadas" a fenômenos mecânicos do corpo, enquanto a razão é 

enaltecida como livre e soberana. Tal separação também reverbera na forma como 

concebemos a educação, que passa a ser vista de maneira fragmentada - razão e emoção 

são tratadas como esferas dissociadas, o que impacta diretamente as práticas escolares. Um 

exemplo disso são as aulas de robótica e de emoções trazido por Ellie, como se fossem 

domínios desconectados, reforçando uma lógica que compartimentaliza o desenvolvimento 

humano. Essa visão ignora que as emoções também têm uma dimensão histórica, social e 

relacional, algo que a Teoria Histórico-Cultural, por exemplo, resgata. 

Aproveitando o assunto eu pergunto: “Vocês acham que está tendo mais discussão 

sobre as emoções nas escolas? Vocês acham que a escola é lugar pra isso? 

Mike responde: 

 

“Quando eu estudava no **(nome da antiga escola) eles tinham essa disciplina que 

eu falei sobre as emoções. Eles tinham a escola da inteligência, né, que realmente aquilo 

lá falava sobre as emoções. Ela tipo... não sei explicar, mas ela ensinava a gente a mexer 



86  

(entre aspas) com as emoções e tudo. Aí aquela disciplina sim, acho que fazia uma certa 

diferença. Eu acho que, em parte, a escola pode sim ajudar bastante, mas não aprofundar 

muito nesse negócio de emoções, é isso que eu acho”. 

Ellie: 

 

“Eu acho que é muito importante a escola falar sobre esse assunto, mas eu acho 

que não de forma tão... como é que pode dizer? (Ela não conclui essa ideia) Mas 

conscientizar os alunos sobre, do que realmente entrar no muito pessoal. Assim, falar 

sobre assunto muito pessoal, já não é tanto da escola. Mas tipo conscientizar, ensinar os 

alunos a como lidar com as emoções, essas coisas. Aí eu acho que é muito importante 

falar sobre isso”. 

Pablo: 

“Eu acho que, por exemplo, esse negócio de conscientizar tá certo. Por exemplo, a 

escola devia conscientizar os alunos a pelo menos...(ele reflete melhor) É porque não dá 

muito para ensinar uma pessoa a lidar com as próprias emoções. Então, pelo menos, falar 

que a pessoa tem que tomar bastante cuidado com não compartilhar isso com ninguém e 

por exemplo, fazer algum tipo de programa. Por exemplo, a pessoa não tem como 

conversar sobre os próprios sentimentos dentro de casa, não tem como conversar com 

amigos, porque ela não tem muitos amigos, então, por exemplo, ter algum projeto. A minha 

escola, por exemplo, teve uma moça lá que você podia conversar sobre os seus sentimentos 

com ela, mesmo que eu não bote muita fé naquela mulher lá, porque ela fala umas coisas 

muito esquisitas. Mas já teve um tipo de projeto. Eu acho que seria interessante ter, tipo 

assim, um momento que que você pode procurar alguém lá”. 

As falas de Ellie, Pablo e Mike revelam tensões importantes sobre o lugar das 

emoções na escola. Há um reconhecimento comum entre os três de que a escola deve, sim, 

tratar das emoções, mas sempre com certo cuidado, como se houvesse uma fronteira entre 

o que pode e o que não pode ser tocado no espaço educativo. Ellie, por exemplo, valoriza a 

importância do tema, mas pontua que a escola deveria “conscientizar” os estudantes, 

ensiná-los “a como lidar com as emoções”, sem, no entanto, “entrar no muito pessoal”. Há, 

na sua fala, um receio de que esse “aprofundamento” emocional ultrapasse os limites da 

instituição, invadindo territórios íntimos que, segundo ela, “já não são tanto da escola”. 

Pablo também inicia sua fala endossando a ideia da conscientização, mas expressa 

ambivalência quanto à possibilidade de ensinar alguém a lidar com as próprias emoções. 



87  

Ele parece cético quanto à eficácia da escola nesse campo, sugerindo que, no mínimo, ela 

alerte os estudantes sobre os riscos de compartilhamento emocional, e aponta para a 

importância de haver um espaço (ou alguém) na escola com quem conversar. Ainda que 

manifeste desconfiança com a figura da profissional disponível para esse tipo de escuta 

(“mesmo que eu não bote muita fé naquela mulher lá”), sua fala indica que há uma carência 

de espaços legítimos para a expressão emocional. 

Mike, afirma que a disciplina que ensinava os estudantes a "mexer com as 

emoções" fazia “uma certa diferença”. No entanto, ele também reforça a ideia de que não 

se deve aprofundar muito nesse “negócio de emoções”, mantendo o mesmo limite 

percebido por Ellie e Pablo. 

Em conjunto, essas falas mostram que os(as) adolescentes reconhecem a importância 

de abordar as emoções no ambiente escolar, mas também reproduzem, ainda que de forma 

crítica, uma lógica que compartimentaliza o sentir: como se fosse possível tratar da emoção 

sem tocar em sua complexidade. As hesitações, os limites apontados e até as desconfianças 

sugerem que há uma descontinuidade entre o desejo de acolhimento emocional e a forma 

como a escola historicamente organiza (ou evita) esse campo. Isso reforça a urgência de 

repensar uma abordagem das emoções que vá além de programas genéricos, protocolos ou 

disciplinas específicas, e que esteja implicada na própria organização das relações e dos 

vínculos na escola. 

A crítica implícita, portanto, não é à presença das emoções no cotidiano escolar, mas 

ao modo como elas têm sido instrumentalizadas ou tratadas como “conteúdo à parte” o que 

revela uma fragmentação no olhar sobre o desenvolvimento humano. Tal como apontava 

Ellie, alternar aulas de robótica e de emoções, por exemplo, pode levar a uma ideia de que 

as emoções são algo separado da vida real, algo que se ensina como técnica, e não como 

vivência. Ou seja, não se trata apenas de um evento emocional isolado, mas do modo 

singular como cada um experimenta determinada situação concreta, a partir de sua história, 

vontade, interesses, relações e sentidos atribuídos. Olhar para as vivências, portanto, é 

reconhecer que as emoções não podem ser ensinadas como um “conteúdo”, mas emergem 

nas relações vividas, nos conflitos, nos encontros e desencontros cotidianos da escola. 

Sentir, nesse sentido, está sempre vinculado a uma experiência situada, envolve valores, 

desejos, contradições, modos de se afetar e ser afetado. 

A escola desumaniza o sentir e ainda transforma o afeto em mercadoria pedagógica, 



88  

com manuais, roteiros e soluções genéricas para realidades complexas. Ensinar a lidar com 

as emoções não pode (e não deve) se reduzir a um conteúdo com começo, meio e fim numa 

disciplina, nem a um conjunto de “técnicas de autorregulação” que o estudante precisa 

dominar. Isso seria fragmentar a experiência humana, transformando um fenômeno 

relacional em um processo mecânico e individualizante. 

Por outro lado, Vigotski (2003) nos brinda com a ideia de que também é possível 

“sentir talentosamente” (p.122) propondo um equilíbrio entre razão e emoção. Isso não é 

apenas um ideal pedagógico, é uma proposta ética de humanidade. Isso implica reconhecer 

que os afetos podem ser educados: 

Saber dominar os próprios sentimentos não implica psicologicamente outra coisa 

que saber dominar suas expressões externas, isto é, as reações ligadas a estas. Por 

isso, o sentimento só é vencido através do domínio de sua expressão motora, e aquele 

que aprende a não fazer caretas nem franzir a testa ante um gosto desagradável, 

vence também a própria repulsão. Daí deriva o extraordinário poder sobre a 

educação dos sentimentos, que é inerente ao desenvolvimento dos movimentos 

conscientes e a seu controle. (p.122) 

Ele continua: 

Esse domínio dos sentimentos, que constitui o objetivo de toda educação, pode 

parecer, à primeira vista, uma repressão de todo sentimento. A rigor, porém, implica 

apenas a subordinação do sentimento, sua vinculação às restantes formas de 

comportamento, a orientação racional desse sentimento. Como exemplo dessa 

utilização racional do sentimento, podemos mencionar os denominados sentimentos 

intelectuais, isto é, sentimentos como a curiosidade, o interesse, o assombro, etc., 
diretamente ligados à atividade intelectual e que a dirigem de forma evidente, 

embora ao mesmo tempo tenham uma expressão corporal totalmente insignificante 

que, na maioria das vezes, se esgota em alguns movimentos sutis dos olhos e do 

rosto. (Vigotski, 2003, p. 122-123) 

 

Nesse sentido, a educação das emoções não é supérflua, acessória ou de menor 

relevância frente às demais dimensões do desenvolvimento humano. Pelo contrário, tratá-la 

como algo periférico revela uma compreensão fragmentada da formação do indivíduo. Se 

entendemos a educação como um processo contínuo e dialético, voltado à constituição da 

personalidade e à transformação das relações que o ser humano estabelece consigo, com os 



89  

outros e com o mundo, não é possível desconsiderar a centralidade da afetividade nesse 

processo. Afinal, a formação humana se dá no entrelaçamento dessas relações, em 

experiências compartilhadas, em encontros mediados pela linguagem, pela atividade e pela 

cultura. Nesse sentido, educar as emoções não é um exercício individual de autorregulação, 

mas uma prática coletiva, construída cotidianamente nos vínculos que se tecem entre 

sujeitos nos espaços sociais que habitam. 

Embora os consultórios de psicologia sejam reconhecidos como lugares 

socialmente autorizados para a escuta das emoções, é preciso ampliar essa compreensão. 

As emoções não se restringem a contextos clínicos; elas emergem nas relações sociais, e, 

nesse sentido, a escola também pode e deve ser um espaço legítimo de escuta, expressão e 

elaboração afetiva. Ali, onde os estudantes convivem diariamente, aprendem, se 

confrontam e se afetam mutuamente, é possível construir experiências educativas que 

acolham os afetos como parte constitutiva da formação humana. Educar as emoções, nesse 

contexto, implica criar condições concretas para que os estudantes possam dar sentido ao 

que sentem em diálogo com os outros, reconhecendo-se como sujeitos históricos, sensíveis 

e transformadores. 

 Esse entendimento exige também que se rompa com a separação tradicional entre 

razão e emoção, ainda presente na organização escolar. A vivência emocional não é um 

subproduto da razão, mas seu fundamento. Como nos lembra Vigotski (2012b), toda 

atividade de pensamento nasce de uma motivação afetivo-volitiva, isto é, de uma 

necessidade, de um desejo, de uma emoção. Nesse sentido, educar as emoções não 

significa domesticá-las ou submetê-las à lógica do controle, mas sim compreendê-las como 

parte constitutiva da personalidade e, por isso, passíveis de desenvolvimento, de 

elaboração e de expressão consciente. 

Essa educação deve ser estruturada, disciplinada e integrada ao comportamento 

geral, não no sentido de normatizar ou padronizar o sentir, mas de permitir que o estudante 

estabeleça relações mais harmoniosas entre seus afetos, suas ações e os contextos em que 

está inserido. Isso exige uma atenção pedagógica às formas de expressão emocional, não 

para reprimi-las, mas para que possam ser compreendidas, comunicadas e apropriadas pelo 

sujeito de maneira integrada à sua formação. 

Assim, educar os afetos, compreendidos como parte constitutiva da consciência e 

da personalidade, é uma tarefa profundamente humana e social.  É por meio desse processo 

que os(as) adolescentes aprendem a reconhecer o que sentem, a atribuir sentido a essas 



90  

emoções e a traduzi-las em ações que favoreçam a convivência, a cooperação e a 

autonomia. Desconsiderar essa dimensão é reduzir a educação a um exercício técnico e 

descolado da vida, quando, na verdade, é na unidade entre razão e afeto que se tornam possíveis os 

saltos qualitativos no desenvolvimento, uma vez que não se trata de dimensões separadas, mas de 

aspectos indissociáveis da consciência humana.  

Ao contrário do que se observa nas práticas escolares que instrumentalizam as 

emoções por meio de programas prontos ou disciplinas específicas, descoladas do 

cotidiano e das relações concretas, Vigotski propõe uma compreensão viva dos afetos. A 

escola que tenta ensinar “como lidar com as emoções” sem considerar as contradições e 

sem se implicar nos processos que geram sofrimento ou alegria, termina por reduzir o 

sentir a uma técnica de autorregulação ou controle, operando uma espécie de “higienização 

afetiva”. 

Essa lógica transforma os afetos em uma espécie de mercadoria pedagógica: algo a 

ser administrado, mensurado, treinado, desumanizando o próprio sentido do sentir. Em vez 

de promover espaços de escuta e elaboração das vivências emocionais como parte do 

processo formativo, acaba por reforçar a cisão entre razão e emoção, já tão presente na 

tradição cartesiana e escolar. A ideia de “sentir talentosamente”, portanto, nos convoca a 

pensar uma escola em que os afetos sejam atravessados por sentidos éticos, estéticos e 

coletivos, e não apenas modulados como competências individuais a serem desenvolvidas. 

Além disso, é preciso reconhecer que o sentir é também político e social. Esse 

reconhecimento implica romper com a visão de que as emoções pertencem apenas à esfera 

do privado ou do íntimo. As emoções não surgem isoladamente em uma pessoa, mas são 

atravessadas pelas relações, pelos modos de viver e de se relacionar no mundo. Relações 

essas que envolvem cooperação, negociação e também conflitos. Reduzir o sentir ao 

controle individualizado ignora sua natureza dialógica e histórica, esvaziando a potência 

formativa que os afetos podem ter quando reconhecidos como parte constitutiva da 

experiência humana e coletiva. 

Em sua reflexão sobre psicologia e desigualdade social Sawaia (2009), inspirada na 

tradição da psicologia histórico-cultural de Vigotski e nos ensinamentos de Espinosa, propõe 

uma concepção de liberdade ancorada na afetividade e na imaginação, resgatando o sentir 

como dimensão fundante da ação humana. Para ela, a imaginação não é uma fuga da 

realidade ou uma fantasia desvinculada do concreto. Ao contrário, é uma força criadora que 



91  

emerge da experiência vivida, permitindo ao sujeito representar o que ainda não existe, 

reconstruir o passado e projetar futuros possíveis. A imaginação, portanto, é uma 

faculdade relacional, atravessada pelo social e mobilizada pela afetividade. Trata-se da 

potência de criar novos modos de existir, condição essencial para a liberdade. Sentir, 

portanto, é também resistir, é produzir novas formas de existir frente às condições que 

limitam a vida, sobretudo em contextos de desigualdade. Ao compreender a afetividade 

como mediadora da ação e da criação, amplia-se a noção de transformação social, pois é 

por meio do sentir que se torna possível imaginar e construir outras realidades. 

Com o intuito de aproximar essa reflexão da vivência concreta dos adolescentes e 

aprofundar mais esse tema lancei outra pergunta: “Você já sentiu que um professor 

percebeu que você não estava bem? O que ele fez ou não fez? Como você se sentiu com 

isso?” Essa pergunta pode nos oferecer reflexões mais aprofundadas das vivências 

emocionais dos participantes no contexto escolar e nos conecta com o objetivo dessa 

pesquisa. 

Ellie responde: 

 

“Eu não sei se conta, mas tipo, quando eu tava doente, eu fui pra escola. Eu tava 

usando máscara, porque tava gripada, meu nariz estava escorrendo. Aí eu tava meio para 

baixo, porque eu não gosto de ficar doente, eu tava ruim. Aí meu professor de matemática 

virou para mim e perguntou: “você tá bem? Não sei se tá doente”. Aí eu falei: Ah, eu tô 

bem”. Eu sei que foi muito pouca coisa, muito aleatória, mas eu gostei que pelo menos ele 

percebeu que eu tava mal, né? E perguntou se eu tava me sentindo bem”. 

Mike responde em seguida: 

 

“Eu sei que em algum momento já aconteceu alguma coisa desse tipo aí, só que eu 

não lembro. Eu sei que foi lá no **(escola anterior) também. Eu passei quatro anos da 

minha vida no ** ,então, tudo que aconteceu foi lá. E eu lembro que eu tava mal, eu não 

lembro o que aconteceu, mas eu sei que eu tava mal, eu acho que foi professor de ciências 

que percebeu. Aí ele me ajudou, me levou para direção para falar que eu tava mal. Eu 

acho que eu tava doente também. Ah, não, foi a professora de português, lembrei! Aí ela 

percebeu e me levou para direção, minha mãe me buscou... foi legal”. 

Pablo diz: 

 

“Eh, professor não tem tempo para prestar atenção em mim. São 38 alunos na 



92  

minha sala. Não dá para ele prestar atenção especial em mim. As aulas são curtas, o 

professor sem paciência, é isso”. 

As falas dos adolescentes revelam diferentes formas de vivenciar e perceber o 

cuidado afetivo no ambiente escolar. Ellie destaca a importância de um gesto 

aparentemente simples, mas que teve grande valor simbólico: ao ser questionada por seu 

professor de matemática sobre como estava se sentindo, ela se sentiu percebida em meio ao 

mal-estar físico e emocional. A lembrança que guarda não é da resposta que deu, mas do 

fato de ter sido notada. Mike, por sua vez, também compartilha uma situação em que foi 

acolhido por uma professora ao perceberem que ele estava mal. Mesmo com a confusão de 

memória ao tentar lembrar dos detalhes, o que permanece é a experiência de cuidado, o 

encaminhamento à direção, a presença da mãe e o sentimento de que sua dor foi 

legitimada. Ele encerra com um “foi legal”, expressão que, embora simples, carrega o 

reconhecimento de que aquele gesto fez diferença. Já Pablo apresenta uma visão crítica e 

marcada por uma vivência emocional de frustração: na sua percepção, a estrutura escolar 

não permite atenção individualizada. Ele aponta o número elevado de alunos por sala, o 

pouco tempo de aula e a impaciência dos professores como elementos que inviabilizam 

qualquer tentativa de aproximação. Na sala de Pablo, por exemplo, são 38 estudantes, mas 

há turmas na escola que chegam a ter mais de 40 alunos. Em contextos assim, torna-se 

difícil oferecer uma atenção individualizada, tanto em relação às emoções quanto ao 

próprio processo de aprendizagem. Esse aspecto escancara também a precarização do 

trabalho dos professores, que precisam lidar com turmas numerosas, pouco tempo para cada 

aula e uma carga emocional muitas vezes invisibilizada, o que compromete tanto o vínculo 

com os estudantes quanto a qualidade do ensino. 

As três falas dos adolescentes podem ser articuladas com a premissa de Vigotski 

(2004) como expressões vivas das consequências da separação entre a escola e a vida, 

aquilo que ele critica como "o maior pecado da escola": 

Na própria natureza do processo educativo, em sua essência psicológica, está 

implícita a exigência de um contato e de uma interação com a vida que sejam o mais 

estreito possível. Em suma, só a vida educa e, quanto mais amplamente a vida 

penetrar na escola, tanto mais forte e dinâmico será o processo educativo. O maior 

pecado da escola foi se fechar e se isolar da vida mediante uma alta cerca. A 

educação é tão inconcebível à margem da vida como a combustão sem oxigênio ou a 

respiração no vácuo. Por isso, o trabalho educativo do pedagogo deve estar sempre 

vinculado a seu trabalho social, criativo e relacionado à vida. (Vigotski, 2004 p. 300-

301) 



93  

Vigotski defende que o processo educativo é, por natureza, inseparável da vida real, 

concreta e social dos seres humanos. Para ele, só há verdadeiro aprendizado quando a escola 

se conecta profundamente com as experiências, emoções, relações e contextos dos 

estudantes. Ao afirmar que “só a vida educa”, critica o isolamento da escola, comparando-o 

a um muro alto que a afasta da realidade e, com isso, enfraquece sua função educativa. 

Assim, o trabalho do pedagogo deve ser social, criativo e sensível às vivências humanas, 

pois ensinar vai além da transmissão de conteúdos: é um ato de envolvimento com o 

mundo e com as pessoas. Em síntese, Vigotski afirma que uma escola só educa de fato 

quando se abre à vida e reconhece a complexidade dos sujeitos que nela estão. 

Tomadas em sua totalidade, essas falas evidenciam que os adolescentes valorizam 

ser percebidos e acolhidos emocionalmente pelos adultos da escola, mesmo que por meio de 

gestos simples, como perguntar se estão bem. Essas ações, longe de serem banais, são 

lembradas com afeto por justamente escaparem à impessoalidade do cotidiano escolar. Por 

outro lado, a estrutura da escola, marcada por sobrecarga, rigidez e relações frágeis, tende a 

inviabilizar práticas sensíveis de escuta e acolhimento. Desta forma, mostra uma questão 

importante entre o desejo por vínculos mais humanos e a realidade organizacional da 

instituição, que frequentemente relega os afetos a um lugar secundário. 

Enquanto falavam sobre esse assunto, formulei uma pergunta, buscando 

compreender como os profissionais da escola costumam agir diante de situações em que 

algum estudante demonstra precisar de apoio. “Na escola você já viram alguém? Alguma 

situação em que alguém tava passando por problemas sérios. Sei lá... alguém que se 

feriu no banheiro ou alguém que sofreu bullying? De que forma vocês viram a escola se 

movimentar para atender esse caso?” 

Pablo pediu a palavra: 

 

“Bom, tem muita piadinha, né? Tipo, racista, gordofóbica, homofóbica, essas 

coisas assim. E nenhum professor dá uma atenção especial para isso. Tipo, por 

exemplo, alguém chamou um menino de preto, aí o professor só fala: “se você continuar 

com essa brincadeirinha aí, você vai para direção”. Ninguém nunca realmente intervir na 

“brincadeira”(ele sinaliza o entres aspas com as mãos), deixam acontecer. Vai tratando 

como se fosse uma brincadeira. Mesmo ele falando de modo sério, ele do mesmo jeito 

acaba tratando como se fosse uma brincadeira”. 

Ellie fala: 



94  

 

“Na minha escola já teve muito disso. Por mais que a minha escola sempre ressalte 

que o bullying tem que ser parado, prevenido e tem esse programa das emoções, já 

rolou muito caso de bullying. Tipo, é sempre umas brincadeiras, que nem o Pablo falou, 

umas brincadeiras, só que às vezes elas são maldosas. Tinha um menino da minha sala que 

era negro, né? Aí o pessoal chamava ele de indiano, e ele só ria, ignorava. Aí o pessoal 

achava que tava tudo bem, né? Mas aí ele mudou de sala. Teve outra menina que também 

sofria bullying, teve que mudar de sala porque não tava aguentando mais. E teve o caso que 

a menina ficou sofrendo bullying por meses e ela não falou e a escola ignorou, nem tenta 

investigar o caso mais a fundo. Aí deu maior briga, deu processo para a escola, foi uma 

bagunça. Aí, eu vejo também que tem muito aluno que, tá visualmente precisando de 

ajuda, que tá acontecendo alguma coisa interna, tá triste de alguma coisa e a escola só 

ignora, não faz nada para ajudar a pessoa, nem um programa. E é isso”. 

Mike diz: 

 

“É que às vezes, os casos são pequenos, improváveis, mas tem vezes que os 

próprios professores fazem bullying com os alunos”. Perguntei se ele já tinha presenciado 

esse tipo de situação ele responde que não, mas acha que isso é possível de acontecer. 

Esse trecho traz falas potentes dos adolescentes que evidenciam como determinadas 

situações de sofrimento emocional, discriminação e violência simbólica são banalizadas no 

cotidiano escolar. Pablo e Ellie destacam como violências como o racismo, a gordofobia e 

a homofobia costumam ser tratadas como “brincadeiras” ou minimizadas pelos adultos 

responsáveis. Há uma naturalização de práticas discriminatórias, muitas vezes mascaradas 

sob o discurso do “é só uma piada”, o que impede ações efetivas de cuidado, acolhimento e 

intervenção. 

Essas falas sugerem que, muitas vezes, a escola falha não apenas por omissão, mas 

por não reconhecer a dimensão emocional dos estudantes como parte indissociável da 

experiência educativa. Quando as emoções são desconsideradas ou tratadas de forma 

superficial, o espaço escolar se torna reprodutor de violências, e não um lugar de 

transformação. 

A escola, enquanto instituição social, reflete diretamente as contradições e 

desigualdades presentes na sociedade em que está inserida. Assim, não é possível ignorar 

que nela também se reproduzem formas de opressão como o racismo estrutural, a 



95  

gordofobia e a homofobia, expressas tanto nas relações cotidianas quanto nas ausências e 

silenciamentos promovidos pelo currículo. Tais violências não são eventos isolados, mas 

sim fenômenos complexos e multifatoriais, que demandam enfrentamento responsável e 

comprometido por parte de toda a comunidade escolar. 

Nesse sentido, é fundamental compreender que a escola não está à margem das 

dinâmicas sociais, mas constitui um recorte vivo de uma sociedade historicamente marcada 

pelo racismo, pela misoginia e por diversas formas de exclusão. Como aponta Barros, 

Araújo e Negreiros (2023, p.212), 

A escola é um espaço de desenvolvimento cognitivo, comportamental e social e é 

apresentado para as famílias como um lugar seguro, propício para aprendizagem e 

transformação, no entanto, esse espaço também é compreendido como um recorte da 

nossa sociedade, que perpetua violências (verbal, física, psicológica e outras) e 

discriminações, tornando-se também um ambiente onde tais atitudes podem se tornar 

parte do cotidiano escolar. Considerando tais aspectos, ainda é constatada nesses 

ambientes a omissão acerca de temas considerados ‘polêmicos’, o que acaba 
silenciando as discriminações sofridas pela comunidade, em especial as mulheres 

pretas, o que revela e exalta ainda mais a importância de promover um espaço de 

desconstrução de preconceitos e exclusões e, para isso, é necessário a discussão de 

temáticas como gênero e raça dentro do contexto escolar. 

Assim, pensar um currículo escolar crítico torna-se uma exigência fundamental. 

Mais do que uma lista de conteúdos, o currículo é a base da estrutura educacional, pois 

orienta a prática pedagógica e define quais conhecimentos são valorizados, quais histórias 

são contadas e quais vozes são escutadas. É preciso, portanto, que ele se constitua como 

referência que reconheça e valorize as pluralidades de cultura, raça, gênero e corporeidade 

que compõem a realidade brasileira. 

As relações étnico-raciais e de gênero atravessam o desenvolvimento humano de 

maneira profunda e constante. Elas constituem nossas formas de ver o mundo, de nos 

relacionarmos com o outro e de nos reconhecermos enquanto indivíduos. Por isso, não 

podem ser tratadas como temas acessórios ou pontuais, mas como dimensões fundantes da 

formação humana. Assumir essa perspectiva é compreender que o papel da escola vai além 

da instrução formal: trata-se de um espaço privilegiado para promover justiça social, 

equidade e reconhecimento, onde o combate às opressões não seja apenas discursivo, mas 

efetivamente incorporado à prática educativa cotidiana. 



96  

Voltando ao encontro, numa tentativa de novamente provocar a imaginação, pedi 

que eles e ela pensassem em uma escola onde as emoções fossem levadas a sério: “Como ela 

seria? O que mudaria nas aulas, nos professores, nos espaços da escola? Como seriam 

as conversas?” Confesso que essa pergunta poderia ter sido feita ao final do último 

encontro e na presença de Jujuba, mas no calor das discussões e movida por uma curiosidade 

intensa em saber como seria essa escola ideal para eles e ela, precipitei-me e esse foi o 

incrível resultado. Entretanto, essa pergunta é refeita mais a frente, no quarto encontro, 

dando a chance de sabermos a opinião de Jujuba. 

Ao suscitar a imaginação, essa pergunta exigiu um tempo de elaboração; eles 

ficaram em silêncio por alguns instantes, refletindo antes de responder. 

Quebrando o silêncio, Mike pergunta: 

 

“Como ela seria esteticamente”? 

 

Eu respondo: “Sim, também, se você quiser.” E volta a 

refletir. Pablo, então, pede a palavra: 

“É, primeiramente, a escola não ia ter uniforme. Porque se eu tô fazendo a escola, 

a escola não vai ter uniforme. Primeiro, os professores, eu acho que teriam que ter uma 

atenção maior nos alunos. Eh, assim, eu sei que é difícil, mas eu também... porque é muito 

difícil de você conseguir controlar uma sala todinha, mas a escola ter uma atenção 

voltada só para emoções, não uma disciplina para emoções valendo nota., Tipo, uma coisa 

para você se expressar mesmo e se sentir bem. Não é como se fosse melhorar o seu futuro, 

se você falasse fosse melhorar o seu futuro, não é como se fosse te dar uma nota, você fala 

sobre seus sentimentos... o resto eu tô pensando ainda”. 

Mike pede para falar: 

 

“Eu acho que cada professor tinha que ter nível de psicologia, porque se é uma 

escola voltada para emoções, então eles têm que saber, né, mexer com emoção. Eu acho 

que ter um professor na sala, tipo uma pessoa para auxiliar o professor que sempre fica 

naquela sala, mas não dando aula também só auxiliando o professor”. 

Ellie diz: 

 

“Para mim, para fazer uma escola que é mais voltada para as emoções, eu 

concordo com a ideia do Pablo que não deveria ter uniforme, porque para mim o uniforme, 



97  

para alguns alunos podem ser chato, né, pode ficar irritante ter que sempre usar a mesma 

roupa todo dia, essas coisas. Aí, sobre os professores... eu acho que seria bom ter só um 

professor em cada turma, não ter vários professores, um para cada disciplina, que nem nos 

anos mais baixos. E realmente, ter menos alunos na sala, porque aí o professor e os alunos 

podem se conhecer melhor. Seria legal também, que nos anos tipo primeiro ao quarto ano, 

geralmente tem monitoras, né, os monitores que ficam nas salas, seria legal ficar com 

essa ideia até os anos maiores, porque o professor às vezes não aguenta. Aí também 

poderia que, se o professor estiver no dia que ele tá muito estressado, que ele não tá 

aguentando ficar falando com muita gente, não trabalhar. Tipo, dar uma folga, porque 

você não pode, estressado, ter que lidar com um bando de adolescente fazendo barulho. E, 

também, a ideia de ter menos alunos ajuda. Porque às vezes fica muito sobrecarregado, 

muito barulho para alguns alunos, né? Muita gente não gosta de barulho, muita 

gente gritando e tals. Aí, eu acho que, duas vezes na semana, a escola poderia tirar um 

tempo para os alunos fazer atividade criativa, para eles conseguirem expressar suas 

emoções. Tipo, eles explicam sobre as emoções, explica como a gente consegue entender e 

identificar o que a gente está sentindo. E aí eles dão criatividade total para os alunos 

explicarem o que que eles estão fazendo com desenho, escritura, pintura, qualquer coisa 

que eles quiserem. Aí eu acho que também, deixa eu ver, tentar lembrar o que eu falei e 

que eu ia falar, né? Poderia ser sobre o bullying... a escola deveria ter certeza que os 

alunos se sentem seguros, que eles vão poder falar com a escola caso ele esteja 

sofrendo bullying. Primeiramente, é claro, ensinar os alunos que bullying é errado, né? 

Porque, se os professores perceber que tem um coleguinha que tão chamando ele de nome 

errado, eles questionam assim, eles vão até o colega que tá sendo chamado pelo nome e 

pergunta: “Ah! Você realmente está bem com esse apelido? Se você não tiver eu posso 

falar com seus amigos, não precisa ter vergonha, pode falar para mim”. Acho que isso. E 

eu acho que a escola, tipo, poderia ter muros, mas eu acho que não uns muros grandão, 

tipo de prisão. Na minha escola tem uns muros que é mais seguro, né, só que ao mesmo 

tempo também eu fico com medo às vezes, é um muro com caco de vidro... esse negócio aí 

dá medo. E poderia ter atividades mais liberais, tipo, durante a educação física, em vez de 

forçar todo mundo a jogar, porque na minha escola eles forçam, se você não quiser jogar, 

problema é seu. Em vez de forçar a pessoa jogar, pode dar opção de jogar outra coisa, se 

ela não quiser jogar o esporte do dia, entendeu? É isso”. 

Mike diz: 

 



98  

“É tão difícil esse negócio da escola, porque, tipo assim, ninguém gosta da escola, 

né? Então fazer uma escola, ia ser difícil, né? Mas eu acho que, eu concordo com tudo que 

eles falaram. Tudo se encaixa ali. Uma coisa que eu achei interessante, foi que na escola 

da Ellie eles são obrigados a fazer o esporte. Na minha, você pode fazer o esporte ou você 

faz um relatório valendo menos nota, né, mas você tem que fazer um relatório da aula. 

Forçar uma pessoa a jogar é um absurdo, ne?” 

Ellie pede a palavra novamente: 

“Ah outra coisa que eu ia falar, mas tinha esquecido, é que eu acho que a escola 

também deveria ter menos dever de casa e atividade, porque, tipo, na minha escola você 

não tá tendo prova, tá tendo um monte de tarefa de casa todo dia. Isso é cansativo, ter que 

fazer um monte de coisa, e o aluno vai aos poucos perdendo interesse, né, porque tem que 

ficar fazendo com aquela pressão de: ah! eu tenho que fazer porque senão eu perco nota, 

eu levo notificação, meu pai briga comigo. Eu acho que poderia ter menos. E além dos 

trabalhos, ainda tem os trabalhos em grupo que é o professor que escolhe os grupos. Outra 

coisa que eu acho muito chato os professores escolher os grupos. Porque eles falam que a 

gente tem que socializar mais, mas forçar a gente a socializar não vai melhorar nossa 

situação”. 

Mike pergunta se a escola dela era militar, ela responde que não. Ele diz: “o 

tamanho do muro com caco de vidro, você é forçada a fazer tudo, ave Maria!” Essa 

pergunta e comentário de Mike arrancou sorrisos de todas (os). 

Essa pergunta trouxe respostas riquíssimas em detalhes e dá pistas valiosas sobre o 

que esses(a) adolescentes pensam e sentem em relação à escola tanto em suas críticas 

quanto nas propostas para uma escola ideal. 

As falas de Pablo, Mike e Ellie revelam um exercício imaginativo potente ao 

pensarem em como seria uma escola voltada para as emoções. Pablo inicia destacando a 

ideia de abolir o uniforme, um símbolo de padronização e defende que a escola deveria 

oferecer espaços de escuta e expressão emocional sem que isso estivesse vinculado à lógica 

da avaliação. Para ele, falar de sentimentos não deve estar atrelado a nota ou rendimento, 

mas à possibilidade de se sentir bem. Mike complementa, trazendo a proposta de que os 

professores precisariam ter algum nível de formação em psicologia e que seria necessário 

haver uma pessoa auxiliar fixa em sala, evidenciando sua percepção de que lidar com 

emoções exige preparo e presença constante. 



99  

Ellie amplia esse debate ao trazer uma crítica à estrutura tradicional da escola. Para 

ela, o número reduzido de alunos e a presença de apenas um professor fixo na turma 

favoreceriam vínculos e escuta mais atenta. Ela também problematiza o excesso de 

exigências acadêmicas, como tarefas de casa e trabalhos em grupo com formação 

obrigatória, indicando o quanto essas práticas podem gerar desmotivação e sofrimento. 

Além disso, aponta a importância de um espaço seguro, inclusive fisicamente, criticando os 

muros altos e com cacos de vidro, que se assemelham a prisões e, emocionalmente, onde 

situações como bullying sejam acolhidas com atenção genuína por parte dos adultos da 

escola. Ellie sugere que os professores deveriam conversar com os alunos sobre apelidos 

ofensivos e garantir que todos se sintam respeitados, ao invés de normalizar tais práticas.  

As atividades criativas, destacadas por Ellie, também surgem como proposta interessante, 

momentos em que os estudantes possam expressar emoções por meio da arte, da escrita, da 

pintura, o que demonstra a demanda por uma escola menos engessada, mais aberta à 

singularidade de cada um. Mais do que simples formas de expressão, essas práticas se 

configuram como meios potentes de elaboração e transformação da realidade vivida. A 

arte, nesse contexto, não apenas traduz sentimentos, mas permite ressignificá-los, 

reconfigurando sentidos e criando novas possibilidades de ação no mundo. 

Essa compreensão se alinha à noção de atividade criadora, elaborada por Vigotski 

(2018, p. 13), que destaca a capacidade humana de ir além da repetição da experiência 

passada para transformá-la ativamente. Segundo o autor, o ser humano é capaz de 

combinar elementos do vivido, de forma imaginativa e criadora, dando origem a novas 

possibilidades de vivenciar o mundo e a novos comportamentos. Como ele afirma: “O 

cérebro não é apenas o órgão que conserva e reproduz nossa experiência anterior, mas 

também o que combina, reelabora, de forma criadora, elementos da experiência anterior, 

erigindo novas situações e novo comportamento” (Vigotski, 2018, p. 15). 

A arte, nesse sentido, ocupa um lugar central como meio desse processo criativo, no 

qual o adolescente não apenas expressa o que sente, mas transforma afetos em ações que 

reinventam a própria realidade. Esse tema ressurge com força no quarto encontro, quando 

aprofundamos a relação entre arte e emoções, reforçando a importância de práticas 

escolares que favoreçam espaços de criação, expressão e elaboração das vivências 

emocionais. 

No fundo, essas falas apontam para uma crítica contundente à lógica escolar atual, 

que normatiza, padroniza, silencia e cobra desempenho, mas oferece pouco espaço para 



100  

acolhimento, escuta e expressão emocional. A escola ideal vislumbrada por eles é mais 

humana, sensível, plural e flexível, uma escola que reconhece o cansaço, a sobrecarga, a 

importância dos afetos e a complexidade do ser adolescente. 

Assim, encerramos o terceiro encontro. Cada resposta, cada silêncio e cada gesto 

nesse encontro compôs uma tapeçaria afetiva que revela aspectos profundos do sentir na 

adolescência, especialmente em contextos marcados por relações assimétricas como a 

escola. 

 

4. 5 O quarto e último encontro – Aprofundando as reflexões e despedida 

 

Enfim, chegamos ao último encontro com essas(es) fantásticas(os) adolescentes. O 

quarto e último encontro teve como propósito aprofundar ainda mais a reflexão sobre as 

emoções na escola, retomando e ampliando as discussões iniciadas anteriormente. Foi um 

momento de escuta, em que os e as adolescentes puderam explorar mais suas percepções e 

vivências emocionais no ambiente escolar. Além disso, o encontro marcou o encerramento 

do processo, possibilitando uma finalização cuidadosa e significativa dos encontros 

realizados. 

Como de costume, iniciamos às 19h (horário de Brasília) no dia 19 de maio de 

2025. Todos(as) os(as) participantes estavam presentes e entraram no espaço virtual 

pontualmente. Ao vê-las(os) pela tela, percebi o cansaço em seus semblantes e todas(os) 

disseram estar bem cansadas(os) mesmo. Comentei com um certo espanto, que era uma 

segunda-feira, início de semana, e já se sentiam exaustos. Disse, em tom interrogativo que, 

ou o final de semana tinha sido cheio de atividades cansativas, ou a semana, que mal 

começara, já prometia ser muito puxada. Alguns contaram que o final de semana tinha sido 

de muitos compromissos; outros disseram que a própria segunda-feira já tinha sido pesada.  

Nesse clima de cansaço, demos início às nossas discussões sobre o tema das 

emoções na escola. A ideia aqui é tentar entender qual a atmosfera emocional que predomina 

no ambiente escolar para cada um deles e delas, ou seja, a relação afetiva do estudante com 

a escola. Se a escola é vivida como um espaço acolhedor ou hostil; como são suas relações 

com professores, colegas e a estrutura escolar e, ainda, o impacto emocional das exigências 

acadêmicas, da rotina e das avaliações escolares nos seus cotidianos. 

Tentei fazer algumas perguntas parecidas com as do encontro anterior, para que 

Jujuba, que faltou o terceiro encontro, pudesse também responder. Pedi desculpas ao grupo 



101  

pois talvez ficasse repetitivo, mas era de extrema importância compreender como todos e 

todas percebiam o ambiente escolar. A julgar pelo cansaço deles e delas, acredito que as 

respostas tenham ficado mais curtas também. 

Com o intuito de compreender como os adolescentes percebem o papel da escola 

em suas vidas e na sociedade, iniciei a conversa perguntando: “O que vocês acham que 

serve a escola? Qual que é a função dela? Para que que ela existe?” 

Mike: 

 

“Educar a gente, ensinar coisas pra a gente ter um futuro. Acho que é isso.” 

 

Ellie: 

 

“Ela existe para o nosso aprendizado, para a gente conseguir ter um trabalho no 

futuro e ganhar dinheiro.” 

Jujuba: 

 

“Eu acho que é para educar e pra ajudar a gente ver o que a gente quer fazer 

no futuro.” 

Como Jujuba e Mike repetiram a frase “educar a gente”, pedi que eles 

explicassem melhor o que eles queriam dizer com isso. 

Jujuba prosseguiu: 

 

“Eu acho que a escola é mais para educar coisa baseada em livros, como 

matemática, história, tudo muito de um jeito né? Eles não educam muito. Ai, não sei como 

explicar, mas eu acho que a escola educa no básico não pro dia a dia, não sei se me 

explico bem”. 

Mike em seguida, diz: 

“Eu acho que a escola é para te ensinar as matérias em geral, né, o básico. Aí 

quando você passa para faculdade, você tá estudando, só que especificamente aquilo que 

você quer, entende?” 

Pablo: 

 

“Eu acho também que é para aprendizagem e, também, uma forma de socializar a 

gente.” 

 

Esse conjunto de falas revela como os(as) adolescentes articulam sentidos diversos 



102  

para a função da escola, misturando ideias já cristalizadas socialmente com percepções 

críticas mais sutis. Ao lançar essa pergunta, os(as) participantes rapidamente associaram a 

escola à ideia de preparação para o futuro. Essas respostas evidenciam uma concepção 

funcional da escola, fortemente marcada por uma lógica de formação para o mercado de 

trabalho. 

Ellie, traz a ideia de que a escola “existe para o nosso aprendizado, para a gente 

conseguir ter um trabalho no futuro e ganhar dinheiro”. Jujuba compartilhou que a escola 

serve para “educar e ajudar a gente ver o que quer fazer no futuro”. No entanto, ao ser 

instigada a aprofundar o que entendia por "educar", sua resposta revela um olhar mais 

crítico: ela percebe que a escola se dedica a transmitir conteúdos “baseados em livros”, como 

matemática e história, mas questiona se isso de fato prepara para a vida cotidiana. Sua fala 

sugere uma tensão entre o ensino formal e a ausência de uma formação mais ampla, voltada 

para as experiências e dilemas do dia a dia. Mike, por sua vez, reforça essa lógica ao afirmar 

que a escola ensina o “básico” e que somente na faculdade se estuda aquilo que realmente 

se quer. Já Pablo introduz um novo elemento à discussão ao afirmar que a escola também é 

“uma forma de socializar a gente”, reconhecendo o papel das relações entre pessoas no 

processo educativo. 

Há muito se sabe que a escola, historicamente, tem assumido um papel central na 

formação dos indivíduos para o mundo do trabalho, orientando seus objetivos e práticas 

pedagógicas por uma lógica produtivista. Nessa perspectiva, a formação escolar tende a 

privilegiar competências e habilidades voltadas à empregabilidade, moldando estudantes 

para atender às demandas do mercado. Esse alinhamento da escola às exigências do 

mercado não ocorre de forma isolada, mas vem sendo sistematicamente consolidado por 

reformas educacionais, como exemplifica a citação a seguir: 

As recentes reformas educacionais, sobretudo a do Ensino Médio, demonstram a 

preocupação da atual gestão educacional em estabelecer um currículo com eficácia 

técnica voltada principalmente à construção de sujeitos disciplinados e aptos ao 
mundo do trabalho. A promoção de itinerários educacionais e da valorização de 

determinadas disciplinas em detrimento de outras demonstra como a educação segue 

um parâmetro utilitarista e que se constitui principalmente de valores neoliberais, 

associados sempre à competição, meritocracia e desempenho. (Silva; Negreiros, 

2023, p. 226) 



103  

Essa orientação revela uma concepção de aprendizagem fortemente ancorada na 

ideia de uma vida prática, imediata e individualizante, que esvazia o sentido mais amplo da 

educação como processo social, histórico e cultural. Em vez de promover o pensamento 

crítico, a construção coletiva do conhecimento e o reconhecimento das múltiplas formas de 

existir e se relacionar no mundo, a escola passa a reproduzir uma normatização rotineira, 

marcada por padrões de comportamento, rendimento e desempenho que preparam o aluno 

para se ajustar a estruturas já pré-estabelecidas. 

Nesse contexto, o currículo adquire um caráter essencialmente utilitarista: organiza-

se em torno de conteúdos considerados úteis para a inserção futura no mercado, em 

detrimento de experiências formativas que estimulem a criatividade, a criticidade, a 

sensibilidade e a cidadania. Trata-se de uma concepção estreita de educação, que ignora as 

complexidades da vida social e reduz a formação humana ao cumprimento de funções 

técnicas e laborais. 

Essas falas, ainda que marcadas por discursos mais convencionais sobre a escola, 

indicam fissuras importantes: uma percepção de que o conteúdo escolar é restrito, pouco 

conectado à vida e uma valorização das experiências sociais que a escola possibilita. Há, 

portanto, uma crítica implícita ao formato tradicional da educação, que merece ser 

considerada com atenção. 

Em vista disso, é possível recorrer à perspectiva de Vigotski (2003), que 

compreende a educação para além da mera transmissão de conteúdo, a educação é a própria 

vida. Para o autor, “o processo de educação é um processo psicológico” (p. 41), o que 

significa que não se trata apenas de treinar habilidades para o futuro ou preparar para o 

mercado de trabalho. A educação deve ser entendida como um processo contínuo e 

dialético, voltado à criação de algo novo, à transformação do comportamento e da 

realidade, ou seja, ao desenvolvimento humano em sua totalidade. Como afirma o autor: 

[...] a vida vai se revelando como um sistema de criação, de permanente tensão e 

superação, de constante combinação e criação de novas formas de comportamento. 

Assim, cada ideia nossa, cada um de nossos movimentos e vivências constituem a 

aspiração a criar uma nova realidade, o ímpeto para a frente, rumo a algo novo 

(Vigotski, 2003, p. 303). 

O sentido que Pablo atribui à socialização, ao dizer que a escola é “uma forma de 



104  

socializar a gente”, será o mesmo que Jujuba dá mais a frente, mas cabe aqui considerações 

importantes a se fazer. Ao longo das falas dos jovens, a socialização aparece 

predominantemente em termos de convivência e interações entre os colegas, uma dimensão 

importante, mas reduzida do processo. A escola, de fato, desempenha um papel central na 

socialização das crianças e adolescentes, oferecendo-lhes a oportunidade de conviver com 

outras culturas, valores e saberes acumulados pela humanidade ao longo da história. 

Contudo, é essencial questionar: que tipo de socialização a escola realmente promove? 

Embora o papel socializador da escola seja amplamente valorizado, muitas vezes ele se 

limita a aspectos superficiais das relações interpessoais, negligenciando sua função mais 

ampla de formação crítica e integral do ser humano. 

Müller (2008) analisa como o conceito de socialização, na sociologia da educação, 

foi historicamente influenciado pelo funcionalismo de Durkheim e Parsons, que viam a 

criança como um ser passivo, destinado a internalizar normas para integrar-se à sociedade 

adulta. A infância era tratada como um estágio transitório, sem valor em si, e a 

socialização, como um processo vertical de adaptação. Segundo a autora, o processo 

vertical de adaptação refere-se à forma tradicional com que a escola atua na socialização 

das crianças, baseado em um modelo em que o adulto institui, impõe e organiza as regras 

sociais, enquanto a criança deve apenas receber, reproduzir e obedecer.  

É importante questionar esse modelo, pois, afinal, se o processo de socialização se 

resume apenas a uma adaptação às normas e valores de uma sociedade muitas vezes 

desigual e adoecida, estamos restringindo a capacidade crítica das crianças e adolescentes 

de repensarem e questionarem o mundo à sua volta. Nesse contexto, a socialização escolar 

não deveria ser apenas uma preparação para a conformidade e o mercado de trabalho, mas 

sim um espaço de construção ativa de senso crítico e autonomia. A escola deveria ser um 

ambiente que estimula a reflexão e a transformação, não apenas a adaptação a uma 

realidade que nem sempre é justa ou saudável. 

Assim, para compreender melhor como os jovens vivenviam esse processo, uma 

das perguntas que propus ao grupo foi: “Quais emoções são mais comuns no seu dia a dia 

na escola?” Essa pergunta demonstra interesse em compreender não apenas o que as e os 

estudantes vivem objetivamente na escola, mas como elas e eles se sentem em relação a 

esse cotidiano. Trata-se de uma tentativa de tornar visível uma parte muitas vezes 

negligenciada no ambiente escolar: a presença constante das emoções como organizadoras 

das vivências e comportamentos e, também, da aprendizagem. 



105  

Eis que Ellie responde categoricamente: 

“Tédio e frustração. É porque ninguém quer ir para escola, eu acho né? Eu pelo 

menos eu não sou muito fã não. Tem muita coisa para fazer. Uma vez a outra tem uma 

aula divertida que os professores fazem, mas é raro”. 

Mike diz: 

 

“Acho que a minha é felicidade e raiva. Tem mais felicidade, né? Mas tem vezes que 

eu fico muito bravo, porque sei lá o povo me estressa, meus amigos e os professores 

chatos. Não sei explicar”. Eu pergunto: “E a felicidade que você comentou?” Ele 

responde: “Ah, quando eu começar a zoar as pessoas. Zoar com meus amigos, conversar... 

É isso!” 

Jujuba responde: 

 

“Eu diria que eu sinto raiva e felicidade. Raiva, não é muito raiva, mas é mais 

estresse com trabalhos ou coisas assim. E felicidade porque é quando eu consigo ficar com 

meus amigos e socializar”. 

Pablo diz: 

 

“Acho que é mais felicidade. É porque eu fico com meus amigos. É, tipo assim, tem 

aquele tédio por causa das atividades, essas coisas, mas eu também não faço muito.” 

Essa pergunta possibilitou perceber com mais clareza quais vivências emocionais se 

destacam para eles e elas no contexto escolar em que estão inseridos(as). Embora afetos 

como indignação, amor e alegria também tenham surgido em outros momentos, foi a partir 

dessa pergunta que as emoções apareceram de forma mais explícita e diretamente 

conectadas à vivência escolar. 

A fala de Ellie é categórica ao associar a escola a tédio e frustração, indicando que 

esses sentimentos são centrais na sua vivência escolar, marcada por excesso de tarefas e 

raros momentos de prazer. Mike, Jujuba e Pablo também revelam ambivalência afetiva: 

sentimentos como estresse, raiva ou irritação surgem em paralelo à felicidade, geralmente 

vinculada à convivência com os colegas de turma, uma dimensão da experiência escolar que 

parece representar, para eles, um ponto de sustentação emocional. A escola, portanto, 

aparece como um espaço contraditório: ao mesmo tempo em que impõe obrigações, 

sobrecarga e desinteresse, ainda é lugar de vínculo e socialização. 

Tanto no Brasil quanto no Panamá, ainda que com configurações históricas e 



106  

culturais bastante distintas, observa-se uma marca comum nas instituições escolares como 

um todo: a escassez de espaços de escuta e acolhimento afetivo, bem como a centralidade 

atribuída ao rendimento acadêmico. No Brasil, especialmente nas escolas públicas, as 

condições estruturais muitas vezes precárias, turmas superlotadas e falta de recursos, o que 

agrava, consideravelmente, a dificuldade de construir vínculos significativos e de 

considerar o estudante em sua integralidade. Já no Panamá, assim como na escola 

particular do Distrito Federal, ambas com infraestrutura de qualidade e acesso a bons 

recursos pedagógicos etc., persiste a lógica meritocrática e o foco nos resultados 

acadêmicos, o que não apenas silencia, mas nega a dimensão afetiva dos estudantes. As 

emoções, nesses contextos, só ganham legitimidade quando se traduzem em 

comportamentos considerados adequados segundo a lógica escolar: quando colaboram para 

a disciplina, o engajamento ou o bom desempenho. Emoções que fogem a esse enquadre, 

como a tristeza, a raiva, frustração ou a inquietação e desânimo, tendem a ser vistas como 

obstáculos ou desvios, e não como expressões legítimas da experiência de estar na escola.  

Com ou sem acesso a recursos materiais e pedagógicos de qualidade, como vimos, 

a escola tende a relegar a dimensão afetiva da formação a um segundo plano, tratando as 

emoções como algo secundário ou mesmo como obstáculos à aprendizagem. A escuta das 

emoções, no entanto, revela justamente o contrário: são elas que organizam o modo como o 

ser humano se relaciona com o saber, com os outros e consigo mesmo. 

A pergunta seguinte, complementa essa aqui e dá destaque as emoções sentidas na 

escola cotidianamente. As respostas que eles e elas dão à como a escola reage ou se 

implica nisso é muito interessante e merece nossa atenção pois remete ao nosso objetivo de 

pesquisa,  mostra como a escola age. 

Assim, como desdobramento dessa conversa,  e em uma tentativa de descobrir 

como a escola lida com esses sentimentos que eles e elas sentem com tanta frequência, 

questionei se eles(as) sentem que a escola os(as) ajuda a lidar com esses sentimentos que 

vocês acabaram de citar. E como ela faz isso? 

Jujuba logo acenou negativamente com o rosto e disse: 

 

“Eu acho que não. Eu acho que eles preferem que todo mundo fique de boa só 

para não ter que lidar com mais. Eu acho que a única coisa que eles querem fazer é nos 

ensinar o conteúdo. Não é muito nos ensinar como lidar com nossas emoções. É isso!” 



107  

Ellie responde: 

 

“Eu acho que ajuda, mas não tanto quanto deveria. Acho que podia focar um 

pouco mais nesse assunto, né? (ela se refere às emoções). Eu não sei explicar muito bem 

como eles poderiam focar mais (nas emoções) mas eu acho que às vezes eles focam muito 

nas atividades de nota, de matéria, do que realmente deixar a gente descansar um pouco.” 

Mike diz: 

 

“Eu acho que eles tentam ver as nossas emoções com aqueles projetos, que nem na 

minha escola antiga era a Escola da Inteligência, nessa, é projeto de vida. Só que eles não 

fazem isso tão bem. Pelo menos no **(escola atual), eles não fazem isso muito bem. Mas 

tem algumas escolas que nem o **(escola antiga) eles tentavam ver né? Era melhor. Ela 

falava com a gente, a gente se abria com ela e tudo era legal.” 

Pablo diz: 

 

“Não, ajuda não. A escola não, meus amigos, sim, mas a escola mesmo não”. À 

escola, ele se refere ao ambiente escolar, professores, diretores e coordenação. 

As respostas do grupo demonstram uma percepção majoritária de que não. Jujuba 

critica diretamente o modo como os adultos na escola preferem manter os alunos “de boa”, 

sem conflitos, apenas para não terem que lidar com as emoções deles, limitando-se ao 

conteúdo formal. Ellie reconhece uma tentativa da escola nesse sentido, mas afirma que o 

foco ainda está excessivamente nas cobranças e nas tarefas, sem espaço real para descanso 

ou expressão emocional. Mike menciona a existência de projetos como “Escola da 

Inteligência” e “Projeto de Vida”, mas também aponta falhas em sua execução, 

reconhecendo que em sua escola anterior havia uma tentativa mais genuína de escuta. 

Pablo resume sua percepção dizendo que não é a escola que o ajuda com as emoções, mas 

sim seus amigos. 

Essas falas evidenciam que, para esses adolescentes, a escola pouco se ocupa, de 

fato, das dimensões afetivas de seus estudantes. Quando o faz, tende a recorrer a programas 

prontos, com pouca escuta ativa ou vínculo real, o que reforça a ideia de que o sentir 

continua sendo negligenciado, instrumentalizado ou tratado como algo periférico à 

experiência educativa. 

Nesse cenário, em que os afetos são silenciados ou enquadrados, torna-se 

fundamental retomar a concepção de educação em Vigotski, especialmente sua 



108  

compreensão do papel do desconforto no processo de desenvolvimento. Como vimos, os e 

as adolescentes expressaram uma gama de emoções ambivalentes vividas na escola: tédio, 

frustração, raiva, estresse, mas também alegria e satisfação em momentos com os amigos. 

Longe de serem ruídos no processo educativo, essas emoções revelam movimentos 

internos e tensões reais que, se reconhecidas e acolhidas, podem abrir caminhos de 

transformação e criação. 

Vigotski (2001) nos convida a olhar para essas experiências não como desvios a 

serem corrigidos, mas como expressões legítimas do viver. Para ele, o mal-estar não é algo 

a ser evitado ou reprimido, mas constitui justamente o ponto de partida do movimento 

humano, da criação, daquilo que se aprende sobre o mundo, sobe o outro e da 

transformação. “O criador sempre pertence à raça dos desconformes. Por isso, a educação 

nunca pode se limitar apenas à razão.” (Vigotski, 2001, p. 303) 

Qualquer ideia expressada, quadro pintado ou sonata composta nasce de uma estado 

de desconforto de seus autores, que tentam, mediante a reeducação, modificá-lo, no 

sentido de sua máxima comodidade. Quanto maior é a tensão nesse sentimento de 

desconforto e, ao mesmo tempo, quanto mais complexo é o mecanismo psíquico do 

homem, mais naturais e irresistíveis serão seus ímpetos pedagógicos e com maior 

energia vão abrir passagem para fora. 

Nessa passagem o autor nos presenteia com uma visão profundamente humanista e 

sensível do ato pedagógico, revelando que a fonte de todo impulso psíquico, da ideia mais 

simples à descoberta genial, nasce da “sentimento de desconforto”. Vigotski observa que 

esse incômodo é social, histórico e pessoal. O indivíduo, ao se sentir deslocado, em tensão 

com seu ambiente, é mobilizado a transformar-se e a transformar o mundo. É esse estado 

que gera a criação artística e também o gesto pedagógico. Por isso, educar é muito mais do 

que informar, é afetar, provocar, desorganizar e reorganizar. Assim, o incômodo não é um 

fracasso: é a semente da criação e do aprendizado. É nele que mora a potência. Vigotski 

nos ensina que educar é fazer soar essa música de tensão, abrindo passagem para que o ser 

humano se torne, no palavra, no gesto e no afeto, um ser transformador de si e do mundo.  

Dessa forma, se os sentimentos de desconforto expressos pelos adolescentes em 

relação à escola, como tédio, frustração, raiva e estresse, forem acolhidos como sinais 

vivos de pessoas em movimento e desenvolvimento, e não como desvios a serem 



109  

corrigidos, então eles podem se tornar ponto de partida para processos criativos, críticos e 

transformadores. Há, nas vivências emocionais desses jovens, uma potência latente de 

reinvenção de si e do mundo. No entanto, para que essa potência se realize, é preciso que a 

escola se disponha a escutá-la verdadeiramente, não apenas como dado, mas como 

convocação. 

Transformar a vivência emocional em ação requer mais do que a iniciativa dos 

adolescentes: exige condições concretas, vínculos significativos e espaços coletivos onde o 

sentir possa ser elaborado e transformado em projeto. Cabe à escola, portanto, não apenas 

reconhecer os afetos, mas criar situações pedagógicas que os integrem, que os provoquem 

e que os tornem motores de ação consciente. 

Isso não significa recorrer a programas e projetos prontos e descolados da realidade 

viva dos estudantes, como muitos dos projetos oferecidos sob rótulos como “educação 

socioemocional”, “projeto de vida” ou “inteligência emocional”, que, apesar da aparência 

acolhedora, muitas vezes reduzem os afetos a habilidades a serem treinadas, 

desconsiderando suas raízes históricas, sociais e internalizadas. 

O que está em jogo aqui é outra coisa: é a possibilidade de uma proposta genuína de 

educação transformadora, que não se limita a ensinar os jovens a “controlar” suas emoções, 

mas que os reconhece como seres capazes de atribuir sentido e significado às suas 

vivências emocionais e de intervir no mundo a partir delas. Uma escola que acolhe os 

afetos como parte do processo formativo é aquela que se compromete com a escuta, com o 

conflito, com a criação e que entende a educação como experiência viva, coletiva e 

historicamente situada. Só assim a educação deixará de ser um lugar de silenciamento e 

passará a ser espaço de criação compartilhada, onde adolescentes não apenas aprendem, 

mas se fazem seres históricos, afetivos e transformadores. 

Foi a partir desse reconhecimento dos afetos como elementos centrais do 

desenvolvimento e da experiência educativa que seguimos na escuta do grupo, buscando 

compreender não apenas quais emoções estavam presentes no cotidiano escolar, mas 

também como elas influenciavam os processos de aprender e participar das atividades. 

Nesse sentido, uma das perguntas que orientou a continuidade do encontro foi: “Vocês 

acham que as emoções que sentem influenciam na maneira como vocês aprendem? 

Como?”  

Pablo responde: 



110  

 

“Sim, porque, por exemplo, se eu tô bravo com alguma coisa, eu não vou me 

concentrar muito, né? Por isso que eu acho que afeta.” 

Ellie: 

 

“Eu acho que afeta, mas que depende. Tipo, se a pessoa souber focar, mesmo com 

a emoção muito forte, não afeta tanto. Mas se for uma pessoa com menos regulação 

emocional, eu acho que afeta muito, porque a pessoa, se ela tiver triste, ela não vai 

conseguir focar na matéria porque ela vai estar triste com alguma coisa. Aí ela vai focar 

só nessa coisa que ela tá triste. E é isso.” 

Eu pergunto a ela: “Você usou a palavra regulação, como é que seria isso? Como 

seria uma pessoa regulada emocionalmente?”  

Ellie responde: 

“Eu acho que tipo uma pessoa que consegue entender que ela tá sentindo aquela 

emoção, mas que ela não pode se deixar ser levada por essa emoção, que ela também 

precisa focar em outras coisas assim.” 

Pergunto se todos concordam com o que Ellie disse e Pablo responde em seguida: 

 

“Mais ou menos, porque, tipo assim, tem pessoas que tem dificuldade de 

controlar as próprias emoções. Mas sim, tem que saber se controlar mais, por que senão 

você vai se perder.” 

 Eu pergunto a Pablo: “E como é que controla?”  

Ele diz: “Uai, não sei. Eu não sei controlar minhas emoções.” 

Mike entra no diálogo dizendo: 

 

“Tem gente que controla as suas emoções com objetos, né? Tipo, tem gente 

que fica apertando uma bolinha para não ficar bravo, para não ficar ansioso, essas coisas 

assim. Mas eu acho que controlar essas emoções, acho que só com a ajuda de um 

profissional, mas nunca ninguém vai conseguir controlar suas emoções 100%, eu acho.” 

Eu retorno dizendo: “É porque talvez a palavra não seja controlar, mas entender. 

Porque quando a gente fala de controle fica parecendo uma coisa imposta. Mas quando 

você reconhece as suas emoções, quando você sabe de onde elas vêm, o porquê você tá 

sentindo aquilo (porque você ficou com raiva de algo, triste com alguma coisa.) isso já 



111  

ajuda a ter uma noção das coisas, de como a gente tá. E o que a gente pode fazer: a gente 

pode explodir, a gente pode tentar se acalmar. Como vocês já relataram isso das outras 

vezes aqui, algumas maneiras que vocês encontram e encontraram para dar um jeito de 

tentar se acalmar e não explodir. Cada um de vocês tem uma maneira de fazer isso, né? 

Ouvir música, ficar em silêncio, caminhar. Cada um a sua maneira, né? Então eu acho que 

a palavra controle é bem complicada. Acho que não é bem controle. Porque de fato a 

gente não controla o que a gente sente, mas o que a gente vai fazer com que sentimos que é 

o lance, né? A gente aprende isso com autoconhecimento. Vocês já conseguem nomear 

algumas emoções de vocês, já conseguem entender para onde que ela vai. Já sabem o que 

vocês fazem para se acalmar, vocês já conseguiram colocar isso de alguma forma, nesses 

encontros, a gente já falou sobre isso, né? 

Jujuba pede para repetir a pergunta (“Vocês acham que as emoções que sentem 

influenciam na maneira como vocês aprendem? Como?”) e diz: 

“Eu acho que influencia muito. Porque, não sei, acho que você não consegue se 

concentrar bem ou fazer alguma coisa direito se você tem muito na cabeça. Mas também 

não é assim uma coisa tão fácil de controlar, como vocês falaram.” 

Ainda que com diferentes níveis de elaboração, todas as respostas indicam uma 

compreensão compartilhada de que as emoções não são periféricas à aprendizagem, mas 

parte constitutiva dela. 

Ao me colocar, acrescentando meu ponto de vista sobre a ideia de controlar ou não 

as emoções, proponho uma reflexão importante ao deslocar o foco da ideia de “controle” 

para a de compreensão e reconhecimento de que as emoções estão presentes o tempo todo 

e colorem nossas ações. Esse deslocamento é fundamental: enquanto “controle” remete a 

uma lógica disciplinar e, muitas vezes, repressiva das emoções, o reconhecimento e o 

autoconhecimento se inscrevem numa perspectiva mais humanizada e dialógica do 

entendimento das emoções. 

As falas delas e deles revelam não apenas a percepção dos(as) adolescentes sobre o 

impacto das emoções no aprender, mas também apontam noções simplistas de educação 

emocional que circulam em muitas escolas, aquelas que reduzem o sentir a uma 

competência a ser treinada, desconsiderando o contexto, a história e as singularidades 

de cada um(a). Ao reconhecerem suas dificuldades, mas também suas estratégias, os(as) 

adolescentes demonstram que a educação das emoções não é um ponto de chegada, mas 



112  

um processo que exige escuta, diálogo e espaços reais para que o sentir seja vivido, 

compreendido e transformado. 

É justamente nesse ponto que a contribuição da Psicologia Histórico-Cultural se 

mostra fundamental: em vez de tratar as emoções como habilidades isoladas a serem 

moldadas, ela as compreende como parte constituinte da atividade humana e da formação da 

consciência. Como muito bem aponta Gomes (2008), que ao tentar reconduzir emoções e 

sentimentos para o núcleo da consciência e atividade humanas. Traz a ideia de que o 

conhecimento não é neutro, ele só se torna realmente formativo e transformador quando a 

pessoa se envolve ativamente com ele, de modo afetivo e concreto. Isso significa que o 

indivíduo não apenas recebe o conhecimento. Ele precisa agir sobre ele, interagir com o 

objeto (um conteúdo, uma ideia, uma prática), movido por uma motivação interna que 

sempre envolve dimensões afetivas, sociais e históricas. A relação é ativa, transformadora. 

Por meio da apropriação (quando o conhecimento é incorporado à sua vida). A apropriação é 

o processo de interiorização: o sujeito faz seu aquele conhecimento. Mas isso não é 

simplesmente "decorar" ou "entender logicamente". Interiorizar é reorganizar sua própria 

forma de pensar, sentir, agir, é quando o conhecimento se articula à história, ao desejo e às 

necessidades da pessoa. É um movimento afetivo-cognitivo. E da objetivação (quando se 

transforma em expressão): aquilo que foi interiorizado e transformado agora ganha forma 

externa no discurso, no gesto, na ação, na criação. A pessoa expressa o que aprendeu e viveu 

de maneira singular. O conhecimento, portanto, não é só absorvido, mas devolvido ao 

mundo em novas formas e isso também o transforma. O conhecimento deixa de ser algo 

externo e passa a ser vivido, atravessado por afetos, desejos e conflitos 

Aqui está a chave de tudo: o conhecimento só se torna verdadeiramente significativo 

quando passa a fazer parte da vida do sujeito, quando é vivido. Isso significa que ele se 

inscreve na subjetividade, com toda a complexidade que isso implica. Ele não é apenas 

compreendido, mas atravessado por afetos, desejos, tensões internas e relações sociais. 

O que está em jogo, portanto, não é apenas o domínio de conteúdos ou o controle 

de emoções, mas a possibilidade de que o conhecimento se torne significativo, que toque o 

indivíduo, que se enraíze em sua história. O saber só se transforma em consciência quando 

deixa de ser um significado abstrato e passa a ser uma vivência uma experiência que une 

razão e emoção, corpo e pensamento, palavra e ação. Essa é a unidade afetivo-cognitiva 

que sustenta uma educação verdadeiramente formadora. 



113  

A potência trasformadora da educação escolar quando se compromete não apenas 

com o desenvolvimento intelectivo mas também afetivo dos adolescentes, desperta novas 

necessidades, novos desejos de conhecer. Essa experiência transformadora acontece 

quando o adolescente se envolve com o conteúdo escolar e isso mobiliza não só o esforço 

intelectivo mas o afetivo também, ou seja, o adolescente precisa se sentir tocado pelo 

conhecimento para que se faça sentido, isso exige envolvimento, motivação e sentido 

pessoal. Conhecer algo não é apenas decorar ou repetir é dar sentido. É quando o social e o 

individual, o intelectivo e afetivo se fundem. 

Esse é o coração da proposta pedagógica, da unidade afeto-intelecto: considerar que 

o desenvolvimento não ocorre apenas pela razão ou intelecto, mas pela emoção e pela 

relação cheia de sentido e significado com o que se aprende. Quando o encontro entre o 

estudante e o conhecimento é vivido com sentido, o aprendizado deixa de ser obrigação e 

passa a ser expressão da identidade da pessoa.  

Parti para a próxima pergunta: “O que te desmotiva dentro da sala de aula?” Essa 

pergunta busca compreender os elementos presentes no cotidiano escolar que contribuem 

para a perda de interesse, engajamento ou envolvimento deles e delas com o processo de 

ensino e aprendizagem. Ao ser convidado a responder, eles e elas são levados(as) a refletir 

sobre o que, em sua experiência concreta, gera desconexão, cansaço, frustração ou 

indiferença em relação ao que se passa na sala de aula. 

Jujuba responde primeiro: 

 

“Eu diria que a atitude dos outros. Não sei, algumas vezes o povo da minha escola 

me estressa muito, daí me faz vontade de não querer ir naquela aula. Barulho, muita 

encheção do saco, a professora também quando é muito chata,  faz não querer ir na aula. 

Ou muita tarefa, coisas assim.” 

Ellie diz em seguida: 

 

“Eu acho que o que me desmotiva são os professores. Porque tem uns professores 

que são realmente muito chatos. Aí eu nunca quero ir para aula deles. Me desmotivo de 

estudar a matéria quando o professor é muito chato. Mas acho que é só isso.” 

Mike responde: 

 

“Eu também acho, que nem as duas falaram, os professores. Toda vez que a gente 

tá indo, eu e meus amigos, para sala de biologia, toda vez! a gente fica triste na hora, 



114  

porque sabe que a gente vai encontrar com a professora de novo. Não sei explicar. Parece 

que ela não sabe explicar direito, ela é chata, não sei explicar, a gente não gosta dela.” 

Pablo não quis responder a essa pergunta. 

 

Essas respostas revelam que, para os(as) adolescentes, a experiência escolar não se 

resume apenas ao conteúdo das disciplinas, mas está fortemente atravessada pela dimensão 

relacional e afetiva da sala de aula. Quando perguntados sobre o que os desmotiva, os 

participantes apontam, sobretudo, aspectos ligados à convivência, seja com os colegas, seja 

com os(as) professores(as). 

Jujuba destaca o comportamento dos colegas como um dos principais fatores de 

estresse, mencionando barulho, “encheção do saco” e excesso de tarefas como elementos que 

contribuem para sua desmotivação. Ellie e Mike reforçam esse ponto ao associarem a 

desmotivação à postura dos(as) docentes. Professores(as) que são percebidos como 

“chatos”, que não conseguem estabelecer uma boa relação ou que não conseguem explicar 

de forma clara, acabam gerando não apenas desinteresse pela disciplina, mas um sentimento 

de rejeição à própria aula. 

A maneira como esses(as) adolescentes falam sobre os(as) professores(as) sem medo 

de expressar incômodos, mas também com dificuldade de nomear exatamente o que torna a 

aula “ruim” revela o quanto a camada afetiva das relações em sala de aula é complexa e nem 

sempre é verbalizada com precisão. Ainda assim, o que aparece com nitidez é que a 

qualidade das relações humanas na escola entre alunos(as), entre professores(as) e 

estudantes é central para a motivação. 

É interessante pensar que esse tipo de desmotivação, portanto, não decorre de uma 

indisposição natural dos(as) jovens para o estudo, mas de como as relações escolares são 

organizadas e vividas. Uma escola que ignora a dimensão emocional do ensino, que 

prioriza exclusivamente o conteúdo e não estabelece vínculos afetivos e respeitosos, tende 

a produzir afastamento e desinteresse. 

A escolha de Pablo de não responder à pergunta pode estar relacionada, não 

necessariamente a um incômodo com o tema, mas possivelmente ao cansaço que ele 

demonstrava naquele dia. Respeitar isso também faz parte de uma escuta sensível, que 

acolhe o ritmo e a disposição de cada participante. 

Fiz outra pergunta em seguida: Já teve algum momento na vida de vocês em que a 



115  

escola foi um espaço afetuoso para vocês. De fazer você se sentir bem, se sentir 

acolhido, cuidado. A escola já teve essa função para vocês? Essa pergunta buscava 

compreender se, em algum momento da trajetória escolar, as e os participantes vivenciaram 

a escola como um espaço de vínculo afetivo, reconhecimento e segurança emocional. 

Ellie responde: 

 

“Eu acho que só na época do maternal, tipo terceiro ano, que estudava em outras 

escolas porque ainda não tinha aprendido coisas tipo divisão direito, essas coisas. Aí era 

mais legal. E, também, porque os professores eram mais gentis nos primeiros anos do que 

eles são nos anos tipo, sétimo, oitavo, nono ano. É isso.” 

Mike diz: 

 

“Acho que a época boa para mim foi no sexto e no sétimo ano. Foi quando eu 

conheci uma das minhas melhores amigas, e um dos meus melhores amigos também. Não 

tinha os negócio muito difícil, que nem tem hoje em dia, que é difícil e chato de fazer.” 

Jujuba diz: 

 

“Eu diria que eu sempre sinto um problema com a escola, sempre. Não sei, 

sempre! Assim, nunca fui fã. Mas eu diria que eu comecei a gostar mais da escola o ano 

passado. Esse ano, eu mudei de prédio, fiz mais amigos, socializei mais, conheci mais 

gente.” 

Pablo diz: 

 

“Várias vezes. Assim, não só às vezes, hoje em dia é os meus amigos, né? Mas 

antigamente, quando a gente morava em São Paulo, tinha uma escola lá que era legal, os 

professores, o pessoal da escola eram muito acolhedores” 

Essas falas revelam nuances importantes sobre como os(as) adolescentes percebem 

a escola em termos afetivos. Ellie associa o acolhimento aos primeiros anos escolares, 

destacando que, à medida que os anos avançam, os(as) professores(as) tornam-se menos 

gentis, o que sugere uma mudança na forma como o cuidado é praticado ao longo da 

trajetória escolar desde as séries iniciais até o fim da vida escolar. Mike também localiza 

sua experiência afetiva no passado, relacionando-a ao estabelecimento de laços de amizade, 

e evidencia que o ambiente afetivo está diretamente vinculado à leveza das exigências 

escolares nesse período. 



116  

Jujuba, por outro lado, relata uma trajetória marcada por uma vivência de 

desconexão com a escola, ainda que mais recentemente tenha experienciado mudanças 

positivas ao conseguir se socializar mais. Sua fala indica que a abertura a vínculos afetivos 

na escola está fortemente associada ao pertencimento e à possibilidade de interação 

significativa com os colegas. Já Pablo aponta que experiências de acolhimento foram 

vividas em outra escola e que, atualmente, os afetos que tornam o espaço escolar mais 

suportável são mediados pelas amizades. 

É interessante perceber que os momentos em que Ellie, Mike e Pablo se sentiram mais 

acolhidos afetivamente pela escola (professores e corpo escolar como um todo) foram nas 

séries iniciais, que no Brasil chamamos de Educação básica que compreende: Educação 

infantil (0 a 5 anos); Ensino fundamental (9 anos de duração, obrigatório e gratuito), Ensino 

médio (última etapa da educação básica) e a Educação Superior (Abrange cursos de 

graduação, pós-graduação, pesquisa e extensão). Nessa etapa inicial, as crianças geralmente 

têm apenas uma professora, em sua maioria mulheres, o que favorece o estabelecimento de 

vínculos mais próximos e afetivos. Ter todos os dias a mesma professora, faz muita diferença. 

Essa presença constante e única ajuda a criar laços de confiança e afeto. As crianças se sentem 

mais vistas, cuidadas, e a relação vai ficando mais próxima, mais acolhedora. Não é incomum 

que essa relação assuma contornos familiares, expressos, por exemplo, na forma como as 

crianças passam a se referir à professora como “tia”, prática comum em muitas escolas 

brasileiras. Sobre isso, em seu livro Professora sim, tia não – cartas a quem ousa ensinar, 

Paulo Freire faz uma crítica contundente:  

Recusar a identificação da figura da professora com a da tia não significa, de modo 

algum, diminuir ou menosprezar a figura da tia, da mesma forma como aceitar a 

identificação não traduz nenhuma valoração à tia. Significa, pelo contrário, retirar 

algo fundamental à professora: sua responsabilidade profissional de que faz parte a 

exigência política por sua formação permanente. A recusa, a meu ver, se deve 

sobretudo a duas razões principais. De um lado, evitar uma compreensão distorcida 

da tarefa profissional da professora, de outro, desocultar a sombra ideológica 

repousando manhosamente na intimidade da falsa identificação. Identificar 

professora com tia(...) é quase como proclamar que professoras, como boas tias, não 

devem brigar, não devem rebelar-se, não devem fazer greve. ( Freire, 1995, p.11-12) 

Portanto, para ele, recusar essa identificação com a figura da tia não significa 

desprezá-la, mas, sim, preservar a dimensão político-profissional da docência, que inclui a 

responsabilidade pela formação permanente e pela luta coletiva. Como afirma o autor, 



117  

identificar a professora com a “tia” é, muitas vezes, uma forma sutil de diluir seu papel 

crítico e ativo, como alguém que não deveria reivindicar direitos, fazer greves ou se 

posicionar. 

Essa discussão nos ajuda a refletir também sobre os sentidos atribuídos ao 

acolhimento afetivo nas etapas iniciais da escolarização, mencionadas de forma tão 

marcante pelos(as) adolescentes. Suas falas indicam que se sentiram mais vistos, cuidados 

e emocionalmente amparados justamente nos primeiros anos escolares, quando 

costumavam ter uma única professora presente diariamente, com quem estabeleciam uma 

relação mais contínua e pessoal. Essa constância favorecia a criação de vínculos, gestos de 

carinho, atenção e cuidado, que deixavam a marca de um afeto presente no cotidiano 

escolar. 

Entretanto, como alerta Freire, é importante não romantizar esse tipo de vínculo, 

tampouco reduzi-lo a traços familiares ou naturais das mulheres, como se fosse um 

prolongamento da figura materna ou da “tia”. O que está em jogo é a dimensão relacional 

da docência, que pode, e deve, ser acolhedora, mas sem perder de vista sua natureza 

política, crítica e profissional.  

A análise das falas dos(as) adolescentes, portanto, sugere que o acolhimento afetivo 

vivido nas séries iniciais está diretamente relacionado a essas características estruturais das 

séries iniciais: a presença contínua de uma mesma educadora, o ambiente mais estável e 

menos fragmentado, e a possibilidade concreta de se estabelecerem relações de confiança e 

cuidado. Elementos que, com o avanço da escolarização, tendem a se diluir, dando lugar a 

uma experiência mais técnica, compartimentada e emocionalmente distanciada. 

Em comum, todos(as) os(as) participantes destacam a importância das relações com 

professores(as) ou colegas na constituição da escola como espaço potencialmente afetuoso. 

No entanto, essas experiências aparecem como exceções e não como parte estruturante da 

proposta escolar. Isso pode indicar que, embora o afeto esteja presente, ele não é 

sistematicamente cultivado pela instituição, ficando mais ao acaso das relações 

interpessoais do que como um princípio organizador da prática educativa. 

Em seguida, lancei outra questão: “Vocês acham que um professor pode ensinar 

sem se envolver afetivamente com os estudantes?” A ideia aqui é explorar a percepção 

delas e deles sobre a importância das relações afetivas no processo educativo. Ou seja, se 

elas e eles reconhecem que o ensino vai além da simples transmissão de conteúdos, 



118  

envolvendo também uma dimensão emocional e relacional. 

Pablo diz: 

 

“Eu acho que pode. Muitos professores já fazem isso, né? Tipo, não tem nenhum 

afeto pelo aluno.” 

Mike pede a palavra: 

 

“Eu acho que é que nem o Pablo disse, tem muitos professores que já fazem isso. 

Mas eu acho que é importante ter esse afeto pelo aluno. Principalmente, se ele não tiver 

muitas notas, aí o professor não tem afeto, ele tipo não faz uma atividade de recuperação, 

não tem empatia pelo aluno, né? Aí o aluno, que pode ser ruim em algumas coisas, mas 

que estava se esforçando, acabou que não vai passar porque o professor não fez nenhuma 

atividade de recuperação, não se preocupou com isso.” 

Jujuba diz: 

 

“Eu acho que, assim, ensinar pode, mas não acho que é devido. A escola é um 

lugar de aprendizagem, não só de educação, mas também de socializar né? Eu acho que os 

professores fazem parte disso. Porque eles são os que estão ensinando como a gente deve 

atuar no futuro. São como uma coisa que as pessoas olham e pensam: é como eu tenho que 

ser. Sabe? Como as crianças pequenas com os pais. São como uma referência pra nós”. 

Ellie responde: 

 

“Eu acho que poder pode, mas não daria certo. Porque eu acho que quando você 

não liga muito pro professor, assim, não conhece muito o professor, você não presta 

atenção na aula dele. Pelo menos acontece na minha sala. Porque tem alguns professores 

que a gente, tipo, tem uma rixa; entre a gente o professor. Aí a sala faz muita bagunça na 

hora da aula dele, entendeu? Aí tem outros professores que são mais gente boa. Tipo, a 

gente tem um conselheiro de turma, que é o professor representante da nossa turma, que é 

a de português. Na aula dela, todo mundo se comporta direitinho, porque ela entende a 

gente. Ela vê se a gente tem dúvida, ela explica direitinho. Se alguém tiver alguma dúvida, 

ela explica de outro jeito. Eu acho que o professor tem que entender o aluno também. Tipo, 

se não conhecer o aluno, é como se ele tivesse falando com um monte de estranho no meio 

da rua, dando um discurso, sendo que os estranho nem tão prestando atenção nele.” 

Essas respostas revelam percepções muito significativas sobre o papel do afeto na 



119  

prática docente. Os(as) adolescentes reconhecem que é possível ensinar sem se envolver 

afetivamente, mas indicam, em diferentes graus, que a ausência de vínculo emocional 

compromete a qualidade da relação pedagógica e o próprio engajamento dos estudantes. 

Trata-se de uma discussão importante, que merece atenção especial. Nota-se, nas 

falas deles e delas, uma certa, poderíamos dizer, confusão em relação ao que se entende por 

afeto. A própria pergunta que lhes fizemos já continha o termo 'afetivamente', e com ele 

vinha implícita a ideia de afeto como algo positivo, geralmente associado ao carinho ou ao 

gostar de alguém.  

No entanto, é preciso reconhecer que os afetos não são, em si, bons ou ruins. 

Atribuir-lhes um valor moral ou emocional fixo seria reduzir sua complexidade e 

desconsiderar sua natureza dinâmica. Na verdade, os afetos expressam modos de relação 

do indivíduo com o mundo, podem ampliar ou restringir sua potência de agir. Assim, não 

se trata de julgar os afetos em termos binários, mas de compreender como eles se 

constituem historicamente nas relações sociais e como participam, ativamente, da formação 

da personalidade.  

Nas falas analisadas, essa distinção não aparece com precisão: o termo “afeto” é 

utilizado quase sempre como sinônimo de algo como carinho, respeito. Por isso, achamos 

importante problematizar essa noção, a fim de ampliar a compreensão sobre as vivências 

emocionais que emergem neste trabalho. É justamente nesse sentido que optamos por 

utilizar o termo “vivências emocionais” ao longo da dissertação: para abarcar tanto os 

afetos considerados positivos quanto os tidos como negativos, compreendendo-os em sua 

complexidade e em sua potência formativa. 

Pablo e Mike reconhecem que muitos professores já atuam dessa maneira, sem criar 

vínculos afetivos. No entanto, Mike introduz um ponto importante ao destacar que a falta 

de empatia pode impactar diretamente no cuidado com o estudante, especialmente com 

aqueles que apresentam dificuldades apontando que, sem vínculo, o professor tende a 

ignorar as necessidades específicas dos alunos, como o apoio na recuperação de conteúdo. 

Ellie, por sua vez, traz um exemplo prático de como o vínculo influencia o 

comportamento da turma e a atenção à aula. A sua fala revela que o envolvimento afetivo 

não apenas favorece a aprendizagem, como também regula a convivência em sala. Ela 

reforça que quando há afeto, escuta e compreensão por parte do professor, há maior 

respeito, colaboração e interesse dos alunos, evidenciando novamente, que a afetividade é 



120  

um componente organizador das relações escolares. 

Já Jujuba amplia o entendimento do papel do professor, sugerindo que a função 

docente não se restringe ao ensino de conteúdos, mas também envolve um papel formativo e 

relacional: o professor, para ela, funciona como uma referência ética e social, especialmente 

em uma etapa da vida em que os adolescentes buscam modelos para construir sua própria 

identidade. 

Essa fala de Jujuba traz um ponto muito interessante para a discussão, ao destacar o 

papel do professor como referência para os estudantes. Essa ideia é aprofundada por Anjos 

e Duarte (2020), ao afirmarem que:  

O adolescente tende, em grande parte, a imitar os adultos, procurando parecer-se 

com eles em tudo, reproduzindo sua conduta, suas ações, sua maneira de proceder. 

(...) O surgimento de um sentimento de maturidade, indicando a manifestação de seu 

autoconhecimento, deve-se à busca que o adolescente tem por um modelo ideal de 

ser humano, ou seja, de uma referência adulta” (p. 199). 

 Segundo os autores, essa tendência pode ser compreendida a partir da relação entre 

filogênese e ontogênese, que eles resgatam em Vigotski. O autor destaca que, enquanto no 

desenvolvimento orgânico a filogênese se repete na ontogênese, no desenvolvimento 

cultural há uma inter-relação real entre ambas, mediada pela cultura, que constitui a base 

do desenvolvimento psicológico. A partir dessa perspectiva, os autores inferem que, no 

contexto histórico-social atual, o adolescente é compreendido como alguém em transição, 

já não mais criança, mas ainda não plenamente adulto. Essa condição implica a existência 

de um estágio posterior de desenvolvimento, representado pelo adulto, que se coloca como 

parâmetro ou modelo a ser alcançado. 

A partir dessas ideias, surge uma pergunta inquietante: que tipo de referência os 

adolescentes estão tendo, se muitos de seus professores demonstram pouco ou nenhum 

interesse pela dimensão emocional no contexto escolar? E mais amplamente, que adultos 

são esses que evitam encarar a realidade social em que estão inseridos, que não se 

reconhecem como sujeitos atravessados por vivências emocionais, as quais 

inevitavelmente influenciam os jovens com quem se relacionam? Trata-se, muitas vezes, 

de adultos que têm dificuldade em perceber suas próprias vulnerabilidades e potências e, 

justamente por isso, não são capazes de compartilhar essas experiências com os 



121  

adolescentes. Acreditamos que essa ausência de consciência emocional contribui para o 

empobrecimento das relações e do desenvolvimento integral dos jovens.  

Assim, de um modo geral, as falas dos(as) estudantes apontam que, embora 

tecnicamente o ensino possa ocorrer sem envolvimento afetivo, a experiência escolar se 

empobrece quando o vínculo não é estabelecido. A afetividade aparece, nesse sentido, como 

uma condição fundamental para que o processo educativo aconteça de forma integral, 

dialógica e humanizada. 

Após essas falas, pedi que eles e elas me descrevessem que tipo de emoção, 

possivelmente, as pessoas da escola sentem ao estarem ali. Qual imagem vocês têm disso? 

Aqui tenho o interesse em acessar a percepção deles e delas sobre o clima emocional coletivo 

presente no ambiente escolar. Essa pergunta convida a refletirem não só sobre suas 

próprias vivências, mas também sobre a atmosfera afetiva mais ampla que envolve outros 

alunos, professores e demais membros da comunidade escolar. 

Mike responde: 

“Eu vejo uma imagem de obrigação. Eu acho que tem um monte de gente ali 

obrigado, que está sendo obrigada a ir para ter um futuro. É isso que eu vejo. E também 

uma imagem de, não sei como falar emocionalmente, mas tipo uma de amizade, né? 

Porque tem muitas pessoas que não conheciam outras pessoas, né, foram pra escola e 

conheceram um monte de gente, fizeram muitas amizades e hoje em dia são mais feliz por 

causa disso.” 

Pablo emenda: 

 

“Eu não acho que é um ambiente ruim, a escola é legal até. Eu acho que é tipo 

pessoal se divertindo, amizade e coisas assim.” 

Ellie diz: “Eu concordo com o Mike. Dá para ver uma imagem de obrigação quando 

olho para minha escola, mas eu também consigo sentir empatia, assim, porque tipo, cada 

aluno que eu vejo todo dia tem uma vida, tem um problema dentro de casa, tem uns amigos, tá 

passando por alguma coisa. Então, eu consigo sentir um sentimento de assim coletivo, tipo, a 

gente é tudo aluno, tudo no mesmo lugar e fazendo as mesmas coisas e tipo, também teve o 

interclasse semana passada, e acho que foi muito interessante ver como cada um tava lidando 

com derrota, vitória. A minha turma, ela tá perdendo três anos seguidos, a gente perdeu essa 

interclasse e esse ano a gente ficou em terceiro. Foi muito legal ver a turma inteira gritando, 

comemorando, feliz, porque a gente ganhou. As outras turmas já lidavam com a vitória 



122  

mais calmos, porque ele já estava acostumado a ganhar e é isso.” 

Jujuba fala: 

 

“Eu concordo com a Ellie e o Mike de obrigação de ir para escola. Eu diria que é 

obrigação mesmo. A minha escola não é um lugar tão divertido, só para algumas pessoas. 

Mas não é uma coisa que é para todo mundo.” 

Mike pede a palavra novamente e diz: 

 

“Tem gente, que nem a Ellie falou, que tem problemas dentro de casa. E eu vi, não 

sei aonde que eu vi isso, mas eu vi que tem gente que para fugir das obrigações de casa, 

das brigas de casa, essas coisas assim, tem problemas em casa, elas vão pra escola, 

principalmente para fugir dessas coisas, entende? Eu também concordo com o Pablo, que 

não é um lugar tão ruim, né? Que é bem legal até, só algumas coisas que são ruins, por 

exemplo, o professor de física.” 

As falas dos participantes, ao responderem sobre as emoções que imaginam circular 

no ambiente escolar, evidenciam um retrato complexo e multifacetado da escola como 

espaço afetivo. A partir da pergunta que buscava acessar o clima emocional coletivo, 

emerge uma percepção que combina sentimentos de obrigação, acolhimento, empatia e 

sociabilidade. 

Mike, logo de início, aponta para a sensação de “obrigação”, reforçando a ideia de 

que muitos estudantes se sentem compelidos a frequentar a escola não por desejo ou 

prazer, mas por uma exigência social ligada à promessa de um futuro melhor. No entanto, 

ele também destaca a importância das amizades construídas nesse espaço, reconhecendo na 

escola um território de vínculos significativos. Pablo, por sua vez, oferece uma imagem 

mais positiva, sugerindo que a escola é um lugar onde as pessoas se divertem e constroem 

relações prazerosas. 

Ellie aprofunda essa percepção ao combinar a noção de obrigatoriedade com um 

olhar empático sobre os colegas: sua resposta revela sensibilidade à diversidade de 

experiências individuais que coexistem no espaço coletivo, percebendo os outros alunos 

como sujeitos com histórias, dores e alegrias. Ela compartilha ainda uma vivência afetiva 

coletiva marcante, o momento do interclasse, como exemplo de como a escola também 

pode ser cenário de expressão emocional compartilhada e de pertencimento ao grupo. 

Jujuba, por outro lado, relativiza a ideia de que a escola é um espaço divertido, 



123  

sugerindo que o ambiente não é igualmente acolhedor ou prazeroso para todos. Sua fala 

destaca a heterogeneidade da experiência escolar, indicando que, embora alguns encontrem 

na escola um espaço significativo, para outros, ela permanece como um ambiente pouco 

estimulante. 

Ao retomar a palavra, Mike adiciona uma camada importante à discussão: a escola, 

para alguns, pode funcionar como um refúgio frente a situações adversas vividas em casa. 

Esse deslocamento da função da escola de espaço de obrigação para espaço de escape 

revela como as dimensões emocionais e sociais atravessam profundamente a experiência 

escolar, reforçando a ideia de que a escola não pode ser pensada apenas como lugar de 

ensino formal, mas como território de vivências humanas complexas. 

Essas falas, analisadas em conjunto, sugerem que o ambiente emocional da escola é 

ambivalente: por um lado, é vivido como espaço de imposição e rotina, mas por outro, 

também pode ser sentido como espaço de empatia, vínculo e pertencimento. Essa 

ambivalência reforça a importância de uma escuta sensível por parte da escola e da 

necessidade de práticas pedagógicas que reconheçam os sujeitos em sua totalidade não 

apenas como aprendizes, mas como pessoas em desenvolvimento, atravessadas por 

emoções, relações e histórias singulares. 

Depois perguntei: “Que tipo de apoio emocional vocês gostariam de ter na 

escola?” 

 

Pablo diz: 

 

“Eu acho que ter uma pessoa de confiança pra gente poder se expressar dentro da 

escola, essas coisas, né?” 

Mike diz: 

 

“Mas nem tudo a gente fala pros nossos amigos, né? Tinha que ter uma pessoa que 

fosse que nem um psicólogo mesmo. Que a gente desabafava, se expressava e falava as 

coisas que a gente não fala normalmente com nossos pais ou até mesmo com os 

nossos amigos.” 

Ellie responde: 

 

“Eu acho que gostaria que tivesse na minha escola um tempo, para a criatividade. 

Que a  g e n t e pudesse desenhar qualquer coisa que quiser, para expressar as 

emoções, entendeu? Aí se você precisasse, você poderia falar com alguém, não sei, tipo 



124  

um terapeuta. Eu acho que seria legal.” 

Jujuba fala: 

 

“Eu acho que deveria ter, talvez um psicólogo ou aulas que ajudam as pessoas 

expressarem as emoções. É porque todo mundo se expressa de maneiras diferentes, né? 

Então não é todo mundo que gosta de sentar e conversar sobre como estão se sentindo né? 

Mas, eu também acho que, não só isso, eu acho que as pessoas também deveriam ter mais 

empatia pros outros, né? Porque todo mundo sabe que tá acontecendo com o pessoal, né? 

O que eles estão pensando, que estão sentindo. Isso vai com todo mundo, assim, empatia, 

não só com os estudantes, mas com os professores também. Eu acho engraçado que 

quando eu tava na secundária, tinha psicóloga lá para o povo que quer falar e conversar e 

tudo isso, mas agora que eu tô ensino médio não tem ninguém pra falar e conversar. Eu 

acho interessante isso. Porque você vai crescendo e você vai, não sei, se preocupando mais 

e devia ter um suporte para poder conversar, mas não tem. Tem sim, tem aula de arte, tem 

clube de teatro, mas não é uma coisa assim que é para falar de emoções, né?” 

As respostas à pergunta evidenciam uma demanda clara e recorrente entre os 

participantes: o desejo por espaços e pessoas disponíveis para acolher suas emoções de 

forma legítima, empática e não punitiva.  

Pablo inaugura a rodada expressando a importância de ter alguém de confiança, 

dentro do ambiente escolar, com quem fosse possível falar sobre o que se sente, uma figura 

de escuta segura, que represente um canal de expressão emocional autêntica. Mike 

complementa essa ideia ao apontar que os amigos, embora fundamentais, nem sempre são 

os destinatários ideais para certos desabafos, o que amplia a necessidade de uma estrutura 

institucional que inclua profissionais qualificados para esse tipo de escuta, como 

psicólogos escolares. Sua fala indica o reconhecimento de que o espaço escolar precisa 

estar preparado para acolher a complexidade emocional dos estudantes, inclusive aquelas 

emoções que não encontram lugar nem na casa nem entre os pares. 

Ellie propõe uma forma alternativa de apoio emocional ao desejar um tempo 

dedicado à criatividade como instrumento de expressão. Sua sugestão remete a práticas 

mais indiretas de elaboração emocional, em que o desenho, a arte e outras linguagens 

criadoras funcionam como mediadores para o contato com o próprio mundo interno. Ela 

também reforça a importância de ter alguém para conversar caso fosse necessário, o que 

amplia a ideia de cuidado emocional na escola como algo que deve ser múltiplo, acessível e 



125  

respeitoso com os diferentes modos de expressão. 

Jujuba articula sua resposta de forma crítica e sensível, destacando não só a 

importância da presença de profissionais da psicologia ou de aulas que favoreçam a 

expressão emocional, mas também chamando atenção para a diversidade de formas de se 

expressar. Ela reconhece que nem todos os estudantes se sentem confortáveis em conversas 

diretas, e por isso, a escola precisa oferecer múltiplas vias de escuta e expressão. Sua fala 

traz ainda uma observação relevante: ao passar para o ensino médio, percebe que o suporte 

emocional existente anteriormente desaparece. Essa constatação aponta para uma lacuna 

institucional justamente em uma fase da vida em que as exigências e as transformações 

internas se intensificam. Ao mesmo tempo, ela amplia a discussão ao afirmar que a empatia 

precisa ser generalizada, não só entre estudantes, mas também dos professores em relação 

aos alunos e vice-versa, evidenciando que o apoio emocional é uma responsabilidade 

coletiva e relacional, e não apenas a presença de um profissional especializado. 

De um modo geral, essas falas constroem uma crítica potente à forma como a 

escola tem negligenciado o cuidado com a dimensão emocional dos estudantes, e propõem 

uma escola mais sensível às singularidades, mais atenta às diferenças, e mais disposta a 

reconhecer que ensinar também envolve cuidar. 

Aproveitando o tema, pergunto: “Vocês acham que vocês precisariam de apoio 

emocional mais agora do que antes, quando vocês eram menores?” Essa pergunta volta 

um pouco no tema já abordado aqui anteriormente. Ela revela sobre percepção de si em 

desenvolvimento pleno na adolescência, mas também denuncia a falta de uma figura ou 

espaço para elaboraçoes emocionais, como vimos nas respostas da pergunta anterior. 

Jujuba responde: 

Eu acho que sim. Porque, assim, quando eu era menor eu precisava também, né? 

Mas agora que eu tô mais grande, eu vou pensando mais no que eu vou fazer no meu futuro. 

Eu vou me estressando mais. Eu acho que tem mais situações na escola, com os amigos, 

com dores, com coisas que eu acho que sim. Mas também, é muito importante ter tido isso 

quando a gente era menor. Porque eu acho que quando você é menor, e você não fala das 

tuas emoções, você fica muito para você. Daí, você não expressa bem. Você pode começar 

a expressar em maneiras diferentes, que não são tão boas.” 

Mike diz: 

 



126  

“Eu acho que antigamente eu precisava mais, porque antigamente eu não 

entendia direito as emoções, e hoje em dia eu sei controlar elas melhor do que antes.” 

Ellie diz: 

 

“Eu acho que quando eu era menor, eu precisava mais desse apoio emocional, 

porque, hoje em dia, eu me entendo muito melhor do que antigamente. Antigamente, eu 

não entendia direito, mas hoje em dia não precisa tanto assim.” 

Pablo diz: 

 

“Eu acho que hoje em dia, depois da adolescência, é mais importante, né? 

Tipo, quando você é criança para mim, não é tanto como agora, porque fica mais confuso 

as coisas.” 

Mike pede a palavra novamente: 

 

“O ponto do Pablo foi interessante. E antigamente, a gente não tinha tantas coisas 

para se preocupar que nem a gente tem hoje, né? Que é estudar, preocupar com o futuro. 

A gente só brincava, comia e dormia. Então, era mais fácil as coisas, né?” 

“Sabemos que a idade de transição caracteriza-se por uma série de relações 

antitéticas, contraditórias e polarizadas, próprias de seus momentos. É exatamente isso que 

define essa idade como crítica ou de transição: é a idade da transgressão e buscas de um 

novo equilíbrio.” (Vigotski, 2018, p.50)  

A partir do trecho citado, é possível perceber como a adolescência é marcada por 

contradições internas e conflitos que mobilizam o jovem em direção à busca por novos 

sentidos e formas de equilíbrio. Essa movimentação não é silenciosa nem estável: ela exige 

expressão, elaboração e escuta. Justamente por isso, não é surpreendente que, nas falas dos 

adolescentes participantes desta pesquisa, tenha emergido com força o desejo por uma 

presença qualificada na escola, uma figura que pudesse sustentar espaços de acolhimento e 

escuta das emoções. Muitos e muitas apontaram a importância de haver um(a) psicólogo(a) 

na escola, alguém que não apenas "ouvisse", mas que legitimasse suas vivências afetivas 

como parte do processo formativo.  

As respostas dos participantes revelam compreensões distintas, e por vezes 

complementares, sobre como as demandas emocionais mudam ao longo do 

desenvolvimento. A depender da trajetória individual e das experiências vividas, o 



127  

sentimento de maior necessidade pode se deslocar entre passado e presente, o que, por si só, 

já demonstra a complexidade do tema. 

Jujuba inaugura a reflexão destacando que a adolescência intensifica os desafios 

emocionais, marcados por preocupações com o futuro, conflitos interpessoais e dores mais 

elaboradas. Sua fala aponta para uma acumulação de tensões que requerem mais suporte do 

que antes. No entanto, ela também traz um aspecto importante ao reconhecer que o apoio 

emocional na infância é igualmente essencial, pois a ausência dele pode comprometer a 

capacidade de expressão emocional ao longo da vida. Essa perspectiva valoriza a ideia de 

um cuidado emocional contínuo, iniciado precocemente e ajustado às diferentes fases do 

desenvolvimento. 

Já Mike e Ellie consideram que o apoio emocional foi mais necessário na infância, 

momento em que não compreendiam bem o que sentiam, e ainda não possuíam recursos 

para lidar com as próprias emoções. Ambos sinalizam que, ao longo do tempo, construíram 

estratégias de autorregulação e passaram a se conhecer melhor, reduzindo a necessidade de 

apoio externo. Esse entendimento revela uma certa percepção e compreensão de si e de 

suas emoções, na qual o conhecimento de si permite lidar melhor com as emoções, embora 

não elimine completamente a necessidade de apoio. 

Pablo, por sua vez, caminha na direção oposta e afirma que o apoio emocional é 

mais importante na adolescência, fase que considera mais confusa e complexa. Sua fala 

remete à ideia de que o crescimento traz não só maior autonomia, mas também maiores 

angústias e responsabilidades, o que intensifica a necessidade de espaços de escuta e 

acolhimento. Mike complementa essa visão ao retomar o argumento de Pablo, destacando 

que, na infância, a vida era mais simples, e as preocupações estavam distantes do futuro, 

reforçando que a adolescência impõe um novo patamar de exigência emocional. 

Essas diferentes percepções mostram que não há uma resposta única ou linear à 

questão do apoio emocional ao longo da vida escolar. Elas indicam que tanto na infância 

quanto na adolescência o apoio emocional é necessário, mas por razões distintas na 

infância, por conta da pouca compreensão emocional e da dificuldade de compreender o 

que se sente; na adolescência, pelos conflitos internos, pelas novas demandas sociais e pela 

crescente complexidade existencial. O que se evidencia, de forma geral, é a urgência de a 

escola reconhecer que o desenvolvimento emocional é uma dimensão estrutural da 

formação humana, e que o cuidado com essa esfera deve estar presente ao longo de toda a 



128  

trajetória educativa.  

É nesse contexto, marcado pelas tensões e buscas típicas da adolescência, que a arte 

começa a se delinear como uma possibilidade potente. Essa percepção apareceu de maneira 

recorrente nas falas dos adolescentes ao longo dos encontros, revelando o desejo por espaços 

em que suas emoções pudessem ser escutadas, compreendidas e elaboradas. Se os afetos 

muitas vezes escapam à palavra, à fala controlada ou aos discursos escolares formais, é pela 

arte que eles podem encontrar vias de expressão e reconhecimento. A arte, nesse sentido, 

constitui-se como um território onde o indizível ganha forma, onde o íntimo se torna 

comunicável e onde o individual se conecta ao coletivo. 

Mais do que um mero instrumento estético, a arte, segundo Vigotski (2001), é uma 

“técnica social do sentimento, um instrumento da sociedade através do qual incorpora ao ciclo 

da vida social os aspectos mais íntimos e pessoais do nosso ser” (p. 315). Essa afirmação 

rompe com a ideia de que a arte seja uma manifestação puramente subjetiva e isolada. Mesmo 

quando criada por um único indivíduo, a obra de arte carrega marcas do coletivo, pois as 

emoções e vivências de cada indivíduo são, em sua origem, construídas na relação com o 

outro e o mundo social. Assim como o ser humano projeta no mundo aparatos técnicos e 

científicos que o ajudam a transformar a realidade, ele também projeta, por meio da arte, suas 

emoções, convertendo-as em formas culturais socialmente partilháveis. 

A arte, para Vigotski (2001), “surge inicialmente como o mais forte instrumento na 

luta pela existência, e não se pode admitir nem a ideia de que o seu papel se reduza a 

comunicar sentimentos e que ela não implique nenhum poder sobre esse sentimento” (p. 310). 

Ela não apenas expressa uma emoção, mas a transforma; é ponte entre o mundo interno e o 

externo. É uma ferramenta cultural que elabora a dor, a alegria, a inquietação etc. e as 

converte em algo compreensível e socialmente significativo. “Por si só, nem o mais sincero 

sentimento é capaz de criar arte (...) se faz necessário o ato criador de superação desse 

sentimento, da sua solução, da vitória sobre ele, e só então esse ato aparece, só então a arte se 

realiza.” (p. 314) 

Essa superação não significa apagar ou negar o sentimento, mas organizá-lo, dar-lhe 

forma, torná-lo transmissível. Esse é o cerne da concepção vigotskiana da arte: ela é uma 

orientação para o futuro, uma organização do comportamento que nos impulsiona a ir além de 

nós mesmos. “A arte é antes uma organização do nosso comportamento visando ao futuro, 

uma orientação para o futuro, uma exigência que talvez nunca venha a concretizar-se, mas 

que nos leva a aspirar acima da nossa vida o que está por trás dela” (p. 320). A arte, portanto, 



129  

não apenas nos comove no presente, mas nos reorganiza para o futuro. Ela nos mostra 

perspectivas outras e emoções ainda em processo, ampliando o campo de possibilidades da 

experiência humana. 

Vigotski também destaca o aspecto corporal da experiência estética: “Tudo o que a 

arte realiza, ela o faz no nosso corpo e através dele” (p. 320). A ação da arte sobre nós não 

precisa ser tratada como algo mágico, embora muitas vezes seja vivida como algo sublime: 

ela atua sobre o sistema nervoso, os sentidos e as emoções como qualquer outro estímulo 

psicológico, mas com uma estrutura mais complexa, que permite sínteses mais elaboradas da 

experiência vivida. 

Dessa forma, a arte se configura como uma ferramenta psicológica e social de grande 

potência, capaz de operar transformações internas profundas. Ela não nasce da emoção crua, 

espontânea ou explosiva, mas sim de sua superação criativa. Nesse processo, a catarse ganha 

novo significado: não como descarga emocional apenas, mas como transformação criativa do 

sentimento. “Eis porque a percepção da arte também exige criação, porque para essa 

percepção não basta simplesmente vivenciar com sinceridade o sentimento que dominou o 

autor, não basta entender a estrutura da própria obra: é necessário ainda superar criativamente 

o seu próprio sentimento, encontrar a sua catarse, e só então o efeito da arte se manifestará em 

sua plenitude.” (Vigotski, 2001, p. 314) 

O artista, nesse sentido, realiza um movimento interno de elaboração: da vivência 

afetiva ao distanciamento simbólico; do caos emocional à forma organizada. Ou seja, quando 

o artista transforma uma experiência afetiva intensa, muitas vezes caótica, contraditória ou 

não elaborada em uma forma simbolicamente organizada, como uma pintura, uma música, um 

texto, uma performance. Esse é o nascimento da arte, o ponto em que o sentimento se torna 

estrutura, sem perder sua força. Mas esse trabalho não é exclusivo do artista. A experiência 

estética também exige participação ativa de quem recebe a obra. Não basta “sentir com o 

autor”; é necessário que o espectador, leitor ou ouvinte realize também sua própria catarse, 

reconstruindo interiormente a experiência sugerida pela obra. A obra de arte só ganha sentido 

completo quando alguém a acolhe, se afeta por ela e a resignifica a partir de sua própria vida e 

dos seus modos de existir. 

Em síntese, a arte é sentimento resolvido: emoção conquistada, transformada e 

compartilhada. Ela demanda do criador e do espectador um esforço criativo para existir como 

experiência estética plena. Essa concepção tem importantes implicações pedagógicas e 



130  

psicológicas. Na escola, especialmente na adolescência, período de intensas transformações 

emocionais e conflitos internos, a arte pode funcionar como um dispositivo privilegiado de 

elaboração das vivências emocionais. Ao entrar em contato com a criação artística, seja 

experimentando, seja criando, o jovem organiza suas emoções, dá forma ao que sente e 

integra aspectos íntimos de sua personalidade ao mundo social. A emoção, nesse contexto, se 

torna pessoal sem deixar de ser social. Esse é o poder da arte! 

Ao tratar a arte como técnica social dos sentimentos, Gonçalves (2020) destaca seu 

potencial de mediação entre o mundo interno (afetos, emoções) e o mundo externo (relações 

sociais, cultura). Nesse processo, a arte organiza simbolicamente os afetos, tornando-os 

comunicáveis e passíveis de ressignificação coletiva. Tal perspectiva dialoga de forma potente 

com a adolescência, fase marcada por intensas reorganizações afetivas e pela necessidade de 

expressão simbólica dos sentimentos. A arte, nesse contexto, pode operar como espaço 

privilegiado para que os adolescentes elaborem suas vivências, ampliem sua sensibilidade e 

fortaleçam sua consciência crítica. 

Essa concepção também fundamenta a defesa da educação estética como dimensão 

imprescindível da escola. O autor argumenta que a inserção da arte no espaço escolar deve ir 

além do domínio técnico, favorecendo o desenvolvimento da imaginação, da sensibilidade e 

da capacidade de reflexão crítica. Em uma perspectiva histórico-cultural, isso significa 

considerar a arte como instrumento de humanização, capaz de articular afetividade e razão, 

subjetividade e realidade objetiva. 

Assim, a visão de Gonçalves (2020) aproxima-se de uma compreensão emancipatória 

da educação, na qual a arte é entendida como força formadora que incide sobre a constituição 

subjetiva, especialmente relevante na adolescência, e que contribui para a transformação 

social. Estética, psicologia e política se entrelaçam, reafirmando a arte como dimensão 

indispensável à vida coletiva e ao desenvolvimento humano. 

Por isso, é urgente que a escola ofereça espaços reais de vivência artística, não como 

mera atividade extracurricular ou ornamentação do currículo, mas como parte integrante do 

processo formativo. A arte na escola deve ser entendida como um recurso de educação 

emocional e de desenvolvimento humano, capaz de ajudar o estudante a elaborar, expressar e 

transformar suas vivências. Em outras palavras, a arte na escola não é um luxo: é uma 

necessidade. 

Nesse clima em que a arte se firma como força transformadora encerramos o nosso 



131  

último encontro. A sensação de fim se anunciava, mas não era acompanhada de 

indiferença. Pelo contrário, alguns deles e delas expressaram o desejo de que o grupo 

continuasse. Disseram que estava “muito legal” poder conversar sobre suas emoções, 

pensar sobre a escola e ter um espaço em que suas vozes realmente fossem escutadas. Que 

poderia ter uma pessoa como eu em suas escolas. Havia ali algo pouco usual: a experiência 

de poder ser ouvido(a) com interesse genuíno, de compartilhar vivências sem o medo do 

julgamento ou da pressa. O fato de desejarem uma pessoa assim, que os escutasse, não 

julgasse e buscasse genuinamente compreender como se sentem, vivem e elaboram o 

mundo, foi fundamental para a construção da nossa relação durante a pesquisa. Essa 

constatação reforça a importância de que espaços semelhantes sejam oferecidos nas 

escolas, garantindo que todos os estudantes tenham a oportunidade de serem vistos, 

ouvidos e compreendidos em suas experiências e interpretações do mundo.  

Mike, pediu a fala e, de forma espontânea, agradeceu o convite para participar da 

pesquisa. Eu, por minha vez, agradeci profundamente a cada um e cada uma pela confiança 

e pela disponibilidade em abrir seus mundos internos, mesmo diante de tema tão delicado e 

pouco abordado. Disse que faria questão de enviar meu trabalho assim que estivesse 

pronto, como forma de devolver, ainda que simbolicamente, aquilo que construímos juntos. 

Reafirmei o quanto foi um privilégio conhecê-los e conhecê-las mais de perto, escutar suas 

histórias, suas inquietações e suas ideias sobre a escola. 

Esses quatro adolescentes, mais do que participantes, foram pessoas importantes de 

uma experiência que, para mim, foi profundamente transformadora. Ao final, não era 

apenas uma pesquisa que se encerrava, mas uma travessia que deixava marcas: nos afetos, 

nos pensamentos e em novas ações, pelo menos para mim. E como bem elas e eles 

apontaram, em diferentes momentos, esses encontros não foram apenas sobre escola ou 

pesquisa, foram principalmente sobre sentir, conceituar o mundo, pertencer e ser ouvido(a). 



132  

5 AFETOS QUE INSISTEM: O QUE ECOA DEPOIS DA ESCUTA 

 

Este trabalho não se encerra com respostas, mas com ecos. Os afetos 

compartilhados pelos(as) adolescentes, entre silêncios, palavras e gestos, continuam 

pulsando mesmo após o fim dos encontros. Eles insistem em existir, mesmo quando a 

escola tenta contê-los, ignorá-los ou fragmentá-los. O que ecoa depois da escuta nos 

convoca a rever as lentes com que olhamos a adolescência: compreender esse processo 

implica romper com visões idealistas e biologizantes, e com modelos pedagógicos que 

apartam emoção e intelecto, como se fossem dimensões incompatíveis. 

Nesta última seção, não se trata de concluir, mas de deixar marcas: apontamentos 

que possam ampliar a compreensão do desenvolvimento humano na adolescência, 

reafirmando a urgência de práticas educativas que reconheçam os afetos como constituintes 

da atividade pedagógica e da formação humana. 

Enquanto pesquisadora envolvida nesta investigação, concluí os encontros com a 

forte impressão de que a adolescência tem a ver com movimento e novidade. Essa percepção 

dialoga com o que autores como Vigotski, Freire e tantos outros nos ensinam: nada está 

dado, tudo está em processo. A adolescência, nesse sentido, carrega uma potência criadora, é 

expressão viva da próxima geração, anúncio do novo, do ainda não pensado. E justamente 

por isso, provoca, tensiona e desafia o que já está estabelecido. Em uma sociedade que 

valoriza a ordem e a previsibilidade, essa força de ruptura pode estremecer estruturas 

rígidas e autoritárias, gerando reações defensivas que vetam qualquer tentativa de 

aproximação. 

Mas essa aproximação é fundamental. É preciso nos aproximar dos adolescentes 

com curiosidade genuína, aquela curiosidade que quer saber como eles e elas pensam o 

mundo, o que sentem, o que imaginam, o que sugerem. A escuta sensível, nesse contexto, é 

um gesto político e afetivo que rompe com os silenciamentos históricos a que os(as) 

adolescentes foram submetidos(as). No entanto, o que muitas vezes predomina é o olhar 

adulto cheio de ideias pré-concebidas, que deslegitima o pensamento e os sentimentos dos 

jovens por considerá-los “imaturos”. Com isso, os colocamos em um lugar de 

invisibilidade e incoerência, responsabilizando-os sem ouvi-los. 

Essa invisibilidade mina qualquer possibilidade de relação. A escuta, quando 

contaminada pelo julgamento, perde sua potência transformadora e se torna controle. Por 

isso, é fundamental que, enquanto adultos, nos abramos à escuta sensível das formas 



133  

singulares com que os(as) adolescentes percebem e interpretam o mundo. Escutar não 

significa abrir mão da orientação. Ao contrário, é justamente essa escuta que a qualifica. 

Por estarem em uma etapa marcada por intensas transformações, afetivas, sociais, e 

de visão de si e do mundo, os(as) adolescentes precisam de acompanhamento e referência. 

Mas orientar não é impor, corrigir ou punir. É oferecer presença, apoio e diálogo. É 

reconhecer que há potência e vulnerabilidade coexistindo nesse momento do 

desenvolvimento humano. A chave está no modo como essa orientação se dá, não como 

imposição, mas como um acompanhamento ético, respeitoso e dialógico, que reconhece o 

adolescente como sujeito histórico, criador de sentidos e portador de futuro. 

Como dito anteriormente, o objetivo de compreender as vivências emocionais de 

adolescentes na escola foi plenamente alcançado. Ao longo do processo, percebi que 

escutar os(as) adolescentes em sua singularidade, reconhecendo a complexidade de seus 

afetos e sentidos sobre o cotidiano escolar, exige muito mais do que métodos e técnicas: 

requer abertura, ética e deslocamento de lugar. Para mim, essa pesquisa foi mais do que um 

exercício acadêmico; foi uma travessia que me transformou. Sair do lugar de quem 

pergunta apenas para ouvir respostas e me colocar, de fato, em escuta, me permitiu acessar 

não só experiências emocionais dos(as) participantes, mas também rever minhas próprias 

formas de compreender o desenvolvimento humano. Foi intenso, muitas vezes desafiador, 

mas profundamente mobilizador. 

Considero que a principal contribuição deste trabalho foi dar visibilidade à 

dimensão afetiva da experiência escolar a partir da perspectiva dos próprios adolescentes, o 

que ainda é pouco explorado nas pesquisas em educação. À luz da Teoria Histórico-Cultural, 

evidenciei que os afetos não estão à margem do processo educativo, mas o atravessam, o 

organizam e o impulsionam.  

Ao trazer as emoções para o centro da análise, esta pesquisa contribui para o 

fortalecimento de uma concepção de desenvolvimento humano que é, essencialmente, 

histórica, relacional e ética. No campo da Psicologia, ela aponta caminhos para uma 

abordagem metodológica sensível, que valoriza a escuta atenta, a palavra compartilhada e a 

singularidade das vivências em contextos concretos. Mais do que compreender a 

adolescência como uma etapa universal do desenvolvimento, propõe-se aqui um olhar 

atento às situações sociais que a constituem, às relações que a atravessam e aos sentidos 

que os próprios adolescentes atribuem a suas vivências. 



134  

Essa perspectiva convida a Psicologia a ampliar seus modos de investigar o 

desenvolvimento humano, ancorando-se em bases histórico-culturais e recusando leituras 

naturalizadas, homogêneas ou patologizantes da adolescência. Em vez de padronizar 

trajetórias ou estabelecer normatividades que excluem, é necessário reconhecer a 

pluralidade das adolescências e os contextos sociais que as conformam, em especial, a 

escola como espaço de contradições, atravessamentos e possibilidades formativas. Nesse 

sentido, torna-se urgente também que a Psicologia enfrente um de seus desafios mais 

estruturais: a tendência à individualização dos fenômenos psíquicos. As emoções, longe de 

serem expressões isoladas e privadas, são constituídas nas relações sociais, nos vínculos, 

nas trocas e nos conflitos cotidianos. São atravessadas pela história, pela cultura e pelas 

experiências coletivas. Portanto, não se trata apenas de escutar o ser humano 

individualmente, mas de reconhecer que seu sentir é tecido no coletivo e que só poderá ser 

plenamente compreendido e transformado nesse mesmo plano. Incorporar essa 

compreensão exige que a Psicologia repense suas práticas, métodos e categorias, abrindo-

se a formas mais relacionais e situadas de compreender os afetos, especialmente na 

adolescência. A pesquisa, portanto, não se encerra em si mesma. Ela lança perguntas e 

provoca deslocamentos: que adolescências têm sido silenciadas nos discursos científicos e 

escolares? Como escutar o que os adolescentes têm a dizer sobre si e sobre o mundo? Que 

lugar damos, na formação humana, à dimensão afetiva, tantas vezes deixada à margem das 

práticas educativas e dos projetos de pesquisa? 

Em um cenário educacional ainda marcado por práticas que desconsideram a escuta 

dos(as) estudantes, acredito que o que este trabalho traz de mais relevante é justamente a 

defesa da escuta curiosa, respeitosa e comprometida como condição para a construção de 

relações formativas mais humanas. 

Como toda pesquisa, esta também teve seus limites. O número reduzido de 

encontros, apenas quatro, impôs um recorte importante à investigação. Embora as trocas 

tenham sido potentes, é possível afirmar que mais tempo de convivência teria ampliado as 

possibilidades de vínculo e aprofundado a confiança entre nós. No terceiro encontro, os 

adolescentes começaram a se mostrar mais à vontade: comentavam as falas uns dos outros, 

retomavam ideias, brincavam entre si e se escutavam com atenção. Esse movimento de 

abertura e de coautoria do espaço mostra que, se o grupo tivesse tido continuidade, talvez 

com cinco ou seis encontros, haveria ainda mais espaço para o aprofundamento das 

conversas, para a construção de vínculos mais fortes e para a ampliação da confiança entre 



135  

todos. Eles e elas demonstraram, desde o início, disposição para se envolver, mas foi à 

medida que perceberam que não havia julgamento, que cada pensamento era bem-vindo, 

que o grupo se tornou um espaço mais seguro e respeitoso. Mais encontros teriam 

certamente consolidado esse ambiente, permitindo que se expressassem com ainda mais 

liberdade, talvez até saíssem de lá melhores amigos.   

Outro aspecto a ser considerado diz respeito ao formato remoto dos encontros. É 

importante destacar que essa modalidade, longe de ser um problema em si, é hoje um 

recurso amplamente utilizado por profissionais da Psicologia, especialmente após a 

pandemia, mas já adotado antes dela como uma alternativa legítima no atendimento de 

pessoas que vivem em diferentes regiões ou países. No caso desta pesquisa, o formato 

remoto permitiu a realização dos encontros com participantes geograficamente distantes e, 

ainda assim, possibilitou escutas sensíveis e trocas significativas. No entanto, é preciso 

reconhecer que a mediação da tela impõe certos limites: por vezes, nos impede de captar 

pequenos gestos, movimentos corporais sutis ou de acolher um choro com um gesto físico, 

um toque, um abraço. São dimensões da presença que, embora não anulem a potência do 

formato online, nos lembram de que a corporeidade também faz parte do vínculo e da 

escuta.  

Além disso, embora a palavra tenha sido uma via fundamental de acesso às 

vivências emocionais deles e delas, é preciso reconhecer que ela não dá conta de tudo. A 

palavra é um caminho privilegiado para acessar a consciência, mas não é o único. Em 

muitos momentos, foi possível perceber que os afetos se anunciavam antes de serem 

nomeados ou até mesmo sem jamais o serem. Talvez por isso, a inclusão de outras formas 

de expressão como a pintura, o desenho, o corpo em movimento possam ser considerados 

em investigações futuras, como meios legítimos de elaboração e comunicação da vivência 

emocional. 

Vale destacar ainda, que, embora os adolescentes participantes estivessem inseridos 

em contextos escolares muito distintos, a escola enquanto instituição mostrou-se, em 

muitos aspectos, similar, tanto no Brasil quanto no Panamá. A lógica que organiza o 

currículo e o cotidiano escolar, a secundarização das emoções apareceram como elementos 

comuns. Ampliar a diversidade dos contextos escolares, incluindo, por exemplo, 

adolescentes do meio rural, de escolas com propostas pedagógicas consideradas 

“alternativas”, como as escolas Waldorf, como as Escolas Itinerantes do MST ou até 



136  

mesmo as escolas militares, teria possibilitado um aprofundamento ainda maior na 

compreensão de como diferentes configurações escolares atravessam e modulam as 

vivências afetivas na adolescência. Seria especialmente interessante observar como 

propostas pedagógicas que organizam seus espaços e currículos de maneira mais integrada 

e sensível às artes e à natureza, como a pedagogia Waldorf ou as Escolas Itinerantes, atuam 

na formação afetiva dos jovens. No caso das Escolas Itinerantes do MST, por exemplo, 

trata-se de uma proposta pedagógica diferenciada, com currículos e rotinas que se adaptam 

à realidade do campo e às necessidades dos alunos que vivem em situação de luta pela 

terra. Essas escolas constituem um importante instrumento de educação do campo, 

buscando formar sujeitos críticos, politicamente conscientes e profundamente conectados 

com sua realidade social. Por outro lado, instituições com propostas mais rígidas e 

hierarquizadas, como as escolas militares, podem operar uma regulação distinta dos afetos, 

marcada pela disciplina, pelo controle comportamental e, talvez, por uma contenção 

emocional sistemática. Investigar esses contrastes permitiria compreender de forma mais 

ampla como as culturas escolares, em sua materialidade, normas e sentidos produzem, 

silenciam ou potencializam diferentes modos de viver e expressar os afetos na 

adolescência. 

Fica, assim, o convite para que novas pesquisas sigam investigando a situação 

social de desenvolvimento da adolescência sob uma perspectiva histórico-cultural, com 

atenção à singularidade dos jovens e resistência à tentação de naturalizar, padronizar ou 

uniformizar as adolescências. 

A partir desta pesquisa, diversas temáticas emergem como possíveis 

desdobramentos para investigações futuras, especialmente no campo das emoções na 

escola à luz da Teoria Histórico-Cultural. Entre elas, destacam-se: a relação entre 

afetividade e processos avaliativos; as vivências emocionais de professoras e professores no 

cotidiano escolar; o papel das relações entre pares na constituição dos afetos na 

adolescência; e o modo como o currículo (explícito e oculto) contribui para a regulação ou 

expressão dos afetos. Investigações que explorem as contradições entre o que a escola 

propõe formalmente e o que se vivencia emocionalmente em suas práticas cotidianas 

também podem contribuir para tensionar os modelos educativos atuais. 

Do ponto de vista pessoal e profissional, saio desta pesquisa com o desejo de 

continuar investigando os afetos na escola, ampliando e buscando entender o conceito que 



137  

apareceu espontaneamente durante a pesquisa, como a ZDI afetiva. Quero compreender 

mais profundamente como se constroem ou se inviabilizam relações de confiança e escuta 

nas instituições escolares, e como essas relações podem ser construídas dentro das escolas. 

Interessa-me, ainda, pensar metodologias de pesquisa que acolham o que não cabe apenas 

na palavra, aquilo que pulsa no corpo, no silêncio e na presença (mesmo que por tela), 

como parte legítima da experiência emocional e, portanto, do processo de conhecimento. 



138 
 

REFERÊNCIA 

 

AMATUZZI, Maria Luiza L.; BARRETO, Maria do Carmo C.; LITVOC, Julio; LEME, Luiz 

Eugênio Garcez. Linguagem metodológica – Parte 1. Acta Ortopédica Brasileira, v. 14, n. 1, 

p. 53-56, 2006. 

 

ANJOS, Ricardo Euletério dos; DUARTE, Newton. A adolescência inicial: comunicação 

íntima pessoal, atividade de estudo e formação de conceitos. In: MARTINS, Lígia Márcia; 

ABRANTES, Angelo Antônio; FACCI, Marilda Gonçalves Dias (org.). Periodização 

histórico-cultural do desenvolvimento psíquico: do nascimento à velhice. 2. ed. Campinas, 

SP: Editora Autores Associados, 2020. p. 195-219. 

 

BACKES, Dirce Stein; COLOMÉ, Juliana Silveira; ERDMANN, Rolf Herdmann; 

LUNARDI, Valéria Lerch. Grupo focal como técnica de coleta e análise de dados em 

pesquisas qualitativas. O Mundo da Saúde, São Paulo, v. 35, n. 4, p. 438-442, 2011. 

Disponível em: https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/lil-619126. Acesso em: 26 dez. 

2024. 

 

BARROS, Marcelly de Oliveira; ARAÚJO, Maria G. do Nascimento; NEGREIROS, Fauston. 

E verás que uma filha tua não foge à luta? BNCC, racismo e a mulher preta. In: 

NEGREIROS, Fauston (org.). Psicologia escolar e BNCC: criticidade e análise política. 

Campinas, SP: Alínea, 2023. p. 207-226. 

 

BOCK, Ana Marcês Bahia. A adolescência como construção social: estudo sobre livros 

destinados a pais e educadores. Psicologia Escolar e Educacional, v. 11, n. 1, p. 63-76, jan. 

2007. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm. 

Acesso em: 5 jul. 2025. 

 

ELKONIN, Daniil Borisovich. Sobre el problema de la periodización del desarrollo psíquico 

en la infância. In: DAVIDOV, V. V.; SHUARE, M. (org.). La psicología evolutiva y 

pedagógica en la URSS: antología. Moscú: Editorial Progreso, 1987. p. 104-124. 

 

FREIRE, Paulo. Professora sim, tia não: cartas a quem ousa ensinar. São Paulo: Editora 

Olho d’Água, 1995. 

 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

 

GOMES, Cláudia Aparecida Valderramas. O afetivo para a psicologia histórico-cultural: 

considerações sobre o papel da educação escolar. 2008. Tese (Doutorado em Educação) – 

Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Filosofia e Ciências, Marília, 2008. 

 

GONÇALVES, Augusto Charan Alves Barbosa. Arte enquanto técnica social dos 

sentimentos humanos. In: PEDERIVA, Patrícia Lima Martins; GONÇALVES, Augusto 

Charan Alves Barbosa; ABREU, Fabrício Santos Dias de (org.). Educação estética: a arte 

como atividade educativa. São Carlos: Pedro & João Editores, 2020. p. 89-102. 

https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/lil-619126
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm


139 
 

 

KNOBEL, Maurício. A síndrome da adolescência normal. In: ABERASTURY, Arminda; 

KNOBEL, Maurício. Adolescência normal. 10. ed. Porto Alegre: Artes Médicas, 1992. p. 24-

62. 

 

MARTINS, Lígia Márcia; ABRANTES, Angelo Antônio; FACCI, Marilda Gonçalves Dias 

(org.). Periodização histórico-cultural do desenvolvimento psíquico: do nascimento à 

velhice. 2. ed. Campinas, SP: Editora Autores Associados, 2020. 

 

MIGUEL, Fabiano Koich. Psicologia das emoções: uma proposta integrativa para 

compreender a expressão emocional. Psico-USF, v. 20, n. 1, p. 153-162, jan. 2015. 

Disponível em: https://doi.org/10.1590/1413-82712015200114. Acesso em: 23 abr. 2023. 

 

MÜLLER, Fernanda. Socialização na escola: transições, aprendizagem e amizade na visão 

das crianças. Educar em Revista, n. 32, p. 123-141, 2008. 

 

PINO, Angel. As marcas do humano: às origens da constituição cultural da criança na 

perspectiva de Lev S. Vigotski. São Paulo: Cortez, 2005. 

 

PRESTES, Zoia. Quando não é quase a mesma coisa: traduções de Lev Semionovitch 

Vigotski no Brasil. 2010. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de Brasília, 

Brasília, 2010. 

 

SAWAIA, Bader Burihan. Psicologia e desigualdade social: uma reflexão sobre liberdade e 

transformação social. Psicologia & Sociedade, v. 21, n. 3, p. 364-372, set. 2009. 

 

SILVA, John Lennon Lima; NEGREIROS, Fauston. O neoliberalismo e o 

neoconservadorismo na BNCC – Deus, pátria e família. In: NEGREIROS, Fauston (org.). 

Psicologia escolar e BNCC: criticidade e análise política. Campinas, SP: Alínea, 2023. p. 

227-239. 

 

SMIRNOV, Anatoliy Aleksandrovich. Psicologia. 4. ed. Barcelona: Grijalbo, 1978. 

 

TOASSA, Giselle. Vigotski contra James-Lange: crítica para uma teoria histórico-cultural das 

emoções. Psicologia USP, v. 23, n. 1, p. 91-110, 2012. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0103-65642012000100005. Acesso em: 27 mar. 2023. 

 

TRAD, Leny A. Bomfim. Grupos focais: conceitos, procedimentos e reflexões baseadas em 

experiências com o uso da técnica em pesquisas de saúde. Physis: Revista de Saúde 

Coletiva, v. 19, n. 3, p. 777-796, 2009. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0103-

73312009000300013. Acesso em: 26 dez. 2024. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Cuaderno de notas. 1. ed. Ciudad Autónoma de Buenos 

Aires: Libros del Zorzal, 2022. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. O essencial de Vigotski. Org. Robert W. Rieber, David K. 

Robinson; trad. Priscila Nascimento Marques; Caesar Souza. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. 

 

https://doi.org/10.1590/1413-82712015200114
https://doi.org/10.1590/S0103-65642012000100005
https://doi.org/10.1590/S0103-73312009000300013
https://doi.org/10.1590/S0103-73312009000300013


140 
 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Imaginação e criação na infância. São Paulo: Expressão 

Popular, 2018. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Pensamiento y habla. Buenos Aires: Colihue, 2012c. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Base biológica do afeto. Cadernos RCC, v. 7, n. 2, p. 161-

164, maio 2020. Tradução do russo por Elena Anoshina; revisão técnica Achilles Delari 

Junior. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Manuscrito de 1929. Educação & Sociedade, v. 21, n. 71, p. 

21-44, jul. 2000. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. S. Psicologia da arte. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Psicologia, educação e desenvolvimento. São Paulo: 

Expressão Popular, 2021. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Psicología, desenvolvimento humano e marxismo. São 

Paulo: Hogrefe, 2023. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Sete aulas de L. S. Vigotski sobre os fundamentos da 

pedologia. 1. ed. Rio de Janeiro: E-Papers, 2018. 

 

VIGOTSKI, Lev Semionovitch. Psicologia pedagógica. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

 

VIGOTSKY, Lev Semionovitch. Teoría de las emociones: estudio histórico-psicológico. 

Madrid: Ediciones Akal, 2004. 

 

VYGOTSKI, Lev Semionovitch. El desarrollo de los processos psicológicos superiores. 

Barcelona: Crítica, 2009. 

 

VYGOTSKI, Lev Semionovitch. Obras escogidas – I: El significado histórico de la crisis 

de la psicología. Madrid: Machado Nuevo Aprendizaje, 2013. 

 

VYGOTSKI, Lev Semionovitch. Obras escogidas – II: Problemas de psicología general. 

Madrid: Visor Distribuiciones, 1993. 

 

VYGOTSKI, Lev Semionovitch. Obras escogidas – III: Problemas del desarrollo de la 

psique. Madrid: Machado Nuevo Aprendizaje, 2012a. 

 

VYGOTSKI, Lev Semionovitch. Obras escogidas – IV: Paidología del adolescente: 

problemas de la psicología infantil. Madrid: Machado Nuevo Aprendizaje, 2012b. 



141 
 

ANEXO 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

(Para os responsáveis legais de adolescentes participantes da pesquisa) 

 

Título da pesquisa: As vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um 

olhar pela perspectiva histórico-cultural. 

Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire 

Instituição: Universidade de Brasília - UnB 

Programa de Pós-Graduação em Educação / Mestrado Acadêmico 

Contato da pesquisadora: carolsfreire@gmail.com Telefone: 61xxxxxxxx 

Orientadora: Patrícia Lima Martins Pederiva 

 
1. Apresentação da pesquisa 

A presente pesquisa tem como objetivo compreender como adolescentes vivenciam as 

emoções no contexto escolar, a partir de uma abordagem que considera a dimensão 

histórica, social e relacional do desenvolvimento humano. O estudo será realizado por 

meio de encontros em grupo, nos quais os(as) participantes poderão conversar sobre 

temas como escola, afetos, relações e vivências do cotidiano escolar. 

 
2. Procedimentos da pesquisa 

Seu(sua) filho(a) será convidado(a) a participar de quatro encontros em grupo, com 

duração média de 60 a 90 minutos cada, realizados de forma online pela plataforma 

Meet da Google. Esses encontros serão conduzidos por mim, pesquisadora responsável, 

com base em perguntas disparadoras e rodas de conversa. Os encontros serão 

registrados por meio de gravação de áudio e vídeo, com a finalidade exclusiva de análise 

acadêmica. 

 
3. Riscos e benefícios 

Não há riscos significativos associados à participação na pesquisa. Ainda assim, por se 

tratar de um estudo que aborda aspectos emocionais, é possível que alguns temas 

despertem sentimentos mais delicados. Nestes casos, a pesquisadora se compromete a 

oferecer acolhimento e, se necessário, encaminhamento para acompanhamento 

psicológico. A participação poderá ser benéfica para o(a) adolescente na medida em que 

promove reflexão, escuta e reconhecimento das próprias experiências. 

 
4. Voluntariedade e confidencialidade 

A participação é totalmente voluntária. Seu(sua) filho(a) poderá desistir de participar a 

qualquer momento, sem qualquer prejuízo. As informações obtidas serão tratadas com 

sigilo absoluto e os dados serão utilizados apenas para fins acadêmicos. Os nomes reais 

dos participantes não serão divulgados em nenhuma hipótese. Para garantir o 

anonimato, serão utilizados nomes fictícios. 

 
5. Direitos dos participantes 

Você e seu(sua) filho(a) têm o direito de fazer perguntas, tirar dúvidas e acessar os 

resultados da pesquisa a qualquer momento.  

 
6. Contatos úteis 

Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire – carolsfreire@gmail.com – 



142 
 

Telefone: 61xxxxxxx 

 
Declaração de consentimento 

Eu, ________________________________________, responsável legal por 

__________________________________________, declaro que fui informado(a) sobre os 

objetivos, procedimentos, riscos e benefícios desta pesquisa, e que compreendi as 

informações prestadas. Autorizo, de forma livre e esclarecida, a participação de 

meu/minha filho(a) nesta pesquisa, com pleno conhecimento de que sua participação é 

voluntária e poderá ser interrompida a qualquer momento. 

[ ] Autorizo a gravação dos encontros (áudio/vídeo) para fins de análise da pesquisa. 

[ ] Não autorizo a gravação dos encontros. 

Local: ____________________________ 

Data: //_________ 

Assinatura do(a) responsável: _______________________________________ 

Assinatura da pesquisadora: ________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

(Para adolescentes participantes da pesquisa) 

 

Título da pesquisa: As vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um 

olhar pela perspectiva histórico-cultural 

Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire 

Instituição: Universidade de Brasília - UnB 

Programa de Pós-Graduação em Educação – Mestrado Acadêmico 

Contato: carolsfreire@gmail.com Telefone: 61xxxxxxxxx 

 
Olá! 

Você está sendo convidado(a) a participar de uma pesquisa que quer entender melhor 

como os(as) adolescentes vivem e sentem a escola, especialmente no que diz respeito às 

emoções. A ideia é conversar sobre suas vivências, opiniões e sentimentos sobre o 

ambiente escolar. 

Você participará de quatro encontros, em grupo com outros adolescentes. Esses 

encontros vão durar entre 1 hora e 1 hora e meia. Neles, vamos conversar, ouvir uns aos 

outros, fazer perguntas e pensar juntos sobre escola e emoções. Você pode falar o que 

pensa e sente com liberdade, sempre com respeito. Nenhuma resposta está certa ou 

errada. 

As conversas serão gravadas (áudio e vídeo), mas só se você permitir. Essas gravações 

vão servir apenas para estudar o que foi falado e escrever o trabalho de pesquisa. O que 

você disser não será divulgado com seu nome, e ninguém de fora saberá que foi você 

quem falou. Você escolherá um apelido, um nome fictício, que garantirá seu anonimato. 

Tudo será tratado com sigilo. 

Participar é uma escolha sua. Se você não quiser participar, ou quiser sair do grupo a 

qualquer momento, pode fazer isso sem nenhum problema. Isso não vai te prejudicar em 

nada. E, se durante os encontros você ficar desconfortável com algum assunto, pode 

avisar eu estarei lá para acolher você, e, se precisar, posso te ajudar a conversar com 

alguém de sua confiança ou um(a) profissional da psicologia. 

 
Dúvidas? 

Você pode me perguntar tudo o que quiser antes, durante ou depois da pesquisa. 

Se concordar em participar, por favor, marque as opções abaixo e assine este termo. 

 
[ ] Sim, eu entendi o que é a pesquisa e quero participar. 

[ ] Sim, eu autorizo a gravação dos encontros (áudio/vídeo). 

[ ] Não, eu prefiro não ser gravado(a), mas quero participar da pesquisa. 

Local: ____________________________ 

Data: //_________ 

Assinatura do(a) adolescente: _______________________________________ 

Assinatura da pesquisadora: ________________________________________ 

 


	VIVÊNCIAS EMOCIONAIS DE ADOLESCENTES NA ATIVIDADE EDUCATIVA: UM OLHAR PELA PERSPECTIVA HISTÓRICO-CULTURAL
	VIVÊNCIAS EMOCIONAIS DE ADOLESCENTES NA ATIVIDADE EDUCATIVA: UM OLHAR PELA PERSPECTIVA HISTÓRICO-CULTURAL (1)
	Vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um olhar pela perspectiva histórico-cultural

	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	COMO CHEGUEI ATÉ AQUI - MEMORIAL011
	EMOÇÕES EM TRANSFORMAÇÃO – UMA INTRODUÇÃO018
	1 EMOÇÕES EM VIGOTSKI023
	2 A ADOLESCÊNCIA PELA LENTE DA TEORIA HISTÓRICO-CULTURAL029
	2.1 A imaginação na adolescência segundo a teoria Histórico-Cultural............................39
	2.2 De que adolescência estamos falando042

	3 CAMINHO METODOLÓGICO – PALAVRA, EMOÇÕES E VIVÊNCIAS...............45
	3.1 Percurso metodológico para entender as emoções na adolescência.............................48
	3.2 As vivências como unidade de análise na Teoria Histórico-Cultural...........................50
	3.3 Ferramenta de análise: a Palavra como microcosmo da consciência...........................52

	4 RESULTADO: EMOÇÕES EM MOVIMENTO, ESCOLA EM SILÊNCIO...............57
	4.1 A chegada até os e as adolescentes: Construindo confiança e escuta...........................57
	4.2 O primeiro encontro: Apresentação................................................................................58
	4.3 Segundo encontro: Entrando no tema das emoções.......................................................61
	4.4 Terceiro encontro: As emoções na escola........................................................................82
	4.5 Quarto e último encontro: Aprofundando as reflexões e despedida..........................100

	5 AFETOS QUE INSISTEM:O QUE ECOA DEPOIS DA ESCUTA.............................132
	REFERÊNCIAS....................................................................................................................137
	ANEXO..................................................................................................................................141
	COMO CHEGUEI ATÉ AQUI - MEMORIAL
	EMOÇÕES EM TRANSFORMAÇÃO – UMA INTRODUÇÃO
	1 AS EMOÇÕES EM VIGOTSKI
	2 A ADOLESCÊNCIA PELE LENTE DA TEORIA HISTÓRICO-CULTURAL
	2.1 Sobre a imaginação na Adolescência
	2.2 De que adolescência estamos falando

	3 CAMINHO METODOLÓGICO – PALAVRA, EMOÇÃO E VIVÊNCIAS
	3.1 Construindo caminhos metodológicos para entender as emoções nos adolescentes
	Da formação do grupo aos encontros

	3.2 As vivências como unidade de análise na Teoria histórico-cultural
	3.3 Ferramenta de análise: A palavra como “um microcosmo da consciência ”

	4 RESULTADO: EMOÇÕES EM MOVIMENTO, ESCOLA EM SILÊNCIO
	4.1 A chegada até os e as adolescentes: Construindo confiança e escuta
	4.2 O primeiro encontro virtual – Apresentação
	4.3 Segundo encontro – Entrando no tema das emoções
	4.4 - Terceiro encontro – As emoções na escola
	4. 5 O quarto e último encontro – Aprofundando as reflexões e despedida

	5 AFETOS QUE INSISTEM: O QUE ECOA DEPOIS DA ESCUTA
	ANEXO
	TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO
	(Para os responsáveis legais de adolescentes participantes da pesquisa)
	Título da pesquisa: As vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um olhar pela perspectiva histórico-cultural.
	Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire Instituição: Universidade de Brasília - UnB Programa de Pós-Graduação em Educação / Mestrado Acadêmico Contato da pesquisadora: carolsfreire@gmail.com Telefone: 61xxxxxxxx Orientadora: Patrícia Lima M...
	1. Apresentação da pesquisa A presente pesquisa tem como objetivo compreender como adolescentes vivenciam as emoções no contexto escolar, a partir de uma abordagem que considera a dimensão histórica, social e relacional do desenvolvimento humano. O es...
	2. Procedimentos da pesquisa Seu(sua) filho(a) será convidado(a) a participar de quatro encontros em grupo, com duração média de 60 a 90 minutos cada, realizados de forma online pela plataforma Meet da Google. Esses encontros serão conduzidos por mim,...
	3. Riscos e benefícios Não há riscos significativos associados à participação na pesquisa. Ainda assim, por se tratar de um estudo que aborda aspectos emocionais, é possível que alguns temas despertem sentimentos mais delicados. Nestes casos, a pesqui...
	4. Voluntariedade e confidencialidade A participação é totalmente voluntária. Seu(sua) filho(a) poderá desistir de participar a qualquer momento, sem qualquer prejuízo. As informações obtidas serão tratadas com sigilo absoluto e os dados serão utiliza...
	5. Direitos dos participantes Você e seu(sua) filho(a) têm o direito de fazer perguntas, tirar dúvidas e acessar os resultados da pesquisa a qualquer momento.
	6. Contatos úteis
	Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire – carolsfreire@gmail.com – Telefone: 61xxxxxxx
	Declaração de consentimento
	Eu, ________________________________________, responsável legal por __________________________________________, declaro que fui informado(a) sobre os objetivos, procedimentos, riscos e benefícios desta pesquisa, e que compreendi as informações prestad...
	[ ] Autorizo a gravação dos encontros (áudio/vídeo) para fins de análise da pesquisa. [ ] Não autorizo a gravação dos encontros.
	Local: ____________________________ Data: //_________
	Assinatura do(a) responsável: _______________________________________
	Assinatura da pesquisadora: ________________________________________
	TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO
	(Para adolescentes participantes da pesquisa)
	Título da pesquisa: As vivências emocionais de adolescentes na atividade educativa: um olhar pela perspectiva histórico-cultural Pesquisadora responsável: Carolina de Souza Freire Instituição: Universidade de Brasília - UnB Programa de Pós-Graduação e...
	Olá!
	Você está sendo convidado(a) a participar de uma pesquisa que quer entender melhor como os(as) adolescentes vivem e sentem a escola, especialmente no que diz respeito às emoções. A ideia é conversar sobre suas vivências, opiniões e sentimentos sobre o...
	Você participará de quatro encontros, em grupo com outros adolescentes. Esses encontros vão durar entre 1 hora e 1 hora e meia. Neles, vamos conversar, ouvir uns aos outros, fazer perguntas e pensar juntos sobre escola e emoções. Você pode falar o que...
	As conversas serão gravadas (áudio e vídeo), mas só se você permitir. Essas gravações vão servir apenas para estudar o que foi falado e escrever o trabalho de pesquisa. O que você disser não será divulgado com seu nome, e ninguém de fora saberá que fo...
	Participar é uma escolha sua. Se você não quiser participar, ou quiser sair do grupo a qualquer momento, pode fazer isso sem nenhum problema. Isso não vai te prejudicar em nada. E, se durante os encontros você ficar desconfortável com algum assunto, p...
	Dúvidas? Você pode me perguntar tudo o que quiser antes, durante ou depois da pesquisa. Se concordar em participar, por favor, marque as opções abaixo e assine este termo.
	[ ] Sim, eu entendi o que é a pesquisa e quero participar. [ ] Sim, eu autorizo a gravação dos encontros (áudio/vídeo). [ ] Não, eu prefiro não ser gravado(a), mas quero participar da pesquisa.
	Local: ____________________________ Data: //_________ (1)
	Assinatura do(a) adolescente: _______________________________________
	Assinatura da pesquisadora: ________________________________________ (1)


